
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 27 (1971)

Heft: 2

Artikel: Spekulation - Ethizismus - Kerygmatismus : Haupttypen moderner
Christologie

Autor: Müller, Gotthold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878645

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Spekulation — Ethizismus — Kerygmatismus
Haupttypen moderner Christologie

Wer als aktiver Teilnehmer oder als passiver Zuschauer das

gegenwärtige theologische Gespräch mit Aufmerksamkeit verfolgt, wird
die Beobachtung nicht umgehen können, daß alle Auseinandersetzungen

letzten Endes immer in die Probleme der Christologie
einmünden. Vielfach übersieht man in der aktuellen Situation, daß
das heutige Ringen um die Christologie nicht isoliert betrachtet
werden kann, da es in einem weitverzweigten unterirdischen
Zusammenhang mit der theologischen Gesamtentwicklung der letzten
200 Jahre steht und sich - wenigstens zu Teil - als eine
Begleiterscheinung derselben darstellt.

Es legt sich auf diesem Hintergrund nahe, einmal den Versuch
zu unternehmen, anhand von ein paar ausgewählten Haupttypen
die Entwicklung der Christologie seit David Friedrich Strauß zu
skizzieren. Die dabei zu treffende Auswahl ist weder eine ideale
noch eine vollständige, eher eine repräsentative, weil sie besonders
charakteristische «Lösungen» berücksichtigt und vor Augen führt:

1. den kritisch-spekulativen Typ: David Friedrich Strauß;
2. den ethizistisch-antispekulativen Typ : Albrecht Ritsehl ;

3. den existential-kerygmatischen Typ : Rudolf Bultmann.

Ein solcher Versuch kommt freilich nicht von einer angeblich
«absoluten» Christologie her, da es eine solche Größe nicht geben
kann noch je gegeben hat. Denn schon das Neue Testament sagt
die Wirklichkeit und Bedeutung Jesu Christi in sehr verschiedenen,
jeweils auf die Situation seiner Hörer und Leser bezogenen Weisen

aus, obwohl es sich dabei immer zu ein und demselben Herrn
bekennt.

Auch die heutige Christenheit darf sich (bei aller Wertschätzung
dessen, was unsere Väter einmal geglaubt und bekannt haben)
nicht in einseitiger Form auf frühere Generationen und deren Glauben

berufen, sondern ist mit der sich ständig neu ergehenden
Aufgabe betraut, aus unserer gegenwärtigen geistigen und geistlichen
Lage heraus der Gestalt Jesu Christi glaubensmäßig und auch
theologisch-denkerisch zu begegnen und in Form des Bekenntnisses
und der Theologie zu sagen, was wir heute meinen, wenn wir den
Namen «Jesus Christus» in den Mund nehmen.



118 G. Müller, Spekulation - Ethizismus — Kerygmatismus

Um aber dazu in der Lage zu sein, bedarf es neben einer intensiven

Beschäftigung mit dem biblischen Zeugnis immer zugleich
auch einer gründlichen Auseinandersetzung mit bestimmten Lösungen

der christologischen Frage, wie sie die Vergangenheit geschaffen
und uns hinterlassen hat.

1. Der kritisch-spekulative Typ: David Friedrich Strauß

Strauß gehört deswegen an die erste Stelle unserer Betrachtung,
weil er als der radikalste moderne Kritiker der überlieferten Christo-
logie gilt. Auch ist bei keinem neueren Theologen die Abhängigkeit
seiner sog. «Christologie» von rein philosophischen Prämissen so

förmlich mit Händen zu greifen wie bei ihm.1
Die Christologie von Strauß ist nicht zu verstehen ohne eine

gewisse Kenntnis des zeitgeschichtlichen Hintergrundes, auf dem
sie entstand.

Die bis ins späte 18. Jahrhundert währende sog. «Aufklärung»
hatte Schritt für Schritt das altkirchliche und reformatorische
christologische Dogma aufgelöst. Zwar gab es in allen Phasen der

Aufklärungstheologie eine mehr oder minder große «Jesus-Verherrlichung»,

aber sie galt nicht mehr dem « Mittler zwischen Gott und
dem Menschen», dem am Kreuz für unsere Sünde Gestorbenen,
sondern dem religiösen und ethischen Vor-Bild. Von einer
Anerkennung seiner wesenhaften «Gottheit» war in der Aufklärung keine
Rede mehr.

Aus der scharfen Kritik der Aufklärung an der Zuverlässigkeit
der neutestamentlichen Berichte zog Strauß entsprechende
Konsequenzen: diese Berichte sind allesamt (durch und durch) sog.
«Mythen», d. h. Einkleidungen von zeitlosen Wahrheiten in Form
von «historischen» Berichten.

Solche Berichte können nach seiner Meinung vor dem Forum der
modernen «kritischen» Vernunft keine Geltung mehr beanspruchen.
Wir müssen daher scharf unterscheiden zwischen dem historischen
Menschen Jesus von Nazareth und dem sog. «Christus-Prinzip», das
der Urgemeinde an ihm aufgegangen ist.

1 Diese Abhängigkeit habe ich (wenigstens was die Zeit bis 1831 betrifft)
zu eruieren versucht in meiner Studie: Identität und Immanenz (1968).



O. Müller, Spekulation — Ethizismus - Kerygmatismus 119

Nach Strauß' Überzeugung ergibt eine rein wissenschaftliche
Untersuchung dessen, was uns über das Leben Jesu von Nazareth
berichtet ist, daß es sich bei ihm um einen Menschen wie jeden
anderen Menschen handelt, und Christus nicht in der Lage ist, das

Prädikat der «Göttlichkeit» zu tragen. «Der größte und wichtigste
Teil von demjenigen, was der Christ von seinem Jesus glaubt,
scheint vernichtet», so schreibt Strauß am Ende seines «Leben Jesu»

(LJ IIs, 718), Was bleibt aber dann von Christus übrig, so könnte
man fragen?

Strauß meint, dieses (für ihn unbezweifelbare) «Resultat» der
historischen Forschung gelte es uneingeschränkt hinzunehmen. Das
ist die «kritische» Seite seines Unternehmens: völlige Bezweif-
lung, ja Auflösung- der christologischen Berichte des Neuen
Testamentes.

Jesus hat nun keine «dogmatische» Bedeutung mehr, kann nicht
mehr Mittelpunkt des Glaubens sein. Aber eine «historische»
Bedeutung verbleibt ihm auch bei Strauß : Jesus sei die «Veranlassung»
dazu geworden, daß die Idee der Gottmenschheit im Bewußtsein der
Menschheit erwachte: «Ist die Menschheit einmal reif dazu, die
Wahrheit, daß Gott Mensch, der Mensch göttlichen Gechlechts
ist, als ihre Religion zu haben, so muß, da die Religion die Form ist,
in welcher die Wahrheit für das gemeine Bewußtsein wird, jene
Wahrheit auf eine gemeinverständliche Weise als sinnliche Gewißheit

erscheinen, d. h. es muß ein menschliches Individuum auftreten,
welches als der gegenwärtige Gott gewußt wird» (ibid., S. 763).

Wissenschaftliches Denken erkennt nach Strauß die «Idee», auf
die es ankommt. Die religiöse Phantasie dagegen haftet nicht an der
Idee, sondern am Individuum. Sie versinnlicht sozusagen die Idee,
die wir uns im Denken rein geistig vorstellen können, zu einer
gottmenschlichen Gestalt, eben zur Jesus-Gestalt.

Der Person Jesu von Nazareth komme nur eine zeitbedingte
Bedeutung zu, dagegen keine streng genommen .dogmatische', weil
Jesus nur als erster Träger der Erkenntnis anzusehen sei, daß Gott
und Mensch zusammengehören. Jesus ist hier sozusagen der erste

Gottmensch, nicht aber der einzige Gottmensch.
Als man nach dem Erscheinen des «Leben Jesu» (1835/36) Strauß

auf die Unmöglichkeit dieses Ansatzes aufmerksam machte, gab er
sich in dem Buch «Vergängliches und Bleibendes im Christentum»
(1838) zu einigen «Konzessionen» her, die vielleicht noch deutlicher



120 G. Müller, Spekulation - Ethizismus - Kerygmatismus

als das «Leben Jesus» selber den Kern seiner Christologie erkennen
lassen. In Jesus, so erklärte er jetzt, sei die Einheit des Göttlichen
und Menschlichen zuerst ins Selbstbewußtsein der Menschheit
getreten - und zwar mit einer solch schöpferischen Kraft, daß alle
folgenden Menschen daraus schöpfen könnten. Die Gestalt Jesu
bekommt damit ein Prädikat, das sie von allen anderen Menschen
abhebt: Jesus besaß eine «schöpferische Kraft», ohne die die christliche

Religion nie entstanden wäre. Freilich, das war nur eine
Konzession an seine Kritiker. In einer späteren Auflage des «Lebens
Jesu» nahm Strauß auch dieses «Zugeständnis» wieder zurück und
erklärte: «Für die Zukunft haben wir keine Bürgschaft, ob nicht
noch ein anderer kommen werde, der sich zu Christo als gleicher
oder gar als höherer verhielte» (LJ II3, § 150).

In welchem Verhältnis stehen in einer solchen «Christologie»
Kritik und Spekulation zueinander?

Die Person Jesu, so meint Strauß, und ihre Geschichte könne man
unbekümmert jeder denkbaren Kritik preisgeben. D. h. praktisch:
es schade rein nichts, wenn man die gesamte urchristliche
Überlieferung durch die Kritik zersetze, so daß von dem Christus des

Dogmas nichts anderes übrigbleibe als der Mensch Jesus von Nazareth,

der im tiefsten Grunde mit uns allen auf ein und derselben
Ebene stehe. Auf diesen Menschen Jesus von Nazareth komme es

im christologischen Dogma ja gar nicht an. Jesus war nur eine

Veranschaulichung einer Wahrheit, die auch völlig unabhängig von ihm
gälte: der Idee der «Einheit von Gott und Mensch».

Diese Kritik ist, wie man leicht sehen kann, nicht das Ergebnis
wissenschaftlicher Arbeit am Neuen Testament, sondern die Folge
der spekulativ-philosophischen Voraussetzungen, die ihr zugrunde-
ligen. Nicht ein Mensch kann Träger der Idee sein, sondern nur die
Menschheit im ganzen. «Daß nun aber irgend ein einzelnes Individuum

ausschließlich die volle Verwirklichung der Idee sein müsse,

liegt in dem Wesen der Idee auf keine Weise» (Streitschriften III,
S. 125).

Hinter dieser Begründung steht seinerseits wieder das monistische
Weltbild von Strauß, sein mystischer Immanentismus, der keine
Unterscheidung von Gott und Mensch, Zeit und Ewigkeit zuläßt.2
Das Weltall als Ganzes ist ebenso ein Stück Gottheit wie die Mensch-

2 Müller (A. 1), bes. S. 252ff.



O. Müller, Spekulation — Ethizismus - Kerygmatismus 121

heit als ganze «Sohn Gottes» ist.3 Gott und Mensch gehören wesen-
haft zusammen. Auf diese Tatsache muß die Menschheit nur
aufmerksam gemacht werden. Der erste, der das tat, war Jesus. Aber
Jesus hat nicht etwas grundsätzlich Neues gebracht oder gar
geschaffen, sondern er hat lediglich Anlaß zu der Erkenntnis gegeben,
daß zwischen göttlicher und menschlicher Natur eine Einheit
besteht.

Welche grundsätzlichen Wandlungen haben sich hier gegenüber
der biblisch-reformatorischen Christologie vollzogen? Jesus wird
nicht mehr als Gottes Gabe an uns gesehen, als der, in dem Gott uns
ein für allemal begegnet ist, als der, der ein Werk zu unserer
Erlösung vollbracht hat und an den wir glauben, weil es keinen anderen
Weg zum Vater gibt. Jesus hat nur auf etwas hingewiesen, was auch
ohne ihn in Gültigkeit stünde. Er hat aber nicht etwa das Verhältnis
von heiligem Gott und sündigem Menschen grundlegend gewandelt.
Er hat nicht dem Tode die Macht genommen. Sein Wert besteht
ausschließlich darin, daß er die «schöpferische Kraft» besaß,

Anfangspunkt des Bewußtseins zu sein, daß Gott und Mensch an sich
wesenhaft zusammengehören.

Sofern wir ihn als diesen Anfangs-Punkt betrachten, kommt ihm
eine gewisse bleibende Bedeutung zu, eine Bedeutung freilich, die
sofort wieder durch den Gedanken eingeschränkt wird, daß die
Bewußtwerdung der Einheit von Gott und Mensch sich so oder so
im Laufe der Geschichte vollzogen hätte, auch wenn Jesus nicht
gelebt hätte.

Da es allein auf diese «Idee» ankommt, darf man Jesus und seine
Geschichte ruhig der Kritik anheimgeben. Hauptsache, man erkennt
das «Prinzip», um das es in der neutestamentlichen Christologie
eigentlich geht. Es ist durchaus von der Gestalt des Jesus von Nazareth

ablösbar, d. h. letztlich nicht auf ihn angewiesen. Er als Person
muß hinter dieses «Prinzip» zurücktreten.

Es bedarf keiner besonderen Erklärung, warum Strauß auf dem
Boden dieser Ur-Voraussetzung mit der Person Jesu und den
Berichten über sie in den neutestamentlichen Schriften so kritisch
und zersetzend wie nur möglich verfahren und dabei noch ganz
ehrlich der Überzeugung sein konnte, dabei ginge nichts für
den christlichen Glauben Wesenhaftes verloren. Im Schlußabschnitt

des «Lebens Jesu» sagt er dazu unmißverständlich (LJ
II1 737):



J 22 O. Müller, Spekulation - Ethizismus - Kerygmatismus

Die Menschheit ist die Vereinigung der beiden Naturen, der menschgewordene

Gott, der zur Endlichkeit entäußerte unendliche, und in seiner
Unendlichkeit sich erinnernde endliche Geist... Dies allein ist der absolute
Inhalt der Christologie : daß derselbe an die Person und Geschichte eines
Einzelnen geknüpft erscheint, hat nur den subjektiven Grund, daß dieses

Individuum durch seine Persönlichkeit und seine Schicksale Anlaß wurde,
jenen Inhalt in das allgemeine Bewußsein zu erheben, und daß die Geistesstufe

der alten Welt, und des Volkes zu jener Zeit, die Idee der Menschheit
nur in der konkreten Figur eines Individuums anzuschauen vermag.

An dieser Stelle werden die philosophischen Voraussetzungen der
Straußschen Christologie deutlich: sie liegen in der Identitäts-
Philosophie - Gottheit und Menschheit sind keine getrennten,
voneinander zu unterscheidende Größen, sondern bilden eine Einheit.
Darum kann es zwischen beiden auch keine Ver-Mittlung geben.
Der menschliche Geist ist nur ein Teil des unendlichen Geistes.

Erinnert er sich dieses Umstandes, so weiß er darin um seine wesenhafte

Göttlichkeit. Er muß nicht etwa erst Partner Gottes werden,
weil er es bereits ist.

Diese Sicht des Verhältnisses von Gott und Mensch war nur im
Rahmen der idealistischen Philosophie möglich.3 Sie hat darum
auch keine lange geschichtliche Wirksamkeit haben können und
fand schon unter den Zeitgenossen von Strauß kaum Beifall. Wir
stehen heute in einem großen zeitlichen Abstand von ihr und
können sie daher ruhig und sachlich beurteilen. Wir sehen, daß sie

an die grundlegenden Lehren der idealistischen Philosophie
gebunden war, die bald nach Hegels Tod ihren Einfluß auf das moderne
Geistesleben verlor.

2. Der ethizistisch-antispekulative Typ: Albrecht Ritsehl

Mit dem Niedergang des idealistischen Denkens in den dreißiger
und vierziger Jahren des 19. Jahrhunderts bahnte sich in allen
Bereichen des geistigen Lebens - und damit auch in der Theologie
- eine große Wende an, die die Jahrzehnte nach 1850 bestimmte
und in deren Zusammenhang die Theologie und Christologie
Albrecht Ritschis gesehen werden müssen.

3 Vgl. dazu unseren Aufsatz : Die Welt als « Sohn Gottes». Grundstrukturen
der Christologie des deutschen Idealismus: Neue Zeitsohr. für syst. Theol. 10

(1968), S. 89ff.



G. Müller, Spekulation — Ethizismus — Kerygmatismus 123

An die Stelle des blinden Vertrauens auf das Allvermögen der
menschlichen Ratio und Logik und auf die Fähigkeit unseres
spekulativen Denkens, alle Geheimnisse der Welt zu ergründen, trat
die mehr oder minder strenge wissenschaftliche Forschung, die
sich den Quellen der Vergangenheit zuwandte und aus ihrer
Freilegung und Deutung Antwort auf die brennenden Fragen der Gegenwart

erwartete. Ritsehl wollte mit seiner Theologie sowohl den
Fehler Hegels (die rein spekulatives Denken, das sich nicht an den

Vor-Gegebenheiten der Schrift orientiert) wie auch den Fehler
Schleiermachers (den christlichen Glauben nicht nur als Thema
seiner bloß subjektiven Erfassung, sondern nach allen seinen
Bezügen zu erfassen) vermeiden.

Der Glaube sollte wieder auf die ihn begründende geschichtliche
Offenbarung bezogen und von ihr abgeleitet werden.

Freilich, auch Ritschis Ansatz und Ausgangspunkt war nicht
frei von zeitbedingten Einengungen. In der Ablehnung der Hegel-
schen Spekulation schloß er sich an Kant an. Letzterer hatte nicht
so sehr die Möglichkeiten des menschlichen Denkens, als vielmehr
die Aufgabe des menschlichen Willens betont.

Im Anschluß an Kant erklärt Ritsehl, daß die Religion keine
«theoretische» (denkerische), sondern in erster Linie eine
«praktische» (lebensmäßige) Größe sei. In der Religion gehe es darum,
den Selbstwert des menschlichen Geistes, der in unserem sittlichen
Bewußtsein begründet ist, gegenüber der sog. «Naturwelt» zu
behaupten. Aufgabe des Christen sei es, so sagt Ritsehl (in
Rechtfertigung und Versöhnung=RuV III3, 189), «als geistige Persönlichkeit

mit Hilfe der erhabenen geistigen Macht, welche der Mensch

verehrt,... die Natur zu beherrschen». In der christlichen Religion
gehe es daher um die Bereitstellung und Bewährung «geistig-sittlicher

Kräfte».
Aus diesem Grunde bekämpfte Ritsehl nicht nur lebenslang das

spekulative Denken, sondern auch die Mystik, die er als denkbar
größten Gegensatz zu seinem Ideal eines ethisch-persönlichen
Christentums betrachtete. Worin verkörpert sich dieses Ideal?
Ritsehl nennt es den «Stand der christlichen Vollkommenheit».
Sie besteht religiös im Glauben an die göttliche Vorsehung, in der
Demut, in der Geduld und im Gebet, sittlich in der Betätigung im
Beruf und in der persöhnlichen Tugendbildung. In ihr «gewinnt
die einzelne Person den Wert eines Ganzen, welches dem Wert der



124 G. Müller, Spekulation - Ethizismus — Kerygmatismus

ganzen Welt... überlegen ist» (Unterricht, § 59). Durch diese christliche

Vollkommenheit wird das Leben des Menschen zu einem von
berechtigtem Selbstgefühl begleiteten Lebenswerk (Die christl.
Vollkommenheit, S. 13).

Sinn der Sündenvergebung ist es, den Menschen an jenen Ort zu
stellen, wo er ein solches Lebenswerk vollbringen kann. In der
Sündenvergebung wird die infolge unserer Schuld Gott gegenüber
bestehende Trennung aufgehoben (RuV III, 490). Dieser Heilsbesitz
weist nun seinerseits auf einen Begründer zurück (III, 358ff.).
Damit grenzt sich Ritsehl scharf von der rationalistischen Christo-
logie ab, der er den berechtigten Vorwurf macht, sie habe Christus,
den Lehrer, hinter die Lehre zurücktreten lassen. Auch die
idealistische Vorstellung eines Christus-Prinzips lehnt Ritsehl ab. Sie

übersehe, «daß Jesus sich gerade der Nachahmung entzieht, indem
er als der Urheber der Sündenvergebung sich seinen Jüngern
gegenüberstellt» (III, 2). Gottes Haltung gegenüber seiner Schöpfung
bestehe nicht in einem Undefinierten allgemeinen Wohlwollen (wie
dies die Aufklärer gemeint hatten), sondern in seiner Liebe. Die
Vaterliebe Gottes bedeute aber für uns Menschen nichts anderes
als Gottes Bereitwilligkeit, mit uns in persönliche Gemeinschaft zu
treten. Diese Bereitschaft tue Gott durch eine persönliche
Willenserklärung kund. «Im Christentum ist die Offenbarung in dem Sohn
Gottes der feste Punkt für alle Erkenntnis und alles religiöse
Handeln» (III, 188).

Nötig ist die Offenbarung darum, weil der schuldbeladene Mensch

von der Gemeinschaft mit Gott ausgeschlossen ist. Die Schuld läßt
sich nur beheben durch eine Willenserklärung Gottes, daß er bereit
sei, den Menschen trotz seiner Verschuldung in seine Gemeinschaft
aufzunehmen. Diese Erklärung ist das Evangelium von der in Jesus
offenbaren Liebe Gottes. «Die Sündenvergebung oder Versöhnung
mit Gott ist als gemeinsame und stetige Bestimmtheit des Verhältnisses

von Menschen gegen Gott überhaupt nicht erkennbar und
wirksam außer an der durch Jesus Christus ergründeten und von
seiner spezifischen Wirkung abhängigen Gemeinde» (III, 563).

Nach Ritsehl ruhen also sowohl der Heilsbesitz wie die
Heilgewißheit der Christen auf der Person Jesu Christi als der -persönlichen
Offenbarung Gottes. Was aber versteht Ritsehl näher unter
«persönlicher Offenbarung Gottes»?

Er wendet sich nachhaltig gegen die altkirchliche Christologie,



G. Müller, Spekulation - Ethizismus — Kerygmatismus 125

die das Heilswerk Christi im wesentlichen in der Vergottung der
menschlichen Natur gesehen habe. Darum habe auch Christus in
Form der Zweinaturenlehre besehrieben werden müssen. Jetzt aber
komme es darauf an, Christus als den zu sehen, der uns die «Treue
im Beruf» als die «wahre Erfüllung» seines Vorbildes (Unterricht
§ 56) ermöglicht habe.

Es sei darum besser, nicht mehr - wie die Reformatoren und
altprotestantischen Dogmatiker - vom «Amt Jesu Christi» zu
sprechen, sondern von seinem «Beruf». Jesu Beruf besteht darin,
uns Menschen in das rechte Verhältnis zu Gott zu bringen. Das tut
er als der königliche Prophet und Priester. Als Prophet wirkt er
von Gott her auf die Menschen, als Priester vertritt er uns vor Gott.
In seinem ganzen Leben übt er diesen Beruf aus, Sein Lebenswerk
findet seinen Abschluß im freiwilligen Opfertod. Dieser kann nicht
anders gedeutet werden denn als «Bewährung» seiner Berufstreue.
Sein Beruf besteht in der Begründung des Reiches Gottes, d. h.
der sittlichen Gemeinschaft der Menschen, die untereinander
verbunden sind durch das Handeln aus dem Motiv der allgemeinen
Nächstenliebe und durch das richtige Verhältnis zu Gott in lebendigem

Gottvertrauen. Die Stiftung dieses Gottesreiches, der Beruf
Jesu, ist zugleich die ewige Absicht Gottes mit Welt und Menschheit.

In der Person Jesu ist der ewige Gotteszweck offenbar. Jesus
verwirklicht ihn. Sofern nun sein persönlicher Wille identisch war
mit dem Willen Gottes, kommt ihm das Prädikat der Gottheit zu.

Von dieser rein ethischen Christologie aus lehnt Ritsehl dann
folgerichtig alle andersgearteten Aussagen über Christus als
«Metaphysik» ab, so die über die Gottheit des Präexistenten oder
Erhöhten. Der Gedanke der Gottheit Jesu ist für die christliche
Gemeinde immer nur «Ausdruck der eigentümlichen Anerkennung und
Wertschätzung, welche die Gemeinde ihrem Stifter widmet» (RuV
III, 371).

An dieser Stelle werden die offensichtlichen Schwierigkeiten, in
die Ritsehl mit seiner ethisierenden Christologie gerät, sehr deutlich.
Sie hängen ursächlich mit seinem Gottesbild zusammen. Die
Gottesvorstellung Ritschis versteht Gott nur als sittlichen Willen, der
Gemeinschaft ermöglichen und dem Menschen neben der Bewährung
im Beruf gegen alle Widerstände der Natur helfen will. Ritsehl weiß

zwar vieles und Gutes über die Gnade Gottes zu sagen, aber diese
Gnade steht nicht mehr im Gegensatz zum göttlichen Zorn, der den



126 G. Müller, Spekulation - Ethizismus - Kerygmatismus

Sünder verzehrt. Den Gedanken, daß Gott uns wegen unserer Sünde
zürnen könne, lehnt er ah. Dies hat zur Folge, daß zwar viel von
Gottes Liehe, nicht aber von seiner Heiligkeit gesprochen wird.
Darum muß Christus auch nicht für unsere Sünde am Kreuz sterben
und die objektive Trennung zwischen dem heiligen Gott und uns
aufheben.

«Seinen eigentümlichen Wert hat er in der Weise, wie er seine geistigen
Anlagen durch sein alle Menschen überbietendes Selbstbewußtsein
beherrscht.» Die Bestimmung der Menschen in ihrem Unterschied von der Natur
wurde «zuerst im Selbstbewußsein Christi gewonnen und ist durch ihn offenbar

und wirksam geworden» (RuV III, 309).

Christi Gottheit ist nur ein Ausdruck dafür, daß er Gott (nach
seinem sittlichen Endzweck der Welt) vollkommen geoffenbart und
geistige Weltherrschaft (vor allem in der Geduld des Leidens)
ausgeübt hat (RuV III, 430). Daran, d. h. aber: an seiner «Gottheit»,
nimmt die Gemeinde Anteil (ebd. 430) ; seine «Gottheit » ist also
übertragbar.

Welche Gestalt von «Christologie» liegt hier vor? Wir haben die
RitschlscheChristologie als «ethisierend-antispekulative» bezeichnet.

Ritsehl will sein Christusbild nicht aus der Spekulation gewinnen,
sondern auf das Neue Testament zurückgehen. Freilich tut er das
nicht ohne eine bestimmte Brille. Er liest das Neue Testament mit
der Brille Kants und des 19. Jahrhunderts. In dieser Sicht kommt
alles darauf an, was Christus im Blick auf die Herstellung der
Gottesgemeinschaft und auf die uns gestellte Aufgabe der sittlichen
Welthewältigung getan und uns als Vorbild hinterlassen habe.
Christi Bedeutung wird in rein ethischen Kategorien umschrieben,
wobei alle neutestamentlichen Aussagen, die in eine andere Richtung
weisen (Präexistenz, Auferstehung, Postexistenz) als «metaphysisch»

verworfen werden. Christus erhält dadurch (ganz anders als
etwa bei Strauß) zwar eine große Bedeutung für uns, indem er uns
sowohl die Gemeinschaft mit Gott gewährt als uns ein Vorbild in der

Berufstreue und in der Bereitschaft zum Leiden gibt. Aber seine

Bedeutung erschöpft sich auch in diesen Aufgaben. Ritsehl hat
diejenige Form moderner Christologie auf das stärkste gefördert,
die ausschließlich nach der Bedeutung Christi für uns fragt und es

strikte ablehnt, über andere christologische Fragen auch nur zu
diskutieren. Mit anderen Worten: die Ritschlsche Christologie fragt
lediglich nach dem Tun Jesu, nicht aber nach seinem Sein. Sie



G. Müller, Spekulation - Ethizismus - Kerygmatismus 127

beruht letzten Endes auf einer Weltanschauung, in der das Tun
dem Sein absolut vor- und übergeordnet ist. Da aber alles Tun aus
dem Sein hervorgeht, muß eine solche Christologie immer in
Schwierigkeiten geraten, und zwar gerade an der Stelle, die für jede denkbare

Form von Christologie schlechthin entscheidend ist: nämlich
bei der Frage, warum Christus für unseren Glauben die einzig mögliche

Voraussetzung sein könne. Hier muß jede Theologie klipp und
klar sagen, in welchen Ursachen und Vorgegebenheiten ein solcher

Anspruch begründet liege, weil sonst ganz unvermeidlich das
Problem aufbricht und offenbleibt, warum wir gerade an Ihn glauben,
Vergebung der Sünde von Ihm empfangen und Ihn als unseren
Herrn anerkennen sollen. Die Reduzierung der Bedeutung Christi
für unseren Glauben auf eine Art von ethischem Vorbild macht das
Kreuz zu einem Akt vorbildlichen Verhaltens und verdunkelt die
Tatsache, daß Christus dort die Sünde der Welt und unsere eigene
Sünde getragen und aus der Welt geschafft hat. Wenn Ritsehl
meinte, Luther sei im Blick auf das Kreuzesgeschehen und seine

Deutung noch in mittelalterlichen Vorstellungen befangen geblieben,
so muß man ihn seinerseits fragen, ob nicht vielmehr er die Lutherische

Theologia crucis modernistisch verstanden und in ihrer
Substanz aufgelöst habe. Man achte einmal darauf, in welch beträchtlicher

Nähe zu Ritsehl heute viele Theologen stehen, wenn sie vom
Kreuz sprechen. Sie sagen zwar nicht mehr wörtlich: «Bewährung
der Berufstreue bis zum Todesleiden». Aber sagen sie in der
Substanz etwas grundsätzlich anderes?

3. Der existential-kerygmatische Typ: Rudolf Bultmann

Bei der Christologie Bultmanns haben wir es mit einer Größe zu
tun, die noch unmittelbar in unsere Gegenwart hereinwirkt, auch

wenn längst nicht mehr die Rede davon sein kann, daß Bultmanns
Christologie selbst in seiner eigenen Schule so etwas wie eine
unbestrittene Sache wäre.

Wer Bultmann verstehen will, muß sich zuvor zweierlei vergegenwärtigen.

Einmal ist nicht zu bestreiten, daß Bultmann immer
wieder betont hat, seine ganze theologische Arbeit - und damit
auch das Programm der Entmythologisierung, in dem sie gipfelt -
sei allein aus dem Bemühen heraus entstanden, dem modernen
Menschen eine Hilfe zum rechten Verständnis des Evangeliums an



128 O. Müller, Spekulation - Ethizismus — Kerygmatismus

die Hand zu geben. Zum anderen muß man berücksichtigen, daß
Bultmann im Zeitalter der liberalen Theologie aufgewachsen ist
und sich nie ganz von den Grundsätzen dieser Theologie hat lösen
können.

Worin liegt etwa der Unterschied zwischen Ritsehl und Bultmann 1

Er liegt ganz wesentlich darin, daß Bultmann sich außerstande
sieht, beim ethisierenden Ansatz Ritschis zu beginnen. Bultmann
denkt und schreibt nach der Katastrophe von 1918, jenseits deren
es absolut unmöglich geworden ist, das Christentum im wesentlichen

als Hilfe zur sittlichen Bewährung zu verstehen. Das liberale
Bürgertum und mit ihm die liberale Theologie des 19. Jahrhunderts
hatten durch den 1. Weltkrieg ihre weltanschaulichen Fundamente
verloren. An die Stelle des naiven Vertrauens auf den Fortschritt
und die Kräfte der Sittlichkeit trat eine Stimmung der Resignation,
der Enttäuschung und des Abschiednehmens von Idealen der
Vergangenheit, die man als Götzen erkannte.

Bultmann wollte in dieser neuen Situation - ähnlich wie Barth -
wieder ernst machen mit der biblisch-neutestamentlichen
Botschaft, wollte sie in ihrer Fremdheit und den Menschen in Frage
stellenden Anprüchlichkeit sehen und verstehen lehren. Freilich
ging er dabei von einer alten liberalen Voraussetzung aus: das
Neue Testament müsse zu diesem Zweck entsprechend «modern»

ausgelegt werden. Hatten die alten Liberalen Theologen etwa
erklärt, die kirchliche Theologie und Christologie beruhten auf einer
Fehlentwicklung, weil sie sich an Paulus anschlössen, den man als
den großen Verfälscher der einfachen Botschaft Jesu bezeichnete,
weil er aus dem predigenden Jesus den gepredigten Christus
gemacht habe, so ging Bultmann noch einen Schritt weiter und tiefer
und erklärte : das Neue Testament, und in ihm besonders die
Evangelien, ruht auf den Voraussetzungen einer mythologischen
Weltanschauung und muß deswegen mit Hilfe der Entmythologisierung
aus dieser Verklammerung gelöst werden, um clem heutigen
Menschen seine Botschaft sagen zu können. Bultmann wird nicht müde,
zu betonen, daß seine Bemühungen allein dahin gingen, dem modernen

Menschen zu helfen, daß er die «eigentliche» Botschaft des
Neuen Testamentes verstehen und ergreifen könne, ohne sich dabei
an falscher Stelle ärgern und Anstoß nehmen zu müssen, z. B. im
Blick auf das dreistöckige Weltbild, das das Neue Testament
voraussetze.



O. Müller, Spekulation - Ethizismus — Kerygmatismus 129

Bultmann will also - nach seinem eigenen Verständnis - die
Botschaft des Neuen Testamentes nicht etwa verwässern oder
ausscheiden, sondern «interpretieren»: d. h. für uns heute deutlich
machen.

Dazu bedient er sich nun eines Rahmens, einer Form der
Darbietung, die ihm aus der Philosophie nach dem 1. Weltkrieg
zugewachsen ist. Auch die Philosophie des 19. Jahrhunderts konnte nach
1918 nicht einfach ihre Tradition fortsetzen. Sie gab ihrerseits alle

spekulativen, metaphysischen und auch primär ethizistischen Themen

auf und begnügte sich vorwiegend mit der Behandlung der
menschlichen Existenz. Der Mensch und sein Verhalten, vor allem
sein Versagen, wurden der eigentliche Gegenstand dieser Philosophie.

Während der Jahre seines Zusammenseins mit Martin Heidegger

in Marburg kam Bultmann in ein intensives Gespräch mit
dem Philosophen. Und in Heideggers Philosophie meinte er jenen
Rahmen gefunden zu haben, innerhalb dessen die biblische
Botschaft für den gegenwärtigen Menschen dargestellt werden könne.
Heidegger beschreibt in seinem Hauptwerk «Sein und Zeit» die
menschliche Existenz als eine «Verfallenheit», als «Uneigentlich-
keit», als auf den Tod zugehende, aber auch unter einem Ruf
stehende. Woher dieser Ruf komme und was er im einzelnen konkret
von uns fordere, das hatte Heidegger nirgends mit letzter
Deutlichkeit ausgeführt. Aber Heidegger hatte der gesamten Philosophie
früherer Jahrhunderte den massiven Vorwurf gemacht, sie habe an
ihrem eigentlichen Thema, nämlich dem der Existenz, vorbeigedacht
und dafür ganz unwichtige Dinge wie Metaphysik, Logik und
dergleichen getrieben. In einem bewußten Bruch mit der philosophischen

Tradition bis zurück zu den Vorsokratikern komme es
nunmehr darauf an, dieses Urthema der Philosophie wieder
aufzugreifen.

Bei Heidegger merkt man - ähnlich wie bei Barth in der Theologie

- einen zuvor nie dagewesenen Traditionsbruch. Darin meldet
sich die absolute Ungesichertheit und Haltlosigkeit des Bürgertums
nach dem 1. Weltkrieg an. Viele Menschen hatten alles verloren,
Besitz, Vermögen, jeden äußeren und inneren Halt. Nun blieb ihnen
nur noch ihre «nackte Existenz». Um diese kreiste das Denken der
Philosophie der Existenz.

Bultmann meinte nun, in diese Situation hinein müsse man die
biblische Botschaft sagen, und zwar in Formen, die genau diesem

9



130 O. Muller, Spekulation - Ethizismus - Kerygmatismus

so ganz auf Sicherheit bedachten unsicheren Menschen angemessen
seien.

Das, was bei Heidegger und Barth auf ihre Weise sich als
Traditionsbruch vollzog, wiederholte sich bei Bultmann nun auf
exegetischem Gebiet: die Vergangenheit, das von ihr her Vorgegebene
wurde radikal in Frage gestellt. Alles Vergangene wurde in den
Strudel der Gegenwart geworfen, in dem es ausschließlich um unsere
Existenz geht. Im Zuge dieser Entwicklung schrieb Bultmann eines
seiner Hauptwerke: «Die Geschichte der synoptischen Tradition».
Wenn man dieses Werk liest, hat man unwillkürlich den Eindruck,
daß in ihm die Evangelien in lauter kleine zusammenhanglose
Fetzen zerlegt würden. Es ist überhaupt keine durchgehende Linie
mehr an ihnen festzustellen. Und dann erscheint an hunderten von
Stellen das ominöse Wort «Gemeindebildung» und das Prädikat
«sekundär». Beide wollen besagen, daß es sich bei derart qualifizierten

Versen oder Zusammenhängen nicht etwa um Berichte über
tatsächlich Geschehenes handelt, sondern um nachträgliche
Bildungen und Schöpfungen der Gemeinde.

Wie kommt Bultmann zu diesem Ergebnis? Oft hat man den

Eindruck, es sei in seinen Einzelheiten phantastisch, entziehe sich

jeder objektiven Überprüfung. Heute werden die Thesen zunehmend

bestritten und im einzelnen auch tatsächlich revidiert.4 Aber
was liegt ihrem Zustandekommen bei Bultmann zugrunde? Nicht
etwa exegetische Erkenntnisse, aufgrund deren man sein Verständnis

des Neuen Testamentes revidieren müßte, sondern eine Grund-

4 Diese Entwicklung begann mit E. Käsemann, Das Problem des historischen

Jesus: Zs. Theol. Ki. 51 (1954), S. 125-152. Selbst der Bultmann sonst
zu positiv zitierende ehemalige Londoner anglikanische Suffraganbischof
John A. T. Robinson kann in seinem Buch «Gott ist anders» (deutsche Ubers.
5. Aufl. 1964) nicht umhin, Bultmanns prinzipielle Skepsis in Frage zu stellen :

«Daß Bultmann so vieles aus den Evangelienberichten für sekundär hält
(wie z. B. das leere Grab), hat seinen Grund darin, daß er als Neutestamentier
und Formgeschichtier der Tradition gegenüber außerordentlich und - wie
ich meine - allzu mißtrauisch ist. Seine Kritik an der Mythologie muß ja
nicht notwendigerweise mit solcher Skepsis dem Historischen gegenüber
zusammengehen.» Eine von oberflächlicher Polemik freie, in der Sache aber
scharfe und Bultmanns «Fundamente» erschütternde Kritik seiner Position
findet sich in der beachtenswerten Studie des Erlanger Neutestamentiers
M. Hengel, Nachfolge und Charisma. Eine exegetisch-religionsgeschichtliche
Studie zu Matth. 8, 21f. und Jesu Ruf in die Nachfolge (1968).



G. Müller, Spekulation - Ethizismus - Kerygmatismus 131

ansieht von Heideggers Philosophie: die Annahme, in der neu-
testamentlichen Botschaft handle es sich ausschließlich um einen

Ruf, der von dorther an uns heute ergehe, unsere Existenz in Frage
stelle und uns zur Gewinnung eines neuen Existenzverständnisses
aufrufe und befähige. Kein Wort dagegen, daß es darum im Neuen-

Testament auch geht! Aber nach Bultmann geht es nur darum.
Nach seiner Überzeugung spricht sich in den Texten des Neuen
Testamentes jenes Existenzverständnis aus, das die Urchristenheit
besaß. Daß sie es in geschichtliche Tatsachenberichte kleidete, an
das Weltbild ihrer Zeit band, ist für uns nebensächlich. Wir müssen
die biblische Botschaft auf dem Wege über die Entmythologisierung
aus diesen Berichten herausinterpretieren.

Welche Bedeutung kommt nun - und das ist ja unsere Kern-Frage
- im Rahmen dieser Theologie der Christus-Gestalt zu? Man wird
sagen können, daß sie auch bei Bultmann - ähnlich wie schon bei
Ritsehl - wieder eine entscheidende Rolle spielt und im Mittelpunkt
des Interesses steht. Bultmann kann an vielen Stellen seiner Schriften

über Christus Sätze sagen, die uns aus dem Munde eines
Laienpredigers völlig orthodox vorkämen. Aber wenn man sich die Mühe
macht, sein inzwischen auch als Taschenbuch erschienenes Jesus-
Buch zu lesen, wird man bald eines Besseren belehrt. Im Jesus-Buch
taucht nämlich wieder an entscheidender Stelle die Christologie der
alten liberalen Theologie auf : Jesus ist nicht Gegenstand und Inhalt
des Evangeliums, sondern Verkündiger der Botschaft. Nun heißt es

freilich bei Bultmann nicht mehr wie bei Harnack, Jesus habe die
Botschaft von der Vaterliebe Gottes und dem unendlichen Wert
der Menschenseele gepredigt. Der Akzent wird verschoben, aber die
Sache bleibt die gleiche: Jesus wird als eschatologischer Rufer
verstanden, als der, der den Menschen in die Entscheidung ruft, ihn
zur Gewinnung eines neuen Selbstverständnisses angesichts des
kommenden Gerichtes auffordert.

Jesus übernimmt sozusagen die Rolle, die in Heideggers Philosophie

offengeblieben war : Er wird der leibhaftige Rufer, dessen Ruf
es uns ermöglicht, ein neues Selbst- und Seinsverständnis zu
gewinnen. Darin liegt seine eigentliche Bedeutung für uns. Alles
andere, was das Neue Testament auch noch über ihn sagt, muß

demgegenüber als unwesentlich, als zeitbedingt, wenn nicht gar
als irreführend und falsch abgelehnt werden. Es geht nur noch
darum, die «Bedeutsamkeit» Christi für unseren Glauben heraus-



132 G. Müller, Spekulation — Ethizismus - Kerygmatismus

zustellen und festzuhalten. Christus gibt uns nach Bultmann durch
seinen Anruf die entscheidende Hilfe zur Gewinnung eines neuen
Selhstverständnisses. Lehrmäßig formuliert, sieht er diesen
Sachverhalt in der Paulinischen Rechtfertigungslehre. In ihr gehe es

gerade um dieses neue Selbstverständnis.
Auf dem Hintergrund dieser Voraussetzungen lassen sich alle

weiteren Folgerungen Bultmanns in der Christologie ohne weiteres
begreifen. Bei allen Fragen nach Christus kommt es ihm lediglich
darauf an, herauszufinden, was er für uns bedeutet. Das wäre an
sich durchaus legitim. Aber es ist darum bei ihm illegitim, weil die
Christologie in eine Lehre von der Bedeutung Jesu Christi verwandelt
wird.

Hatte Ritsehl davon gesprochen, daß es sich bei den christolo-
gischen Aussagen, die wir machen, um reine «Werturteile» handelt,
d. h. Urteile, in denen wir jenen Wert aussagen und beschreiben,
den Christus für uns besitzt, so sagt Bultmann (sich durchaus auf
derselben Ebene bewegend) «Bedeutsamkeit Jesu Christi».

Man kann sich das deutlich machen an der Deutung der
Osterberichte durch Bultmann. Sie vollzieht sich ausschließlich im Hinweis

auf das, was an Ostern mit oder an den Jüngern geschehen sei.

Sie haben ein neues Selbstverständnis gewonnen, und ihnen wurde
die Gewißheit geschenkt, daß Jesu Sache weitergehe - trotz seines

Todes. Dieses Selbstverständnis haben auch wir zu übernehmen.
Die Frage, ob denn an Ostern nicht primär und entscheidend etwas
an Jesus Christus selber geschehen sei, was den Osterglauben erst
ermöglicht habe, lehnt Bultmann grundsätzlich ab. Die Jünger
hätten die «Bedeutsamkeit» des Kreuzes verstanden - und das sei

ihr Ostern gewesen.
Wenn Jesus so im wesentlichen als der verstanden wird, der uns

ein neues Selbstverständnis ermöglicht, dann ist der Weg zu den
heute modernen Ausläufern der Existenz-Christologie kein weiter,
sondern ein sich mit innerer Notwendigkeit vollziehender: aus dem
Jesus, der nur das nahe herbeigekommene Himmelreich und das

jüngste Gericht predigte, wird im Zuge einer mehr mystischen als

biblischen Christologie jener Jesus, der als erster und in größter
Vorbildlichkeit glaubte, oder jener Jesus, der «Gott zur Sprache»
brachte. Aus dem Kreuz wird ein vorbildliches Sterben eines Gott
bis in den Tod treuen Menschen, ein Sterben, aus dem auch wir
für unsere letzte Stunde lernen können.



O. Müller, Spekulation - Ethizismus - Kerygmatismus 133

Die Auferstehung, d. h. der Glaube daran, daß Gott an Jesus
Christus gehandelt und die Macht des Todes für uns überwunden
habe, kann im Rahmen einer solchen Bedeutsamkeits-Christologie
keine entscheidende Funktion mehr haben. Das gegenwärtige
Gespräch um Kreuz und Auferstehung zeigt das ganz deutlich. Manchmal

könnte man aus ihm den Eindruck gewinnen, als vertrete der
so etwas wie eine massive Irrlehre, der daran festhalte, daß in der
Auferstehung etwas anderes und mehr geschehen sei als die bloße

Bereitstellung der Möglichkeit eines neuen Selbstverständnisses.

Das Neue Testament erwartet von der Auferstehung Jesu Christi
den Beginn und Anbruch einer neuen Welt. Längst sind auch aus
Bultmanns Schule Stimmen laut geworden, die darauf hinweisen,
daß die Reduzierung des neutestamentlichen Auferstehungsglaubens

auf den Menschen und sein Selbstverständnis die über den
Menschen hinausragende Hoffnung und Verheißung dieses
Geschehens für die ganze Welt verdunkle. Gottes Reich umspannt
weit mehr als unsere Existenz-Not und deren Behebung!

*

Wir haben den anspruchslosen Versuch gemacht, uns anhand
dreier Typen moderner Christologie in die gegenwärtige Problematik

dieses zentralen Punktes christlicher Lehre hineinzudenken.
Dies setzt freilich voraus, daß wir nicht nur registrieren, was frühere
Geschlechter oder die heute im Abgehen begriffene Generationen
dazu äußerten. Denn die Aufgabe der Christologie ist eine
grundsätzlich unabschließbare, d. h. sie steht neu vor jeder Generation.

Es genügt nicht, wenn wir heute altüberkommene Formeln
einfach nachsprechen. Das sollen und dürfen wir auch. Aber wir müssen
daneben fragen, wie die biblische Gestalt des Gottmenschen Jesus

von Nazareth dem Menschen des ausgehenden zweiten und
anhebenden dritten christlichen Jahrtausends nahegebracht werden
kann. Die Beschäftigung mit der Christologie der Vergangenheit
könnte uns dabei den großen Dienst tun, daß wir aus ihr lernen,
welche Fehler zu vermeiden sind. Aber noch wichtiger als die
Vermeidung von Fehlern und Irrwegen ist eine positive Gestalt der
Christus-Botschaft, die dem Menschen von morgen und übermorgen
überzeugend deutlich zu machen versteht, daß auch für ihn das
noch gilt, was das Johannes-Evangelium Christus sprechen läßt:



134 G. Müller, Spekulation — Ethizismus — Kerygmatismus

«Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben ; niemand kommt
zum Vater denn durch mich.» Hier geht es um mehr als um be ¬

stimmte Verständnisse und Bedeutsamkeiten. Hier geht es um den,
den uns der Vater gesandt hat als den einzigen Weg zu Ihm.5

Luther hat im 16. Jahrhundert, nachdem die Christologie in der
Scholastik in einen goldenen Käfig der reinen Begrifflichkeit und
Definitions-Akrobatik eingesperrt gewesen war, von der gnädigen
Kondeszendenz des verborgenen Gottes in Gestalt eines Menschen

gesprochen und damit dem Neuen Testament das Geheimnis der
Christologie abgelauscht. Es scheint, als sei die lutherische Theologie

der letzten beiden Jahrhunderte nicht in der Lage gewesen,
dieses Geheimnis neu zu entdecken und ihm jenseits der Szylla
griechischer Menschenvergottungs-Theorien und der Charybdis
adoptianisch-ethisierenden Denkens eine Stätte unter uns zu geben.
Man muß kein Prophet sein, um vorherzusagen, daß die lcrypto-
mystische Bewußtseins-Theologie ihre Stunde gehabt hat und im
Vergehen begriffen ist. Ein neuer Realismus des Fragens und Suchens

wird sich unter uns ausbreiten, besonders in der jungen Generation.
Er wird auch im Blick auf die Christologie wissen wollen, was uns
der heute gewähren kann, der vor fast 2000 Jahren lebte. Darauf
wird die Christenheit im Hören alter Bekenntnisse ein neues,
«modernes» Wort zu sagen haben. Daß Luther ihr dabei Hilfe
anbieten kann, läßt sich nicht bestreiten: «Heiland ist der, der
Glück und Heil bringt und den Menschen in aller Not - körperlicher
wie geistlicher - beistehen kann» (Predigten 1531, 2, Weim. Ausg.
34, 1, S. 13; zit. nach K. Alands Lutherausgabe).

Gotthold Müller, Würzburg

5 Man vergleiche, was E. Käsemann darüber an zahlreichen Stellen seines
Büchleins (Der letzte Wille Jesu nach Johannes 17) geschrieben hat.


	Spekulation - Ethizismus - Kerygmatismus : Haupttypen moderner Christologie

