
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 27 (1971)

Heft: 2

Artikel: Ein "heidnisches" und zwei "christliche" Motive des Anti-Judaismus

Autor: Hedinger, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878644

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ein «heidnisches» und zwei «christliche» Motive
des Anti-Judaismus

In der Geschichte der abendländischen «Ismen» nimmt der
Antisemitismus oder Antijudaismus eine spezifische Stellung ein. Den
Zusammenhang des Antijudaismus mit dem zum Kapitalismus
pervertierten Liberalismus der europäischen Aufklärung und Französischen

Revolution haben M. Horkheimer und Th. W. Adorno
meisterhaft dargestellt.1 In und mit den ökonomischen, kultur- und
geistesgeschichtlichen Motiven des Antijudaismus trifft man auf
«religiöse» Momente, die auch nach der Aufklärung virulent geblieben

sind.
Dieser Aufsatz greift drei religiöse Motive heraus, die den

abendländischen Antisemitismus mitgeprägt haben. Das erste ließe sich
als «heidnisch» (im dreifachen Sinne von vor-christlich, außerchrist-
lich und nach-christlich), die beiden letzteren als «christlich»
bezeichnen - beide Attribute im Sinne der herrschenden Theologie
und Frömmigkeit. Die beiden ersten werden im Schrifttum jüdischer
Religionsphilosophen, das letzte in der Dogmatik eines christlichen
Theologen expliziert. Das erste Motiv erscheint hinter einem eher

positiven, die beiden letzten hinter eindeutig negativem Vorzeichen.
Nach der Erwähnung und Beleuchtung der Motive (1) sollen die
Weisen jüdischen Glaubens- und Geschichtsverständnisses besprochen

werden, welche die religiösen «Antijudaismen» provozieren (2);
schließlich soll, im Horizont des «Messianismus» Jesu von Nazareth,
ein Gespräch und eine Auseinandersetzung zwischen jüdischem und
christlichem Glauben skizziert werden (3). Dabei wird die a-ethische
und antimessianische Tendenz des protestantischen Christentums
kritisiert, wie auch die Gefahr ethizistischer Reduzierung des
Messianismus im Judentum.

1.

1. Martin Buber entdeckte die Sehnsucht der Völker, der «Gojim»,
als Macht, die zum Antisemitismus führte oder umschlug. Die Sehn-

1 M. Horkheimer & Th. W. Adorno, Dialektik der Aufklärung (1969),
S. 177ff.



106 U. Hedinger, Ein « heidnisches » und zwei « christliche »

sucht der Völker richtete und richtet sich auf die Konkretisierung
des Gebotes Gottes; sie wurde enttäuscht. Enttäuschte Sehnsucht
ist eine der tiefsten Triebfedern des Antisemitismus. Im Zuge der

Auseinandersetzung mit dem Paulinismus schreibt Buber: «Es gab
einen einzigen Weg, den Haß zu vertilgen: die Verwirklichung der
Wahrheit. Hätten wir ihn beschritten und hätten Saul von Tarsos
durch unsere Tat widerlegt, hätten wir den Völkern unmittelbar
durch unsere Tat den Zugang zu einem besseren Leben auf Erden
gezeigt, wir hätten aufgehört, ihnen ein Widerspruch und ein
Entsetzen zu sein, und wären geworden, was wir in Wahrheit sind, ihr
älterer Bruder. »2

Dieser Satz wurde wenige Jahre nach den Genociden der
nationalsozialistischen Aera ausgesprochen. Er ist beredtes Dokument der
Liebe zu den Völkern, den vorchristlichen und den «christlichen».
Zugleich beinhaltet er scharfe Kritik des eigenen Glaubens, des

eigenen Glaubensvolkes. Das jüdische Volk wird als untreu und
ungehorsam qualifiziert ; es hat die insgeheim gerade auf das Bundesvolk

und sein Gesetz gerichteten Erwartungen enttäuscht. Im
Antisemitismus waltet die doppelte Dämonie enttäuschter Hoffnung
und gebrochener Treue.

Buber belastet hier eine verfolgte Minderheit, sein eigenes Volk,
für die erlittene Verfolgung. Er gerät hier ein Stück weit in unheimliche

Nähe zum nationalsozialistischen Antisemitismus des zweiten
Stadiums der Verfolgung. Motiv und Auswirkung jedoch sind von
faschistoidem Sadismus toto coelo verschieden. Sie heißen Erwäh-
lungs- und Auftragsbewußtsein, für das sich das Attribut «prophetisch»

aufdrängt; sie heißen Liebe zu den Gojim (welche in der
christlichen Sprache zur universalen Kirche einerseits, zu «Heiden»
andererseits geworden sind).

2. Nicht als Kritik des eigenen Glaubens, sondern als Kritik des

Christentums, insbesondere des «modernen Protestantismus»,
formuliert Leo Baeck ein weiteres religiöses Motiv des Antijudaismus.
Baeck beschuldigt den Protestantismus - vor dem Höhepunkt des

faschistischen Rasens -, das Evangelium Jesu nur auf ironische
Weise anzuerkennen. Im Grunde genommen eliminiere der
Protestantismus all das aus dem Evangelium, was «Nachfolge» heißt.
Für Baeck ist das Evangelium wesentlich «Wert» und Gebot. Baeck

2 M. Buber, An der Wende (1952), 8. 26.



Motive des Anti-Judaismus 107

setzt voraus, daß die ursprüngliche Botschaft Jesu sich mit dem

genuinen Judentum decke.3
Baeck kommentiert den erwähnten Eliminierungsprozeß auf

folgende Weise: «Sein (sc. des Evangeliums) Wert bleibt erhaben und
groß, aber so genau und so ernst, daß es auch erfüllt werden sollte,
ist es nicht gemeint.» Die Opposition gegen das Gebot, dessen

Charakter unbedingt ist und das zu konsequenter, ganzer Erfüllung
ruft, macht den Protestantismus zum Nachfahren und Inbegriff
der «romantischen Religion». In der Reduzierung des Evangeliums
auf eine trans- oder besser subethische Größe erkennt Baeck
«romantische Ironie»4.

Romantische Opposition gegen das Evangelium, will sagen gegen
das mit seiner ethischen Gestalt identifizierte Evangelium, ist nach
Baeck die Wurzel des «christlichen Antisemitismus». In Baecks
«romantischer Religion» läßt sich eine Folge der zuerst erwähnten
«enttäuschten Sehnsucht» sehen. Die negative Erfahrung des nicht
konkretisierten Gebotes kann ja in der Tat zum «Positiven» einer
antinomistischen oder a-ethischen Religiosität werden, die gegen
den schmerzlichen Zwiespalt von Gebot und Wirklichkeit immun
geworden ist.

3. Der Schmerz ob der Differenz zwischen Gebot und Wirklichkeit
mußte allerdings nicht immer verdrängt, er konnte auch
festgehalten, verewigt, gerechtfertigt und verklärt werden. Der Schmerz
ist hier nicht Moment des Impetus zur Konkretisierung des Gebotes,
sondern das, was Tun und Glauben in sich aufsaugt:
«Kreuzesreligiosität».

«Kreuzesreligiosität» beinhaltet den tiefsinnigen Verzicht auf die

Hoffnung und das Gebot endgültiger Sichtbarwerdung und universaler

Durchsetzung der Liebe. «Kreuzesreligiosität» ist durch den

3 Ähnlich M. Buber, s. U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus: Theol. Zs. 25

(1969), S. 40 A. 4.
4 L. Baeck, Romantische Religion (ohne Jahr), S. 44f. Der Begriff «romantische

Ironie» erscheint bei Baeck gegenüber seiner Herkunft in der
Philosophie und Literatur der Romantik verkürzt und verflacht. Zwar ist er nicht
«gemeine spottende Ironie», aber auch nicht «dialektische künstlerische
Ironie», die in stetem Transzendieren des Bedingten und Erreichten besteht;
vgl. dazu Ingrid Strohscheider-Kohrs, Die romantische Ironie in Theorie und
Gestaltung (1960), S. 234. Wirklich «romantische Ironie» verzichtet nicht
auf das Tun und Erreichen des Gebotenen, ja letzteres ist eine Bedingung
ihrer Möglichkeit.



108 U. Hedinger, Ein «heidnisches» und zwei «christliche»

Glauben an Christi Auferstehung oft noch verstärkt worden, insofern

diese auf eine Bestätigung der Unsichtbarkeit von Christi
Leben und «Regieren» hinauslief. Primat und Dominanz des «Kreuzes»

ist eine Hauptwurzel des «christlichen» Antijudaismus. Die
Erinnerungen heute noch lebender Juden an den pogromähnlichen
Charakter europäischer Karfreitagsprozessionen sprechen eine deutliche

Sprache. Nur billige Apologetik würde sich hier getrauen, von
bedauernswertem Extremismus und vermeidbaren «Ausschreitungen»

zu sprechen. Absolute Herrschaft des «Kreuzes» ist virtuell
antijudaistisch.5

Dem christlichen Theologen Paul Tillich kommt das Verdienst
zu, den latenten Antijudaismus der «Kreuzesreligiosität» erkannt
zu haben. Er formuliert seine Erkenntnis allerdings mittels eines

Begriffes und mittels einer Ontologie, die wir problematisch finden.
Sie sind interessant genug, um sich an dieser Stelle mit ihnen
auseinanderzusetzen, auch wenn dadurch gleichsam ein Abschnitt des

dritten Teiles vorweggenommen wird.
Tillich bricht die Dominanz der «Kreuzesreligiosität», indem er

vom tragischen Charakter des Konfliktes zwischen Jesus und den
Juden spricht. Die mangelnde Einsicht in den tragischen Charakter
der Verurteilung und des Todes Jesu ist nach Tillich zur
Hauptursache des christlichen «Anti-Judaismus» geworden, «der eine der
ständigen Quellen des modernen Antisemitismus ist».8 Ob freilich
die Negation der Dominanz des Kreuzes durch die Affirmation
seiner Tragik bedingt ist, muß wohl überlegt werden.

Tillich kann Jesu Kreuzestod im Zusammenhang mit der von
Kierkegaard übernommenen These kommentieren: Wer sich für die
Wahrheit töten läßt, der muß wissen, «daß er tragisch für die Schuld
derer verantwortlich wird, die ihn töten». Auch Jesu Kreuzesweg
ist dem «tragischen Element der Schuld» unterworfen - zumal das
Verhalten der Gegner nicht unzweideutig böse ist.7 Man gewährt
den Gegnern Jesu in der Tat diese Qualifikation, wenn man etwa

5 Luk. 23, 34 ergibt keinen Gegenbeweis. Die Liebe Jesu bedarf nicht des
Kreuzes, sie ist auch am Kreuz und trotz des Kreuzes tätig. Die Kreuzigung
als Folge von «Ignoranz» zu bezeichnen, das gehört allerdings zur Vollmacht
dessen, dem das Kreuz widerfuhr und dessen Leben Hoffnung auf den Sieg
der Liebe war.

6 P. Tillich, Systematische Theologie, 2 (1958), S. 144.
' Tillich, ebd.



Motive des Anti-Judaismus 109

bedenkt, daß sie (laut den synoptischen Berichten8) von Jesu
Anspruch auf die Menschensohnwürde unvermittelt provoziert wurden.
Der ontologisch und phänomenologisch begründete Satz Tillichs,
daß es «nichts unzweideutig Böses» gibt, ist jedoch um seines
generellen, ungeschichtlichen Charakters willen abzulehnen. Er vermag
zwar den phänomenologisch-ontischen Zusammenhang zwischen

«gut» und «böse» festzuhalten, verfehlt jedoch die Relevanz
ethischer Entscheidungssituationen, die eine klare Alternative zwischen

gut und böse, Schutz oder Verrat, Mut oder Verleumdung
beinhalten. Die Entscheidung, die Verrat9, Verleumdung und Hinrichtung

implizierte, war eindeutig böse. Die Bitte von Luk. 23, 34

verweist nicht auf die Ambivalenz der Geschichte oder auf den

phänomenologischen Zusammenhang von gut und böse, sondern
auf die eschatologische Fülle der Liebe, die eindeutig Böses
aufzuheben vermag.

In Jesu Kreuz verflicht und verfilzt sich zweideutig Böses
oder Gutes mit eindeutig Bösem. Ersteres wird von letzterem
beherrscht, was den fluchvollen Charakter des Kreuzestodes
ausmacht.

Der «Fluch» des Kreuzes ist Folge und Inbegriff der Leugnung
unbedingter Liebe, die Jesus als Gottes Wesen und der Menschen
Zukunft erschloß und verhieß. Der Begriff «Fluch» sprengt den

Begriff des Tragischen im Sinne von Widerstreit zwischen gut und
gut oder doch zwischen mehr oder weniger gut und mehr oder

weniger böse.

Auch Tillich kann andernorts vom Fluchcharakter des Todes
Christi sprechen10; nicht von ungefähr hat dort die Rede von Tragik

keinen Raum. Wo die Differenz, der Abgrund zwischen Fluch
und Heil aufgehoben wird, da triumphiert «Kreuzesreligiosität».

8 Mark. 14, 58-63. Vgl. auch M. Bubers Stellung zu den «automessianischen»
Aussagen Jesu: Hedinger (A. 3), S. 45 A. 19.

9 S. l.Kor. 11, 23. Der in liturgischem Kontext auftauchende Begriffdeutet
dunkle Machenschaften an, die zu Jesu Verurteilung führten. Allerdings sind
gerade die neutestamentlichen Passionsgeschichten scharfaufantijudaistische
Tendenzen zu untersuchen.

10 P. Tillich, Systematic Theology, 3 (1963), S. 244: Christi Tod
beruht nicht in der Behauptung eigener «Größe», sondern in der radikalen
Teilnahme an der menschlichen Entfremdungs- und Fluchsituation
(predicament).



110 U. Hedinger, Ein «heidnisches» und zwei «christliche»

Wo aber dieser Abgrund festgehalten wird, da kann der Kreuzestod
Jesu nicht zur Basis des Anti-Judaismus werden.

4. Verdienen die skizzierten antijudaistischen Positionen die
Attribute heidnisch hzw. christlich, oder sind diese Attribute, wenn
überhaupt, mit Anführungszeichen zu versehen? Soweit auf diese

Frage noch nicht eingegangen wurde, bemerken wir in Kürze :

Die Sehnsucht nach der Verwirklichung des Gebotes kann nicht
einfach als heidnisch qualifiziert werden; höchstens dort, wo Sehnsucht

zum passiven Warten auf eine anderswo geschehende Erfüllung

geworden wäre. Sie ist menschlich, kreatürlich. Auf sie trifft,
sie erweckt die «Seligpreisung» von Matth. 5, 6a: «Glücklich seid

ihr, die ihr hungert und dürstet nach Gerechtigkeit.»
Die Eliminierung des Gebotes aus dem Evangelium charakterisiert

nicht das Christentum und auch nicht den Protestantismus
überhaupt - freilich gerade denjenigen Protestantismus, der
mitverantwortlich wurde für den furchtbarsten Antisemitismus innerhalb

der abendländischen «Kultur». Der angelsächsische Protestantismus,

der religiöse Sozialismus des europäischen Kontinentes hat
den (gesellschaftlich relevanten) Gebotscharakter des Evangeliums
ernst genommen, ersterer freilich unter teilweiser Anpassung an die
«ethischen» Tendenzen angelsächsischer Mentalität. Selbst Paulus
und Luther dürfen nicht einfach, wie bei Leo Baeck, zu Exponenten
des radikalen Antinomismus gemacht werden. Das erweisen die
Paranäsen der paulinischen Briefe und die Abgrenzung Luthers
von Johann Agricola. Freilich ist zuzugeben, daß die paulinische
und lutherische Negation des Nomismus (der besagt, daß das Heil
sich einzig im Modus des Imperativs und des Gehorsams realisiert)
leicht den Umschlagspunkt zum Antinomismus erreicht (der Auftrag
und Tat aus dem Evangelium eliminiert). - Die Absolutsetzung des

«Kreuzes» ist in der Geschichte des protestantischen und katholischen

Christentums zu weitgehender Wirkung gelangt.
Die Ansatzpunkte zur «romantischen Religiosität» und

«Kreuzesreligiosität», die schon das Neue Testament oder Teile des Neuen
Testamentes enthalten, müssen genau geprüft werden. Dieser
Prüfung ist der Glaube fähig, weil er den Auftrag und die Konkretisierung

der Liebe ernst nimmt und darum nicht «romantische Religiosität»

im Sinne Baecks ist; weil er ferner auf den Sieg der Liebe
hofft und nicht «Kreuzesreligiosität» ist. Wir setzen weiterhin
Anführungsstriche für die Attribute der Motive des Antijudaismus.



Motive des Anti-Judaismus 111

2.

Die Beleuchtung der «Antijudaismen» bedingt ein genaueres
Eingehen auf das jüdische Glaubens- und Geschichtsverständnis,
soweit wenigstens als letzteres jene provoziert.

Sowohl Bubers als auch Baecks Glaubens- und Geschichtsverständnis

ist als messianisch zu qualifizieren. Ihr Messianismus
beinhaltet «besseres Leben auf Erden», «Verwirklichung der Wahrheit»11

- Begriffe, die für christliche oder besser platonische Ohren nicht
oder nur peripher zum Bereich des Glaubens gehören. Bubers
Messianismus ist durch einen partikularistisclien ethischen Grundzug
bestimmt: die Verwirklichung der Wahrheit ist in erster Linie dem
jüdischen Bundesvolk aufgetragen. Der partikularistische Grundzug
ist freilich offen für ein universalistisches Element; die Sehnsucht
der Völker korrespondiert ja dem ethischen Auftrag des Bundesvolkes.

Messianische Sehnsucht ist Vision und Impetus, die sich
zwar auf die Dimension der Verwirklichung und Tat beziehen, ihr
aber zugleich «vorauslaufen». Die Sehnsucht der Völker wird bei
Buber indessen von der Tatdimension isoliert, während für das
Bundesvolk die Dimension der Sehnsucht, die nicht unmittelbar
ethische Praxis beinhaltet, eher virtuell wird.

Baecks Messianismus hingegen ist universalistisch-ethisch
geprägt. Er behaftet die (Christen-) Völker ohne Zögern beim
Verwirklichen des Gebotes. Dabei koinzidieren für ihn alttestamentli-
che Thora, Evangelium Jesu und Gesetz der «praktischen Vernunft»
(Immanuel Kants) weitgehend. Der durch Kantsches Pathos
gekennzeichnete ethische Universalismus läßt die besprochenen prae-
ethischen Dimensionen messianischer Sehnsucht fast unsichtbar
werden.

Gegenüber der «Kreuzesverabsolutierung» versteht sich der jüdische

Glaube als Bereitschaft, das Gute zu erhalten und in extremis
der Vernichtung des Guten auch gewaltsam zu widerstehen.12
M. Horkheimer und Th. W. Adorno bezeichnen den jüdischen Glauben

als ethnisch vermittelt, als «geheiligte(n) Rhythmus des fami-

11 Buber (A. 2), ebd.; L. Baeck, Das Wesen des Judentums (6. A. 1932),
S. 150 u. 233. Baeck definiert das «Messianische» als Integrierung des
«Sittlichen» und «Sozialen».

12 Zur Bereitschaft, dem Übel zu widerstehen, s. Bubers Kritik an Jesus :

Hedinger (A. 3), S. 49f.



112 U. Hedinger, Ein «heidnisches» und zwei «christliche»

liären und staatlichen Lebens». Das Christentum hingegen hat «die

Selbsterhaltung durchs letzte Opfer, das des Gottmenschen, in der
Ideologie gebrochen, eben damit aber das entwertete Dasein der
Profanität überantwortet»13. «Überantwortung an Profanität»
bedeutet hier keineswegs ein, vielleicht gedämpftes, Lob der
abendländischen Geistesgeschichte mit ihrem Säkularisierungsprozeß,
sondern das Gewährenlassen der «rasenden Exzesse der
Imperatoren».14

3.

Das intensive Gespräch mit den jüdischen Glaubensbrüdern
bewahrt den christlichen Glauben vor dem Umschlagen in Antijudais-
mus. Das Gespräch wird hier, meinen wir, nicht durch die Tugend
der Brüderlichkeit, sondern durch die messianische15 Ausrichtung
der Botschaft Jesu gestiftet. Einige im Zusammenhang unseres Themas

stehende Perspektiven seien angedeutet.
Sehnsucht und Tat, Verheißung und Auftrag16 sind die Pole des

jesuanischen Messianismus, den weder die jüdische noch die christliche

Konfession für sich reklamieren können. Es gilt, die
Zusammengehörigkeit und Spannung dieser Pole zu erkennen und sie als

Kriterium sowohl der jüdischen als auch der christlichen Konfession
zu verstehen. Christlicher und jüdischer Glaube tragen dann ihre
Differenz als Spannung dieser Pole aus, ihre Differenz, die dann
nicht mehr der Zwiespalt zwischen wesentlich «romantischer» und
rein ethischer Religiosität ist. So entsteht Offenheit gegenüber der
eigenen Traditionsgeschichte.

Tat und Sehnsucht kann nicht auf partikularistische Weise durch
die Relation «ein Volk (oder eine Kirche) -Vielzahl der Völker»
ausgedrückt werden. Sehnsucht und Tat qualifizieren beide, sowohl den
Glauben des Juden als auch den Glauben des Nichtjuden.17 Sonst
zerfiele die messianische Verheißung und der messianische Auftrag

13 Horkheimer & Adorno (A. 1), S. 187.
14 Hedinger (A. 3), S. 51.
15 Der protestantischen Theologie Europas beliebt der Begriff «messia-

nisch» nur wenig - doch wie soll die für Jesu Botschaft zentrale Verheißung
der Sättigung und des Lachens (Luk. 6, 21) anders qualifiziert werden?

16 Matth. 5, 6; 25, 3Iff.
17 Uber das Problem Partikularismus - Universalismus s. Fortsetzung.



Motive des Anti-Judaismus 113

in «heidnische», wundersüchtige Passivität und in jüdischen Ethi-
zismus; dessen Glaube wäre mit den eigenen Verwirklichungsmöglichkeiten

identisch geworden, ersehnte kein «Zeichen» mehr, das

aus dem Sog der gegebenen oder unmittelbar möglichen Wirklichkeit

risse.18 «Heidnische» Unterforderung stünde dann jüdischer
Uberforderung gegenüber, die Basis für Antisemitismus würde
reproduziert.

Von eminenter Wichtigkeit für das jüdisch-christliche Gespräch
ist das Verständnis des Kreuzes Jesu. Das Kreuz bedeutet nicht
das Ende der messianischen Sehnsucht, auch nicht ihre doketische
Verdrängung in posthumes Jenseits oder punktuelle Individualität
und «Eigentlichkeit». Das Kreuz zeigt die Macht des «Anti-Messia-
nischen» auf, den Widerstand, den die Liehe und Hoffnung in Jesu
Wirken erfuhren. So sehr vor einer schon im neutestamentlichen
Schrifttum einsetzenden Simplifizierung, ja Diffamierung des Phari-
säismus zu warnen ist19, so sehr stimmt doch, daß Jesus mit dem
Nomismus und religiösen Leistungsprinzip zusammengestoßen ist.20

Ein gnostisierender Antinomismus widersetzte sich später der
Verkündigung und der Weisung des Evangeliums.21

Für die gnostisierende korinthische Theologie und Mentalität war die
Hoffnung schon erfüllt, das Ereignis der Auferstehimg schon geschehen. Sie

leugnete darum, daß Gemeinschaft immer noch aufgegeben und nicht schon
unmittelbar erfüllt ist. Darum entsteht das von Paulus scharf getadelte
schismatische Verhalten der Korinther gegeneinander (11, 18ff.).

Das Kreuz Jesu enthüllt den Fluch des Nomismus und den Fluch
des Antinomismus; das Evangelium Jesu, die Verkündigung des

auferstandenen Christus durchbricht die Macht des Fluches.22 Die
Aufhebung des Fluches von Nomismus und Antinomismus, von
Leistungsprinzip und Euphorie (mit ihrem Umschlagen in Trägheit),

18 Nach dem biblischen Schrifttum sind Wundersucht und Bescheidung
des Glaubens in die unmittelbaren Möglichkeiten Modi des «Gott Versuchens»
bzw. «Gott Ermüdens» (Jes. 7, 12; Matth. 4, 7).

19 Hedinger (A. 3), S. 42 A. 8.
20 Mark. 2, 23ff. ; Luk. 18, 9ff. Gegenüber Mark. 2, 23ff. scheint 7, 3ff.

schon eine generell antipharisäische bzw. antijüdische Tendenz zu verraten.
Immerhin ist zuzugeben, daß sich ein geschichtlicher Durchbruch durch den
jüdischen Ritualismus ohne Stellen wie Mark. 7, 3 ff. schwer vorstellen läßt.

21 S. 1. Kor. 15, 12; 2. Tim. 2, 18.
22 Gal. 3, 13.

8



114 U.^Hedinger, Ein «heidnisches)) und zwei «christliche»

dieser unseligen Alternativen, bedeutet aber noch nicht das
Eintreffen des endgültigen Heils, des Reiches Gottes.23

Ist jedoch das Kreuz, über die hier skizzierten Gesichtspunkte
hinaus, nicht, wie Horkheimer und Adorno antönen24, als Forderung
des Verzichtes auf Selbsterhaltung auszulegen? Besteht die
Alternative zwischen christlicher Seihstaufgabe und jüdischem Glauben,
der Selbsterhaltung bejaht, aber ethnisch vermittelt, ja bedingt,
und damit partikularen Wesens ist?

Noch entscheidender als die innerhalb der christlichen und
jüdischen Religionsgeschichte zu beantwortenden Fragen ist die Frage,
wie sich der Messianismus zu der erwähnten Alternative verhält.
Sie ist elend genug: Partikularismus und Selbsterhaltung stehen
Universalismus und Selbstpreisgabe gegenüber. Letztere zeitigen
elitäres Märtyrertum, scheiternden Nonkonformismus der wenigen
und Konformismus der vielen, hier und dort letztlich Anpassung
an die geschichtlichen Zwänge, die den Menschen geschichtslos
machen. Partikularismus und Selbsterhaltung aber bewirken eine

Verfilzung von religiöser Ideologie mit ethnisch geprägter
Machtbehauptung, wie sie heute das 1917 der Judenheit vom stärksten
Imperium konzedierte «national home» bedroht.25 Messianische
Sehnsucht und Tat richten sich auf das Reich aus, welches das mit
dem Ganzen versöhnte einzelne Selbst kennt. Versöhnung des Selbst
mit dem Ganzen, des Besonderen mit dem Allgemeinen, impliziert
die Wandlung des Selbst und des Ganzen, des heutigen «Individualismus»

und «Kollektivismus».26 Messianische Sehnsucht und Tat
können nicht eingehen auf die elende Alternative, die den Widerspruch

zwischen dem Besonderen und Allgemeinen markiert. So

schwer es hält, sie müssen den Durchbruch durch den Zwang dieser
Alternativen versuchen.

Jesu Kreuz enthüllt die Widersprüchlichkeit zwischen dem Selbst
und dem Allgemeinen in der not- und schuldvollen Geschichte; es

enthüllt damit die Unwahrheit beider. Durch die Tötung Jesu gibt

23 Vgl. U. Hedinger, Hoffnung zwischen Kreuz und Reich (1968),
Abschnitt 3D.

24 Horkheimer & Adorno (A. 1), S. 187.
25 Wir sind uns bewußt, daß zum Problem «Israel und der Nahe Osten»

mehr und auch anderes zu sagen ist als bloß obiger Satz.
26 Th. W. Adorno, Negative Dialektik (1970), S. 152: Individualität ist

noch nicht.



Motive des Anti-Judaismus 115

die unwahre Allgemeinheit, geschichtlich präzisiert: die
jüdischreligiöse Hierarchie und der politische Opportunismus der römischen
Okkupanten, das wahre Selbst preis, den nämlich, der die wahre
Allgemeinheit kennt, liebt und verheißt.

Jesu Evangelium ruft zum Kampf gegen das unwahre, auf
Herrschaft gegründete Allgemeine und gegen das unwahre, in sich selbst
verschlossene Selbst.27 Wer an diesem Kampf teilnimmt, der wird
sein wahres Selbst erringen. Jesu Evangelium läuft weder auf eine
Ethik der Selbstpreisgabe noch auf eine Ethik der Selbsterhaltung
hinaus, vielmehr auf eine Ethik der Hoffnung auf das wahre Selbst
im Zuge der Verwirklichung der Wahrheit des Ganzen. Jesu

Mahnungen, das Selbst fahren zu lassen, münden nicht in eine Mystik
der Annihilation aus, sondern in die Verheißung des neuen Selbst.28
Es geht darum nicht an, das «Kreuz» (im Sinne von Mark. 8, 34)

lediglich in der Terminologie der Selbstpreisgabe zu interpretieren
und zu empfehlen. Das Kreuz, wenn anders es das Kreuz des Jesus
der evangelischen Botschaft ist, ergibt kein fundamentum schlecht-
hinniger Selbstpreisgabe.

Das von partikularen Kollektivitäten bedingte Selbst ist nicht das wahre
Selbst. Jesus ruft nach Mark. 8, 34 das Selbst aus solcher Bedingtheit heraus.
Messianischer Glaube unterscheidet sich darum von ethnisch vermitteltem
und bedingtem «heiligem Rhythmus» (s. o.). Wie soll freilich die Purifizierung
von ethnischen Gegebenheiten nicht in einen abstrakten Humanismus münden?

Das Christentum hat zwar, anders als das Judentum, die ethnische
Bedingtheit des Glaubens prinzipiell aufgegeben, ist aber, de facto, oft zu
einem abstrakten Humanismus geworden ; im Verlaufe seiner Geschichte hat
sich dieser wiederum an ethnische, nationale Gegebenheiten gebunden, stärker
als das Judentum, das sich auch als ethnische Größe der Krisisund Gestaltung
durch die Thora ausgesetzt wußte. Das Neue Testament weiß um Ort und
Weg, wo das wahre Selbst gesucht und gewonnen wird, jenseits der Alternative

zwischen ethnisch bedingtem Partikularismus und abstraktem Humanismus:

er ist die Bruderschaft derer, die sich nicht auf Grund vorgefundener
Gemeinsamkeiten konstituierten, sondern auf Grund von Ruf und
Verheißung Jesu; sie teilen ihr Gut und Leben (Mark. 10, 29).

Der «naivste und jüdischste» Einwand gegen die Wahrheit des

christlichen Glaubens weist nach H. J. Schoeps auf die Parusiever-
zögerung.29 Für viele christliche Theologen erledigt sich dieser Ein-

27 Matth. 20, 25f. ; Mark. 8, 35.
28 Mark. 8, 35.
29 H. J. Schoeps, Paulus (1959), S. 125.



116 U. Hedinger

wand dadurch, daß sie die Parusieerwartung (und mit ihr die
Erwartung endgültiger Erlösung) aus dem Evangelium eliminieren.30
Solche Eliminierung wird mit dem Widerspruch zwischen Messia-
nismus und heutiger Wirklichkeit gründlich fertig. Christliche Theologie

kann aber auch, ja sie soll dem Schmerz der Parusieverzögerung
standhalten31, so sehr christliche Religiosität, längst vor «Entmy-
thologisierungen» und «Entapokalyptisierungen», gerade diesen
Schmerz verbrämen wollte. Christlicher Glaube würde dann von
seiner Perversion befreit, nämlich von der Verschleierung oder
Verherrlichung der menschlichen Not.

Wo «romantische» Religiosität oder «Kreuzesreligiosität» Elend
verbrämt oder verherrlicht, da werden die Mächte des Antijuda-
ismus virulent. Jüdischer Glaube ist darin von beispielhafter Mes-

sianität, daß er von einer doketischen Versöhnung zwischen Gott
und Elend Abstand hält. Auch christlicher Glaube soll diesen
Abstand innehalten. Denn das Evangelium Jesu Christi versöhnt nicht
mit dem Elend; vielmehr verleiht es Mut, den verheißungsvollen
und jetzt noch leidvollen messianischen Widerspruch zur Wirklichkeit

- zur Wirklichkeit des «Bundesvolkes» und der Völker - zu
bezeugen und durchzuhalten.

Ulrich Hedinger, Oberrieden, Kt. Zürich

30 So etwa E. Fuchs mit seiner platonisierenden These von der qualitativen
Überlegenheit des Unsichtbaren über das Sichtbare; E. Fuchs, Zum herme-
neutischen Problem in der Theologie (1959), S. 243; dazu Ev. Theol. 27

(1967), S. 45.
31 Hedinger (A. 23), Abschnitt 6C.


	Ein "heidnisches" und zwei "christliche" Motive des Anti-Judaismus

