
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 27 (1971)

Heft: 2

Artikel: Der Menschensohn : die eschatologische Hinweisung. Die
apokalyptische Aussage. Bemerkungen zum Menschensohn-
Verständnis des N.T.

Autor: Michel, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878643

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 27 Heft 2 März-April 1971

Der Menschensohn
Die eschatologische Hinweisung. Die apokalyptische Aussage.

Bemerkungen zum Menschensohn-Verständnis des N.T.

Bekannt ist die Unterscheidung dreier Gruppen von synoptischen
Menschensohnaussagen : 1. futurischen Ankündigungen (z. B. Luk.
12, 8; Mark. 8, 38); 2. präsentischen Hinweisen (z. B. Matth. 8, 20;
Mark. 2, 10.28); 3. Leidensankündigungen (z. B. Mark. 8, 31; 9, 31;
10, 33; Luk. 17, 24). Offenbar sind die verschiedenen Gruppen form-
und gattungsgeschichtlich unter verschiedenen Voraussetzungen
entstanden, die rätselhaft bleiben. Geschichtlich erhebt sich die Frage,
in welchen traditionellen Zusammenhang der Verkündigung Jesu
bzw. des Urchristentums diese Aussagen und Gruppen gehören ; es

genügt nicht, ihren gedanklichen Gehalt einfach festzustellen. Literarisch

und philologisch fällt auf, daß wir es hier mit einer Hinweisung
auf Jesus selbst zu tun haben, die sich nur mühsam durchhält (vgl.
im Munde des Stephanus Apg. 7, 56; anders Joh. 12, 34). Es ist
aber darauf zu achten, wie die Kirchenväter den Begriff «Menschensohn»

verstanden haben.

1. Zur umstrittenen Forschungslage

a) Der verschiedene Ausgangspunkt. Lohmeyer unterscheidet drei
Stufen des Traditionsprozesses vom «kommenden Menschensohn»1:
1. Erhöhung zum Kyrios: Platznahme des irdischen Jesus zur
Rechten Gottes ; 2. Parusie : Kommen mit den Wolken des Himmels ;

3. himmlische Gerichtsszene, bei der Jesus als Richter und Anwalt
auftritt. Tödt findet in Mark. 8,38 das einzige Menschensohn-Logion,
das sich mit Wahrscheinlichkeit auf Jesu Verkündigung zurückführen

läßt.2 Die Spruchkombination Mark. 8, 34-9,1 lag in
ähnlicher Form auch der Logientradition (Q) vor und stand dort in der
Nähe der Worte vom Kreuztragen und von der Lebenshingabe. Sie

1 E. Lohmeyer, Gottesknecht und Davidssohn (21953), S. 125.
2 H. E. Tödt, Der Menschensohn in der synoptischen Überlieferung (1959),

S. 37.

6



82 O. Michel, Der Menschensohn

setzt ein besonderes Treue- und Gehorsamsverhältnis zwischen
Jesus und seinen Jüngern voraus. Ganz anders geht Schweizer 1955

vor: er will den Weg Jesu in seiner Entsprechung zum Weg des

Gerechten aufzeigen.3 Dabei fällt auf das Motiv der «Erhöhung» des

Gerechten und auf den «Weg» Jesu als den des Gerechten besonderes
Gewicht. Damit kommt Schweizer einem alten kerygmatischen, bei
Lukas besonders hervorgehobenen Grundmotiv wieder näher, aher
der Gegensatz zu Tödt tritt deutlich heraus.4 Entscheidend ist dann
ein Aufsatz Schweizers von 1959.6 Während Tödt methodisch
analytisch und konstruktiv vorgeht, ist bei Schweizer sehr viel mehr
traditionsgeschichtliches und religionswissenschaftliches Uberlegen
vorhanden. Die Analyse ergibt nach ihm: man hat vor allem auf
die Gegenwartsaussagen Gewicht zu legen : der Menschensohn wandert

in Niedrigkeit (Matth. 8, 20; Luk. 22, 27?), wird von den
Menschen verworfen (Mark. 8, 31 9, 12? 14, 21. 41 hat aber göttliche
Vollmacht (Mark. 2, 10? 28) und ist Gerichtszeichen für diese
Generation (Luk. 11, 30). Er wird aber durch Leiden und Verwerfung
hindurch erhöht werden (Mark. 14, 62?) und einst im Gericht als

Zeuge für oder wider diese Generation auftreten (Luk. 12, 8f. 11,

30?). Dies Bild vom Menschensohn paßt in das Spätjudentum hinein

(Sap. 2-5; besondere Anrede: «du Menschenkind» bei Ezechiel,
die gerade diesen Menschen auswählt; in Dan. 7 das Bild vom
«Menschensohn» gegenüber den «Tieren» mit stark kollektivem
Einschlag; 1. Hen. 70f. : die Erhöhung zum «Menschensohn»; die
Bilderreden des Henoch). Jesus selbst nimmt den doppeldeutigen
Ausdruck «Menschensohn» auf, der das Geheimnis seiner Sendung
anvisiert, ohne es auszusprechen. Die Frage erhebt sich allerdings:
sollen wir vom «Geheimnis» seiner Sendung sprechen, wie Schweizer
es unbefangen tut6, während gerade unser Evangelienstoff nicht
ohne weiteres von einem «Geheimnis» redet? Besonders einprägsam
ist die Aussage Schweizers : «In ihm kommt der Weg aller Gerechten
in Israel, ja der Weg Israels, der Welt überhaupt zu seinem
Abschluß.»7 Hier bricht ein biblisches Urmotiv durch, das allerdings
noch nicht genügend abgeklärt ist.

3 E. Schweizer, Erniedrigung und Erhöhung bei Jesus und seinen
Nachfolgern (1955).

4 Tödt (A. 2), S. 261.
5 E. Schweizer, Der Menschensohn: Zs. ntl. Wiss. 50 (1959), S. 185-209.
6 Ebd., S. 206. 7 Ebd., S. 208.



O. Michel, Der Menschensohn 83

Nach Schweizer dürfte Mark. 8, 38 (vermutlich in der Form Luk. 12, 8f.)
ursprüngliches Jesuswort sein: die stilistische Unterscheidung zwischen «Ich»
und dem «Menschensohn» soll andeuten, daß der, der hier spricht, auch im
letzten Gericht als «Menschensohn» sein Zeugnis als Ankläger oder Verteidiger
abgeben wird. Dies eschatologische Motiv wird in der Folgezeit apokalyptisch
und spekulativ ausgebaut: 1. Aus dem Ankläger und Verteidiger wird der
Richter und Herr, der neben Gott selbst steht (1. Kor. 4, 4f.). 2. In einer
Gruppe der Gemeinde wird der Menschensohn als eschatologischer Stammvater,

als Repräsentant des neuen Israel verstanden (Joh. 1, 51). In Ps. 80,
16 wird der Weinstock mit dem Menschensohn gleichgesetzt - schon früh
hat man daher in Jesus den «wahren Weinstock» gesehen (Did. 9, 2; Joh. 15,

Iff.) : er trägt also das «neue Israel» in sich. In Weiterbildung angelsächsischer
Motive8 tritt die Zuordnung zwischen Einzelperson und Menschheitsgruppe
als hebräisches bzw. hellenistisches Problem heraus.

Die Untersuchungen von Tödt und Schweizer führten zu einer lebhaften
Diskussion mit- Vielhauer, der seinen Entwurf von 1957 wieder verteidigte.9
Er unterscheidet sinngemäß in der Auseinandersetzung zwischen A: dem
Gewicht der religionsgeschichtlichen Probleme, B: der Echtheitsfrage, C:
dem Verhältnis von Gottesherrschaft und Menschensohn. Zuletzt nimmt Colpe
im Theologischen Wörterbuch zur wissenschaftlichen Problematik Stellung.10

b) Wissenschaftliche Beiträge des Auslandes. G. Vermes ging 1967

von der richtigen Beobachtung G. Dalmans aus, daß man den rab-
binischen Sprachgebrauch mit einzusetzen habe.11 Er war darauf
gestoßen, daß bar-nascha bzw. ben-adam Aussagen nicht nur
generalisierend (zur Bezeichnung der Gattung Mensch), sondern
hinweisend auf eine bestimmte Person gebraucht wurden. So finden
sich im aramäischen «hahu-gabra» Aussagen zur Umschreibung der
ersten und zweiten Person. Vgl. Gen. r. 68,12: Ein gewisser Mann
kam zu R.Jose bar Halafta und sagte zu ihm: «Es wurde dem

hahu-gabra offenbart im Traum»; Gen. r. 14, 7 (8) : «Hat nicht hahu-
gabra genug Ärger, sprach der Vater, daß auch du kommst, um
ihm Ärger zu stiften?»; Gen. r. 5: Jakob fragte Esau: «Was
wünschest du, Geld oder einen Begräbnisplatz? Wünscht etwa hahu-
-gabra einen Begräbnisplatz? Gib mir das Geld und nimm denBe-

8 C. H. Dodd, The Interpretation of the Fourth Gospel (1963), 8. 411f.
9 Ph. Vielhauer, Gottesreich und Menschensohn in der Verkündigung Jesu :

Festschrift für G. Dehn (1957), S. 51-79; ders., Zur Diskussion mit H. E.
Tödt und E. Schweizer: Zs. Theol. Ki. 60 (1963), S. 133-177.

10 C. Colpe, Ho hyiös toû anthropou: Theol. Wort., 8 (1969), S. 403-481.
11 G. Vermes, in M. Black, An Aramaic Approach to the Gospels and Acts

(31967), S. 327.



84 O. Michel, Der Menschensohn

gräbnisplatz für dich selbst » In bestimmten Fällen ist die aramäische

Umschreibung Ersatz für ein herausgestelltes «Ich». Manchmal
sind bar-nascha bzw. hahu-gabra Umschreibungen, Hinweise auf
besondere Niedrigkeit bzw. Gefährdung oder Todesschicksal des

bestimmten Menschen. Sprachlich handelt es sich um das Palästi-
nisch-Galiläische, das vom babylonischen Talmud abweicht. Haben
wir es hier mit einem Sprachgebrauch zu tun, der dem Neuen Testament

und seinem eigentümlichen Tatbestand zugrunde liegt Oder
ist der neutestamentliche Befund unabhängig von diesem aramäischen

Sachverhalt zu erklären ?12 M. Black antwortet darauf, indem
er auf die eschatologische Qualifizierung der Worte Jesu hinweist
(Matth. 11, 19 ; Buk. 7,34=Q) : Jesus vergleicht sich mit dem Täufer,
spricht aber nicht von «diesem» Menschensohn (wie hahu-gabra im
Griechischen übersetzt werden müßte), sondern von «dem»
Menschensohn. Jesus will nicht allgemein als ein speziell geschichtlicher
Mensch verstanden werden, sondern will «messianische» Bedeutung
verhüllt zum Ausdruck bringen.13 Wir bleiben also im Bereich der
Apokalyptik stehen. Die beiden Gruppen: präsentische und futurische

Aussagen, setzen traditionsgeschichtlich anders ein (präsentisch :

Ezechiel, Psalter; futurisch: Daniel, Henoch) und dürften aus ältester

Überlieferung stammen.
Nach D. Flusser ist «Menschensohn» zunächst verbunden mit der

Vorstellung, daß bestimmte Gerechte zum Weltenrichter erhöht,

werden; so sind Abel, Melchisedek, Henoch Gerechte, die erhöht
wurden.14 Anzuknüpfen wäre an Joh. 5, 27 : «Er hat ihm Vollmacht
gegeben, denn er ist «Menschensohn» (ohne Artikel). In diesem Fall
muß die eigenartige jüdische, in verschiedenen Rezensionen erhaltene

Schrift «Testament Abrahams» besprochen werden. Hier ist
in Kap. 11, 2 Abel als Richter und Henoch als Schreiber vorgestellt.
Die Frage, wer das Urteil spricht und wer die Sünden aufschreibt,
wird voneinander unterschieden. Nach 11Q Melch ist es Melchize-
dek, der als himmlisches Wesen verstanden wird, der das Gericht
über den Gottlosen vollzieht. Er steht als Himmlischer in der
Versammlung Gottes; inmitten der Himmlischen richtet er. Es sieht

12 Ebd., S. 328.
13 Black (A. 11), S. 320.
14 D. Flusser, Melcbizedek and the Son of Man: Christian News from

Israel (1966), S. 23-29.



O. Michel, Der Menschensohn 85

so aus, als wenn mit diesem Gericht über die Völker die eigentliche
Heilszeit beginnt. Der Gerechte lebt zunächst auf Erden in der
Verborgenheit, dann aber erhöht ihn Gott zum Weltenrichter. Wir
könnten auch an die Sonderstellung von 1. Hen. 70f. erinnern,
Kapiteln, in denen Henoch entrückt wird und alle Geheimnisse des

Himmels erfährt. Eigenartig ist diese Vorstellung von der besonderen

Gerechtigkeit bestimmter Männer, die nur von Gott selbst anerkannt
und bestätigt wird. Jesus hat gewußt, daß er als «Gerechter» zum
Menschensohn und Richter der letzten Generation erhöht werden
wird (Luk. 22, 69: «von jetzt ab wird der Menschensohn sitzen»):
er steht in der gleichen Linie mit den Männern der Urzeit wie Abel,
Melchizedek und Henoch. Er knüpft also an eine bestimmte
apokalyptische Tradition von der Erhöhung des eschatologischen
Gerechten an.

c) Die konsequent kritizistische Position. In der neutestamentli-
chen Forschung wirkt der Aufsatz von Vielhauer aus dem Jahre
1957 bleibend nach.15 Hier wird die Frage aufgeworfen, wie der

Begriff «Menschensohn» in der Verkündigung Jesu eingeordnet
werden kann bzw. in welchem Verhältnis die beiden eschatologischen

Begriffe «Reich Gottes» und «Menschensohn» zu einander
stehen sollen. Festgestellt wird : 1. In keinem einzelnen synoptischen
Menschensohnwort wird eine Aussage über die Herrschaft Gottes
gemacht. 2. Die Evangelisten haben auch darauf verzichtet, in der
apokalyptischen Tradition das Kommen des Menschensohnes zum
Kommen des Gottesreiches in Beziehung zu setzen. 3. Alle Worte
vom kommenden Menschensohn stammen mit einer an Sicherheit
grenzenden Wahrscheinlichkeit nicht vom historischen Jesus. 4.

Auch in der jüdischen Apokalyptik ist der Menschensohn kein
integrierender Teil der Hoffnung auf die eschatologische Gottesherrschaft.

Auch in der rabbinischen Literatur ist die Erwartung der
Gottesherrschaft nicht organisch mit der Messiaserwartung verbunden,

sondern eine selbständige Vorstellung.16 5. Als die Jünger nach
der Kreuzigung ihres Meisters durch die Erscheinungen des
Auferstandenen die Uberzeugung gewannen, daß Jesus lebe und in die
Herrlichkeit Gottes erhöht sei, und sie diese Erfahrung mit jener
Erinnerung verbinden und aussagen mußten, da konnten sie dies

15 Vielhauer (A. 9), Gottesreich und Menschensohn.
16 Hinweis auf K. G. Kuhn, Theol. Wort., 1 (1933), S. 570ff.



86 O. Michel, Der Menschensohn

naturgemäß nur in den geläufigen Vorstellungen der jüdischen
Eschatologie tun. Die Vorstellung vom Menschensohn mußte sich
deshalb empfehlen, weil sie die Identität des Irdischen mit dem
Erhöhten und seine eschatologische Bedeutsamkeit klarmachen
konnte.

Die bisherige Diskussion stellt drei verschiedene Gesichtspunkte
heraus, die sachlich zwar zusammenhängen, aber doch ihre
selbständige Bedeutung haben: a) quellenkritisch-exegetische, b)
religionsgeschichtlich-konzeptionsmäßige, c) methodisch-geschichts-
wissenschaftliche. Theologisch in Mitleidenschaft gezogen ist außerdem

das Jesusbild, das bei einem Teil der Forscher gerade auf dem
Menschensohn-Verständnis aufgebaut ist.

Von anderen Voraussetzungen aus, aber nicht weniger eindrucksvoll

entstand der Vorstoß von Käsemann 1955.17 Er geht von einer
formgeschichtlichen und exegetisch eingreifenden Beobachtung aus :

Im N.T. finden sich vielfach Sätze, die in den Bereich des Rechts
gehören: Das gleiche Verbum umschreibt in dem Chiasmus des

Vorder- und Nachsatzes menschliche Schuld und göttliches Gericht,
um auf diese Weise sowohl die präzise Entsprechung beider
Sachverhalte wie ihre unzerreißbare und jähe Folge zu charakterisieren.
Offensichtlich wird hier das Jus talionis verkündigt: den Verderber
trifft das Verderben. Und gleichzeitig wird in unüberbietbarer Kürze
und Deutlichkeit Gott als derjenige bezeichnet, der einem jeglichen
nach seinen Werken vergilt. Auch außerhalb des N.T.s (A.T. und
Griechentum: Aeschylos, Choephoren 312f.) werden Talio und
Chiasmus gepaart. Der Prophet gibt die Sicht auf das göttliche
Tribunal frei und stellt den Schuldigen damit in die Entscheidung.
Wer sich jetzt richten läßt, wird dem Gericht nicht endgültig
verfallen. Diese prophetische Rechtsverkündigung findet sich auch in
der synoptischen Tradition Mark. 8, 38; Matth. 16, 27 vor. Das
Wort kann in seiner jetzigen Fassung weder bei Mark, noch bei
Matth, auf Jesus selbst zurückgeführt werden: Prophétie verkündet
Segen und Fluch über den Bekennenden und Verleugnenden in der
Gemeinde, indem sie das eschatologische Jus talionis in ihr aufrichtet.
Wir stehen im Stadium der nachösterlichen Entwicklung der
Gemeinde, die von Propheten geleitet wird. Damals hat man auf die

17 E. Käsemann, Sätze heiligen Rechtes im N.T. : New Test. Stud. 1 (1954-
55), S. 248-260; Exegetische Versuche und Besinnungen, 2 (1964), S. 69-82.



0. Michel, Der Menschensohn 87

Durchführung des Rechts innerhalb der kirchlichen Organisation
verzichten können, um dem Weltenrichter selbst die Vergeltung zu
überlassen. Im gleichen Maße, wie die kirchliche Organisation sich

festigt und die Naherwartung ihre Kraft verliert, wird jenem es-

chatologischen Gottesrecht notwendig der Boden entzogen. Von da
aus verwundert es nicht mehr, daß die hier betrachtete Stilform in
den späteren Schriften des N.T.s so gut wie ganz verloren ging. Man
kann die historische Fragestellung noch mehr präzisieren: Diese

gemeindeleitende Prophétie wird sich nicht in Jerusalem entfalten
können, da dort eine festere Gemeindeleitung (Apostel und Ältesten)
am Werke war. Gemeindeleitende Funktion kann die Prophétie nur
in kleinen Gemeinden Palästinas besessen haben, wo die bedrängten
Gläubigen sich um einen Charismatiker sammeln mußten.

Auch bei Käsemann stellen sich die drei verschiedenen Aspekte,
von denen wir sprachen, deutlich heraus; das Schwergewicht legt
sich aber vor allem auf methodisch-geschichtswissenschaftliche
Überlegungen (c). Theologisch ist das Bild des apostolischen
Zeitalters, die grundsätzliche Auseinandersetzung zwischen Geist und
Recht, in den Vordergrund gestellt.

Es geht in der «kritizistischen» Fragestellung bei Vielhauer und
Käsemann um eine Weiterbildung und Modifizierung des Bultmann-
schen Ansatzes: Bultmann suchte eine Urform vonLuk. 12, 8f. par.,
nach welcher der Menschensohn über einen Menschen richten wird
gemäß seinem Verhalten zu Jesu Worten. «Auch ist hier zu betonen,
daß einige Menschensohnworte offenbar keine christlichen Bildungen,

sondern primäre Überlieferung sind, so das eben genannte
Wort Mark. 8, 38 bzw. Luk. 12, 8f., ferner Luk. 17, 23f. par. Die
Worte können von Jesus stammen.»18

d) Neufassung des Problems. Colpe stellt die Frage, ob Jesus sich
als apokalyptischen Menschensohn gewußt hat.19 In palästinischer
Denkweise sind nach ihm weder ausdrückliche Identifikationen noch
auch Unterscheidungen zu erwarten. Jesu Prophetien greifen in drei
traditionellen, gedanklich von einander verschiedenen Entwürfen in
die anbrechende Endzeit herein: in den Worten über seine eigene
Vollendung mit einer nicht genau beschriebenen Rolle im Eschaton,
in der Predigt des Gottesreiches und in der Ankündigung des Men-

18 R. Bultmann, Geschichte der synoptischen Tradition (31957), S. 163.
19 Colpe (A. 10), S. 443.



88 O. Michel, Der Menschensohn

schensohnes. Alle drei Endzeitvorstellungen sind nicht mit einander
zu identifizieren, schließen sich aber auch nicht gegenseitig aus. Es
handelt sich um Parallelsymbole. Dies Resultat ist aus der analytischen

Exegese erschlossen. Religionsgeschichtlich ergibt sich:
Gottes Reich und Menschensohnvorstellung haben, wie Dan. 7

zeigt, einen gemeinsamen Ursprung und haben sich auch später
nicht weit von einander entfernt (1. Hen. 69, 26-28).20 Colpe spricht
von einer «funktionalen Gleichstellung Jesu mit dem kommenden
Menschensohn».21 Zwischen der Verkündigung Jesu und der mündlichen

Überlieferung der Urgemeinde wird allgemein - daher
grundsätzlich auch bei Colpe - unterschieden. Auf Matth. 10,32 wird
ausdrücklich in dem Sinn hingewiesen, daß man auch hier eine
Umbildung anzunehmen hat («Jeder, der sich zu mir bekennt vor den
Menschen, zu dem wird man sich bekennen vor Wer aber mich
verleugnet vor den Menschen, der wird gleichfalls verleugnet werden
vor... »)22. In der Analyse dieses Zusammenhanges, auf den Bultmann
in besonderer Weise historisch vertraut, liegt seit Dalman für einen
anderen Teil der Forscher eine besondere exegetische Schwierigkeit.
Auch gegen den Versuch Käsemanns, von den «Sätzen heiligen
Rechtes im N.T.» aus eine typische Prophétie, die im Namen des

Geistes eine neue Christologie schufen, will Colpe Einwände
erheben.23

2. Entscheidende Alternative

Es erhebt sich die Frage, wo wir den geschichtlichen Ansatz des

Menschensohn-Problems zu suchen haben, in der Situation und
Verkündigung Jesu oder aber in einem bestimmten Zweig des
nachösterlichen Enthusiasmus. Die ganze Unsicherheit der Analyse
erweist sich an der Behandlung von Luk. 12, 8f. ; Matth. 10, 32f. ;

Mark. 8, 38 - einem Stoff, auf den man schon quellenkritisch
(Q, Mk) bauen zu können meinte. Religionsgeschichtlich bleibt die

Frage offen, von wann ab die Bedeutung gerade die Berufung auf
Dan. 7, 13 Mark. 14, 62) einzusetzen hat.24 Trotz aller Einzel-

20 Ebd., S. 443 Anm. 292.
21 Ebd., S. 443.
22 Ebd., S. 445.
23 Ebd., S. 441.
24 Colpe (A. 10), S. 438, zu Luk. 22, 69 par.



O. Michel, Der Menschensohn 89

problème scheint immer noch die Erhöhung Henochs zu jenem
Menschensohn und zu dem Herrn der Geister (2. Hen. 70, 1) eine

Ausgangsbasis zu sein: Es ist einfach vorausgesetzt, daß Henoch in
Amt und Funktion des endzeitlichen Menschensohnes eingesetzt
wird, wobei vielleicht auch eine Verwandlung des irdischen
Menschen Henoch in das himmlische Wesen Menschensohn gedacht
wird.25 Verwandt ist innerhalb der Passionsgeschichte das Jesuswort

Luk. 22, 69 par : Es handelt sich um eine himmlische Gerichtsszene,

in welcher der Menschensohn dem obersten Richter
beigeordnet wird.26 Oder aber sollen wir annehmen, daß die ganze Men-
schensohntradition in ihren verschiedenen Schichten aus dem
nachösterlichen Enthusiasmus stammt? Die Schwäche der Vielhauer-
schen Konzeption liegt in dem Satz: «Die Vorstellung vom
,Menschensohn' war am besten geeignet, die Identität mit dem Erhöhten
und seine eschatologische Bedeutsamkeit klar zu machen, zumal die
Erhöhung eines Menschen zum ,Menschensohn' schon im Henoch-
buch (Kap. 71) präformiert war.»27 Ein historischer Prozeß, der an
sich fragwürdig ist, wird auf seine Einsichtigkeit hin nicht nur
befragt, sondern von ihr aus entschieden, während die
religionsgeschichtliche Fragestellung zur Hilfe gerufen wird.

Für Käsemann ist die Intellegibilität strenger historisch und
darum ernster zu nehmen. Er kann sagen: «Nicht zufällig greift
nach Ostern Mythologie in der Christologie Platz, und zwar sowohl
im Judenchristentum wie in der hellenistischen Gemeinde. Die Variation

und Differenz christologischer Aussagen darf nicht bloß als

Anpassung an die Vorstellungen der jeweiligen Umwelt gesehen
werden. So sehr sie das zweifellos auch ist, so sehr gibt sie

zugleich zu erkennen, daß die Gemeinde den erhöhten Herrn nicht
mehr nur oder vorwiegend als historische Figur und damit als einen
unter andern verstehen kann. Sie sucht ihn abzuheben, indem sie

die höchsten ihr zugänglichen Würdeprädikate auf ihn überträgt,
wobei sie allerdings dem fatalen Geschick unterliegt, ihn nur auf
höherer Ebene wieder mit anderen Heilsbringern vergleichen zu
müssen. »2S Die Intellegibilität eines Prozesses ist hier nicht einfach

25 Ebd., S. 429.
26 Ebd., S. 438.
27 Ph. Vielhauer, Aufsätze zum N.T. (1965), S. 90.
28 E. Käsemann, Sackgassen im Streit um den historischen Jesus: Exegetische

Versuche (A. 17), S. 64.



90 O. Michel, Der Menschensohn

durch eine rationale Überlegung gewonnen, sondern durch die
theologische Erfassung der Differenz. Käsemann versucht also nicht nur
das Phänomen des «Enthusiasmus» historisch zu bestimmen,
sondern auch die theologische Bedeutsamkeit gerade eines historisch
festgestellten Phänomens aufzuweisen. Das historische Problem
wird auf seine geschichtliche Eigenart hin ernstgenommen, die
theologische Frage aber nicht losgelassen, sondern in der Auseinandersetzung

mit anderen Forschern festgehalten. Darum kann Käsemann

sagen: «Wir stoßen an diesem Punkt (der Aufnahme
spätjüdischer Tradition, die das Alte Testament apokalyptisch deutet)
ja auf das erste christliche Geschichtsverständnis, von dem jedes
folgende abhängig sein wird. Es ist die Konzeption des parallelen,
wenngleich antithetisch gerichteten Verlaufs von Heils- und
Unheilsgeschichte, der sein Kriterium und Ziel in der Parusie des

Menschensohnes Jesus findet. Der mythische Charakter solcher
Geschichtsbetrachtung kann nicht gut bestritten werden. Doch ist es

zweifellos zu billig, sie deshalb einfach durch die moderne Einsicht
in die Geschichtlichkeit der Existenz ablösen zu wollen, welche,
isoliert, den Zusammenhang der Geschichte in eine Folge mehr oder
minder unverbundener Situationen zerfallen läßt, Gottes Zukunft
auf des Menschen Zukünftigkeit reduziert, die Gegenwart primär
von der uns gestellten Forderung aus und die Vergangenheit letztlich

als Folie oder Modell der von uns zu treffenden Entscheidung
versteht. »29

e) Doxologische und heilsgeschichtliche Überlegungen, ihr Recht und
ihre Grenze; die Einmaligkeit undünwiederholbarkeit des Geschehens.

G. von Radhat ingrundlegenden Anfangssätzen seiner Theologie
des A.T.s bestimmte Thesen verfochten, die auch für das N.T.
gelten30: 1. Die ältere historische Forschung war bei all ihrer Anwendung

kritischer Maßstäbe doch der Meinung, mehr oder minder
unmittelbar hinter der literarischen Darstellung den tatsächlichen Verlauf

- wenigstens in seinen Grundzügen - fassen zu können. Dies hat
sich als irrig erwiesen, denn hinter der Darstellung stehen ältere
Traditionen, aber noch lange nicht der wirklich geschichtliche Verlauf.
2. Die einzelnen Erzählungseinheiten haben eine lange Geschichte
hinter sich, in der sie mannigfachen Prägungen und aktualisierenden

29 Ders., Die Anfänge christlicher Theologie: Exegetische Versuche (A. 17),
S. 95.

30 G. von Rad, Theologie des A.T., 1 (41957), S. 17-19.



O. Michel, Der Menschensohn 91

Deutungen ausgesetzt waren. 3. Die Abfolge der Hauptereignisse
entspricht schon einem kultisch-kanonischen Schema. Ausgangspunkt

dieses Entwurfes ist also ein doxologischer Aspekt.
In einem Aufsatz über die Qumrantexte verweist Dahl auf das

Vorkommen von Rechtssätzen in der Qmrangemeinschaft31 : «Die
Rechtssätze sind als Interimssätze verstanden worden, die während
der voreschatologischen Periode nicht geändert werden dürfen
(CD 6, lOf. ; 12, 23f. ; 20, 1; vgl. 4 QPB, 3f.).»32 Interessant ist der
jeweilige Zusatz: «Bis daß ein zuverlässiger Prophet auftritt» (1.
Makk. 14, 41; 4, 46; vgl. das vorher auftretende alttestamentliche
Material und 1. Kor. 11, 26). «Der Prozeß der Deutung und Um-
deutung, der Historifizierung und Eschatologisierung, war sicherlich
nicht etwas gerade für die Essener Spezifisches. Ähnliches hat sich
vielmehr immer wieder ereignet. Am Anfang der Messiaslehre steht
sowohl eine schon vorgegebene Königsideologie als auch die einmalige

Geschichte Davids... Wie weitgehend die eschatologische
Schriftauslegung von dem faktischen Geschehen umgebogen werden
konnte, wird erschreckend klar bei Josephus, der den Spruch vom
kommenden Weltherrscher aus Judäa (Gen. 49, 10) auf Vespasian
beziehen konnte (Bell. VI, 312f.)... Die Übertragung des Messiastitels

auf Jesus und der neue Sinn, den er als der Name Jesu erhielt,
lassen sich weder von dem jüdischen Messiasbegriff noch von der
Verkündigung Jesu aus erklären, auch nicht von dem Auferstehungs-
glauben an sich. Entscheidend war vielmehr die Tatsache, daß Jesus
als Messiasprätendent angeklagt und als ,König der Juden'
hingerichtet wurde... Im Gegensatz zu dem, was im Judentum oft
geschehen war, wurden die durch Jesus aktualisierten eschatologi-
schen Erwartungen nicht wieder von der Person Jesu gelöst, um
in anderer Form an neue historische Gestalten geknüpft zu werden

kam die ständig neu variierte Korrelation von Eschatologie und
Geschichte mit dem christologischen Bekenntnis zu Ende... Nicht
so sehr das Ende der Welt und der Geschichte als die Erfüllung der
Verheißungen bildet das zentrale Thema der biblischen Eschatologie.»33

Ich nenne die Arbeiten von v. Rad und von N. A. Dahl, um zu
zeigen, wie auch heute noch versucht wird, in das innere Gefüge der

31 N. A. Dahl, Eschatologie und Geschichte im Lichte der Qumrantexte :

Zeit und Geschichte (1964), S. 3-18.
32 Ebd., S. 7. 33 Ebd., S. 12-16.



92 O. Michel, Der Menschensohn

biblischen Tradition einzusteigen. Die Frage ist, inwieweit derartige
Durchbrüche von einer betont historisch-kritischen Arbeit
aufgenommen werden können. Das Ausgerichtetsein auf den Gott, der
dem Anruf des Beters antwortet, oder die Danksagung an Gott, die
dem Glauben ein neues Wort verleiht, sind zwar biblische
Grundstrukturen, aber haben sie Bedeutung für die Erfassung theologischer

Aussagen, die auch für uns bedeutungsvoll werden können?
Es gibt kein Menschensohnwort, dessen ursprüngliche Situation

nicht leidenschaftlich umkämpft wäre. Exegetische Wissenschaft
hat diese Anfechtung mitten im Jesusproblem durchzustehen. Es
seien hier zwei Lösungsversuche angeführt, die wert sind, genannt
zu werden: - 1. Colpe: «Der apokalyptische Menschensohn ist ein
Symbol für Jesu Vollendungsgewißheit. Bezieht man es von dieser
Gewißheit auf ihren Träger, dann kann man diesen Sachverhalt
auch als dynamische, in seiner zukünftigen Vollendung intendierte
und funktionale Gleichstellung Jesu mit dem kommenden
Menschensohn interpretieren. Die Urgemeinde machte daraus eine
statische, schon in Jesu Gegenwart realisierte und personale
Identifikation.»34 - 2. Flusser: «Der menschenähnliche, auf dem Throne
der Herrlichkeit Gottes sitzende, erhabene Richter ist die höchste

Vorstellung vom Heiland, die je das antike Judentum entwickelt
hat. Nur ein Maler hat sie erfaßt: Van Eyck, als er den Menschensohn

auf dem Genter Altar dargestellt hat, ein menschenähnliches
Wesen, das göttlich ist. Konnte sich Jesus von Nazareth so
verstanden haben? Vergessen wir nicht, daß er gefühlt hat, er sei der
Erwählte Gottes, sein Knecht, der einzige Sohn, vor dem die
Geheimnisse seines himmlischen Vaters offen liegen.»35

Jeder Leser dieser Abschnitte wird zunächst den Eindruck einer
besonderen Vorsicht haben, mit der die betreffenden Abschnitte in
einen weiteren Textzusammenhang gesetzt sind. Es geht um die
Autorität Jesu, die durch ein bildhaftes Zielwort zum Ausdruck
kommt. Das Einzigartige und Unwiederholbare des Vorgangs wird
gerade dadurch deutlich gemacht, daß Flusser an Erzählungen über
Elias, Henoch und Melchisedek erinnert.

34 Colpe (A. 10), S. 443.
35 D. Flusser, Jesus in Selbstzeugnissen und Dokumenten (1968), S. 102.

J. Jeremias, Neutestamentliche Theologie, 1 (1971), S. 263, stellt ebenfalls die
Erhöhung zum Menschensohn in den Vordergrund — doch die Texte sprechen
durchweg von der Erhöhung des Menschensohnes, nicht zum Menschensohn.



O. Michel, Der Menschensohn 93

/) Folgerungen für den Stoff der Evangelien. Der synoptische
Tatbestand scheint vorauszusetzen, daß Jesus in besonderer Weise von
sich als «diesem Menschen» (hinweisend auf sich, Umschreibung für
ein Ich) gesprochen hat. Dabei geht es nicht um die Vollmacht oder
den Schicksalsweg eines Menschen unter Menschen, sondern um die

Herausstellung eines bestimmten Menschen (je nachdem seines

Auftrages oder auch seines Geschickes). Vorausgesetzt ist ursprünglich
in manchen Fällen ein bestimmter galiläischer Sprachgebrauch.36
Dieser ursprünglich aramäische Sprachgebrauch ist im Zuge der
Lehrentwicklung mit dem bildhaften Zielwort zusammengebracht
worden, doch dürfte Colpe Recht haben, wenn er Mark. 2, 10;
Matth. 11, 18 par. ; Matth. 8, 20 par. etwa umschreibt: «ein Mensch
wie ich».37 Es geht hier aber nicht um einen Spezialfall des «Menschseins

», sondern um die Hinweisung auf einen bestimmten geschichts-

trächtigen Sachverhalt. Vielleicht sollte man darauf hinweisen, daß
diese Redeweise Jesu zunächst nicht ohne weiteres qualifiziert ist,
sondern daß sie vielmehr durch den Weg einer bestimmten
Lehrtradition (das «bildhafte Zielwort») qualifiziert wird. Man achte auf
die Auseinandersetzung, die Colpe mit anderen exegetischen
Möglichkeiten führt.38 Nach Colpe hat Jesus außerdem im apokalyptischen

Sinn vom «kommenden Menschensohn» gesprochen (vgl. dazu
Matth. 24, 27 par.; 24, 37; Luk. 18, 8; 22, 69 par.; Matth. 10, 23).
Diese «lehrhafte Unterweisung» über das apokalyptische Kommen
des Menschensohnes muß einen bestimmten Weg in der urchristlichen

Tradition eingeschlagen haben. Es ist wahrscheinlich, daß vor
allem die Spruchquelle und die hinter ihr stehenden palästinischen
Kreise dieser «lehrhaften Unterweisung» nahegestanden haben. Daß
diese Tradition in besonderer Weise dem eschatologischen Geistbesitz

Ausdruck verleihen will, muß ausdrücklich zugestanden
werden.39

Diese Unterscheidung zwischen eschatologischer Hinweisung und
apokalyptischer Menschensohntradition muß grundsätzlich
durchgeführt werden: In der eschatologischen Hinweisung geht es um
einen Vorgang innerhalb der Geschichte Jesu von besonderer
eschatologischen Relevanz, in der apokalyptischen Menschensohn-

36 Vgl. den Aufweis bei Vermes (A. 11).
37 Colpe (A. 10), S. 433-435.
38 Ebd., S. 434 Anm. 241.
39 Käsemann; Colpe (A. 10), S. 441.



94 O. Michel, Der Menschensohn

tradition um eine zukünftige Epiphanie, die als Gerichtsandrohung
in die verschärfte Bußlehre gehört. Ist Jesus zunächst als der gnädige

«Freudenbote» aufgetreten (Luk. 4, 18f. — Jes. 61, 1 f.), so
scheint hier ein Umschwung einzutreten: reine Apokalyptik, die das
bevorstehende Kommen des göttlichen Gerichtes androht, kommt
wieder zum Durchbruch. Das Verhältnis von sich erfüllender Eschatologie

zur ungebrochenen Zukunftsaussage wird brennend. In
diesem Fall ist der «Menschensohn» identisch mit dem vollstreckenden
Richter selbst, der anstelle Gottes handelt.40 Die Rolle des Para-
kleten bzw. Verklägers wird damit überboten. Dabei braucht die
Rolle des Verklägers bzw. Parakleten keineswegs der des eschato-
logischen Richters zu widersprechen. Die Verwandtschaft zwischen
1. Hen. und apokalyptischer Menschensohntradition tritt hier deutlich

hervor (1. Plen. 69, 29: es geht um die Vernichtung des Bösen
und um die Mächtigkeit des Wortes des Menschensohnes vor dem
Herrn der Geister). Die apokalyptische Tradition nimmt den Kampf
gegen das herrschende Unheil in neuer Form auf. Es darf nun nicht
versucht werden, nur den Gegensatz der beiden Denkformen (es-

chatologischer Bote und apokalyptischer Richter) zu sehen und von
da aus die Spannung zur Antithese zu entwickeln : In beiden Fällen
geht es ja um eine Erfassung der konkreten geschichtlichen Situation,

wenn auch unter verschiedenem Vorzeichen. Nach der
apokalyptischen Tradition ist die Heilszeit verdeckt unter der gegenwärtigen

Unheilszeit, einer Spannung, die erst in Zukunft gelöst wird.
g) Von hier aus gesehen, ist das grundsätzliche Problem der

Verschiedenheit der Traditionen zu sehen: Es muß eine mehr «messia-
nisch» bestimmte Heilspredigt gegeben haben, die sich an eine
Tradition wie Rom. 1, 3-4; Apg. 2, 22-24. 36; 3, 20-23 angeschlossen
hat. Zum Wesen der «messianisch» bestimmten Heilspredigt gehört
das Festhalten an der durch das A.T. bestimmten Israeltradition;
aus ihr entspringt auch das heilsgeschichtliche Konzept der
«Erinnerung» an das Heilsgeschehen (vgl. Apg. 10, 36ff. ; 13, 23ff.). Im
Rahmen der heilsgeschichtlichen Predigt steht dann auch die Predigt

der Vergebung der Sünden (Mark. 1, 5; 2, 5; Apg. 2, 38).
Daneben entfaltet sich die Bußpredigt vom künftigen «Menschensohn»,
der kommen wird (vgl. den Aufweis der Schuld Israels und das
Menschensohnwort in Apg. 7, 52ff. 56). Sie ist faßbar im Zusammen-

40 Colpe (A. 10), S. 437.



0. Michel, Der Menschensohn 95

hang der mehr hellenistisch gerichteten Aussage (vgl. Apg. 17, 30.
31 : Befehl Gottes umzukehren). Ganz altertümlich wirkt der
Zusammenhang in Joh. 5, 27 : «und er hat ihm den Auftrag gegeben,
das Gericht zu vollziehen, denn er ist Menschensohn » (ohne Artikel).
Bultmann hat in seinem Kommentar angenommen, daß der Vers
nicht aus der «Quelle» stammt, sondern Zusatz des Evangelisten
(bzw. des Redaktors) ist. Der Kontext würde erwarten lassen, daß
es heißt: «denn er ist der Sohn» - die sogenannte traditionelle
Eschatologie die reine apokalyptische Aussage) kündigt sich dann
in V. 27 (als Einsatz zu V. 28f.) an. Bultmann spricht auch in V. 28f.
von einem «Zusatz », der aus späterer Überlieferung stammt. Nehmen
wir aber an, daß die reine apokalyptische Aussage eine lange
Geschichte hat, dann ist zu überlegen, ob hier nicht die vorgegebene
Menschensohnaussage zu Worte kommt, um die wir grundsätzlich
kämpfen. Ursprünglich ist «Menschensohn» Repräsentant der
Heiligen des Höchsten (Dan. 7, 14; 1 QH 3, 21 f.), Bild, Symbol der
Heiligen des Höchsten - das «Herrschaftsmotiv» steht dann im
Vordergrund. - Hier in Joh. 5, 27 f. ist das Bild, das Symbol, wie
auch sonst in der Bußlehre, spezifiziert auf das Gericht. Daß Engel
oder Gottähnliche das Gericht über Menschen vollziehen können
und müssen, ist ein durchgehender apokalyptischer Gedanke. Daß
die Engel speziell das Volk der Heiligen sind, entspricht vor allem
der apokalyptischen Tradition (Jub. ; 1. Hen. ; Test. XII) - doch ist
der Begriff der «Heiligen» in spezieller Hinsicht durchaus auch
Menschen zuerkannt, (a) die im Jüngsten Gericht gerettet sind, (b) den
Seelen der Frommen, die in Gott entschlafen sind, (c) den Gerechten
hier auf Erden.41 Daß der «Menschensohn» als Frommer, als
Gerechter ein «Mensch» sein muß, entspricht der Tradition von Test.
Abr. 11, 2 ff. : « Da sagte Michael zu Abraham : Siehst du den Richter
Es ist dies Abel, der am Anfang Zeugnis gab ; ihn brachte Gott an
diesen Ort, zu richten. Und der den Nachweis führt, das ist der
Lehrmeister für Erde und Himmel, der Schreiber der Gerechtigkeit,
Henoch. Es sandte sie der Herr hieher, damit sie eines jeden Sünden
und die gerechten Taten aufschrieben.» Es dürfte deutlich sein, daß
die Abel-Tradition in diesem Zusammenhang nicht christlich beeinflußt

ist ; sie steht hier im Zusammenhang mit der Henoch-Tradition :

beide Fromme teilen sich in die Aufgaben des Prozesses, der aber zu-
41 C. H. W. Brekelmans, The Saints of the Most High and their Kingdom:

Oudtest. Stud., 14 (1965), S. 305-329.



96 O. Michel, Der Menschensohn

letzt Gott selbst zusteht: «Der Herr ist's, der es ausspricht» (11,7).
In einer längeren Tradition der Test. Ahr. heißt es ausdrücklich:
«Der Richter ist Sohn Adams, des Erstgeschaffenen, der Abel heißt
und sitzt, um über die ganze Schöpfung zu richten... denn Gott
sprach: ,Ich richte euch nicht (selbst), sondern jeder Mensch wird
vom Menschen gerichtet'» (ed. James, S. 92). H. Schlier hat Joh. 5,
22. 27 mit diesem längeren Text der Test. Abr. verglichen und
gemeint, daß beide Texte mit einer gemeinsamen Abel-Tradition
zusammenhängen ; er vermutet aber, daß dahinter eine gnostische
Anthroposlehre stammt: «Denn der Sinn muß der gewesen sein,
daß in dem Protoplasten, als der Summe der anderen Menschen,
diese gerichtet werden.»42 Es ist aber durchaus möglich, daß in
diesem Zusammenhang eine alte, gute Uberlieferung durchbricht,
die den Begriff Menschensohn wörtlich nimmt: «Menschensohn»
heißt im Hebr. ben adam bzw. ben enosch. Der Zusammenhang
betont nach alter judenchristlicher bzw. jüdischer Überlieferung, daß
ben adam «Menschensohn» zunächst eine Namensform des Sohnes

Adams, d. h. Abels, ergänze. Er ist Träger der Gerechtigkeit
(und nicht Summe des gnostischen Menschseins). Hier sind Spuren
einer älteren Tradition im vierten Evangelium zu finden, die auf
die Apokalyptik zurückgehen.43

S. Schulz bringt einen Überblick über den exegetischen Tatbestand und
die verschiedenen Versuche, diesem artikellosen Sprachgebrauch in Joh. 5, 27

gerecht zu werden.44 Er stellt abschließend fest, daß Joh. 5, 27 der spätjüdischen

Menschensohntradition nähersteht als die synoptischen Menschensohn-
worte und zwischen apokalyptischer und urgemeindlicher Menschensohn-
überlieferung liegt. Diese Beobachtung ist richtig.

Ich verweise auf llQMelch und seinen exegetischen Einsatz bei Jes. 61,

lf. (Luk. 4, I8f.). Ausgerufen ist das große eschatologische Erlaßjahr Gottes,
bei dem die Vergebung der Sünden einbezogen ist. Die Vernichtung der bösen
Mächte ist ebenfalls durch Jes. 61, lf. geweissagt. Der «Gesalbte» kündigt
die Herrschaft Melchisedeks an, der als Elohimwesen bezeichnet wird. Offenbar

ist Melchisedek mit Michael gleichgesetzt. Er ist der himmlische
Hohepriester, der im himmlischen Tempel Opfer darbringt und bei Gott Fürbitte

42 H. Schlier, Religionsgeschichtliche Untersuchungen zu den Ignatiusbriefen

(1929), S. 95.
43 Gegen R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes (41950), S. 196

Anm. 6. Das vierte Evangelium verarbeitet immer wieder judenchristliches
Material.

44 S. Schulz, Untersuchungen zur Menschensohn-Christologie im
Johannesevangelium (1957), S. 111 ff.



O. Michel, Der Menschensohn 97

für die Frommen einlegt.45 Wichtig ist hier Z. 10: «Der Himmlische steht in
der Versammlung Gottes; inmitten der himmlischen Richter richtet er.»
Hier ist deutlich der Abstand von der auf den Menschen bezogenen
Richtertradition zu erkennen.

3. Zur christologischen Bemühung

Die neutestamentliche Exegese betont zunächst den Zusammenhang

zwischen dem, was durch Jesus geschieht, und dem, was in der
Zukunft zur Entscheidung steht (Luk. 12, 8-9; Matth. 10, 32f.;
Mark. 8, 38). Sprechen wir mit Bultmann von einem «prophetischen
Wort» Jesu46, von der Doppelheit von Heilsverheißung und
Unheilsdrohung (wobei der Nachdruck auf der letzteren liegt, die Mark,
verkürzend bringt) und nehmen wir an, daß im Laufe der Tradition
(oder bei Jesus selbst) ein weiterer Zusammenhang auftaucht:
zwischen der gegenwärtigen Form seiner Vollmacht und seiner zukünftigen.

Es ist nicht zufällig, daß im präsentischen Vorgang besonders
auf die «Worte» Jesu Wert gelegt wird (daß vielleicht sogar die
Betonung der «Worte» ursprünglich sein könnte). Um das «Wort»
Jesu (in seinen verschiedenen Formen und Gattungen) geht es
besonders.47

Colpe spricht in diesem Zusammenhang von der Struktur der

'prophetischen Predigt: «Predigt als Prophétie und ihr Inhalt, nämlich
eine bestimmte Verbindung zwischen Gegenwart und Zukunft,
bedingen sich gegenseitig. Auch für die Verbindung zwischen einer
gegenwärtigen Person und einem zukünftigen Ereignis läßt sich dies
noch sagen. Eine Verbindung zwischen Person und Person aber
wird in prophetischer Predigt zum Problem.»48 Drei traditionell
verschiedene, gedanklich mit einander nicht ausgeglichene
«Entwürfe» greifen in die Gegenwart hinein: in den Worten über seine

eigene Vollendung, in der Predigt des Gottesreiches und in der
Ankündigung des Menschensohnes. Alle drei Endzeitvorstellungen sind

45 A. S. van der Woude, Melchisedek als himmlische Erlösergestalt in den
neugefundenen eschatologischen Midraschim aus Qumran-Höhle XI : Oud-
test. Stud. 14 (1965), S. 354-373; O. Betz, Der Paraklet (1963).

46 Bultmann (A. 18), S. 117.
47 Ebd.
48 Colpe (A. 10), S. 442.

7



98 O. Michel, Der Menschensohn

nicht mit einander zu identifizieren, schließen sich aber auch nicht
gegenseitig aus.49

Die Auseinandersetzung mit Colpe wird zunächst bei der Frage einsetzen
müssen, ob man über seinen grundsätzlichen Aufriß hinauskommen kann.
Es läßt sich fragen, ob man nicht besser anordnet : Verkündigung der
Gottesherrschaft, Aussage über den zukünftigen Menschensohn und Gewißheit über
die eigene Erhöhung zum Menschensohn (Aussage vor dem Synhedrium in
Luk. 22, 69). Es geht in allen Entwürfen um Aufrichtung der Gerechtigkeit
Gottes, um die Bekämpfung des Bösen und die Überwindimg der
Katastrophe des Zeugen. In der geschichtlichen Situation liegt die Voraussetzung
für den Entwurf. In allen drei Entwürfen liegt die funktionale Vollmacht
und Würde Jesu beschlossen : sie vollzieht sich in bestimmten geschichtlichen
Entscheidungen und Abläufen. — Zwei Fragen ergeben sich: Welchen Sinn
haben die Unterscheidungen bzw. Gegensätze dynamisch-statisch bzw.
funktional-personal? (dynamische und funktionale Gleichstellung Jesu mit
dem kommenden Menschensohn und statische, schon in Jesus realisierte
und personale Identifikation).50 Gemeint ist der Übergang von dem im
konkreten präsentischen Ereignis sich vollziehenden Dienst zur doxologischen
bzw. didaktischen Gewißheit der Gemeinde, daß in Jesus der Menschensohn
der letzten Generation bzw. der danielische Menschensohn «gekommen» ist.
Der innerhalb der «Prophétie» verstandene Anspruch wird zum doxologisch
und didaktisch fortlaufenden Prozeß. Die geschichtliche Situation wird eine
andere. — Wird das Verhältnis von Menschensohn und Messiaslehre klar,
wenn man die beiden Begriffe traditionsgeschichtlich zu eng mit einander
verbindet? Es gibt doch Spuren genug, nicht nur für die Vermischung und
Verbindung der Traditionen, sondern auch für die Reinerhaltung und
Unabhängigkeit der beiden Traditionen von einander; so fragt es sich, ob die
auf S. 423 mit Käsemann geführte Diskussion befriedigt.51 Das Problem der
geschichtlichen Auseinandersetzung und Verwicklung ist gestellt und muß
beantwortet werden.

W. Marxsen hat sich auch nachdrücklich mit der Menschensohn-
tradition befaßt. Auch er geht von Mark. 8, 38; Luk. 12, 8 aus und
nimmt folgende Entwicklung der Tradition an: 1. Wer sich meiner
Worte schämt... ; 2. Wer sich meiner und meiner Worte schämt... ;

3. Wer mich bekennt.. ,52 Er folgert daraus, daß es ein Stadium
in der Urgemeinde gab, in dem der Menschensohn noch nicht mit
Jesus identifiziert worden ist. Trotz der futurischen Ankündigung
legt die Gemeinde ihr Interesse auf das präsentische Verhalten zu

49 Ebd., S. 442f.
50 Ebd., S. 443.
51 Ebd., S. 441.
52 W. Marxsen, Anfangsgründe der Christologie (1960), S. 52.



O. Michel, Der Menschensohn 99

den Worten Jesu bzw. zu ihm selbst. Auf das zukünftige Geschehen

als solches legt die Gemeinde kein Gewicht: es geht nur um
eschatologische Konsequenzen des gegenwärtigen Verhaltens. Wir
unterscheiden zwei «Relationen»: die eine verbindet Jesus und seine

Verkündigung mit dem Menschen, die andere den Menschen mit
dem kommenden Menschensohn, mit der Zukunft, dem Gericht
Gottes.53 Marxsen spricht also von «Relationen», die zusammengehören,
und behauptet: sie enthalten mehr als die «explizierte» Christolo-
gie. In der explizierten Christologie wird nur ein Pol dieser
Interpretation interpretiert. Das eschatologische Moment der ursprünglichen

Unmittelbarkeit verobjektiviert sich in einem Titel.54

Folgende Thesen Marxsens müssen beachtet werden: 1. Nur wenn man
die Dringlichkeit, die die Frage nach dem Wann und dem Wie überholte,
außer acht läßt, kommt man zu einem apokalyptischen Fahrplan.55 2. Nach
dem Tode Jesu verschieben sich die Aspekte: die Unmittelbarkeit ist nicht
mehr vorhanden; die für das kommende Reich bedeutsame Relation ist
Vergangenheit: das Reich kommt erst.56 Jesus ignoriert die Zeit: dies
Ignorieren heißt eben: Es ist keine Zeit mehr, weil in der eschatologisch qualifizierten

Relation zu Jesus die Zukunftsentscheidung vorweggenommen ist.5'

In welchem Verhältnis steht die eschatologische Relation zu der
im Kerygma aufgenommenen prophetischen Ansage? (Matth. 3, 2:
«genaht ist die Herrschaft der Himmel»; Luk. 18, 8: «Wenn der
Menschensohn kommt...»). Daß die prophetische Ansage auf
Umkehr und Glauben tendiert, enthebt doch nicht von der Frage nach
der Qualifikation dieser die Relation ein-, aber nicht ausschließenden

endgeschichtlichen Zukunftsaussage. Das Schwergewicht der escha-

tologischen «Symbole» (Reich Gottes, Menschensohn) liegt weder
in der Relation noch in der Vergeschichtlichung, sondern in Ansatz
und Motiv. Es ist selbstverständlich, daß das «Interesse» der
Gemeinde sich vor allem der Relation bzw. Vergeschichtlichung
zuwendet, aber jede exegetische Erklärung muß zunächst dem Ansatz
und Motiv sein Recht lassen. Es darf nicht sein, daß
erkenntnistheoretische Überlegungen ständig die Durchführung des

traditionsgeschichtlichen Einsatzes durchkreuzen.

53 Ebd., S. 28.
54 Ebd., S. 29.
55 Ebd., S. 32.
56 Ebd.
67 Ebd., S. 34.



100 O. Michel, Der Menschensohn

Tödt zeigt den Wandel zwischen der synoptischen Vollmachtsfrage

(Mark. 2, 10) und den christologischen Entwürfen der apostolischen

Zeit (z. B. Phil. 2, 5-11) auf, die nicht ausdrücklich von der
Vollmacht Jesu sprechen, sondern von der himmlischen Transzendenz,

in der diese Vollmacht Jesu zu Hause ist.58 Die Frage nach
dem Woher der Vollmacht Jesu ist nicht ausgeschlossen, aber offenbar

ist mit dem Problem der Legitimierung Jesu nicht der christo-
logische Prozeß als solcher erklärt.

Hier muß eine methodologische Erwägung eingeschoben werden: In der
Verkündigimg Jesu ist die Erfassung des Eschaton, das soteriologische und
christologische Aspekte aus sich heraussetzt, das Primäre. Die Erfassung des
Eschaton steht innerhalb der Apokalyptik, nicht außerhalb. In der
nachösterlichen Verkündigung konzentriert sich das Kerygma in besonderer
Weise auf die Christologie, die eschatologische und soteriologische Aspekte
in sich schließt. Haben wir mit einem Wechsel der Strukturen oder einer
Umschichtung der Traditionen zu tun? Diese Frage, die den Aufbau der
biblischen Theologie tangiert, bleibt unerledigt. Wir könnten diesen
geschichtlichen Übergang zur christologischen Struktur auf den Kairos und
seine Aufgaben beziehen, auf Verschiedenheit von Gruppen zurückführen,
aber derartige Erklärungen genügen nicht. Das Problem bleibt offen, unter
welchen Voraussetzungen die ältere Jesusstruktur sich hat durchsetzen
können, ob sie als solche auch heute noch Gewicht hat. Offenbar geht sie

nicht ohne weiteres zugrunde, sondern lebt weiter (z. B. auch in der Offb.).
Mit dem Vorrang des Eschaton ist das universalgeschichtliche und kosmische
Ziel der Verkündigung gesichert, das intentionale Element der prophetischen
Verkündigung bleibt stärker bewahrt.

h) Tödt hat ferner mit Recht - einem steten Hinweis von K. G.

Kuhn folgend - die Verschiedenheit der beiden Traditionen
(Menschensohn und Messias) betont und festgehalten.59 Gegen Sjöberg
argumentierend60, hat er das Motiv der messianischen Verborgenheit
nicht mit der Menscheiisohnlehre in Verbindung gebracht. Das

Ergebnis heißt: Weder die Präexistenzvorstellung noch der
Messiasgeheimnisgedanke lassen sich in den synoptischen Menschen-

sohnsprüchen nachweisen.61 Diese Argumentation ist stichhaltig.
Korrekt ist allerdings der Gegensatz : inaktiv-aktiv nicht, den Tödt

58 Tödt (A. 2), S. 266f.
59 Tödt, S. 273.
60 E. Sjöberg, Der verborgene Menschensohn in den Evangelien (1955).
61 Tödt (A. 59), ebd. Die Präexistenzlehre entstammt den alten doxologi-

schen Entwürfen des Urchristentums und einer alten judenchristlichen
Botenlehre (bes. Johannes).



O. Michel, Der Menschensohn 101

hier aufstellt («der präexistente Menschensohn ist inaktiv, Jesu
irdisches Dasein hingegen...»). Himmlische Präsenz bzw. Präexistenz

ohne Handeln ist problematisch (Phil. 2, 7).
Die Fragestellung wird speziell auf die johanneische (und

verwandte: Eph. 4, 7-10) Überlieferung präzisiert werden müssen.
Grundsätzlich gilt: 1. das Schwergewicht liegt zunächst auf dem

«Aufsteigen» des Menschensohnes («sachliches Prae der Aufstiegs-
vor der Abstiegsvorstellung im Joh. und nicht umgekehrt wie in
der Gnosis»).62 2. Jesus wird nicht zum «Menschensohn» erhöht,
sondern wird als «Menschensohn» erhöht (Joh. 3, 14). Der
Menschensohn ist als solcher der «herabgestiegene», und in dieser
Qualifikation des Herabgestiegenseins liegt die Möglichkeit, auf die alles

ankommt, das «Heraufsteigen» (Joh. 3, 13).
Es ist typisch, daß auch in Joh. 1, 51 das «Hinaufsteigen» vor dem

«Herabsteigen» steht (was exegetisch Gen. 28, 12 entspricht). Es gab im Rabbinat
eine Diskussion in bezug auf das Problem, ob das Ziel dieser Bewegung die
«Leiter» oder Jakob selbst sei (vgl. LXX). Die johanneische Auslegung
schließt sich an eine hebräische Interpretation an («auf den Menschensohn»),
wobei Jesus als Menschensohn entweder an die Stelle Jakobs tritt (exklusive
Deutung) oder Jakob einschließt (inklusive Deutung). Wichtig ist ferner das
Problem der Verherrlichung, das Gen. 28, 12 mit Jes. 49, 3 verbindet: «mein
Knecht bist du, Israel, an dem ich mich verherrlichen will» (Joh. 13, 31).

Die eschatologische Hinweisung, in der Jesus auf sich deutet, wird
bei Johannes zu einem lehrhaften Interpretationsprozeß, der die
Gemeinschaft zwischen Gott und Jesus aufdeckt. Der Weg Jesu
hier auf Erden wird zum Thema der Menschensohntradition. Man
wird feststellen können, daß die apokalyptische Tradition sich an
dieser Stelle mit bestimmten alttestamentlichen Motiven verbunden
hat.63

Man wird dem urchristlichen Denken näherkommen, a) wenn man die
Menschensohnmotive im Anschluß an Ez. 1, 26ff.; Dan. 7, 13f.; Ps. 110, Iff.
untersucht und gleichzeitig darauf achtet, in welchem Verhältnis sie zur
Schechina (Herrlichkeit Gottes) stehen (Joh. 12, 40 Jes. 6, 1?49, 3?);
b) wenn man bedenkt, wie apokalyptische Motive sich in der Folgezeit
lehrmäßig entfaltet haben.

G. Quispel hat unseren Stoff mit dem esoterischen Judentum in
Verbindung gebracht.64 Er verweist dabei auf Just. Dial. 58, 11;

62 Colpe (A. 10), S. 471 Anm. 451.
63 Schulz (A. 44), S. 96-103.
64 G. Quispel, Nathanael und der Menschensohn, Joh. 1, 51 : Zs. ntl. Wiss.

47 (1956), S. 281-283.



102 O. Michel, Der Menschensohn

86, 2 (Jakob schaut den Christus oberhalb der Himmelsleiter) und
erklärt Joh. 1, 51 im ähnlichen Sinn: Jesus verheißt dem Natha-
nael, daß er den Menschensohn in seiner künftigen Herrlichkeit
sehen werde. Der Text bedarf aber seiner exakten Erklärung.
Zunächst finden wir ein apokalyptisches Element vor uns («ihr werdet
sehen»), dann das uns bekannte Relationsdenken (Engel als Boten
Gottes in ihrer Bezogenheit auf den irdischen «Menschensohn»).
Wieweit allerdings das Merkaba-Element des esoterischen Judentums

traditionsmäßig bei Johannes zu Worte kommt, bedarf einer
gesonderten Untersuchung.

Colpe nimmt an, daß das Joh. das hellenistische Weltbild in das
apokalyptische Denken übernommen habe: Der Sinn der Erhöhung Christi sei

zum Aufstieg in die transzendente Oberwelt geworden.65 Dieser Zug schimmere

schon in Joh. 3, 14 durch. In der Gnosis sei dieser Zug zur Entfaltung
gekommen. Es ist aber die Frage, ob nicht die apokalyptische Tradition,
aus der Johannes stammt, hellenistische Züge weltanschaulicher Art ebenso
aufgenommen hat wie anderseits der Hebräerbrief. Mit Colpe nehme ich
ebenfalls an, daß die eigentliche Gnosis im vierten Evangelium noch nicht
vorliegt. Joh. 1, 51 sollte apokalyptisch und alttestamentlich, aber nicht
gnostisierend ausgelegt werden, und hier liegt ebenso wie in Joh. 5, 27 eine
judenchristliche Tradition vor, die nicht «weltanschaulich» bestimmt ist.
G. Scholem verweist auf die jüdische Tradition, die auf Simon ben Lakisch,
einem palästinischen Talmudisten zurückgeführt wird:66 «Die Patriarchen
selber sind die Merkaba» (unter Berufung auf Gen. r., ed. Theodor, S. 475,
793, 983). Die eigentliche Merkaba-Mystik der Hechaloth-Literatur geht
andere Wege : Nicht der Mensch, und sei es auch der heiligste und
vollkommenste, wird für sie zum Gegenstand des mystischen Interesses.

Die johanneische Tradition spricht nicht von einer Identifikation, sondern
von der Gabe des Glanzes Gottes in der Verbindung apokalyptischer und
rabbinisch bzw. exegetischer Motive; vgl. Moses in Ex. 34, 29ff. ; die
Gerechten nach Dan. 12, 3; 1. Hen. 38, 4; 2. Hen. 22, 8.67 Zum «Aufsteigen»
des Moses vgl. Ex. 34, 3; zum «Herabsteigen» des Moses vgl. Ex. 34, 29.
Als Moses vom Berge kam, war er Träger des Glanzes Gottes (Ex. 34, 29).
Die Frage nach dem Zusammenhang zwischen «Auf-» und «Abstieg» und der
Herrlichkeitstradition ist damit unmittelbar gegeben. Apokalyptische und
vom A.T. ausgehende Motive verschlingen sich auch hier.

Auf das Nacheinander von messianischer Würdebezeichnung (Sohn Gottes,
König Israels in Joh. 1, 49) und apokalyptischer Vollmacht (Menschensohn
in Joh. 1, 51) ist ausdrücklich aufmerksam zu machen. Auch hier ist die

65 Colpe (A. 10), S. 471.
66 G. Scholem, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen (1957),

S. 85.
67 G. Kittel, Kabod : Theol. Wort., 2 (1935), S. 248-250.



O. Michel, Der Menschensohn 103

Auslegung genötigt, die Verschiedenheit der Traditionen soweit wie möglich
offenzuhalten. Sicherlich ist das messianisch anmutende Bekenntnis vor-
johanneisch, doch auch dieser Menschensohnbegriff, der sich selbständig
erhalten hat, muß aus ältester Überlieferung stammen.

Eigenartig ist aber, daß bei Joh. die Sohneschristologie sachlich die
Menschensohntradition in sich aufnehmen kann (Joh. 5, 19-26 neben 5,
27-29).68

In der Tradition vorn Menschensohn liegt bis heute ein starker
Bezug auf die eschatologische Relevanz der Predigt Jesu;
verkümmert sie, bzw. die verwandte der Herrschaft Gottes, kann das
Christentum seine Substanz verlieren. Menschensohn und
Herrschaft Gottes sind Zielbegriffe, auf die der Bußruf Jesu ausgerichtet
ist. An ihnen vorbei gibt es kein Ernstnehmen seines Wortes.
Immerhin darf nicht übersehen werden, daß Tradition und Begriff
des Menschensohnes nicht den ganzen Ansatz der Christologie
bestimmen können; Freudenbotschaft und messianischer Anspruch
behalten neben dem Menschensohnwort ihre eigene Relevanz. Das
Eschaton ist einerseits in die Geschichte Israels und des Christentums

eingegangen, anderseits steht es als Tradition und Verheißung
des Menschensohns zeitlich auch jetzt noch uns voraus. Es darf nicht
nur als «Krisis» bestimmt werden, sondern schließt gleichzeitig im
tiefsten Sinn «Erfüllung» und Enthüllung in sich, wie vor allem die
Beziehung zum eschatologischen Menschen bei Paulus zeigt (l.Kor.
15, 22ff. 45ff.). Alle Begriffsuntersuchungen sind deshalb unzulänglich,

weil sie das Eingebettetsein in umfassendere, aber wechselnde
und nicht einheitliche Strukturen deutlich machen. Es genügt also

nicht, die Tradition als solche zu erhalten, sondern Tradition,
Interpretation, Präsenz des biblischen WTortes bedürfen in der Gegenwart
ihrer Entfaltung. Es gilt dabei, innerhalb der Tradition «Geschichte»
und Einbrüche transzendentaler Art zuzugeben, die nicht unwichtig
sind. Daß derartige Einbrüche von Bedeutung sind, muß in der
Diskussion festgehalten werden. Auf jeden Fall müssen wir nicht nur
mit Colpe von einem Symbol sprechen, sondern von einem
Offenbarungswort Mysterium).

Ergebnisse. 1. Jede traditionsgeschichtliche Arbeit hat darauf zu achten,
daß der jeweilige aktuelle geschichtliche Einsatz in der Darstellung eines

68 Schulz (A. 44), S. 136ff. : den Logien der Sohnthematradition hegt die
apokalyptische Menschensohn-Anschauung zugrunde ; E. Schweizer, Hyiös
ktl. : Theol. Wort., 8 (1969), S. 375 Anm. 285.



104 O. Michel, Der Menschensohn

Sachverhaltes nicht übersprungen wird. Der Zeitkoeffizient spielt also in der
Entstehung einer Tradition eine bedeutsame Rolle. - 2. Die Reinerhaltung
der prophetischen Ansage ist deshalb notwendig, weil in ihr die ursprüngliche
Kraft des Bußrufes zu erkennen ist. Die Entwicklung einer Tradition, deren
Ursprung in der Apokalyptik liegt, darf nicht dadurch verunsichert werden,
daß die Denkformen der Apokalyptik als solche in Frage gestellt werden. -
3. Der Begriff des Menschensohnes steht inmitten eines bestimmten prophetischen

intentionalen Entwurfes (C. Colpe), kann aber nicht als einziger
christologischer Ansatz verstanden werden. Der Begriff des Reiches Gottes
kann durchaus im Mittelpunkt eines anderen Entwurfes stehen. Allerdings
setzen dann beide Entwürfe ein verändertes Geschichtsbewußtsein voraus.
Mit der Entfaltung der Menschensohntradition gestaltet sich echte biblische
Transzendenz. - 4. Joh. 1, 51 als Einsatz in der johanneischen Menschensohn-
lehre bedarf einer gesonderten Behandlung (S. Schulz, G. Quispel). Die
Verbindung apokalyptischen Denkens mit der Merkaba-Tradition bedarf noch
des Nachweises.

Otto Michel, Tübingen


	Der Menschensohn : die eschatologische Hinweisung. Die apokalyptische Aussage. Bemerkungen zum Menschensohn-Verständnis des N.T.

