
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 27 (1971)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

George W. Coats, Rebellion in the Wilderness. The Murmuring Motif in the
Wilderness Traditions of the Old Testament. Nashville, Abingdon Press,
1968. 288 S. $ 6.50.

Die Untersuchung geht von der bekannten Spannung zwischen einer
betont positiven Beurteilung der Wüstenzeit Israels als Zeit der bräutlichen
Liebe (Jer. 2, 2) und ihrer negativen Einschätzung als Abfall aus; diese ist
besonders deutlich in Ez. 20, aber auch die Wüstenüberlieferung des Pentateuch

erhält durch das Motiv des Murrens einen negativen Akzent. Die
theologische Relevanz dieser Frage erhellt aus den verschiedenen Antworten, die
dazu versucht wurden (vgl. S. 13-15: von Rad, Noth, Barth u. a.); indessen
waren sie zumeist mehr aus allgemeinen Erwägungen gegeben. An der Penta-
teuchüberlieferung setzt Coats ein. Er klärt zunächst (Teil I, Kap. 1 und 2)
in einer lexikalischen und formkritischen Analyse den Bedeutungsumfang
der mit Iwn (bzw. qhl, j'd, dbr) gemachten Aussagen. Sie sind an eine konkrete
Situation gebunden und kennzeichnen eine Haltung der Rebellion gegen
Menschen (Mose, Aaron), und mittelbar, aber auch unmittelbar gegen Jahwe.
Im zweiten Teil werden zunächst die einzelnen in Betracht kommenden
Pentateuchkomplexe, nach sachlichen Gesichtspunkten gruppiert,
traditionsgeschichtlich wie literarkritisch untersucht : Kap. 3 : Quellenerzählungen, Ex.
15, 22-27; 17, 1-7; Num. 20, 1-13; Kap. 4: Speisungserzählungen, Ex. 16,

1-35; Num. 11, 4-34; 21, 4-9; 11, 1-3; Kap. 5: verschiedene Erzählungen,
Ex. 13, 17-14, 31 (Schilfmeer) ; Num. 13. 14 (Kundschafter) ; 16. 17 (Rotte
Qorach, Dathan und Abiram) ; mit einem Exkurs über Ex. 32, 1-33, 6
(Goldenes Kalb). Kap. 6 behandelt die für diesen Fragekomplex wichtigen nicht-
erzählenden Texte Deut. 1, 20-46; 9, 7—10, 1; Ps. 78; 106; Ez. 20; Neh. 9.

In drei Anhängen (S. 255-264) werden Ex. 5, 21; 6, 9; Lev. 10, 1-7 ; Num. 12

dargestellt.
Die überlieferungsgeschichtliche Untersuchung ist mit Scharfsinn, großer

Sorgfalt und eindrücklicher Genauigkeit durchgeführt; sie gibt neue Fragen
auf und vermittelt neue Erkenntnisse. Vielleicht muß man aber doch sagen,
daß eine gewisse Grenze dieser traditionskritischen Arbeitsweise darin liegen
könnte, daß sie die Gefahr nicht ausschließt, inhaltliche Zusammenhänge zu
unterschätzen, die über die Verschiedenheit der Uberlieferungen hinausgehen.

Interessant und aufschlußreich ist zunächst die Feststellung, daß die älteren

Pentateuchtexte, die das Motiv des Murrens enthalten, allgemein zu J
und nicht zu E gehören. Interessant ist weiter die Folgerung, daß die
ursprüngliche Uberlieferung davon noch nichts wußte, sondern der positiven
Bekundung der Hilfe Jahwes diente, wobei mancherorts das Verhältnis zu
einer noch davorliegenden, rein ätiologischen Überlieferung offenbleiben
mag. Das Motiv des Murrens ist über diesen ursprünglichen Bestand gelegt
worden. Das findet sich schon beim Jahwisten, bildet aber keinen homogenen
Bestandteil dieser Erzählung, sondern ist eine spätere Schicht. In dieser mehr
allgemeinen Bestimmung ist das unbestreitbar und ist auch hinreichend aus
der komplexen Entstehung des jahwistischen Erzählungswerkes verständlich.



Rezensionen 53

Schwierigkeiten macht mir aber dann die weitere Folgerung, daß der
Grund für die Entstehung dieses Motivs eine politische Konfliktsituation
und das Auseinanderfallen des Reiches Davids in Nord und Süd, die Etablie -

rung des Kultes in Bethel und Dan war. Wenn, wie Coats annimmt, damit
das Jerusalemer Heiligtum legitimiert und es nachgewiesen werden sollte,
daß schon die Väter der Nordisrealiten ihre Rechte verloren hatten und
verworfen wurden, als sie in der Wüste rebellierten, scheint mir das Iwn-Motiv
in der älteren Pentateuchüberlieferung einerseits nicht stark genug, andererseits

zu gut aus dem Kontext erklärbar zu sein, auch wenn man die Entstehimg

in Jerusalemer (Theologen-) Kreisen (ob aber Tempelkreisen?) nicht
in Abrede zu stellen braucht. Es mag auch nicht zufällig sein, daß in den
Texten, die für diese Folgerimg eine Rolle spielen (etwa Ps. 78 u. a.), mrh
steht (Überschneidungen mit Num. 20), was auf andere Überlieferungshintergründe

weist.
Man muß also wohl weiterhin die Frage im Blickpunkt behalten, ob es

nicht von Anfang an ein Motiv der Geschichtsdarstellung des Jahvisten war,
zu zeigen, wie Jahves Gnade trotz menschlichen Versagens imd der Sünde
seines Volkes seinen Weg mitgeht, was den Ernst des zürnenden Jahve nicht
aufhebt. Gnade schließt Lebenssicherung ein, und damit wird das Verlangen
des Volkes nach Lebenssicherung (Murren) einerseits überboten, andererseits
in Frage gestellt und gerichtet. Dann muß man aber auch die Möglichkeit
in Rechnung stellen, daß das Motiv des Murrens von vornherein zur jah-
wistischen Darstellung der Wüstenzeit gehörte, wenn sie nicht schon
überhaupt älter war (Noth).

Das sind Anmerkungen, die den Wert des Buches, dessen Gedankenreichtum

in einem kurzen Referat nicht annähernd angedeutet werden kann, in
keiner Weise in Frage stellen wollen. Es handelt sich um eine sorgfältige und
gediegene Arbeit, die zu lesen Anforderungen stellt, aber die diese Anforderungen

auch reichlich lohnt. Hans Joachim Stoebe, Basel

Wayne A. Meeks, The Prophet-King. Moses Traditions and Johannine
Christology. Leiden, E. J. Brill, 1967. XVI + 356 S. Gld 52.-.

In seiner Dissertationsarbeit, die 1965 an der Yale University vorgelegt
wurde, untersucht der Verfasser die Gestalt «Prophet-König» im vierten
Evangelium. Meeks kommt zum Ergebnis, daß es sich bei dieser Figur um
einen mosaischen Hintergrund handelt. Zwar sieht er, daß keine der
jüdischen und verwandten Gruppen, die wir aus rabbinischen, nicht-rabbini-
schen und samaritanischen Quellen keimen, mit den Vorstellungen des vierten
Evangeliums übereinstimmt. Jedoch gibt es nahe Parallelen. - Bei den
Rabbinen ist Mose als der ideale König und Prophet dargestellt, und das

gründet darauf, daß Mose «hinauf zu Gott stieg» und der «treue Hirte» wurde
(S. 214). Freilich tritt hier der König par excellence, David, mehr als Mose
auf. In den samaritanischen Quellen ist Mose der einzige Prophet. Er ist
«Apostel», so daß der Glaube an ihn der Glaube an Gott selbst ist. Als König
tritt er weniger auf, eher als Viceregent, der auf Sinai inthronisiert und
Elohim genannt wurde (S. 256). Dagegen in der Gnosis, die durch das mandäi-



54 Rezensionen

sehe Schrifttum repräsentiert wird, gibt es keinen Beweis dafür, daß der
Prophet als Erlöser erwartet oder daß einer von den Offenbarern als Prophet
genannt wurde. Ihre Offenbarer können Könige heißen, aber der Titel
Prophet ist nirgends mit dem Titel König vereinigt. Vielleicht geht es auch bei
dem Titel Hirte nicht um mandäischen Einfluß, denn während die mosaische
Tradition wesentliche Züge dieser Vorstellung enthält, fehlt sie bei den
Mandäern durchaus (S. 312). - Man kann also mit großer Wahrscheinlichkeit
sagen, daß die Ausmalung Jesu als Prophet und König im vierten Evangelium
in Traditionen wurzelt, die die Kirche von der Mose-Frömmigkeit geerbt hat.
«The Johannine traditions were shaped, at least in part, by interaction
between a Christian community and a hostile Jewish community whose piety
accorded very great importance to Moses and the Sinai theophany, probably
understood as Moses ascent to heaven and his enthronement there» (S. 318).
Dennoch will das Johannesevangelium nicht Jesus als den neuen Mose
darstellen. Er ist größer als Mose, dessen Funktionen durch ihn so souverän
erfüllt wurden, daß «true belief in Moses to belief in Jesus» führt.

Ludovit Fazekas, Levice, CSSR

Pete Pokobny, Der Kern der Bergpredigt. Eine Auslegung. Hamburg, H.
Reich, 1969. 62 S. DM 6.80.

Das Buch des Prager Dozenten - während einer Gastdozentur in Greifswald

1967/68 geschrieben — verbindet die Exegese mit der sozialkonstruktiven
Verantwortung des Christen. Es richtet sich gegen eine vom Status quo
belastete Kirchlichkeit und die gewöhnlichen Typen der Bergpredigtauslegung:

uneschatologische Jüngerinstruktion, Trennung vom Leben,
unrealistisches Programm, dogmatisierendes Selbstzeugnis Jesu, Umdeutung der
Feindesliebe in brüderliche Liebe und Betonung der Verdienste vor Gott.
Pokorny fordert zum intensiven Nachdenken darüber auf, daß die Botschaft
der Bergpredigt immer dann die Weltgeschichte in Bewegung bringt, wenn
die Christen sich auf das Reich Gottes einlassen, d. h. durch den Gehorsam
des Menschen der Wille Gottes sich entfaltet. Es geht dem Verfasser um eine
direktere neue Entwicklung und Weitergabe der Tendenz des Glaubens.
«Angesichts der erhofften neuen Zukunft, des Reiches Gottes, wäre dies eine
tiefere Mission als die heutige Missionierung», die an die alte jüdische Prose-
lytenwerbung erinnert (S. 10).

«Den Kern der Bergpredigt zu suchen, bedeutet u. a. nach dem Grund
dieser Verbundenheit (Bergpredigt und paulinischer Rechtfertigungslehre
als den beiden Brennpunkten des christlichen Denkens) zu fragen» (S. 11).
Die Zielsetzung dieser Frage ist 1. die literarkritische und traditionsgeschichtliche

Suche nach der ältesten Schicht der Bergpredigt und 2. die Suche nach
der Tendenz der authentischen Worte Jesu. S. 12: «Der Kern, das ist nicht
nur die ältere Schicht, sondern vor allem die ursprünglichere Tendenz.» Den
methodischen Ausgangspunkt sieht Pokorny in der vormatthäischen Logien-
quelle in Luk. 6, 20-49. «Das Auffälligste an dieser Gruppe ist das
Miteinander der Seligpreisungen und der Sprüche über die Feindesliebe» (S. 14).
Die ersten drei Seligpreisungen Luk. 6, 20b-21 (Arme, Hungernde, Weinende)



Rezensionen 55

sind Worte Jesu als des Trägers der geistigen Vollmacht (Identifikation mit
dem Freudenboten, Jes. 61, Iff). S. 17 : Von diesem Kern aus sind «dieElenden

und das kommende Reich Gottes das eigentliche Thema der Seligpreisungen

und in gewisser Hinsicht der ganzen Sendung Jesu». Die eschatolo-
gische Strategie Gottes gilt den Armen, deren Chance im Offensein für die
Zukunft liegt, und durch die Gott die Welt verändert. Im Gegensatz zur
jüdisch-apokalyptischen Sicht der Armen als revancheerfüllten Vollziehern
des Zornes Gottes überwindet Jesus jede Haßideologie durch die Aufforderung
zur Feindesliebe. Die Verbindung von Aufforderung zur Feindesliebe und
apokalyptisch ausgerichteten Seligpreisungen gehört zur ältesten erreichbaren

Schicht der Bergpredigt. Pokorny bezeichnet von dieser These her
die Bergpredigt als einen Entwurf in der Richtung einer tiefen Änderung
der Welt. Dieser Gesichtspunkt findet sich auch in der Auslegung der Bitten
des Vaterunsers in der ältesten Fassung (Luk. 11, 2b-4 Matth. 6, 9-13):
das Gebet im Wirken und im Leben Jesu ist gleichzeitig als das Sich-zur-
Verfügung-Stellen für das Reich Gottes zu begreifen (S. 44). Die Agape als
die unverfügbare Wirklichkeit des Kreuzes, die eine wirksamere Quelle der
Aktivität als das Gesetz ist, läßt in der Bergpredigt eine Abart der
Gehorsamsethik erkennen, die mit der prinzipiellen Erfüllbarkeit der Aufforderimg
rechnet (S. 42). Der Schwerpunkt liegt im Aufruf zur Änderung der Welt in
der ernsten und tätigen Aufnahme der Verheißung des Reiches Gottes für
die Armen dieser Welt. Die Verbindung von Ethik, Eschatologie und Christo-
logie in der Logienquelle läßt zu dem Schluß kommen, daß heute (gegen die
Theologie der Revolution) die Gewaltlosigkeit immer deutlicher der einzige
effektive Weg bleibt.

Der Denkanstoß des Prager Theologen verpflichtet die Kirche zu einer
verantwortlichen Exegese der Bergpredigt, die den Rahmen der bisher zu
eng empfundenen Effektivität sprengt. Kreuz, Hoffnung, Armut und Leiden
sind nicht dogmatische Begriffe, sondern Aspekte der Hingabe der Gemeinde
in den Problemen der gegenwärtigen WeltWirklichkeit. Man mag dem Buch
tendenziöse Grenzüberschreitungen vorwerfen, doch es ist an der Zeit, vom
Kern der Bergpredigt aus die Folgerungen zu überdenken, die das hilfreiche
und dankeswerte Buch dem Theologen inmitten vieler Spannungen und
Hilflosigkeiten aufzeigt. Im Kern der Bergpredigt steckt Heil und Heilung
der Welt. Hans-Joachim Kosmahl, Westensee über Kiel

J. N. Sandeks and B. A. Mastin, A Commentary on the Gospel According to

St. John. (Black's New Testament Commentaries.) London, A. and Ch.

Black, 1968. X + 480 S. Sh. 55.-.

Dieser stattliche Kommentar der bekannten Londoner Serie stellt das

Ergebnis einer langen Beschäftigung mit johanneischen Fragen dar. So

werden etwa in der Einleitung (S. 1-65) die Ergebnisse einer Untersuchung
des Verfassers über Stellung und Gebrauch des Johannesevangeliums in
der Alten Kirche bis Irenäus und mehrerer Studien zur Gestalt des Lieblingsjüngers

verwertet. Sanders hat den Kommentar zu den Kapiteln 1-14
verfaßt; nach seinem Tode hat B. A. Mastin den stattlichen Rest besorgt. Ein



56 Rezensionen

Bruch zwischen beiden Teilen ist nicht zu erkennen, zumal beide Autoren
dem Hauptstrom der in den letzten Jahrzehnten so stark hervorgetretenen
englischen Johannesexegese folgen: G. H. C. Mc Gregor, E. C. Hoskyns, M.
Black und vor allem C. H. Dodd und C. K. Barrett werden häufig als
Gewährsmänner genannt. Das bedeutet, daß man in literarkritischer Hinsicht
behutsam verfährt, wenn auch der Gebrauch einer Quelle durch den Evangelisten

vermutet wird und Redaktions- und Umstellungshypothesen nicht
völlig fehlen (S. 158. 174f. 201. 335. 440-446; vgl. aber 3f.). Im Blick auf
die Traditionsgeschichte und den religionsgeschichtlichen Hintergrund des
Joh. werden die alttestamentliche und synoptische Überlieferung (Markus
und Lukas) vorrangig behandelt, dazu Hinweise auf die Schriften von
Qumran, die Werke Philos und die Hermetische Literatur gegeben, während
z. B. mandäische Parallelen nur selten erwähnt sind.

Angesichts dieser maßvollen Haltung mag die kühne Lösung für zwei
wichtige Probleme überraschen; sie steht jedoch im Einklang mit der
grundlegenden These, die im Joh. gegebene theologische Interpretation setze sich
nicht einfach über historische Tatsachen hinweg: Historische Treue und
theologische Bedeutung bildeten eine unauflösliche Einheit (S. 61-63). 1. Den
rätselhaften Lieblingsjünger hat der Evangelist nicht etwa als ein Idealbild
konstruiert, freilich dabei auch nicht an den Zebedaiden Johannes gedacht
(diese Gleichsetzung hätten zuerst die Valentinianer vollzogen, bei denen
das Joh. in höherem Ansehen gestanden sei als in den die spätere Großkirche
repräsentierenden Gemeinden, S. 44. 50). Vielmehr sei mit dem Lieblings-
jünger Lazarus gemeint, den Jesus «lieb hatte» (11, 5) und dessen Aufer-
weckung vom Tode zu der in 21, 22 zurechtgerückten Meinung geführt habe,
der Lieblingsjünger werde nicht sterben (S. 31). Sanders sieht in Lazarus freilich

nicht den «posthumen» Verfasser des Evangeliums, sondern den Augenzeugen

und Gewährsmann, auf den sich der Evangelist beruft (21, 24);
vielleicht hat der letztere sogar eine Quelle benützt, die er als Sammlung der
persönlichen Erinnerungen des Lieblingsjüngers ansah (S. 45f. 51). 2. Der
Evangelist, aus dessen Feder auch der 1. Joh. Brief und die Joh.-Offenbarung
stammen, ist der von Papias erwähnte Presbyter Johannes, der nach Sanders
niemand anders als der Paulusbegleiter Johannes Markus gewesen sein kann ;

eine Skizze seines Lebenslaufes wird riskiert (S. 51 f.).
Die Auswirkung dieser historisierenden Thesen auf die Deutung des

Evangeliums im einzelnen ist freilich nicht allzu groß. Der Aufriß des Evangeliums
wird nach rein theologischen Gesichtspunkten gegeben (S. 1—3). Die
Abschiedsreden, die das Herz des Evangeliums darstellen, dürfen — trotz der
Anwesenheit des Lieblingsjüngers - nicht etwa als ein historischer Bericht
verstanden werden (S. 55); das Abschiedsgebet paßt schon wegen seines
erhabenen Stils wenig zur wirklichen Situation des letzten Mahles (S. 366).
Ferner braucht die Anschaulichkeit mancher Szenen nicht für deren
historische Wahrheit zu sprechen, sondern kann der Einbildungskraft des
Verfassers entsprungen sein (S. 65). Positiv hervorzuheben sind die klare Sprache
des Kommentars und die Fülle wertvoller Anmerkungen, in denen textkritische,

philologische und religionsgeschichtliche Probleme behandelt werden;
dabei ist vor allem die neuere englische Literatur verwertet. Jedoch hätte



Rezensionen 57

eine energischere Anwendung der traditionsgeschichtlichen Methode (z. B.:
Wie wird der markinische Stoff gedeutet, wie werden alttestamentliche und
spätjüdische Motive eingesetzt?) die wenig befriedigende Auskunft von
johanneischen Sondertraditionen und auch gelegentliche Fehldeutungen
vermeiden lassen. So ist z. B. der Begriff «Nazoräer» (18, 5. 7 ; 19, 19) nicht etwa
mit der Wurzel näsar «bewahren» zu verbinden (S. 384f.), sondern wie in
Matth. 2, 23 vom Wortspiel zwischen Nazareth und nëser (Davidssproß, Jes.
11, 1) her zu verstehen, wie die Berufung des Nathanael zeigt: Dieser erkennt
aufgrund der wunderbaren Menschenkenntnis Jesu (Joh. 1, 47f., vgl. Jes. 11,
3), daß der Messias als «nëser» und Geistträger (Jes. 11, lf., vgl. Joh. 1, 32f.)
doch ein Nazarener sein und aus Nazareth stammen kann (vgl. Joh. 1, 49

mit 1, 46). Otto Betz, Tübingen

Peter Lippert, Leben als Zeugnis. Die werbende Kraft christlicher Lebensführung

nach dem Kirchenverständnis neutestamentlicher Briefe. Stuttg. Bibl.
Monographien, 4. Stuttgart, Kathol. Bibelwerk, 1968. 214 S. DM 30.-

Die Ethik ist noch immer ein Stiefkind der neutestamentlichen Wissenschaft.

Folglich ist jedes Werk auf diesem Gebiet zu begrüßen. Dies gilt auch
für die Untersuchung von P. Lippert, Dozent an der Ordenshochschule der
Redemptoristen in Hennef/Sieg. Eine ausführlichere Fassung dieser Arbeit
wurde als Doktordissertation angenommen. Sie befaßt sich mit einer
Angelegenheit, die in den letzten Jahren, auch seitens der Missionswissenschaft,
die Aufmerksamkeit stark beanspruchte: die missionierende Kraft eines
echten christlichen Lebenswandels. Der erste Teil der Untersuchung wird
dem diesbezüglichen Zeugnis der Pastoralbriefe und des ersten Petrusbriefes
gewidmet. In einem ausführlichen zweiten Teil stellt der Verfasser fest,
inwiefern der Gedanke von der werbenden Lebensführung in der geistigen Umwelt

des Neuen Testaments vorkommt, und ordnet dieses Motiv in die
situationsgeschichtliche Bedingtheit und in die theologische Gesamtperspek-
tive der untersuchten Briefliteratur ein. Es folgt ein Kapitel über die
Diaspora-Existenz der neutestamentlichen Kirche, und zum Schluß wird die
Linie bis zur Gegenwart fortgesetzt.

In der ursprünglichen Fassung hatte der Verfasser auch eine Analyse der
übrigen (nicht-pastoralen) Briefe des Corpus paulinum vorgelegt. Der
systematische Teil nimmt ständig darauf Bezug und ist durchgehend auf die pau-
linische Briefliteratur als Ganze abgestimmt. Dieser Sachverhalt bringt eine
gewisse Unausgeglichenheit zwischen den beiden Hauptteilen mit sich. Es
ist z. B. zu fragen, ob der Exkurs über den geistigen Standort des Paulus
(S. 90f.) im vorliegenden Zusammenhang noch ganz zur Sache gehört.
Außerdem werden m. E. im zweiten Teil die wichtigsten Gedankenzusammenhänge

von verschiedenen Gesichtspunkten aus zu oft wiederholt.
Eine fühlbare Lücke scheint die Tatsache zu bilden, daß kein Versuch

gemacht wird, im Alten Testament sachliche Vorläufer des Leitmotivs zu
finden. Neben der Frage nach der geistigen Umwelt des Neuen Testaments
wäre diejenige nach seiner geistigen Hauptquelle, dem Alten Testament,
erforderlich - auch wenn das Ergebnis negativ herausfallen würde. In den



58 Rezensionen

eschatologischen Aussprüchen der Propheten gibt es z. B. Hinweise darauf,
daß Israel durch sein besonderes Dasein und Sosein inmitten der Völker eine
zentripetale Reaktion unter diesen auslöst (Völkerwallfahrt nach Jerusalem,
usw.).

Erwähnung verdienen die sorgfältige Textanalyse, die vorbildliche Zurückhaltung

mit der Ausnützung unsicherer exegetischer Befunde zugunsten des

eigenen Argumentes und die ausgezeichnete Beherrschung der einschlägigen
Literatur. Es ist schade, daß die Sorgfalt der Arbeit durch eine beträchtliche
Zahl von Druckfehlem verundeutlicht wird. Jedoch können wir sagen, daß
der Verfasser Kirche und Theologie mit einem wertvollen Beitrag zur Ethik
und zum Gemeindeverständnis des Neuen Testaments bereichert hat. Die
sich verschärfende Diasporasituation der heutigen Kirche unterstreicht
immer mehr die Wichtigkeit eines lebendigen Zeugnisses, und diese reife und
gut orientierte Untersuchung wird lange aktuell bleiben.

André du Toit, Pretoria

He:lge Maehlum, Die Vollmacht des Timotheus nach den Pastoralbriefen.
Theol. Dissertationen, hrsg. von B. Reicke, 1. Basel, Fr. Reinhardt, 1969.
102 S. Fr. 10.80.

Die Stellung und das «Amt » der Mitarbeiter der Apostel gehören zu den
umstrittensten Fragen des ausgehenden Urchristentums und des angehenden
nachapostolischen Zeitalters. Dies hängt vor allem mit den verschieden
beantworteten Quellenfragen zusammen. Die vorliegende Basler Dissertation
geht von der Annahme einer durch die Sekretärstheorie eingeschränkten
paulinischen Verfasserschaft der Pastoralbriefe aus und analysiert unter
dieser Voraussetzung die «Vollmacht » des Timotheus, welche als « ein Kerygma
zu betrachten» sei und «nicht mit Gewalt und nicht kirchenrechtlich oder gar
'apostelrechtlich'» durchzusetzen war (S. 24). Unter dem doppelten Aspekt
der «Vollmacht durch apostolische Unterordnung» und «Vollmacht durch
kirchliche Einordnung» werden die einschlägigen Stellen der beiden
Timotheusbriefe unter sorgsamer Heranziehung der Fachliteratur behandelt, um
die Vollmacht des Timotheus in ihrer Funktion zu beschreiben. Von den
Nachrichten über Timotheus als Mitarbeiter des Paulus in den älteren
Paulinen und in der Apostelgeschichte ausgehend, zieht der Verfasser die Linien
zu den Timotheusbriefen. Die Vollmacht des Timotheus gründet einerseits
in seiner Stellung als Bevollmächtigter des Apostels, der ihn mit
«Sondervollmachten» (S. 84) ausgerüstet hat. In dieser Hinsicht ist Timotheus «

Stellvertreter des Apostels», dessen Dienst sich «mit dem des Apostels weitgehend
deckt». Es handelt sich also um «eine imbestreitbare Delegierung von
apostolischen Kompetenzen» (S. 52). Anderseits wird Timotheus von der ephe-
sinischen Gemeinde als «apostolischer Stellvertreter» mit Handauflegung der
Ältesten in sein «Amt» eingeführt: «die Presbyter waren dabei Vollstrecker
des göttlichen Willens neben dem sendenden Apostel» (S. 86). Timotheus
wurde aber «nicht in die bekannten Kategorien der verschiedenen
Bevollmächtigten der Lokalgemeinden eingereiht..., sondern er steht im Namen
der Apostel über ihnen und hat eine Aufgabe an ihnen» (S. 96). Die «apo-



Rezensionen 59

stolische und presbyteriale Einsegnung» (ebd.) bestimmt seine aus seiner
Vollmacht sich ergebende evangelisatorische Aufgabe als Verkündigimg des

Evangeliums, Abwehr der Irrlehre - zusammenfassend als Bewahrung des

apostolischen «Depositums».
Es ist lehrreich, einmal die «Vollmacht» des Timotheus unter den vom

Verfasser vorausgesetzten Entstehungsbedingung der Pastoralbriefe
durchzuarbeiten. Leider läßt sich aber «das Problem der Verfasserfrage nicht
bindend und endgültig lösen» (S. 16), und der Verfasser bekennt selbst, daß
unter anderen Voraussetzungen die Ergebnisse seiner Dissertation
«problematisch oder gar hinfällig» (S. 20) sein könnten.

Karl Karner, Sopron, Ungarn

Matthias Eichinger, Die Verklärung Christi bei Origenes. Die Bedeutung des

Menschen Jesus in seiner Christologie. — Wiener Beiträge zur Theologie,
23. Wien, Verlag Herder, 1969. 204 p. Fr. 17.80.

Dans l'énorme littérature consacrée, ces dernières années, à Origène dont
la bibliographie a été savamment rassemblée par M. Harl et H. Crouzel, la
christologie n'occupe qu'une place mineure, indubitablement insuffisante. La
contribution de M. Eichinger, présentée comme thèse de doctorat à la
Grégorienne de Rome, sera donc accueillie avec satisfaction.

L'auteur limite sa recherche à l'humanité historique du Christ ; il s'efforce
de mesurer la place et la signification de la transfiguration dans la christologie
d'Origène. Sonanalyse s'appuieprincipalement sur le commentaire de Matthieu
et sur le Contra Celsum, où l'enseignement de l'Alexandrin est le plus explicite.

La christologie d'Origène développe le double mouvement de descente du
Logos («Mensch unten») et de remontée vers le Logos. C'est dans la dynamique
de cette ascension antithétique que se situe la transfiguration de l'humanité
de Jésus. Elle appartient donc au dévoilement progressif du mystère du
Christ. Origène souligne que l'Evangile affirme que Jésus fut transfiguré
devant ses disciples. Non seulement la transfiguration révèle l'incarnation du
Logos mais elle prélude à la vision eschatologique de la résurrection de la
chair; elle n'est pas voile, mais transparence de la divinité; elle conduit à
l'unité avec le Logos (p. 201).

Cette contribution de qualité fournit une clef pour pénétrer dans la christologie

si complexe d'Origène. Adalbert Hamman, Besançon

Adel-Théodore Khouey, Les théologiens byzantins et VIslam. Textes et

auteurs, VIIIe-XIIIe S. 2e tirage. Louvain & Paris, Nauwelaerts, 1969.
334 S. b. Fr. 390.-.

Vierzehn Autoren bzw. Akten aus dem 8. bis 13. Jahrhundert, die sich
polemisch-apologetisch mit dem Islam befassen, kommen in diesem Band zu
Wort. Zunächst wird zu jeder Schrift eine biographische, historische und
literarkritische Einleitung gegeben. Ihr folgt jeweilen eine gut gegliederte
Zusammenfassung des Inhalts. Die Texte selbst werden nicht wiedergegeben,
da sie (mit zwei Ausnahmen) alle in Mignes Patrologia Graeca zu finden sind.



60 Rezensionen

Einleitung und Schlußabschnitt bieten eine Übersicht über die Entwicklung
des christlich-moslemischen Gesprächs im ersten halben Jahrtausend nach
dem Aufbruch des Islam. Sehr sympathisch berührt die Entschuldigung des
Verfassers im Vorwort, daß die zuweilen ungerechten und beleidigenden
Aussagen der Autoren nicht die Auffassung des Herausgebers bilden, sondern
nur als Quellen zur historischen Forschung wahrheitsgetreu wiedergegeben
sind. Tatsächlich werden in den Begleittexten nicht nur die Irrtümer und
Mißdeutungen der moslemischen, sondern auch diejenigen der christlichen
Autoren mit objektiver Gerechtigkeit aufgezeigt.

Überblickt man das in diesem Buch ausgebreitete Material, so ist man in
erster Linie betroffen von der Tatsache, wieviel Scharfsinn, Gelehrsamkeit
und Eifer die Väter der Ostkirche, beginnend mit dem großen Johannes von
Damaskus, auf die Auseinandersetzung mit dem Islam verwendet haben. Sie
haben offenbar mit sicherm Blick die der Kirche im Islam begegnende Gefahr
erkannt. Aber man ist gleichzeitig bedrückt durch die Art und Weise dieser
Abwehr. Zum voraus wird das orthodoxe Bekenntnis als selbstverständlicher
Maßstab angenommen (S. 57). Die Widerlegung der islamischen Glaubensaussagen

geschieht weithin mit den Mitteln der hellenistischen Logik. Der
Gegenangriff besteht in Vorwürfen: sittliche Laxheit der islamischen Ethik,
Fälschung der biblischen Texte, Fragwürdigkeit der Person Mohammeds
usw., und schließlich in Schmähungen und Beleidigungen. Auch nimmt man
mit Bedauern zur Kenntnis, wie stark der theologische Kampf gegen den
Islam mit dem byzantinischen Reichsstolz und dem orthodoxen
Selbstbewußtsein verbunden war; die Parallele zum modernen abendländischen
Überlegenheitsbewußtsein gegenüber den heutigen Nahoststaaten liegt auf
der Hand.

Theologisch läßt sich kaum eine nennenswerte Entwicklung der christlichen

Gedankenführung erkennen. Dem entspricht, daß weithin die
Gedankengänge des großen Damaszeners einfach wiederholt, auch ganze
Abschnitte früherer Schriften von den spätem Autoren übernommen werden,
so daß die literarkritischen Fragen äußerst komplex sind. Die ältesten Stücke
stammen aus Syrien, wo Christen und Moslems sich in ständiger
Lebensgemeinschaft persönlich kennenlernen konnten. Dann verlagert sich der
Schwerpunkt der Kontroversliteratur nach Byzanz, wo der direkte Umgang
mit Moslems fehlte und die christlichen Gelehrten ihre Kritik am Islam allein
auf den Koran abstützen konnten. Charakteristisch für die ganze Literaturgattung

ist ferner, daß sie sich zugleich an den moslemischen Gegner und an
den zum Abfall versuchten Christen richtet.

Heute, wo wir mit großem Emst eine neue Form des Dialogs mit dem
nichtchristlichen Menschen suchen, ist diese Kontroversliteratur aus der
Anfangszeit des christlich-moslemischen Gesprächs positiv wie negativ
lehrreich : positiv, weil die wesentlichen Differenzpunkte hier schon klar gesehen
worden sind; negativ, weil aus ihr hervorgeht, was für untaugliche Mittel
des Gesprächs Apologetik und Polemik sind und wie unerläßlich zunächst
eine ehrliche Bemühung um ein leidenschaftsloses Verstehen des fremden
Glaubens aus seinen eigenen Voraussetzungen heraus wäre.

Emanuel Kellerhals, Basel



Rezensionen 61

Jean-Pierre Massaut, Josse Clichtove, l'humanisme et la réforme du clergé.
Bibl. de la Fac. de Philos, et Lettres de l'Université de Liège, 183, 1-2.
Paris, Les Belles Lettres, 1968. 452; 452 S.

Während zum mindesten der Erasmusforscher den Namen Josse Clichtoves
in der Regel kennt, hat auch er meist keine der Schriften des flämischen
Humanisten und Theologen gelesen. Jean-Pierre Massaut von der Universität
Lüttich hat dieses allgemeine Versäumnis stellvertretend gutgemacht, indem
er in sicher jahrelangen Studien das gedruckte und ungedruckte Schrifttum
aus der Hand Clichtoves durchgesehen und zu einem umfangreichen Werk
verarbeitet hat. Man mag dieses Werk eine Biographie nennen, doch muß
man hinzufügen, daß der ältere Clichtove, jener der Jahre 1520 bis 1543,
nicht systematisch erfaßt wird, und daß das Thema der Stellung Clichtoves
zur Reform des Klerus einen solch breiten Raum einnimmt, daß man das
Werk auch als eine diesem Thema gewidmete Monographie ansprechen
kann.

Massaut bietet zuerst eine imposante Bibliographie, die Quellen und Literatur

umfaßt, stellt dann die Entwicklung Clichtoves bis 1506 dar und
verbreitet sich im folgenden über dessen Haltung zur Reform des Klerus. Das
ungedruckte Quellenmaterial, das er verwendet, stammt fast ausschließlich
aus Pariser Bibliotheken und Archiven. Bei den gedruckten Quellen, den
publizierten Werken Clichtoves, gibt Massaut verdankenswerterweise jeweils
eine Liste aller ihm bekannten Editionen des 16. Jahrhunderts, deren
Existenz er entweder ex autopsia oder durch Hinweis auf eine vertrauenswürdige
Bibliographie sorgfältig belegt. Der biographische Abschnitt im engern Sinn
fällt recht detailliert aus, obschon über die Studienjahre Clichtoves nähere
Angaben offensichtlich fehlen. Wo die Quellen hier schweigen, läßt Massaut
Stimmen aus jenen Kreisen sprechen, in denen Clichtove sich bewegte. Das
ist «couleur locale» im besten Sinn des Wortes, eine vorzügliche Integrierimg
des allgemeingeschichtlich Bekannten in das biographisch Unbekannte. Man
bewundert die Nuanciertheit der geistigen Bezüge, die Massaut herzustellen
weiß, und fragt sich bloß bisweilen, ob es nicht angebracht gewesen wäre,
bei dem Mangel an biographischem Quellenmaterial auf die Abgeleitetheit
dieser Verbindungen und Einflüsse aufmerksam zu machen. Die Darstellung
der Haltung Clichtoves zur Reform des Klerus bildet den Kern und das
Glanzstück der voluminösen Arbeit. Hier wirkt sich entscheident aus, daß
Massaut als erster die zahlreichen Schriften Clichtoves nicht nur aufgespürt,
sondern auch gelesen hat und ihren Inhalt nun interpretativ verwerten kann.
Er zeigt, daß es in der Entwicklung Clichtoves um 1520 keinen Bruch gibt
und daß die Frontstellung gegen Luther und Erasmus in ihren geistigen
Voraussetzungen schon vorher bezogen ist. Fein werden die Unterschiede
zwischen dem Humanismus Clichtoves und jenem Vallas und Erasmus'
herausgearbeitet. Massaut zeigt weiter, daß Clichtove vor allem durch seine
Editions- und Predigttätigkeit ein Reformer des Welt- und Regularklerus
war : sein Verdienst liegt auf dem Gebiet der Ideen und der Postulate, nicht
der Tat. Er war auch einer der geistigen Väter der PriesterVereinigungen
und Priesterorden des 16. und 17. Jahrhunderts, wie der Jesuiten, der Ora-



62 Rezensionen

torianer, der Lazaristen usw. In mancher Hinsicht ist er ein Repräsentant
jener katholischen Reform, die der Gegenreformation vorausgeht. In anderer
Hinsicht sieht ihn Massaut jedoch zu Recht als nicht vorwärtsweisend,
sondern als in einer alten, durch die Scholastik des Hoch- und Spätmittelalters
unterbrochenen Tradition stehend. Diese Tradition ist die patristisch-mona-
chale, die für Massaut in Bernhard von Clairvaux, der Schede von Chartres
und andern praescholastischen Geistern des 12. Jahrhunderts maßgebend
ausblüht. Es ist sehr schätzenswert, daß Massaut die Verbundenheit Clich-
toves - in seiner Editionstätigkeit und anderswo - mit diesem Denken des
12. Jahrhunderts nachdrücklich aufgezeigt hat. Es ist gleichfalls sehr
schätzenswert, daß Massaut die enge Verbindung von spätmittelalterlichen
Klöstern und frühem Humanismus einmal mehr und mit vielen Belegen
herausgestrichen hat. Es wäre an dieser Stelle höchstens zu bemängeln, daß Massaut
zu rasch bereit ist, den monachalen Geist des 12. Jahrhunderts mit Humanismus

gleichzusetzen. Leider ist es soweit gekommen, daß jegliche Verwendung
des Terminus «Humanismus» von einer Definition desselben begleitet sein
sollte. Wo eine solche Definition fehlt wie bei Massaut, muß man annehmen,
daß der Autor dem Sprachgebrauch jenes Forschers folgt, der gegenwärtig
zum mindesten über den philologischen Aspekt des Humanismus am besten
Bescheid zu geben weiß und der insofern eine Art autoritative Stellung
einnimmt : Paul Oskar Kristeller. Massaut orientiert sich indessen mehr an den
an sich ausgezeichneten Arbeiten Dom Jean Leclercqs als an den Forschungen
des amerikanischen Historikers und verfällt so der Verlockung, die zweifellos
vorhandene Kontinuität vom 12. Jahrhundert zu Clichtove als eine humanistische

Kontinuität zu betrachten. Mag man auch verschiedenen Exponenten
des monachalen Denkens des 12. Jahrhunderts einen humanistischen
Anstrich nicht absprechen, so bleibt doch ein Unterschied zum Humanismus
von Petrarca bis Giordano Bruno. Das 12. Jahrhundert kennt noch nicht
jenes unermüdliche Suchen nach noch unbekannten Texten der paganen und
christlichen Antike, das die Aktivität Poggios, Niccolis, Erasmus' und vieler
anderer Humanisten kennzeichnet; es kennt auch noch nicht den Grad von
stilistischer und rhetorischer Verbindlichkeit, den diese Texte in der
Renaissance erlangen.

Die kritische Bemerkung des Rezensenten soll nicht darüber hinwegtäuschen,

daß Massaut eine qualitativ hochstehende Arbeit vorlegt, die eine
wertvolle Ergänzung von Renaudets Préréforme et humanisme à Paris bildet.
Das Werk ist im allgemeinen mit großer Sympathie für Clichtove geschrieben.
Sein Stil ist gehoben und sehr geschliffen, aber nicht gespreizt. Die Ausdrucksweise

ist nuanciert, aber nicht preziös; manchmal fällt eher Wortreichtum
als -armut auf. Auch die Fußnotenhinweise könnten bisweilen etwas knapper
sein. Der Autor hat eine teilweise durch das Thema bedingte Vorliebe für
französischsprachige Literatur. Indessen bewegt er sich auch im Bereich des

Latein sehr sicher, während ihm das Gebiet der deutschen Sprache weniger
zuzusagen scheint.

Der Hauptwert dieser Arbeit liegt auf theologie- und kirchengeschichtlicher

Ebene. Massauts reiches Wissen auf diesen Gebieten, sein
Einfallsreichtum in der Deutung der einzelnen Fakten und seine Umsicht in deren



Rezensionen 63

Eingliederung in die historischen Zusammenhänge geben den beiden
sorgfältig gedruckten Bänden eine Bedeutung, die man hoch anschlagen muß.

Manfred E. Welti, Basel

Markus Jenny, Die Einheit des Abendmahlsgottesdienstes bei den elsässischen
und schweizerischen Reformatoren. Stud. z. Dogmengeschichte u.
System. Theol., 23. Zürich, Zwingli-Verlag, 1968. 200 S. Er. 24.-.
Die Aufgabe, nach der Einheit des Abendmahlsgottesdienstes zu fragen,

stellt sich aus der unbefriedigenden Situation heraus, in der wir uns heute
mit unserer reformierten Abendmahlspraxis befinden. Das Abendmahl wird
zumeist als mehr oder weniger belangloses Anhängsel zum Wortgottesdienst
von einer peinlich reduzierten Gemeinde gefeiert. Ist diese Zweiteiligkeit
unserer Abendmahlsgottesdienste ein Erbe der Reformation? Das ist die
Frage, die sich Jenny stellt.

Bei ihrer Beantwortimg ist in Rechnung zu stellen, daß die Reformatoren
selbst ein in doppelter Hinsicht belastetes liturgisches Erbe antraten : Einerseits

besteht die römische Messe seit alters aus zwei disparaten Teilen (der
missa catechumenorum und der missa fidelium) und andrerseits fielen in der
spätmittelalterlichen Kirche Meßfeier und Prädikantengottesdienst (pronaus)
auseinander. Im Gefolge und teilweise in Auseinandersetzung mit den
Arbeiten von Fritz Schmidt-Clausing und Julius Schweizer über das liturgische

Werk Zwingiis1 versucht Jenny an den liturgischen Arbeiten der
Straßburger und Schweizer Reformatoren nachzuweisen, «daß hier diese 'erbliche
Belastung' (sc. die Zweiteilung von Wort- und Sakramentsgottesdienst) -
soweit wir auf die großen Linien sehen - zum ersten Mal in der Geschichte
der christlichen Kirche überwunden wurde» (S. 8). Er kommt zur Einsicht,
«die Reformatoren des deutschen Südwestens und die Väter der
Reformationskirche französischer Zunge hätten tatsächlich, möglicherweise sogar
bewußt, die Einheit des neugeordneten evangelischen Abendmahlsgottesdienstes

angestrebt». (S. 10).
Die gelehrte Arbeit ist sehr übersichtlich aufgebaut. In vier Hauptabschnitten

untersucht Jenny (I) die Ordnung von Straßburg 1526ff., (II)
Zwingiis Abendmahlsgottesdienst, (III) Oekolampads Abendmahlsliturgie
sowie die von Basel mehr oder weniger beeinflußten Ordnungen von Bern,
Schaffhausen und Neuenburg (Farel) und (IV) Calvins (Straßburger und)
Genfer Liturgie. Jeder der vier Abschnitte ist sehr klar gegliedert: a)
Voraussetzungen, Entstehung; b) der liturgische Ort; c) die liturgische Zeit;
d) die liturgische Ordnung. Ein letzter Abschnitt faßt das Ergebnis zusammen
und schließlich finden wir im Anhang eine kritische Edition der Ordnungen
von Basel 1529, Bern 1529 und Farel 1533 sowie Zwingiis eigene Übersetzung
seiner Abendmahlsliturgie ins Lateinische, die er seiner Fidei expositio von
1531 an den französischen König beifügte.

1 F. Schmidt-Clausing, Zwingli als Liturgiker. Eine liturgiegeschichtliche
Untersuchung (1952); J. Schweizer, Reformierte Abendmahlsgestaltung in
der Schau Zwingiis (1953).— Zu beiden Werken Besprechung von M. Jenny in
Theol. Zeits. 11 (1955), S. 468-472.



64 Rezensionen

Es ist hier nicht der Raum, die vielen philologischen und historischen
Einzelergebnisse zu referieren, die Jenny zusammenträgt. Jeder Abschnitt
ist eine kleine Monographie über die betreffende Ordnung. Verwandte
Formulare werden übersichtlich nebeneinandergestellt und sorgfältig verglichen.
In der Deutung liturgischer Details geht Jenny behutsamer vor als etwa
Julius Schweizer.

Jenny gesteht selbst zu, daß seine Fragestellung nach der Einheit des

Abendmahlsgottesdienstes, mit der er an die Texte herantritt, «zwar nicht
illegitim, aber - historisch gesehen - nicht zentral» ist (S. 10). Ihm aus diesem
Aufhänger seiner Untersuchung einen Vorwurf zu machen, erübrigt sich
überdies schon aus dem Grund, daß er keineswegs mit Scheuklappen auf
dieses Ziel lossteuert, sondern die Texte weitgehend zu ihrem Recht kommen
läßt und manches aufdeckt und entfaltet, was nicht direkt seinem Zweck
dient.

Dringlicher scheint uns die Frage, ob man in einer liturgiegeschichtlichen
Untersuchung über die Abendmahlsordnungen der Reformationszeit so
weitgehend auf theologiegeschichtliche Erwägungen verzichten kann, wie es

Jenny tut. Müßte die Position der befragten Reformatoren im Abendmahlsstreit

- sie standen samt und sonders in vorderster Front - nicht stärker
berücksichtigt werden? Die Einheit des Abendmahlsgottesdienstes ist ja nicht
bloß eine Frage der liturgischen Ordnung. Diese kann nur ein mehr oder
weniger sicheres Indiz dafür sein, wie das Verhältnis von Wort und
sakramentaler Handlung theologisch gesehen wird. Werden Wort und Sakrament
als zwei grundsätzlich verschiedene Vehikel der Gnade angesehen, so muß
auch der Gottesdienst in Wort- und Sakramentsteil auseinanderfallen, wie
es in der römischen Messe geschehen ist. Wird hingegen das Abendmahl bloß
als symbolische Veranschaulichung des gepredigten Evangeliums für die
«rudes», als handgreifliche Erinnerung verstanden - was den Straßburger
und Schweizer Reformatoren vorgeworfen worden ist -, so muß es über kurz
oder lang zum mehr oder weniger belanglosen Anhängsel des Predigtgottes-
dienstes absinken. Die Einheit des Abendmahlsgottesdienstes ist nur dann
zu wahren, wenn die Gemeinde das Abendmahl als exemplarische Realisation,
als exemplarisches Bekennen, Aneignen und Verwirklichen der im Wort
zugesagten Versöhnung begreift und feiert, wenn sich also Verkündigimg und
Mahl als Wort und Antwort gegenüberstehen.

So lange sich Jenny nicht explizit mit der AbendmahlsfeÄre der Liturgieschöpfer

auseinandersetzt2, bleibt - bei allen wertvollen Resultaten, die er

2 Er tut es ansatzweise implizit in der Interpretation liturgischer Einzelheiten,

etwa bei Calvin (S. 108) : «Aufdie Einsetzungsworte folgt die Erklärung
dieser Christusworte, dann der Bann, das Abendmahlsgebet und erst jetzt
die eigentliche Handlung. Der Befehl Christi wird also nicht nachvollzogen
als Wiedergedächtnis des ersten Mahles, das uns den Verkündigungsgehalt
dieser Handlung Christi besonders deutlich vor Augen, ins Herz, ja in die
Wirklichkeit der Gemeinde hineinbringen soll, sondern er wird ganz schlicht
im Gehorsam gegenüber jenen Worten befolgt mit einem neuen Mahle...» Hier
wird zumindest für Calvin andeutungsweise eine Tendenz zu dem, was wir



Rezensionen 65

zutage fördert - seine Schlußthese anfechtbar, die Väter hätten die Einheit
des Abendmahlsgottesdienstes gewahrt. „ T7 -o ,T2-, T& & Georg Vtscher, Buus/Kt. Basel-Land

Jörg Rotheemundt, Personale Synthese. Isaak August Dorners dogmatische
Methode. — Forsch, z. system, u. ökumen. Theol., hrsg. v. E. Schlink, 19.

Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1968. 250 S. DM 25.-.
So begrüßenswert es wäre, wenn man sich heute schon völlig darüber

«im klaren» sein sollte, «daß wir das Erbe des 19. Jahrhunderts» stärker zu
beachten hätten (S. 11), oder wie in dieser ursprünglich im Mai 1966 der
Theologischen Fakultät in Erlangen als Dissertation vorgelegten und jetzt
in «unveränderter Form» erschienenen Untersuchung - als Teil solcher
geschichtlichen Verpflichtungen - das «Werk Dorners aus sich selbst heraus»
zu interpretieren versucht werden sollte (S. 41 )x, sowenig dürfte aber auch
durch einen schon fertigen und geistesgeschichtlich isolierten Gebrauch von
Begriffen von vornherein Zweifel an der Zielsetzimg einer so selbstgestellten
Aufgabe geweckt werden. Immer bliebe auch der Wieder-Entdecker eines
historischen Erbes — wenn er nicht anders diese Geschichte endgültig
«methodisch» um ihren Sinn bringen wollte - der hermeneutischen Durchdringung

seiner eigenen geistesgeschichtlichen Aussagen selbstkritisch insoweit
verhaftet, als weder selbst gefundene Systeme wie die des «Personalen» oder
«Ontologischen» als Betrachtungsweisen für die Erschließung von Quellen je
ausreichend sein werden, und so trotz fleißigster Kompilierung von Quellen
nur noch Leerstellen einer «Unions»- oder Vermittlungstheologie behauptet
werden konnten; denn auch Dorners « Synthese» war mehr als nur die
Komplementarität eines «harmonischen Zusammenschlusses klar unterschiedener
Elemente zu einem einheitlichen Ganzen, in dem doch die Elemente in ihrer
Eigenart erhalten» blieben. Hier sollte also «weder Verschmelzung des
Christlichen mit dem Nichtchristlichen» gemeint sein, weil nämlich dann
«das Christliche seine Eigenart verlöre, noch bloß gelegentliche Verwendung
der Philosophie in der Theologie, wobei die Philosophie nur zur Verständigimg
über traditionelle christliche Sätze diente» (S. 22). - Aber dieses «Methodische

» stand einer weitergehenden Erfassung der « Synthese » grundsätzlich
im Wege und mußte den « kerygmatischen Charakter der Vermittlungstheologie»

überhaupt verdrängen. Nirgendwo konnte dann noch entdeckt
werden, daß für die Vermittlungstheologie «das Christentum nicht primär
Lehre, sondern Tat und Leben, ein Geschehen» war, «in dessen Mittelpunkt
die Person Jesu Christi und das in ihr erschienene Leben» stand2. Von Dorner

exemplarische Realisation nannten, und zur eschatologischen Ausrichtung
des Mahles festgestellt.

1 In der 3. Auflage des Nachschlagewerkes Die Religion in Geschichte und
Gegenwart (1957-62) ist Dorner nicht mehr besprochen worden. Seine
Lebensdaten : 1809-84, Theol. Professor in Kiel, Königsberg, Bonn, Göttingen
und ab 1862 in Berlin, dort auch Mitglied des Preußischen Oberkirchenrates.

2 Nach J. Rothermund S. 25 vgl. R. Holte, Die Vermittlungstheologie.
Ihre theologischen Grundbegriffe kritisch untersucht, Acta Universitatis
upsaliensis, Studia doctrinae christianae upsaliensia (1965).

5



66 Rezensionen

wären jedenfalls — fragte man wirklich nach « Dorners dogmatischer Methode »

(S. 48) - Sätze im Stile einer Feuerbachschen Religionskritik gänzlich
ausgeschlossen gewesen, die sich aber - war man erst einmal einem Positivismus
des denkerischen Systems (auch theologisch - gleichviel: objektiv oder
subjektiv gewendet) verfallen — ganz von selbst aufdrängten, sobald das
«Personale» die Bestimmung eines «Gegenübers» sein sollte, und damit die denkerische

Qualität eines objektiven «Lebensverhältnisses» hatte. «Kontinuierliche

Relationen» -und «ontologische Wendungen» (S. 236) waren dann nämlich

in jedem Fall eins, und ließen so zwangsläufig nur noch den einen Schluß
zu, daß «Anthropologie, überhaupt Gottes Verhältnis zur Welt, nur richtig
erfaßt» würde, «wenn man von der Christologie» ausginge, aber umgekehrt
«Anthropologie» auch «Christologie» «begründete». — Doch gerade davon
steht aber bei Domer nichts, sondern im Gegenteil : in der von Rothermundt
angegebenen Quelle3 heißt es: «Daß auch Sie (angeredet ist Bischof Marten-
sen in Kopenhagen) die Wichtigkeit des Begriffes der Aseität anerkennen und
davon Anwendimg auf die Anthropomorphismen» (sie!) «und das Böse
machen, hat mich sehr gefreut. Unser großer würtembergische Reformator
ist in seinen christologischen Untersuchungen auch hierauf gekommen.
Brentius4 hat das Verdienst, den Satz ausgesprochen zu haben: Alles in
Gott ist mittheilbar, mit Ausnahme seiner Aseität. Das will weiter ausgebildet
werden. Auch hier steckt die Christologie ein Licht für das Weltverständniß
auf. Die Verwirklichung des göttlichen Ebenbildes besteht eben darin, daß
wir Antheil am göttlichen Wesen, aber auf Grund des Gesetztseins erhalten,
d. h. durch Empfangen hindurch. Das Böse ist Centrirenwollen in sich und
das heißt, sich als Aseität geriren.» — Wer hatte es aber auch schon leugnen
wollen, daß theologische Aussagen über einen personhaften Gott und eben
nicht über ein gottheitliches Prinzip, das eines allgemeinen Weltgeistes oder
einer denkerischen Vernünftigkeit, ohne Anthropomorphismen unmöglich
wären, doch hier niemals eine Anthropologie das Verständnis ebnen könnte.
Keinesfalls durfte das «pure et recte docetur», die gedanklich tiefste und
umfassendste Schau des Evangeliums, durch ein Substitut einer
«wissenschaftlich» dargestellten «personalen Synthese» ersetzt werden. Jedenfalls
würde man es Dorner wohl kaum nachsagen können, er hätte in ähnlicher
Weise versucht, sich die Stringenz seiner eigenen Anschauungen mit
historischen Autoritäten bestätigen zu lassen. Nie konnte der Einzelne von
«einem mitmenschlichen Du» — auch nicht in der Analogie eines personalen
Verhältnisses zu Gott - gedacht werden, sondern nur immer durch die
Herausforderung des Ich Gottes, das mich (und nicht einen anderen) tödlich
träfe: Wenn du mich demütigst, machst du mich groß (Ps. 18, 36). Nur das
Unberücksichtigt-Lassen der «Widerspannung», oder schon lange vor Kierkegaard:

einer coincidentia oppositorum in der «personalen» Selbstbestimmung,
ließ auch bei Dorner nicht die ausdrückliche Unterscheidung aufkommen, daß

3 Nach S. 236 Briefwechsel zwischen H. L. Martensen und I. A. Dorner
1839-1881, aus dem Nachlaß herausgegeben, 1-2, (1888), 2, S. 390: Brief
Dorners v. 11. Mai 1879.

4 Johannes Brenz (1499-1570).



Rezensionen 67

zwar der Unglaube reflektiert, aber der Glaube nur immer gelebt werden
könne. Ähnlichkeiten, die sich damit zu Schellings Philosophie, dem
Dreiklang von Gottes-, Selbst- und Gattungsbewußtsein (S. 138, 214 u. a.),
ergaben, und deren Wiederholung - wie die dreißiger Jahre in Deutschland
zeigten — einer gefährlichen Selbstdiriminierung gleichkäme, hätten aber
dann auch die eigentliche Stoßrichtung des Rothermundtschen Buches
auszumachen gehabt5. Thomas Buske, Berlin

Jorgen Glenthoj (Hrsg.), Dokumente zur Bonhoeffer-Forschung 1928-1945.
Die mündige Welt, 5. München, Chr. Kaiser Verlag, 1969. 367 S.

Fr. 41.40.

Seit fast zwanzig Jahren ist Jorgen Glenthoj unermüdlich auf der Suche

gewesen nach dokumentarisch faßbaren Spuren von Bonhoeffers Leben und
Wirken. In einem nach Umfang und Gehalt gewichtigen Aufsatz hat er
bereits 1956 eine Fülle neuen Materials zur Biographie Bonhoeffers verarbeitet1.
Heute nun legt er in einem eigenen Band die Resultate seiner entsagungsvollen

Nachforschungen in vielen kirchlichen, staatlichen und privaten
Archiven vor. Seine Arbeit hat sich gelohnt, wenn schon (wie es bei solchen
Editionen kaum zu vermeiden ist) auch manches abgedruckt ist, über dessen
historische Bedeutsamkeit man geteilter Meinung sein kann. Glenthojs
Dokumentation bildet eine wertvolle Ergänzimg zu Bethges großer Bonhoeffer-
Biographie und zu den vier Bänden von Bonhoeffers Gesammelten Schriften.
Man kann Glenthojs Sammlung kaum für sich allein lesen. Sie setzt die
Kenntnis oder die parallele Lektüre der eben genannten Bücher voraus. Es
werden durch die hier publizierten Dokumente keine eigentlich neuen Aspekte
erschlossen, aber manches in Bonhoeffers bewegtem Leben erhält in der
unmittelbaren Sprache der Akten und Briefe deutlichere Farben und Konturen.
Oft greifen die Dokumente auch weit hinaus über den direkten Umkreis von
Bonhoeffers Wirken, etwa in den Korrespondenzen (1944-45) zwischen
Bischof Bell von Chichester und Erzbischof Eidem von Uppsala über eine
geplante Konferenz verantwortlicher Kirchenführer unmittelbar nach Kriegsende

(die dann nicht zustande kam).
Glenthojs Dokumente erbringen neues wichtiges Material zur Geschichte

des deutschen Kirchenkampfs und der ökumenischen Bewegung. Wenn Ernst
Wolf 1965 mit Recht beklagte, daß die Wechselbeziehung zwischen Oekumene
und Kirchenkampf noch kaum erforscht und erhellt sei2, so sind seither
unsere Kenntnisse doch wesentlich erweitert worden. Wir denken neben
Bethges Bonhoeffer-Biographie, Marc Boegners Memoiren («L'exigence

5 Vgl. dazu E. Oeser, Die antike Dialektik in der Spätphilosophie Schellings;

und die Rezension davon; Arch. f. Gesch. d. Phil. 4 (1969), S. 106-109;
ferner: Revelatio Dei. Die Paralipomena des Deutschen Idealismus: ibid. 5

(1970).
1 J. Glenthoj, Dietrich Bonhoeffer und die Oekumene: Die mündige Welt,

2 (1956), S. 116-203.
2 E. Wolf, Oekumenische Rundschau, 14 (1965), S. 222ff.



68 Rezensionen

œcuménique», 1968) und Ronald Jasper's Bell-Biographie (George Bell,
Bishop of Chichester, 1967) vor allem an die von Armin Boyens in seinem
Buch « Kirchenkampfund Oekumene » 1969) erschlossenen Quellen und an die
Edition des Briefwechsels zwischen A. Koechlin und Bell (1970). Mit diesen

neuen Büchern zusammen wird auch der vorliegende Band mithelfen, daß
wir die Entwicklungen und Entscheidungen eines der bedeutsamsten
Abschnitte der Kirchengeschichte unseres Jahrhunderts besser überblicken und
verstehen können. Andreas Lindt, Basel und Bern

Mabc Boegneb, Ein Leben für die Ökumene. Erinnerungen und Ausblicke.
Frankfurt a. M., Verlag J. Knecht, und Stuttgart, Ev. Verlagswerk, 1970.
441 S. DM 32.-.

Der reformierte Pfarrer Marc Boegner, achtfacher Ehrendoktor, gehört zu
den führenden Gestalten des Protestantismus dieses Jahrhunderts. Seine

Autobiographie bietet nicht nur persönliche Erlebnisse, sondern eine ganze
Geschichte des Ökumenismus. Drei Teile über die «Jugendzeit», «Reife» und
«Ausweitung der ökumenischen Bewegung» schildern Boegners «ökumenisches

Leben» von seiner Bekehrung, einer «geistigen Revolution», die den
damals «sehr Hochmütigen» auf den «Weg der Demütigung und der Reue»
führte (S. 15f.), über sein Amt als Präsident der Protestantischen Föderation
Frankreichs und des Ökumenischen Rates der Kirchen bis zu dem auch für
ihn bewegenden Höhepunkt des Zweiten Vatikanischen Konzils, an dessen
Schlußzeremonie der Papst auf den Altökumeniker zuschritt, ihm die Hand
reichte und feierlich ein einziges Wörtchen sprach: «Merci!» (S. 372).

Die Einheit der Kirche ergibt sich für Boegner theologisch aus der Einheit
der «Geschichte Gottes, der durch die Jahrhunderte hindurch den Liebesplan
verwirklicht» (S. 407). Boegner hat Entscheidendes von der heilsgeschichtlichen

Theologie seines um eine Generation jüngeren Freundes Oscar Cull-
mann empfangen, von dem er auch das Anliegen übernommen hat, das er
allen Reformationskirchen als ihre eigentliche Aufgabe zuruft: an dem in
der Schrift bezeugten Wort Gottes als der «Norm» gegenüber Tradition und
Kirche festzuhalten (S. 406).

Das Werk - was könnte von einem Mitglied der Académie française
anderes erwartet werden? — ist glänzend geschrieben und gut übersetzt.
Dennoch wird, wer den Kanzelredner gehört hat, in dem Buch kaum dieselbe

Sprachgewalt wiederfinden. Felix Christ, Basel

Alfbed Jägeb, Reich ohne Gott. Zur Eschatologie Ernst Blochs. Basler
Studien zur hist. u. system. Theol., 14. Zürich, EVZ-Verlag, 1969. 265 S.

Fr. 19.80.

Wiewohl es lange gedauert hat, bis die Hoffnungslehre Ernst Blochs in die
theologische Diskussion durchgedrungen ist, mußte es schon infolge der
Neuentdeckung der neutestamentlichen Eschatologie dazu kommen. Seine
Philosophie wendet durch ihre positive Wertung der temporalen Eschatologie die
Theologie von der anfänglichen Deutung der neutestamentlichen Apokalyptik



Rezensionen 69

als eine Illusion ab, die für das Christentum noch nur die Möglichkeit offenläßt,

sich in einen Existentialismus umzuwandeln. Zum Unterschied von
Bultmanns Schule, die auf dieser Linie die temporale Eschatologie auflöst,
sieht der Atheist Bloch in jüdisch-christlicher Erwartung des Gottesreichs
das universale Prinzip des menschlichen Geistes auch nach der Ablehnung
des Theismus. Durch diese Meta-religion des Reichs ohne Gott unterscheidet
sich Bloch von anderen Denkern marxistischer Prägung. Sein Verständnis
der «Religion im Erbe» hat Anziehungskraft erwiesen und winde zum fruchtvollen

Grund des christlich-marxistischen Dialogs.
In der gegenwärtigen Hoffnungswelle stellt das vorliegende Buch eine

kritische Untersuchung der Blochschen Philosophie vor. Es konzentriert sich
auf die Stellung und Bedeutimg des unter verschiedenen Namen auftretenden
Reichsbegriffs innerhalb Blochs Hermeneutik der Hoffnung. Vorerst wird das
Verhältnis dieses Begriffs zu dem des Gottesreichs in der biblischen Eschatologie

kritisch dargestellt. Dabei wird Aufmerksamkeit dem in der bisherigen
Diskussion vernachlässigten Materialismus des Blochschen Denkens gewidmet.
Im Zusammenhang mit dem Reichsbegriff werden die allgemeineren
Probleme der Blochschen Philosophie besprochen und die theologische Stellungnahme

zu ihnen gesucht. Zum Schluß skizziert der Verfasser etliche Aspekte
einer «Theologie der Hoffnung», die sich in der Blochschen Philosophie zu
ihrem eigensten Anliegen gebracht sieht. Das geschieht im Rahmen einer
kritischen Darstellung der Theologie Moltmanns mit bewußter Ausklammerung

dessen Beziehung zum Denken Hegels, Blumhardts und Barths.
Blochs Philosophie erscheint dem Verfasser als nicht harmonisierbare

Spannung zwischen Zielidentität des Noch-Nicht-Reichs und Grundidentität
der Materie. Er behandelt Blochs Lösimg der diesen zwei Polen entsprechenden

Fragen des Sinnes und der Metaphysik und bestimmt ihre Tragweite für
die Theologie. Der futurologischen Lösung der Sinnfrage und dem sich selbst
realisierenden Materiekern bei Bloch entspricht nach Jäger die Hoffnung auf
das zukommende Gottesreich und der seine Barmherzigkeit und Gerechtigkeit

realisierende Gott bei Moltmann. Obwohl der Verfasser diese rein
futurologische zum Unterschied von der existentialen Theologie universale Eschatologie

positiv schätzt, kritisiert er sie doch mit Recht als der Personalität der
Übels- und Sinnfrage nicht entsprechend. Aus seiner Darstellung der Theologie

Moltmanns wird die Tatsache nicht eindeutig klar, daß dieser die Bloch-
sche Spannung zwischen dem Materiegrund und dem eschatologischen Reich
durch seine Auffassung Gottes mit Futurum als Beschaffenheit (Wesen)
grundsätzlich überwunden hat. Er kommt zum Schluß, daß nicht eine Theologie

der Hoffnung, sondern eine Theologie der Zukunft eine sachgemäße
Antwort auf Bloch wäre. Die folgende Feststellung ist in dieser Richtung
bedeutungsvoll: «Die Verwendung der Kategorie Zukunft in diesem
Zusammenhang verlangt aber notwendig ein tiefes Eindringen in das Problem
der Zeit» (S. 259). Eben daraus ergibt sich allerdings die Frage, ob eine von
Jäger verlangte und von G. Sauter angedeutete neue unmetaphysische Ontologie

der Zukunft nicht eine grundsätzliche Überwindung der bisherigen
linearen Zeitauffassung voraussetzt, da in dieser die Zukunft als bloß gedachte
Möglichkeit erscheint und als Wesenskategorie, auf Gott angewandt, seine



70 Rezensionen

Realität in Frage stellt. Soll die Zukunft nicht nach der metaphysischen
Zeitauffassung als bloßer Raum der Seinserscheinungen angesehen sondern
mit dem Gottessein selbst identifiziert werden, dann bedeutet es, daß der
durch die Kategorie Zukunft definierte Gott keine bloße Potentialität, sondern
schon eine Aktualität ist. Jede Aktualität aber muß jedenfalls auch als Prae-
sentum definiert werden. So entsteht ein Paradox, daß Gott als Futurum
ebenso Praesentum ist. Die Aufgabe, dieses Paradox zu lösen, stellt das

größte philosophische Problem der Theologie der Zukunft vor.
Zdenêk Trtlk, Prag

Hermann Ringeling, Theologie und Sexualität. Das private Verhalten als
Thema der Sozialethik. Studien zur evangelischen Ethik, 5. Gütersloh,
Gerd Mohn, 1968. 264 S. DM 36.-.

Der Verfasser geht von der Frage aus, was «christliche Ethik» heute sei.
Unter «heute» versteht er die moderne Gesellschaft, die er als Gesellschaft
der Subjektivität begreift. Der christlichen Ethik wird die Aufgabe
zugeschrieben, «zeitgenössisch», d. h. der Situation gemäß zu denken.

Ringeling macht in dem vorliegenden Buch den Versuch, diese Aufgabe
am Exempel der Sexual-Ethik zu bewältigen. Er zeigt, in welcher
Wechselbeziehung «Gesellschaftsstruktur und privates Verhalten» zueinander stehen
und wirft die Frage auf, inwieweit es möglich sei, allgemeingültige Normen
für «privates Verhalten» zu finden. Die spezielle Fragestellung wird dann
nochmals eingeengt, und zwar auf das Thema «Ehe und Eros».

Im 1. Kapitel werden die «Ursachen christlicher Erosfeindschaft» (S. 9ff.)
aus einer zu engen Ehe-Ideologie hergeleitet. Man deutete die Ehe als
Institution, in der das Leibverständnis des Menschen («Der Mensch ist Leib», S. 9)
identisch war mit seiner sozialen Stellung («Die Frau ist Gebärerin», S. 19).
Die Funktion der Ehe bestand darin, diese Auffassung zu bestätigen und
Tradition und Ordnung aufrechtzuerhalten. Durch die Konfrontierung mit
heidnischen sexuellen Riten, erschienen für den christlichen Glauben sexuelle
Begierde und heidnische Welt als identisch. Es mußten daher beide als
Gefahren abgelehnt werden. Bei Paulus wird die Ehe zwar als Schutzraum, in
dem Sexualität sein kann, geduldet, aber die erotische Beziehung nicht
besonders betont. Die soziale Struktur der Gesellschaft (s. o.) sowie die
Naherwartung der Wiederkunft Christi verhindern die Integration des Eros.
Die Auswirkungen der Erosfeindlichkeit werden dann bei Augustin und Martin
Luther wieder deutlich (S. 34ff.). Der Verfasser zeigt, in welcher Form sich
die Gesellschaft die kirchliche Lehre dienstbar gemacht hat. Das Prinzip der
Askese stand in Wechselbeziehung zu der Notwendigkeit, ausreichende
Arbeits- und Lebensmöglichkeiten zu schaffen. Die Gesellschaft profitierte von
den durch Repression der Sexualität und Erotik freigewordenen Energien.

Das 2. Kapitel beschreibt die «bürgerliche Kultur der Intimsphäre» (S.
48ff.). Es zeigt, daß die Realität hinter diesen Forderungen zurückblieb.
Prostitution, Karneval und derbe Zoten können als «Ventile» sexueller
Repression angesehen werden. Erotische Beziehungen galten unter diesen
Umständen im Blick auf die Ehe nicht als selbstverständlich und wurden außer-



Rezensionen 71

halb der Ehe ganz abgelehnt. Wie sehr sich die Sehnsucht nach Erotik
trotzdem Ausdruck zu verschaffen wußte, wird an den Troubadouren des
11. Jahrhunderts, an Schleiermacher, Schlegel, Hegel u. a. deutlich gemacht.
Hier konnte der Eros als «Sehnsucht nach dem Unerreichbaren» (S. 56ff.)
erscheinen oder sich in der Frau als «erotischer Person» (S. 72ff.) verkörpern
oder als «aktiver Genuß» vor der Ehe beschrieben werden, der sich in der
Ehe fortsetzt (S. 76). — Schleiermacher unterschied zwischen der Ehe als
Institution und der persönlichen Beziehung, die innerhalb der Ehe vollzogen
werden sollte. Die persönliche Beziehung ist nach Schleiermacher abhängig
von der Fähigkeit, mit der sich ein Partner gegenüber dem anderen zur
Geltung bringen kann (S. 79ff.). An dieser Stelle erscheint dem Leser die Parallele
zur modernen Problematik der Emanzipation und ihren Begleiterscheinungen
frappierend. Bei Hegel stellt die Ehe den Ort der Selbstverwirklichung dar.
Gleichzeitig wird aber die sexuelle Begegnung unterbewertet und ihre
Überwindung als geistige Leistung gewürdigt (S. 83ff.).

Das 3. Kapitel interpretiert Kirche und Gesellschaft als das «Bezugssystem

der sexuellen Emanzipation» (S. 88ff.). Es wird aufgewiesen, in
welcher Wechselbeziehung soziale und sexuelle Revolution zueinander stehen.
Die «alte Moral» wirkt mit ihren asketischen und unbewußten Strukturen
teils «probürgerlich», teils «anti-emanzipatorisch» (S. 93ff.). Aber die
Emanzipation zur Bewußtheit hin bewirkt ihrerseits den Zerfall des Bürgertums.
Ein weiteres Moment in diesem Zusammenhang ist der Gegensatz zwischen
Lusterfahrung und Zwang. Soweit sich der Mensch die Erfahrung von Lust
gestattet, wird er zwangsläufig die Forderungen der Moral imd der Tradition
ablehnen müssen (S. lOlff.). Wo er die christliche Kirche als mit jener
Institution identisch empfindet, die Tradition und Ordnung verkörpert, wird
er sie mitsamt der Tradition und Ordnung nicht mehr akzeptieren (S. 103). -
Ringeling bezeichnet es angesichts dieser Entwicklung als die Aufgabe
christlicher Ethik, auch die Erfahrung «sozialer Mobilität» in ihr Denken
einzubeziehen. Das heißt z. B. konkret, daß sie dem Menschen Wege zu
zeigen hat, die ihm helfen, diejenige Lust und dasjenige Glück zu finden,
die er beständig sucht (S. 11 Iff.).

Im 4. Kapitel wird das «Phänomen der neuen Moral» (S. 142ff.) an seinen
theologischenVertretern J. Robinson, K. Loegstrup, P. Lehmann und H. Cox,
sowie an seinen «anti-theologischen» Repräsentanten A. Kinsey, A. Comfort
und H. Marcuse diskutiert. Kinsey will einen Anstoß dazu geben, die Differenz

von «Fakten und Normen» wahrhaftiger zu sehen, als man dies üblicherweise

tut (S. 150ff.). Marcuse fordert die Einbeziehung der Libido in das
Gesamt menschlicher Begegnung durch den einzelnen und die Tolerierung
einer entsprechenden Umstrukturierung durch die Gesellschaft (S. 156ff.).

Das 5. Kapitel über die «theologischen Aspekte der Sexualität» (S. 210ff.)
setzt sich deutlich von der Tradition ab und gewinnt seine Aussagen
hauptsächlich im Gespräch mit K. Barth, H. Thielicke, E. Michel, E. Metzke und
D. S. Bealey. Folgende Gesichtspunkte treten dabei ins Blickfeld: Christen
und Nichtchristen bemühen sich beide um den «ganzen Menschen». Nach
Barth (S. 214ff.) kann der Mensch, dem es durch Christus ermöglicht ist,
in eine personale Beziehung zu Gott zu treten, auch in eine personale Be-



72 Rezensionen

ziehung zum Mitmenschen treten. Sofern der Eros ein Medium dieser
personalen Beziehung ist, bewirkt seine Einengung bzw. seine Erweiterung das
veränderte Verhältnis von Mann und Frau in Ehe und Gesellschaft (E.
Michel) (S. 221ff.). Nach Ringeling hat der Christ die Freiheit und Aufgabe,
unter Rückbezug auf die Bibel umdenken zu lernen, d. h. über die bloße
Institution hinaus die personale Beziehung zu suchen. Die Erotik als Freude
am anderen sei hier so einzubeziehen wie zum Glauben an Christus die Freude
gehöre (S. 246ff.). Aber wie die Verbindung zwischen Mensch und Gott erst
durch die freie Entscheidung des einzelnen wirksam werde, so bedürfe es

auch in der Ehe nicht nur der Tradition, sondern vor allem des entscheidungsfähigen

Partners. Deshalb könne die jetzige Form der Ehe niemals als Gesetz
eine allgemeingültige Bedeutung haben, wohl aber das «Zielgebot» der
Verwirklichung mitmenschlicher Beziehungen sein (S. 256ff.).

Die Äußerungen der verschiedensten Denker und geistigen Bewegungen
werden teilweise in längeren Zitaten wiedergegeben, was die Lektüre für den
«Laien» etwas mühsam macht. Wer sich aber einen soliden Überblick
verschaffen will über die geistesgeschichtlichen und theologischen Hintergründe
des gegenwärtigen Gespräches um die Sexualethik, sollte sich der Mühe
unterziehen, die Arbeit von Ringeling gründlich zu studieren. Ein praktischer
Exkurs bezieht sich auf die Problematik der Homosexualität. Andere
praktische Fragen des Sexualverhaltens außerhalb der Ehe und viele im aktuellen
Gespräch wichtige Probleme heutiger Ehe-Ethik werden nicht besprochen.

Ursula Müller-Stein, Schopfheim, Baden

Gytxla Barczay, Revolution der Moral? Die Wandlung der Sexualnormen als
Frage an die evangelische Ethik. Zürich, Zwingli Verlag, 1968. 280 S.

Fr. 19.60.

Während Ringeling mehr eine beschreibende Darstellung der Hintergründe
der heutigen Situation gibt, zielt die Arbeit von Barczay unmittelbar auf die
Auseinandersetzung mit jenen Fragen, die die sog. «neue Moral» aufgeworfen
hat. Auch Barczay weist nach, daß und in welcher Form Dogmen und
Kulturgeschichte und das soziale Umfeld in Wechselbeziehung zu sittlichem
Verhalten stehen («Grundsätzliches zur Wandlung», S. 7ff.) und wie
geschichtlich-relative Größen Ausgangspunkt für «absolut gültige Normen» geworden
sind («Die Bewertung der Sexualität», S. 41ff.).

Der Umbruch zum «personalen Zeitalter» (D. v. Oppen, S. 22) bedeutet
eine Herausforderung an die christliche Ethik, sich auf das «genuin Christliche»

zu besinnen (S. 23). Es wird nötig, die von der Kirche geduldeten oder
unterstützten Fehlinterpretationen des sexuellen Verhaltens anhand der
biblischen Botschaft von Mann und Frau und ihrer Beziehung zueinander
zu korrigieren. So legte man z. B. der leiblichen Vereinigung innerhalb der
Ehe sakramentalen Charakter bei, während sie für den Bereich außerhalb
der Ehe als «Sünde» galt (S. 52). Nach Barczay ist aber die leibliche
Vereinigimg nur ein Faktor der Ehe, so wie die Ehe nur einen Bereich der
Begegnung der Geschlechter darstellt (S. 69). Geschlechtlichkeit ist zwar durch
die Schöpfung vorgegeben, aber sie wird erst durch die « Eingestaltung » in



Rezensionen 73

die Beziehung zwischen Mann und Frau menschlich (S. 74). Wenn die
personale Beziehung das Wesen der ehelichen Gemeinschaft ausmacht, dann
ergibt sich von daher die Frage, inwieweit die Bewertung der körperlichen
Gemeinschaft als «ehestiftend» gerechtfertigt sei.

Für die Probleme der Praxis der Ehe (S. 81ff.) resultieren daraus folgende
Erwägungen :

1. Überbewerten Kirche und Gemeinden den körperlich vollzogenen
Ehebruch nicht zu stark Barczay meint, die Erfahrung spreche dafür, daß die
Aufrechterhaltung der Ehe durch eine solche außereheliche Beziehung nicht
ausgeschlossen werde ;

2. Obwohl die Ehe sich ihrem Inhalt nach gewandelt habe, erscheine sie
in ihrer jetzigen Form nicht als überflüssig. Es stellt sich die Frage, ob die
Monogamie als ein Gebot oder als die beste Möglichkeit zur Verwirklichung
personaler Beziehung angesehen werden soll (S. 112).

Für Barczay ergibt sich von daher die Frage, ob nicht auch bei der
außerehelichen Begegnung von Mann und Frau («Das Geschlechtsleben außerhalb
der Ehe», S. 149ff.) die leibliche Vereinigung als Ausdruck einer geistigen
Beziehung gerechtfertigt sein könnte. Für diese Beziehung sollten die Partner
selber die Entscheidung übernehmen und sich nicht durch unbegründete
Verbote der Kirche bestimmen lassen. Die «doppelte Moral» in unserer
Gesellschaft werde dadurch gefördert, daß man (nur um der Form Genüge zu tun)
die körperliche Vereinigung mit der Geliebten bis zur Ehe hinausschiebt und
statt dessen eine beziehungs-lose und nur vorübergehende Verbindung mit
einer anderen Frau eingeht (S. 165). Totale oder teilweise Enthaltsamkeit
bis zur Ehe wäre nach Barczay nur legitim bei gleichzeitigem Angebot von
Idealen, für die sich der Verzicht und der persönliche Einsatz lohnten (S.
187 ff. Für junge Menschen, die in der Diskrepanz zwischen frühem körperlichem

Triebverlangen und später Ehemöglichkeit leben, sei die Frühehe
meist keine Hilfe. Wenn sie nur vollzogen werde, um körperliche Begegnung
zu legitimieren, anstatt Ausdruck einer ausgereiften Beziehung zu sein
(«Mußehe»), drohten ihr erfahrungsgemäß verstärkte Gefahren wie Konflikte
und Scheidung (S. 197ff.).

Bei Barczay nicht geklärt scheinen mir die Fragen, ob und in welchem
Umfang voreheliche leibliche Begegnung bei nur vorübergehender Beziehung
in einer versachlichten Welt «heilsam» sein bzw. ob eine derartige Begegnung
eine Einübung für die spätere eheliche Gemeinschaft mit einem anderen
Partner sein kann (S. 183) und ob nicht die voreheliche Beziehung die künftige

Ehe eher störend beeinflußt als daß sie die persönliche Reifung fördert
(S. 198).

Der dringlichste Auftrag einer evangelischen Ethik wäre demnach, Hilfen
für eine Reifungsmöglichkeit der Jugendlichen anzubieten, so daß sie

befähigt werden, eigene Entscheidungen im Sinne der Mitverantwortung für
andere zu finden (S. 214). Schuld und Sünde sollten nicht aufgrund alter
Normen definiert und als solche festgelegt, sondern aus der Verantwortlichkeit

bzw. Opferbereitschaft der jeweiligen Beziehung hergeleitet werden
(S. 226).

Das Buch kann als notwendiger, grundlegender Beitrag gewertet werden,



74 Rezensionen

die aufgerissene Problematik in Theologie und Gemeinden weiter zu
durchdenken. Nicht genügend behandelt scheinen mir die wichtigen Einzelfragen
der Selbstbefriedigung, der Verletzlichkeit der Person bei nur vorübergehender

körperlicher Begegnung junger Menschen und schließlich die Situation
derjenigen Erwachsenen, die auf Grund der Verhältnisse oder auch aus
freier Entscheidung ehelos bleiben müssen oder wollen und sich dennoch vor
der Aufgabe sehen, mit ihrer Geschlechtlichkeit zu leben.

Ursula Müller-Stein, Schopfheim, Baden

Kahl Eenst Nipkow, Christliche Bildungstheorie und Schulpolitik. Deutsches
Institut für Bildung und Wissen 1958-68. Gütersloh, G. Mohn, 1969. 208 S.

DM 28.-.

Ursprünglich als Gutachten vom Comenius-Institut (Münster) über die
Arbeit des Deutschen Instituts für Bildung und Wissen (Frankfurt/Main)
erbeten, ist diese Abhandlung in eigener Verantwortung erschienen. Obgleich
der Verfasser vielfach Anerkennenswertes von der Arbeit des Instituts zu
sagen hat, hält er doch nicht mit seinem ziemlich niederschmetternden Urteil
zurück1. Daß das Institut bei seinem Bemühen gleichsam gehemmt ist, liegt
nach seiner Meinung u. a. daran, daß die «(kontrovers-) theologische Problematik»

zwischen den katholischen und evangelischen Mitarbeitern nicht
ausgetragen wird.

Das Bedeutsamste an der Studie Nipkows ist jedoch nicht diese kritische
Analyse, die stofflich recht viel bietet, sondern das vorgeführte Gegenmodell
schulischer Erziehung aus evangelischer Sicht. Dabei wird zunächst ins
Gedächtnis gerufen, was Karl Barth über Bildung dargelegt hat und was den
Kern der inneren Dialektik der Lehre von Gesetz und Evangelium nach
lutherischer Theologie ausmacht. «Offenheit der christlichen Kirchen für die
Aufgaben der Schule» und «Offenheit der Schule für die Aufgaben der
Kirche» : diese beiden Pole sind bestimmend für die Nipkowsche Konzeption.
Der Sinn christlicher Bildung in der Schule wird im verständnisvollen und
kritischen Dialog gesehen, der mit der Überlieferung sowie mit den
Antworten zu führen ist, die andere Disziplinen in der Gegenwart zur Bewältigung

der Lebensaufgaben einbringen. Im Gegensatz zu einem Beharren in
überkommenen Gleisen wird christliches Existieren als ein Wandlungsprozeß
verstanden, der eine einseitige Steuerung der Zukunft ausschließt.

Es wäre zu wünschen gewesen, daß der schmale Grat der certitudo
zwischen securitas und libertas schärfer umrissen worden wäre. An einem
Beispiel sei dies verdeutlicht : Die mündige Mitwirkung des Menschen und seine

Verantwortung in Wissenschaft und Gesellschaft wird von Nipkow so
umschrieben, daß die hier zu fällenden Entscheidungen « durch die persönlichen

1 Darauf hat der Geschäftsführer des Instituts H. Staudimger (kath.)
geantwortet: Christliche Bildimgstheorie und Bildungspolitik. Offener Brief
an K. E. Nipkow: ibw-Journal. Informationsdienst des Deutschen Instituts
für Bildung und Wissen 12 (1969), S. 12ff.



Rezensionen 75

ethischen und religiösen Bindungen mitbestimmt sein sollten». Dieses «mit»
ist zu wenig: die Frage der Rangfolge ist auch zu stellen.

Folkert Müller, Hann. Münden

Ltjdwig Schmidt (Hrsg.), Psalmen, 1. (L. Schmidt [Hrsg.], Schriftauslegung
für Predigt, Bibelarbeit, Unterricht.) Stuttgart, E. Klotz, 1967. 271 S.

DM 21.60.

Fritz Frey (Hrsg.), Passionstexte, 1-2. (L. Schmidt [Hrsg.], Schriftauslegung.)

Ebd., 1967-68. 255; 283 S. DM 20.-; 23.-.

Philipp Nüchtern (Hrsg.), Die Urgeschichten. (L. Schmidt [Hrsg.],
Schriftauslegung.) Ebd., 1967. 366 S. DM 28.80.

An dieser neuen Reihe arbeiten Theologen in verschiedenster Stellung
(Gemeindepfarrer, Studentenpfarrer, Berufsschullehrer) mit. Sie zeichnet
sich aus durch eine wohlfundierte Orientierung über den
historisch-philologisch-religionsgeschichtlichen Ort der jeweiligen Texte, durch die entschiedene

Bemühung, den theologisch-kerygmatischen Skopus eines Textes knapp
und klar herauszuarbeiten, endlich durch konkret gezielte Hinweise für die
homiletisch-katechetische Praxis. Der klippenreiche Weg von der
historischphilologischen Feststellung zur praktischen Handreichung wird relativ rasch
durchschritten. Dem Leser wird ein reiches Teil eigener Arbeit zugemutet.
Aber das liegt an der Sache selber. Arbeitshilfen wie die vorliegende sollen
und können die eigene Bemühung nicht ersetzen, sie sollen sie vielmehr
anspornen. In diesem Sinn ist die Reihe zu empfehlen.

Daß sie den Prediger und den Katecheten zugleich anspricht, hat den Vorteil,

daß die innere Einheit kirchlicher Verkündigung, die Bezogenheit auf
den konkreten biblischen Text deutlich wird. Der Methodiker freilich, der
mit der Vielfalt und Verschiedenartigkeit der Aufgaben, Situationen und
Hilfsmittel ringt, wird kaum voll auf seine Rechnung kommen.

Eduard Buess, Basel

Karl-Behrnd Hasselmann, Politische Gemeinde. Ein kirchliches Handlungsmodell

am Beispiel der Evangelischen Studentengemeinde an der Freien
Universität Berlin. Konkretionen. Beiträge zur Lehre von der handelnden
Kirche, hrsg. von H. E. Bahr, 7. Furche Verlag, Hamburg, 1969. 165 S.

DM 9.80.

Berliner Studenten! Apo! Verwüstete Hörsäle, Zerfetzte Akten! Mißhandelte

Professoren Schlägereien mit der Polizei — Der auf den Asphodelos-
wiesen der akademischen Tradition noch still meditierende Ordinarius ringt
entsetzt die Hände und schlägt die Augen zum Himmel empor: Gottlob,
bis zu uns ist der wilde Taboritensturm noch nicht vorgedrungen. Hier
herrscht noch Respekt vor den gegebenen Ordnungen. Aber wie lange?
Natürlich Berlin, die heidnische Stadt! Obwohl sie im letzten Menschenalter
hinreichend von der Vorsehung gestraft wurde, geht weiterhin von dort alles
Unheil aus, wie einst von Preußen. - Wer in der bürgerlichen Presse oder im
Fernsehen die studentischen Tumulte, Farbbeutel- und Tomatenschlachten



76 Rezensionen

verfolgt hat, war mit Untergangsprognosen rasch zur Hand. Oder war alles
nicht so schlimm? War alles nur aufgebauscht von der verhaßten Springer-
Presse und ihrer journalistischen Provinz-Cortège? Nun: es war schon
schlimm oder doch schlimm genug, als die Deiche brachen. Aber wer hat ein
zureichendes Urteil Auch in der akademischen Stratosphäre gedeihen die
Gerüchte.

Karl Behrnd Hasselmann, Studentenpfarrer an der Freien Universität,
gibt in seinem Buch zunächst einen ebenso besonnenen wie sachlichen
Bericht über Ursprung und Entwicklung der Unruhen. Er bleibt dabei nicht in
einer bloßen Reportage stecken, sondern begleitet seine Darstellung mit
Erwägungen, wie sie nur wenige angestellt haben. Seine Grundfrage ist : wie
hat sich in solchen Zeiten eine evangelische Studentengemeinde zu verhalten?
Ihre Glieder sind als Studenten doch unmittelbar Beteiligte oder Betroffene.
Soll sie wie die Glieder der Großkirchen alles dem unbegreiflichen Walten
der Vorsehung überlassen, allenfalls vorsichtig bremsend oder warnend nutzlose

Wichtigkeiten von sich geben? Eine solche Haltung hätte die Studentengemeinde

zu Recht der Lächerlichkeit preisgegeben. Man hätte das
hinnehmen können, wenn nicht grundsätzliche Besinnungen über den Auftrag
einer Studentengemeinde zum Handeln, d. h. zum Parteiergreifen geführt
hätten. Nicht aus Aktionslust, sondern weil nüchterne Einsicht in den Gang
der Dinge das gebot. Hasselmann begnügt sich nicht mit einem farbigen
Frontbericht. Er gibt offen zu, daß die Studentengemeinde dem anschwellenden

Sturm zunächst auch hilflos gegenüberstand. Aber schrittweise wuchs
die Erkenntnis, daß nicht fromme Neutralität die Losung sein könnte. Die
Vorgänge, an denen man beteiligt war, beteiligt sein mußte, als im Sommer
1968 eines ihrer Mitglieder von der Polizei erschossen wurde, gaben dem, was
Hasselmann «kirchliches Handlungsmodell» nennt, Relief. So wurde das

Engagement zum Leitbild für eine handelnde kirchliche Gemeinde. Das
heißt, es wird kritisch gefragt : was sind bei dieser Sachlage «Amtshandlungen»,
welchen Ort hat die Predigt und was bedeutet in solchen Situationen das
Zeugnis von Christus? Wo man diese «Handlungen» konkret vollzieht, meldet
sich der Widerstand der «kirchlichen» Gestrigen. Man lese den Abschnitt über
«die zuschlagende» Kaiser-Wilhelm-Gedächtnisgemeinde (S. 138ff.).

Hasselmanns Ausführungen laufen auf die «Gretchenfrage» zu: Kann die
Ev. Studentengemeinde ihr politisches Engagement auch theologisch
begründen? Man sollte die Antwort, der der Rezensent zustimmt, sehr aufmerksam

lesen, vor allem die Älteren unter den Nichstudenten. Wer allzu rasch
mit summarischen Verwerfungen zur Stelle ist, sollte in dem von Bischof
Scharf verfaßten Vorwort bei dem Satz haltmachen: der Tatbestand ist
komplizierter, als die schnellen Urteile vermuten lassen.

Karl Kupiscli, Berlin


	Rezensionen

