Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 27 (1971)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

GEORGE W. Coarts, Rebellion tn the Wilderness. The Murmuring Motif in the
Wrilderness Traditions of the Old Testament. Nashville, Abingdon Press,
1968. 288 S. § 6.50.

Die Untersuchung geht von der bekannten Spannung zwischen einer be-
tont positiven Beurteilung der Wiistenzeit Israels als Zeit der brdutlichen
Liebe (Jer. 2, 2) und ihrer negativen Einschéitzung als Abfall aus; diese ist
besonders deutlich in Ez. 20, aber auch die Wiisteniiberlieferung des Penta-
teuch erhélt durch das Motiv des Murrens einen negativen Akzent. Die theo-
logische Relevanz dieser Frage erhellt aus den verschiedenen Antworten, die
dazu versucht wurden (vgl. S. 13-15: von Rad, Noth, Barth u. a.); indessen
waren sie zumeist mehr aus allgemeinen Erwigungen gegeben. An der Penta-
teuchtiberlieferung setzt Coats ein. Er klirt zunéchst (Teil I, Kap. 1 und 2)
in einer lexikalischen und formkritischen Analyse den Bedeutungsumfang
der mit lwn (bzw. qhl, jd, dbr) gemachten Aussagen. Sie sind an eine konkrete
Situation gebunden und kennzeichnen eine Haltung der Rebellion gegen
Menschen (Mose, Aaron), und mittelbar, aber auch unmittelbar gegen Jahwe.
Im zweiten Teil werden zunéchst die einzelnen in Betracht kommenden
Pentateuchkomplexe, nach sachlichen Gesichtspunkten gruppiert, traditions-
geschichtlich wie literarkritisch untersucht: Kap. 3: Quellenerzihlungen, Ex.
15, 22-27; 17, 1-7; Num. 20, 1-13; Kap. 4: Speisungserzihlungen, Ex. 16,
1-35; Num. 11, 4-34; 21, 4-9; 11, 1-3; Kap. 5: verschiedene Erzihlungen,
Ex. 13, 17-14, 31 (Schilfmeer); Num. 13. 14 (Kundschafter); 16. 17 (Rotte
Qorach, Dathan und Abiram); mit einem Exkurs uber Ex. 32, 1-33, 6 (Gol-
denes Kalb). Kap. 6 behandelt die fiir diesen Fragekomplex wichtigen nicht-
erzihlenden Texte Deut. 1, 20-46; 9, 7-10, 1; Ps. 78; 106; Ez. 20; Neh. 9.
In drei Anhéngen (8. 255-264) werden Ex. 5, 21; 6, 9; Lev. 10, 1-7; Num. 12
dargestellt.

Die uberlieferungsgeschichtliche Untersuchung ist mit Scharfsinn, grofler
Sorgfalt und eindriicklicher Genauigkeit durchgefiihrt; sie gibt neue Fragen
auf und vermittelt neue Erkenntnisse. Vielleicht mu3 man aber doch sagen,
dal} eine gewisse Grenze dieser traditionskritischen Arbeitsweise darin liegen
konnte, dal sie die Gefahr nicht ausschlie3t, inhaltliche Zusammenhinge zu
unterschiitzen, die iiber die Verschiedenheit der Uberlieferungen hinausgehen.

Interessant und aufschluBireich ist zunéchst die Feststellung, dafl die dlte-
ren Pentateuchtexte, die das Motiv des Murrens enthalten, allgemein zu J
und nicht zu E gehdren. Interessant ist weiter die Folgerung, dal3 die ur-
spriingliche Uberlieferung davon noch nichts wuBte, sondern der positiven
Bekundung der Hilfe Jahwes diente, wobei mancherorts das Verhaltnis zu
einer noch davorliegenden, rein #tiologischen Uberlieferung offenbleiben
mag. Das Motiv des Murrens ist tiber diesen urspriinglichen Bestand gelegt
worden. Das findet sich schon beim Jahwisten, bildet aber keinen homogenen
Bestandteil dieser Erzéhlung, sondern ist eine spétere Schicht. In dieser mehr
allgemeinen Bestimmung ist das unbestreitbar und ist auch hinreichend aus
der komplexen Entstehung des jahwistischen Erzéhlungswerkes versténdlich.



Rezensionen 53

Schwierigkeiten macht mir aber dann die weitere Folgerung, daf} der
Grund fiur die Entstehung dieses Motivs eine politische Konfliktsituation
und das Auseinanderfallen des Reiches Davids in Nord und Sud, die Etablie-
rung des Kultes in Bethel und Dan war. Wenn, wie Coats annimmt, damit
das Jerusalemer Heiligtum legitimiert und es nachgewiesen werden sollte,
daf} schon die Viter der Nordisrealiten ihre Rechte verloren hatten und ver-
worfen wurden, als sie in der Wiiste rebellierten, scheint mir das lwn-Motiv
in der dlteren Pentateuchiiberlieferung einerseits nicht stark genug, anderer-
seits zu gut aus dem Kontext erklirbar zu sein, auch wenn man die Entste-
hung in Jerusalemer (Theologen-) Kreisen (ob aber Tempelkreisen?) nicht
in Abrede zu stellen braucht. Es mag auch nicht zuféllig sein, dal3 in den
Texten, die fiir diese Folgerung eine Rolle spielen (etwa Ps. 78 u. a.), mrh
steht (Uberschneidungen mit Num. 20), was auf andere Uberlieferungshinter-
griunde weist.

Man muB also wohl weiterhin die Frage im Blickpunkt behalten, ob es
nicht von Anfang an ein Motiv der Geschichtsdarstellung des Jahvisten war,
zu zeigen, wie Jahves Gnade trotz menschlichen Versagens und der Stnde
seines Volkes seinen Weg mitgeht, was den Ernst des zlirnenden Jahve nicht
aufhebt. Gnade schlieft Lebenssicherung ein, und damit wird das Verlangen
des Volkes nach Lebenssicherung (Murren) einerseits tiberboten, andererseits
in Frage gestellt und gerichtet. Dann mufl man aber auch die Méglichkeit
in Rechnung stellen, daff das Motiv des Murrens von vornherein zur jah-
wistischen Darstellung der Wistenzeit gehorte, wenn sie nicht schon tiiber-
haupt dlter war (Noth).

Das sind Anmerkungen, die den Wert des Buches, dessen Gedankenreich-
tum in einem kurzen Referat nicht anndhernd angedeutet werden kann, in
keiner Weise in Frage stellen wollen. Es handelt sich um eine sorgfaltige und
gediegene Arbeit, die zu lesen Anforderungen stellt, aber die diese Anforde-
rungen auch reichlich lohnt. Hans Joachim Stoebe, Basel

WaYNE A. MEEKS, The Prophet-King. Moses Traditions and Johannine
Christology. Leiden, E. J. Brill, 1967. XVI + 356 S. Gld 52.—.

In seiner Dissertationsarbeit, die 1965 an der Yale University vorgelegt
wurde, untersucht der Verfasser die Gestalt «Prophet-Konig» im vierten
Evangelium. Meeks kommt zum Ergebnis, da3 es sich bei dieser Figur um
einen mosaischen Hintergrund handelt. Zwar sieht er, daf3 keine der jidi-
schen und verwandten Gruppen, die wir aus rabbinischen, nicht-rabbini-
schen und samaritanischen Quellen kennen, mit den Vorstellungen des vierten
Evangeliums ubereinstimmt. Jedoch gibt es nahe Parallelen. — Bei den
Rabbinen ist Mose als der ideale Koénig und Prophet dargestellt, und das
grindet darauf, dafl Mose «hinauf zu Gott stieg» und der «treue Hirte» wurde
(S. 214). Freilich tritt hier der Konig par excellence, David, mehr als Mose
auf. In den samaritanischen Quellen ist Mose der einzige Prophet. Er ist
«Apostely, so dall der Glaube an ihn der Glaube an Gott selbst ist. Als Konig
tritt er weniger auf, eher als Viceregent, der auf Sinai inthronisiert und
Elohim genannt wurde (8. 256). Dagegen in der Gnosis, die durch das mandé&i-



54 Rezensionen

sche Schrifttum reprisentiert wird, gibt es keinen Beweis dafur, da3 der
Prophet als Erloser erwartet oder da@ einer von den Offenbarern als Prophet
genannt wurde. Thre Offenbarer kénnen Konige heilen, aber der Titel Pro-
phet ist nirgends mit dem Titel Konig vereinigt. Vielleicht geht es auch bei
dem Titel Hirte nicht um mandiischen EinfluB3, denn wihrend die mosaische
Tradition wesentliche Ziige dieser Vorstellung enthilt, fehlt sie bei den
Mandéern durchaus (S. 312). — Man kann also mit groer Wahrscheinlichkeit
sagen, dafl die Ausmalung Jesu als Prophet und Kénig im vierten Evangelium
in Traditionen wurzelt, die die Kirche von der Mose-Frommigkeit geerbt hat.
«The Johannine traditions were shaped, at least in part, by interaction be-
tween a Christian community and a hostile Jewish community whose piety
accorded very great importance to Moses and the Sinai theophany, probably
understood as Moses ascent to heaven and his enthronement there» (S. 318).
Dennoch will das Johannesevangelium nicht Jesus als den neuen Mose dar-
stellen. Er ist groBer als Mose, dessen Funktionen durch ihn so souverén er-
fillt wurden, daf3 «true belief in Moses to belief in Jesus» fuhrt.

Ludovit Fazekas, Levice, CSSR

Prrr Poxorny, Der Kern der Bergpredigt. Eine Auslegung. Hamburg, H.
Reich, 1969. 62 S. DM 6.80.

Das Buch des Prager Dozenten — withrend einer Gastdozentur in Greifs-
wald 1967/68 geschrieben — verbindet die Exegese mit der sozialkonstruktiven
Verantwortung des Christen. Es richtet sich gegen eine vom Status quo be-
lastete Kirchlichkeit und die gewohnlichen Typen der Bergpredigtausle-
gung: uneschatologische Jungerinstruktion, Trennung vom Leben, unreali-
stisches Programm, dogmatisierendes Selbstzeugnis Jesu, Umdeutung der
Feindesliebe in briiderliche Liebe und Betonung der Verdienste vor Gott.
Pokorny fordert zum intensiven Nachdenken dariiber auf, daf3 die Botschaft
der Bergpredigt immer dann die Weltgeschichte in Bewegung bringt, wenn
die Christen sich auf das Reich Gottes einlassen, d. h. durch den Gehorsam
des Menschen der Wille Gottes sich entfaltet. Es geht dem Verfasser um eine
direktere neue Entwicklung und Weitergabe der Tendenz des Glaubens.
«Angesichts der erhofften neuen Zukunft, des Reiches Gottes, wire dies eine
tiefoere Mission als die heutige Missionierung», die an die alte jlidische Prose-
lytenwerbung erinnert (S. 10).

¢«Den Kern der Bergpredigt zu suchen, bedeutet u. a.nach dem Grund
dieser Verbundenheit (Bergpredigt und paulinischer Rechtfertigungslehre
als den beiden Brennpunkten des christlichen Denkens) zu fragen» (S. 11).
Die Zielsetzung dieser Frage ist 1. die literarkritische und traditionsgeschicht-
liche Suche nach der dltesten Schicht der Bergpredigt und 2. die Suche nach
der Tendenz der authentischen Worte Jesu. S. 12: «Der Kern, das ist nicht
nur die éltere Schicht, sondern vor allem die urspriinglichere Tendenz.» Den
methodischen Ausgangspunkt sieht Pokorny in der vormatthéischen Logien-
quelle in Luk. 6, 20-49. «Das Auffalligste an dieser Gruppe ist das Mit-
einander der Seligpreisungen und der Spriiche iiber die Feindesliebe» (S. 14).
Die ersten drei Seligpreisungen Luk. 6, 20b—21 (Arme, Hungernde, Weinende)



Rezensionen 55

sind Worte Jesu als des Trigers der geistigen Vollmacht (Identifikation mit
dem Freudenboten, Jes. 61, 1ff). S. 17: Von diesem Kern aus sind «die Elen-
den und das kommende Reich Gottes das eigentliche Thema der Seligprei-
sungen und in gewisser Hinsicht der ganzen Sendung Jesu». Die eschatolo-
gische Strategie Gottes gilt den Armen, deren Chance im Offensein fiir die
Zukunft liegt, und durch die Gott die Welt verindert, Im Gegensatz zur
judisch-apokalyptischen Sicht der Armen als revancheerfiillten Vollziehern
des Zornes Gottes iiberwindet Jesus jede HaBideologie durch die Aufforderung
zur Feindesliebe. Die Verbindung von Aufforderung zur Feindesliebe und
apokalyptisch ausgerichteten Seligpreisungen gehort zur &ltesten erreich-
baren Schicht der Bergpredigt. Pokorny bezeichnet von dieser These her
die Bergpredigt als einen Entwurf in der Richtung einer tiefen Anderung
der Welt. Dieser Gesichtspunkt findet sich auch in der Auslegung der Bitten
des Vaterunsers in der dltesten Fassung (Luk. 11, 2b—4 = Matth. 6, 9-13):
das Gebet im Wirken und im Leben Jesu ist gleichzeitig als das Sich-zur-
Verfiigung-Stellen fiir das Reich Gottes zu begreifen (S. 44). Die Agape als
die unverfiigbare Wirklichkeit des Kreuzes, die eine wirksamere Quelle der
Aktivitat als das Gesetz ist, 148t in der Bergpredigt eine Abart der Gehor-
samsethik erkennen, die mit der prinzipiellen Erfullbarkeit der Aufforderung
rechnet (S. 42). Der Schwerpunkt liegt im Aufruf zur Anderung der Welt in
der ernsten und titigen Aufnahme der Verheiung des Reiches Gottes fiir
die Armen dieser Welt. Die Verbindung von Ethik, Eschatologie und Christo-
logie in der Logienquelle 1Bt zu dem Schlufl kommen, daB heute (gegen die
Theologie der Revolution) die Gewaltlosigkeit immer deutlicher der einzige
effektive Weg bleibt.

Der Denkansto3 des Prager Theologen verpflichtet die Kirche zu einer
verantwortlichen Exegese der Bergpredigt, die den Rahmen der bisher zu
eng empfundenen Effektivitat sprengt. Kreuz, Hoffnung, Armut und Leiden
sind nicht dogmatische Begriffe, sondern Aspekte der Hingabe der Gemeinde
in den Problemen der gegenwirtigen Weltwirklichkeit. Man mag dem Buch
tendenziése Grenzuberschreitungen vorwerfen, doch es ist an der Zeit, vom
Kern der Bergpredigt aus die Folgerungen zu uberdenken, die das hilfreiche
und dankeswerte Buch dem Theologen inmitten vieler Spannungen und
Hilflosigkeiten aufzeigt. Im Kern der Bergpredigt steckt Heil und Heilung
der Welt. Hans-Joachim Kosmahl, Westensee tiber Kiel

J. N. Sanpers and B. A, MastiN, A Commentary on the Gospel According to
St. John. (Black’s New Testament Commentaries.}) London, A. and Ch.
Black, 1968. X + 480 S. Sh. 55.—.

Dieser stattliche Kommentar der bekannten Londoner Serie stellt das
Ergebnis einer langen Beschiftigung mit johanneischen Fragen dar. So
werden etwa in der Einleitung (S. 1-65) die Ergebnisse einer Untersuchung
des Verfassers uber Stellung und Gebrauch des Johannesevangeliums in
der Alten Kirche bis Trendus und mehrerer Studien zur Gestalt des Lieblings-
jungers verwertet. Sanders hat den Kommentar zu den Kapiteln 1-14 ver-
faBt; nach seinem Tode hat B. A. Mastin den stattlichen Rest besorgt. Ein



56 Rezensionen

Bruch zwischen beiden Teilen ist nicht zu erkennen, zumal beide Autoren
dem Hauptstrom der in den letzten Jahrzehnten so stark hervorgetretenen
englischen Johannesexegese folgen: G. H. C. Me Gregor, E. C. Hoskyns, M.
Black und vor allem C. H. Dodd und C. K. Barrett werden hdufig als Ge-
withrsménner genannt. Das bedeutet, dal man in literarkritischer Hinsicht
behutsam verfihrt, wenn auch der Gebrauch einer Quelle durch den Evange-
listen vermutet wird und Redaktions- und Umstellungshypothesen nicht
vollig fehlen (S. 158. 174f. 201. 335. 440-446; vgl. aber 3f.). Im Blick auf
die Traditionsgeschichte und den religionsgeschichtlichen Hintergrund des
Joh. werden die alttestamentliche und synoptische Uberlieferung (Markus
und Lukas) vorrangig behandelt, dazu Hinweise auf die Schriften von
Qumran, die Werke Philos und die Hermetische Literatur gegeben, wihrend
z. B. mandéische Parallelen nur selten erwithnt sind.

Angesichts dieser mafBvollen Haltung mag die kithne Lésung fiir zwei
wichtige Probleme iiberraschen; sie steht jedoch im Einklang mit der grund-
legenden These, die im Joh. gegebene theologische Interpretation setze sich
nicht einfach tiiber historische Tatsachen hinweg: Historische Treue und
theologische Bedeutung bildeten eine unauflésliche Einheit (S. 61-63). 1. Den
ratselhaften Lieblingsjiinger hat der Evangelist nicht etwa als ein Idealbild
konstruiert, freilich dabei auch nicht an den Zebedaiden Johannes gedacht
(diese Gleichsetzung hétten zuerst die Valentinianer vollzogen, bei denen
das Joh. in héherem Ansehen gestanden sei als in den die spétere GroBkirche
repriasentierenden Gemeinden, S. 44. 50). Vielmehr sei mit dem Lieblings-
junger Lazarus gemeint, den Jesus «lieb hatte» (11, 5) und dessen Aufer-
weckung vom Tode zu der in 21, 22 zurechtgeriickten Meinung gefiihrt habe,
der Lieblingsjinger werde nicht sterben (S. 31). Sanders sieht in Lazarus frei-
lich nicht den «posthumen» Verfasser des Evangeliums, sondern den Augen-
zeugen und Gewidhrsmann, auf den sich der Evangelist beruft (21, 24); viel-
leicht hat der letztere sogar eine Quelle benitzt, die er als Sammlung der
personlichen Erinnerungen des Lieblingsjingers ansah (S. 45f. 51). 2. Der
Lvangelist, aus dessen Feder auch der 1. Joh. Brief und die Joh.-Offenbarung
stammen, ist der von Papias erwihnte Presbyter Johannes, der nach Sanders
niemand anders als der Paulusbegleiter Johannes Markus gewesen sein kann ;
eine Skizze seines Lebenslaufes wird riskiert (8. 51f.).

Die Auswirkung dieser historisierenden Thesen auf die Deutung des Evan-
geliums im einzelnen ist freilich nicht allzu grof3. Der Aufri3 des Evangeliums
wird nach rein theologischen Gesichtspunkten gegeben (S. 1-3). Die Ab-
schiedsreden, die das Herz des Evangeliums darstellen, diirfen — trotz der
Anwesenheit des Lieblingsjiingers — nicht etwa als ein historischer Bericht
verstanden werden (S. 55); das Abschiedsgebet pallt schon wegen seines er-
habenen Stils wenig zur wirklichen Situation des letzten Mahles (S. 366).
Ferner braucht die Anschaulichkeit mancher Szenen nicht fiir deren histo-
rische Wahrheit zu sprechen, sondern kann der Einbildungskraft des Ver-
fassers entsprungen sein (S. 65). Positiv hervorzuheben sind die klare Sprache
des Kommentars und die Fulle wertvoller Anmerkungen, in denen textkri-
tische, philologische und religionsgeschichtliche Probleme behandelt werden ;
dabei ist vor allem die neuere englische Literatur verwertet. Jedoch hitte



Rezensionen 57

eine energischere Anwendung der traditionsgeschichtlichen Methode (z. B.:
Wie wird der markinische Stoff gedeutet, wie werden alttestamentliche und
spatjidische Motive eingesetzt?) die wenig befriedigende Auskunft von
johanneischen Sondertraditionen und auch gelegentliche Fehldeutungen ver-
meiden lassen. So ist z. B. der Begriff « Nazoraer» (18, 5. 7; 19, 19) nicht etwa
mit der Wurzel nasar «bewahren» zu verbinden (S. 384f.), sondern wie in
Matth. 2, 23 vom Wortspiel zwischen Nazareth und néser (Davidssprof3, Jes.
11, 1) her zu verstehen, wie die Berufung des Nathanael zeigt: Dieser erkennt
aufgrund der wunderbaren Menschenkenntnis Jesu (Joh. 1, 47f., vgl. Jes. 11,
3), daB3 der Messias als «néser» und Geisttrager (Jes. 11, 1., vgl. Joh. 1, 32f.)
doch ein Nazarener sein und aus Nazareth stammen kann (vgl. Joh. 1, 49
mit 1, 46). Otto Betz, Tiibingen

PerER LirPERT, Leben als Zeugnis. Die werbende Kraft christlicher Lebensfiih-
rung nach dem Kirchenverstindnis neutestamentlicher Briefe. = Stuttg. Bibl.
Monographien, 4. Stuttgart, Kathol. Bibelwerk, 1968. 214 S. DM 30.—

Die Ethik ist noch immer ein Stiefkind der neutestamentlichen Wissen-
schaft. Folglich ist jedes Werk auf diesem Gebiet zu begriilen. Dies gilt auch
fir die Untersuchung von P. Lippert, Dozent an der Ordenshochschule der
Redemptoristen in Hennef/Sieg. Eine ausfithrlichere Fassung dieser Arbeit
wurde als Doktordissertation angenommen. Sie befal3t sich mit einer An-
gelegenheit, die in den letzten Jahren, auch seitens der Missionswissenschaft,
die Aufmerksamkeit stark beanspruchte: die missionierende Kraft eines
echten christlichen Lebenswandels. Der erste Teil der Untersuchung wird
dem diesbeziiglichen Zeugnis der Pastoralbriefe und des ersten Petrusbriefes
gewidmet. In einem ausfiihrlichen zweiten Teil stellt der Verfasser fest, in-
wiefern der Gedanke von der werbenden Lebensfithrung in der geistigen Um-
welt des Neuen Testaments vorkommt, und ordnet dieses Motiv in die
situationsgeschichtliche Bedingtheit und in die theologische Gesamtperspek-
tive der untersuchten Briefliteratur ein. Es folgt ein Kapitel tiber die Dia-
spora-Existenz der neutestamentlichen Kirche, und zum Schlufl wird die
Linie bis zur Gegenwart fortgesetzt.

In der urspriinglichen Fassung hatte der Verfasser auch eine Analyse der
ubrigen (nicht-pastoralen) Briefe des Corpus paulinum vorgelegt. Der syste-
matische Teil nimmt stdndig darauf Bezug und ist durchgehend auf die pau-
linische Briefliteratur als Ganze abgestimmt. Dieser Sachverhalt bringt eine
gewisse Unausgeglichenheit zwischen den beiden Hauptteilen mit sich. Es
ist z. B. zu fragen, ob der Exkurs iiber den geistigen Standort des Paulus
(S.90f.) im vorliegenden Zusammenhang noch ganz zur Sache gehort.
AuBerdem werden m. E. im zweiten Teil die wichtigsten Gedankenzusammen-
hinge von verschiedenen Gesichtspunkten aus zu oft wiederholt.

Eine fiihlbare Liicke scheint die Tatsache zu bilden, daf3 kein Versuch
gemacht wird, im Alten Testament sachliche Vorldufer des Leitmotivs zu
finden. Neben der Frage nach. der geistigen Umwelt des Neuen Testaments
wire diejenige nach. seiner geistigen Hauptquelle, dem Alten Testament, er-
forderlich — auch wenn das Ergebnis negativ herausfallen wirde. In den



58 Rezensionen

eschatologischen Ausspriichen der Propheten gibt es z. B. Hinweise darauf,
daf3 Israel durch sein besonderes Dasein und Sosein inmitten der Vélker eine
zentripetale Reaktion unter diesen auslost (Volkerwallfahrt nach Jerusalem,
usw.).

Erwiahnung verdienen die sorgfiltige Textanalyse, die vorbildliche Zuriick-
haltung mit der Ausniitzung unsicherer exegetischer Befunde zugunsten des
eigenen Argumentes und die ausgezeichnete Beherrschung der einschligigen
Literatur. Es ist schade, dafl die Sorgfalt der Arbeit durch eine betriachtliche
Zahl von Druckfehlern verundeutlicht wird. Jedoch kénnen wir sagen, daf3
der Verfasser Kirche und Theologie mit einem wertvollen Beitrag zur Ethik
und zum Gemeindeverstdndnis des Neuen Testaments bereichert hat. Die
sich verschirfende Diasporasituation der heutigen Kirche unterstreicht
immer mehr die Wichtigkeit eines lebendigen Zeugnisses, und diese reife und
gut orientierte Untersuchung wird lange aktuell bleiben.

André du Toit, Pretoria

Hevree MAEHLUM, Die Vollmacht des Tivmotheus nach den Pastoralbriefen. =
Theol. Dissertationen, hrsg. von B. Reicke, 1. Basel, Fr. Reinhardt, 1969.
102 S. Fr. 10.80.

Die Stellung und das «Amt» der Mitarbeiter der Apostel geh6ren zu den
umstrittensten Fragen des ausgehenden Urchristentums und des angehenden
nachapostolischen Zeitalters. Dies hiangt vor allem mit den verschieden be-
antworteten Quellenfragen zusammen. Die vorliegende Basler Dissertation
geht von der Annahme einer durch die Sekretirstheorie eingeschrinkten
paulinischen Verfasserschaft der Pastoralbriefe aus und analysiert unter
dieser Voraussetzung die «Vollmacht» des Timotheus, welche als «ein Kerygma
zu betrachten» sei und «nicht mit Gewalt und nicht kirchenrechilich oder gar
‘apostelrechtlich’» durchzusetzen war (S. 24). Unter dem doppelten Aspekt
der «Vollmacht durch apostolische Unterordnung» und «Vollmacht durch
kirchliche Einordnung» werden die einschliagigen Stellen der beiden Timo-
theusbriefe unter sorgsamer Heranziehung der Fachliteratur behandelt, um
die Vollmacht des Timotheus in ihrer Funktion zu beschreiben. Von den
Nachrichten tiber Timotheus als Mitarbeiter des Paulus in den élteren Pau-
linen und in der Apostelgeschichte ausgehend, zieht der Verfasser die Linien
zu den Timotheusbriefen. Die Vollmacht des Timotheus griindet einerseits
in seiner Stellung als Bevollmichtigter des Apostels, der ihn mit «Sonder-
vollmachten» (S. 84) ausgerustet hat. In dieser Hinsicht ist Timotheus « Stell-
vertreter des Apostels», dessen Dienst sich «mit dem des Apostels weztgehend
deckt». Es handelt sich also um «eine unbestreitbare Delegierung von apo-
stolischen Kompetenzen» (S. 52). Anderseits wird Timotheus von der ephe-
sinischen Gemeinde als «apostolischer Stellvertreter» mit Handauflegung der
Altesten in sein «(Amt» eingefiihrt: «die Presbyter waren dabei Vollstrecker
des gottlichen Willens neben dem sendenden Apostel» (S. 86). Timotheus
wurde aber «nicht in die bekannten Kategorien der verschiedenen Bevoll-
miichtigten der Lokalgemeinden eingereiht..., sondern er steht im Namen
der Apostel iiber ihnen und hat eine Aufgabe an ihnen» (S. 96). Die «apo-



Rezensionen 59

stolische und presbyteriale Einsegnung» (ebd.) bestimmt seine aus seiner
Vollmacht sich ergebende evangelisatorische Aufgabe als Verkiindigung des
Evangeliums, Abwehr der Irrlehre — zusammenfassend als Bewahrung des
apostolischen «Depositums».

Es ist lehrreich, einmal die «Vollmacht» des Timotheus unter den vom
Verfasser vorausgesetzten Entstehungsbedingung der Pastoralbriefe durch-
zuarbeiten. Leider ldaft sich aber «das Problem der Verfasserfrage nicht
bindend und endgiiltig l6sen» (S. 16), und der Verfasser bekennt selbst, da3
unter anderen Voraussetzungen die Ergebnisse seiner Dissertation «proble-
matisch oder gar hinfélligs (S. 20) sein kénnten.

Karl Karner, Sopron, Ungarn

MarTHIAS EICHINGER, Die Verkldrung Christi bei Origenes. Die Bedeutung des
Menschen Jesus in seiner Christologie. — Wiener Beitridge zur Theologie,
23. Wien, Verlag Herder, 1969. 204 p. Fr. 17.80.

Dans I’'énorme littérature consacrée, ces derniéres années, & Origéne dont
la bibliographie a été savamment rassemblée par M. Harl et H. Crouzel, la
christologie n’occupe qu'une place mineure, indubitablement insuffisante. La
contribution de M. Eichinger, présentée comme theése de doctorat a la Gré-
gorienne de Rome, sera donc accueillie avec satisfaction.

L’auteur limite sa recherche a I’humanité historique du Christ; il s’efforce
de mesurer la place et la signification de la transfiguration dans la christologie
d’Origéne. Sonanalyses’appuie principalement surle commentaire de Matthieu
et sur le Contra Celsum, ot1 'enseignement de I’Alexandrin est le plus expli-
cite.

La christologie d’Origéne développe le double mouvement de descente du
Logos («Mensch unten») et de remontée vers le Logos. C’est dans la dynamique
de cette ascension antithétique que se situe la transfiguration de ’humanité
de Jésus. Elle appartient donc au dévoilement progressif du mystére du
Christ. Origéne souligne que I'Evangile affirme que Jésus fut transfiguré
devant ses disciples. Non seulement la transfiguration réveéle I'incarnation du
Logos mais elle prélude a la vision eschatologique de la résurrection de la
chair; elle n’est pas voile, mais transparence de la divinité; elle conduit &
T'unité avec le Logos (p. 201).

Cette contribution de qualité fournit une clef pour pénétrer dans la christo-
logie si complexe d’Origéne. Adalbert Hamman, Besangon

Aprr-TaHEOoDORE KHOURY, Les théologiens byzantins el I’ Islam. Textes et au-
teurs, VIIIe-XIIIe S. 2e tirage. Louvain & Paris, Nauwelaerts, 1969.
334 S. b. Fr. 390.—.

Vierzehn Autoren bzw. Akten aus dem 8. bis 13. Jahrhundert, die sich
polemisch-apologetisch mit dem Islam befassen, kommen in diesem Band zu
Wort. Zunichst wird zu jeder Schrift eine biographische, historische und
literarkritische Einleitung gegeben. Ihr folgt jeweilen eine gut gegliederte
Zusammenfassung des Inhalts. Die Texte selbst werden nicht wiedergegeben,
da sie (mit zwei Ausnahmen) alle in Mignes Patrologia Graeca zu finden sind.



60 Rezensionen

Einleitung und SchluBabschnitt bieten eine Ubersicht {iber die Entwicklung
des christlich-moslemischen Gesprichs im ersten halben Jahrtausend nach
dem Aufbruch des Islam. Sehr sympathisch beriihrt die Entschuldigung des
Verfassers im Vorwort, daf3 die zuweilen ungerechten und beleidigenden Aus-
sagen der Autoren nicht die Auffassung des Herausgebers bilden, sondern
nur als Quellen zur historischen Forschung wahrheitsgetreu wiedergegeben
sind. Tatséchlich werden in den Begleittexten nicht nur die Irrtiimer und
MiBdeutungen der moslemischen, sondern auch diejenigen der christlichen
Autoren mit objektiver Gerechtigkeit aufgezeigt.

Uberblickt man das in diesem Buch ausgebreitete Material, so ist man in
erster Linie betroffen von der Tatsache, wieviel Scharfsinn, Gelehrsamkeit
und Eifer die Viter der Ostkirche, beginnend mit dem grolen Johannes von
Damaskus, auf die Auseinandersetzung mit dem Islam verwendet haben. Sie
haben offenbar mit sicherm Blick die der Kirche im Islam begegnende Gefahr
erkannt. Aber man ist gleichzeitig bedriickt durch die Art und Weise dieser
Abwehr. Zum voraus wird das orthodoxe Bekenntnis als selbstverstédndlicher
MaBstab angenommen (S. 57). Die Widerlegung der islamischen Glaubens-
aussagen geschieht weithin mit den Mitteln der hellenistischen Logik. Der
Gegenangriff besteht in Vorwiirfen: sittliche Laxheit der islamischen Ethik,
Falschung der biblischen Texte, Fragwirdigkeit der Person Mohammeds
usw., und schlieBlich in Schm#ihungen und Beleidigungen. Auch nimmt man
mit Bedauern zur Kenntnis, wie stark der theologische Kampf gegen den
Islam mit dem byzantinischen Reichsstolz und dem orthodoxen Selbstbe-
wulBtsein verbunden war; die Parallele zum modernen abendlindischen
UberlegenheitsbewuBtsein gegeniiber den heutigen Nahoststaaten liegt auf
der Hand.

Theologisch 148t sich kaum eine nennenswerte Entwicklung der christ-
lichen Gedankenfithrung erkennen. Dem entspricht, daBl weithin die Ge-
dankengéinge des groflen Damaszeners einfach wiederholt, auch ganze Ab-
schnitte fritherer Schriften von den spéitern Autoren iibernommen werden,
so daB3 die literarkritischen Fragen duBerst komplex sind. Die dltesten Stiicke
stammen aus Syrien, wo Christen und Moslems sich in sténdiger Lebensge-
meinschaft personlich kennenlernen konnten. Dann verlagert sich der
Schwerpunkt der Kontroversliteratur nach Byzanz, wo der direkte Umgang
mit Moslems fehlte und die christlichen Gelehrten ihre Kritik am Islam allein
auf den Koran abstiitzen konnten. Charakteristisch fir die ganze Literatur-
gattung ist ferner, dafl sie sich zugleich an den moslemischen Gegner und an
den zum Abfall versuchten Christen richtet.

Heute, wo wir mit groBem Ernst eine neue Form des Dialogs mit dem
nichtchristlichen Menschen suchen, ist diese Kontroversliteratur aus der
Anfangszeit des christlich-moslemischen Gespréachs positiv wie negativ lehr-
reich: positiv, weil die wesentlichen Differenzpunkte hier schon klar gesehen
worden sind; negativ, weil aus ihr hervorgeht, was fiir untaugliche Mittel
des Gespriichs Apologetik und Polemik sind und wie unerlélich zunéchst
eine ehrliche Bemithung um ein leidenschaftsloses Verstehen des fremden
Glaubens aus seinen eigenen Voraussetzungen heraus wire.

FEmanuel Kellerhals, Basel



Rezensionen 61

JEAN-PIERRE MASSAUT, Josse Clichtove, I’humanisme et la réforme du clergé. =
Bibl. de la Fac. de Philos. et Lettres de I'Université de Liége, 183, 1-2.
Paris, Les Belles Lettres, 1968, 452; 452 S,

Wihrend zum mindesten der Erasmusforscher den Namen Josse Clichtoves
in der Regel kennt, hat auch er meist keine der Schriften des flimischen
Humanisten und Theologen gelesen. Jean-Pierre Massaut von der Universitéit
Liittich hat dieses allgemeine Versdumnis stellvertretend gutgemacht, indem
er in sicher jahrelangen Studien das gedruckte und ungedruckte Schrifttum
aus der Hand Clichtoves durchgesehen und zu einem umfangreichen Werk
verarbeitet hat. Man mag dieses Werk eine Biographie nennen, doch mufl
man hinzufiigen, dafl der édltere Clichtove, jener der Jahre 1520 bis 1543,
nicht systematisch erfalt wird, und daB3 das Thema der Stellung Clichtoves
zur Reform des Klerus einen solch breiten Raum einnimmt, dal man das
Werk auch als eine diesem Thema gewidmete Monographie ansprechen
kann.

Massaut bietet zuerst eine imposante Bibliographie, die Quellen und Litera-
tur umfaft, stellt dann die Entwicklung Clichtoves bis 1506 dar und ver-
breitet sich im folgenden tber dessen Haltung zur Reform des Klerus. Das
ungedruckte Quellenmaterial, das er verwendet, stammt fast ausschlieBlich
aus Pariser Bibliotheken und Archiven. Bei den gedruckten Quellen, den
publizierten Werken Clichtoves, gibt Massaut verdankenswerterweise jeweils
eine Liste aller ihm bekannten Editionen des 16. Jahrhunderts, deren Exi-
stenz er entweder ex autopsia oder durch Hinweis auf eine vertrauenswiirdige
Bibliographie sorgfiltig belegt. Der biographische Abschnitt im engern Sinn
fillt recht detailliert aus, obschon iiber die Studienjahre Clichtoves néhere
Angaben offensichtlich fehlen. Wo die Quellen hier schweigen, 143t Massaut
Stimmen aus jenen Kreisen sprechen, in denen Clichtove sich bewegte. Das
ist «couleur locale» im besten Sinn des Wortes, eine vorziigliche Integrierung
des allgemeingeschichtlich Bekannten in das biographisch Unbekannte. Man
bewundert die Nuanciertheit der geistigen Bezlige, die Massaut herzustellen
weill, und fragt sich blof bisweilen, ob es nicht angebracht gewesen wiére,
bei dem Mangel an biographischem Quellenmaterial auf die Abgeleitetheit
dieser Verbindungen und Einfliisse aufmerksam zu machen. Die Darstellung
der Haltung Clichtoves zur Reform des Klerus bildet den Kern und das
Glanzstiick der voluminosen Arbeit. Hier wirkt sich entscheident aus, dafB
Massaut als erster die zahlreichen Schriften Clichtoves nicht nur aufgespiirt,
sondern auch gelesen hat und ihren Inhalt nun interpretativ verwerten kann.
Er zeigt, daB es in der Entwicklung Clichtoves um 1520 keinen Bruch gibt
und dall die Frontstellung gegen Luther und Erasmus in ihren geistigen
Voraussetzungen schon vorher bezogen ist. Fein werden die Unterschiede
zwischen dem Humanismus Clichtoves und jenem Vallas und Erasmus’ her-
ausgearbeitet. Massaut zeigt weiter, daf Clichtove vor allem durch seine
Editions- und Predigttatigkeit ein Reformer des Welt- und Regularklerus
war: sein Verdienst liegt auf dem Gebiet der Ideen und der Postulate, nicht
der Tat. Er war auch einer der geistigen Viter der Priestervereinigungen
und Priesterorden des 16. und 17. Jahrhunderts, wie der Jesuiten, der Ora-



62 Rezensionen

torianer, der Lazaristen usw. In mancher Hinsicht ist er ein Représentant
jener katholischen Reform, die der Gegenreformation vorausgeht. In anderer
Hinsicht sieht ihn Massaut jedoch zu Recht als nicht vorwirtsweisend, son-
dern als in einer alten, durch die Scholastik des Hoch- und Spatmittelalters
unterbrochenen Tradition stehend. Diese Tradition ist die patristisch-mona-
chale, die fiir Massaut in Bernhard von Clairvaux, der Schule von Chartres
und andern praescholastischen Geistern des 12. Jahrhunderts maBgebend
ausblitht. Es ist sehr schitzenswert, dal Massaut die Verbundenheit Clich-
toves — in seiner Editionstidtigkeit und anderswo — mit diesem Denken des
12. Jahrhunderts nachdriicklich aufgezeigt hat. Es ist gleichfalls sehr schit-
zenswert, dal Massaut die enge Verbindung von spétmittelalterlichen Klo-
stern und frithem Humanismus einmal mehr und mit vielen Belegen heraus-
gestrichen hat. Es wiire an dieser Stelle hochstens zu beméngeln, dal Massaut
zu rasch bereit ist, den monachalen Geist des 12. Jahrhunderts mit Humanis-
mus gleichzusetzen. Leider ist es soweit gekommen, daf jegliche Verwendung
des Terminus «Humanismus» von einer Definition desselben begleitet sein
sollte. Wo eine solche Definition fehlt wie bei Massaut, muf3 man annehmen,
daB der Autor dem Sprachgebrauch jenes Forschers folgt, der gegenwirtig
zum mindesten uber den philologischen Aspekt des Humanismus am besten
Bescheid zu geben weill und der insofern eine Art autoritative Stellung ein-
nimmt: Paul Oskar Kristeller. Massaut orientiert sich indessen mehr an den
an sich ausgezeichneten Arbeiten Dom Jean Leclercqs als an den Forschungen
des amerikanischen Historikers und verfallt so der Verlockung, die zweifellos
vorhandene Kontinuitidt vom 12. Jahrhundert zu Clichtove als eine humanisti-
sche Kontinuitit zu betrachten. Mag man auch verschiedenen Exponenten
des monachalen Denkens des 12. Jahrhunderts einen humanistischen An-
strich nicht absprechen, so bleibt doch ein Unterschied zum Humanismus
von Petrarca bis Giordano Bruno. Das 12. Jahrhundert kennt noch nicht
jenes unermiidliche Suchen nach noch unbekannten Texten der paganen und
christlichen Antike, das die Aktivitdt Poggios, Niceolis, Erasmus’ und vieler
anderer Humanisten kennzeichnet; es kennt auch noch nicht den Grad von
stilistischer und rhetorischer Verbindlichkeit, den diese Texte in der Re-
naissance erlangen.

Die kritische Bemerkung des Rezensenten soll nicht dariiber hinwegtéu-
schen, daB Massaut eine qualitativ hochstehende Arbeit vorlegt, die eine
wertvolle Erginzung von Renaudets Préréforme et humanisme & Paris bildet.
Das Werk ist im allgemeinen mit groler Sympathie fiir Clichtove geschrieben.
Sein Stil ist gehoben und sehr geschliffen, aber nicht gespreizt. Die Ausdrucks-
weise ist nuanciert, aber nicht preziés; manchmal féllt eher Wortreichtum
als -armut auf. Auch die FuBnotenhinweise konnten bisweilen etwas knapper
sein. Der Autor hat eine teilweise durch das Thema bedingte Vorliebe fiir
franzésischsprachige Literatur. Indessen bewegt er sich auch im Bereich des
Latein sehr sicher, wiahrend ihm das Gebiet der deutschen Sprache weniger
zuzusagen scheint.

Der Hauptwert dieser Arbeit liegt auf theologie- und kirchengeschicht-
licher Ebene. Massauts reiches Wissen auf diesen Gebieten, sein Einfalls-
reichtum in der Deutung der einzelnen Fakten und seine Umsicht in deren



Rezensionen 63

Eingliederung in die historischen Zusammenhdnge geben den beiden sorg-
faltig gedruckten Bénden eine Bedeutung, die man hoch anschlagen mul.
Manfred E. Welti, Basel

MARkKUS JENNY, Die Einheit des Abendmahlsgottesdienstes bei den elsdssischen
und schweizerischen Reformatoren. = Stud. z. Dogmengeschichte u. Sy-
stem. Theol., 23. Ziirich, Zwingli-Verlag, 1968. 200 S. Fr. 24.—.

Die Aufgabe, nach der Einheit des Abendmahlsgottesdienstes zu fragen,
stellt sich aus der unbefriedigenden Situation heraus, in der wir uns heute
mit unserer reformierten Abendmahlspraxis befinden. Das Abendmahl wird
zumeist als mehr oder weniger belangloses Anhéingsel zum Wortgottesdienst
von einer peinlich reduzierten Gemeinde gefeiert. Ist diese Zweiteiligkeit
unserer Abendmahlsgottesdienste ein Erbe der Reformation? Das ist die
Frage, die sich Jenny stellt.

Bei ihrer Beantwortung ist in Rechnung zu stellen, daB die Reformatoren
selbst ein in doppelter Hinsicht belastetes liturgisches Erbe antraten: Einer-
seits besteht die réomische Messe seit alters aus zwei disparaten Teilen (der
missa catechumenorum und der missa fidelium) und andrerseits fielen in der
spatmittelalterlichen Kirche MeBfeier und Priadikantengottesdienst (pronaus)
auseinander. Im Gefolge und teilweise in Auseinandersetzung mit den Ar-
beiten von Fritz Schmidt-Clausing und Julius Schweizer iiber das liturgi-
sche Werk Zwinglis! versucht Jenny an den liturgischen Arbeiten der Straf3-
burger und Schweizer Reformatoren nachzuweisen, «dal} hier diese ‘erbliche
Belastung’ (sc. die Zweiteilung von Wort- und Sakramentsgottesdienst) —
soweit wir auf die groBen Linien sehen — zum ersten Mal in der Geschichte
der christlichen Kirche iiberwunden wurde» (S. 8). Er kommt zur Einsicht,
«die Reformatoren des deutschen Siidwestens und die Viter der Reforma-
tionskirche franzésischer Zunge hitten tatsichlich, moglicherweise sogar be-
wullt, die Einheit des neugeordneten evangelischen Abendmahlsgottesdien-
stes angestrebt». (S. 10).

Die gelehrte Arbeit ist sehr iibersichtlich aufgebaut. In vier Hauptab-
schnitten untersucht Jenny (I) die Ordnung von StraBburg 1526ff., (1I)
Zwinglis Abendmahlsgottesdienst, (III) Oekolampads Abendmahlsliturgie
sowie die von Basel mehr oder weniger beeinfluten Ordnungen von Bern,
Schaffhausen und Neuenburg (Farel) und (IV) Calvins (StraBburger und)
Genfer Liturgie. Jeder der vier Abschnitte ist sehr klar gegliedert: a) Vor-
aussetzungen, Entstehung; b) der liturgische Ort; c) die liturgische Zeit;
d) die liturgische Ordnung. Ein letzter Abschnitt falt das Ergebnis zusammen
und schlieBlich finden wir im Anhang eine kritische Edition der Ordnungen
von Basel 1529, Bern 1529 und Farel 1533 sowie Zwinglis eigene Ubersetzung
seiner Abendmahlsliturgie ins Lateinische, die er seiner Fidei expositio von
1531 an den franzgsischen Konig beifiigte.

1 F. Schmidt-Clausing, Zwingli als Liturgiker. Eine liturgiegeschichtliche
Untersuchung (1952); J. Schweizer, Reformierte Abendmahlsgestaltung in
der Schau Zwinglis (1953). - Zu beiden Werken Besprechung von M. Jenny in
Theol. Zeits. 11 (1955), S. 468—472,



64 Rezensionen

Es ist hier nicht der Raum, die vielen philologischen und historischen
Einzelergebnisse zu referieren, die Jenny zusammentrigt. Jeder Abschnitt
ist eine kleine Monographie tiber die betreffende Ordnung. Verwandte For-
mulare werden ubersichtlich nebeneinandergestellt und sorgfiltig verglichen.
In der Deutung liturgischer Details geht Jenny behutsamer vor als etwa,
Julius Schweizer.

Jenny gesteht selbst zu, dal} seine Fragestellung nach der Einheit des
Abendmahlsgottesdienstes, mit der er an die Texte herantritt, «zwar nicht
illegitim, aber — historisch gesehen — nicht zentral» ist (S. 10). Thm aus diesem
Aufhinger seiner Untersuchung einen Vorwurf zu machen, erubrigt sich
iiberdies schon aus dem Grund, daB er keineswegs mit Scheuklappen auf
dieses Ziel lossteuert, sondern die Texte weitgehend zu ihrem Recht kommen
laBt und manches aufdeckt und entfaltet, was nicht direkt seinem Zweck
dient.

Dringlicher scheint uns die Frage, ob man in einer liturgiegeschichtlichen
Untersuchung tiber die Abendmahlsordnungen der Reformationszeit so weit-
gehend auf theologiegeschichtliche Erwigungen verzichten kann, wie es
Jenny tut. MiuBte die Position der befragten Reformatoren im Abendmahls-
streit — sie standen samt und sonders in vorderster Front — nicht stirker be-
riicksichtigt werden? Die Einheit des Abendmahlsgottesdienstes ist ja nicht
bloB3 eine Frage der liturgischen Ordnung. Diese kann nur ein mehr oder
weniger sicheres Indiz dafiir sein, wie das Verhéltnis von Wort und sakra-
mentaler Handlung theologisch gesehen wird. Werden Wort und Sakrament
als zwel grundsitzlich verschiedene Vehikel der Gnade angesehen, so mul
auch der Gottesdienst in Wort- und Sakramentsteil auseinanderfallen, wie
es in der réomischen Messe geschehen ist. Wird hingegen das Abendmahl blof3
als symbolische Veranschaulichung des gepredigten Evangeliums fir die
«rudes», als handgreifliche Erinnerung verstanden — was den Stral3burger
und Schweizer Reformatoren vorgeworfen worden ist —, so muf} es uber kurz
oder lang zum mehr oder weniger belanglosen Anhéngsel des Predigtgottes-
dienstes absinken. Die Einheit des Abendmahlsgottesdienstes ist nur dann
zu wahren, wenn die Gemeinde das Abendmahl als exemplarische Realisation,
als exemplarisches Bekennen, Aneignen und Verwirklichen der im Wort zu-
gesagten Verschnung begreift und feiert, wenn sich also Verkiindigung und
Mahl als Wort und Antwort gegeniiberstehen.

So lange sich Jenny nicht explizit mit der Abendmahlslehire der Liturgie-
schopfer auseinandersetzt 2, bleibt — bei allen wertvollen Resultaten, die er

2 Er tut es ansatzweise implizit in der Interpretation liturgischer Einzel-
heiten, etwa bei Calvin (S. 108) : (Auf die Einsetzungsworte folgt die Erkldarung
dieser Christusworte, dann der Bann, das Abendmahlsgebet und erst jetzt
die eigentliche Handlung. Der Befehl Christi wird also nicht nachvollzogen
als Wiedergedichtnis des ersten Mahles, das uns den Verkiindigungsgehalt
dieser Handlung Christi besonders deutlich vor Augen, ins Herz, ja in die
Wirklichkeit der Gemeinde hineinbringen soll, sondern er wird ganz schlicht
im Gehorsam gegeniiber jenen Worten befolgt mit einem neuen Mahle...» Hier
wird zumindest fiir Calvin andeutungsweise eine Tendenz zu dem, was wir



Rezenstonen 65

zutage fordert — seine Schluthese anfechtbar, die Viter héitten die Einheit
des Abendmahlsgottesdienstes gewahrt. Georg Vischer, Buus/Kt. Basel-Land

JOore¢ ROTHERMUNDT, Personale Synthese. Isaak August Dorners dogmatische
Methode. = Forsch. z. system. u. 6kumen. Theol., hrsg. v. E. Schlink, 19.
Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1968. 250 S. DM 25.—.

So begriiBlenswert es wire, wenn man sich heute schon voéllig dartber
«im klaren» sein sollte, «dall wir das Erbe des 19. Jahrhunderts» stiarker zu
beachten hétten (S. 11), oder wie in dieser urspriinglich im Mai 1966 der
Theologischen Fakultdt in Erlangen als Dissertation vorgelegten und jetzt
in «unverdnderter Form» erschienenen Untersuchung — als Teil solcher ge-
schichtlichen Verpflichtungen — das «Werk Dorners aus sich selbst heraus»
zu interpretieren versucht werden sollte (S. 41)!, sowenig diirfte aber auch
durch einen schon fertigen und geistesgeschichtlich isolierten Gebrauch von
Begriffen von vornherein Zweifel an der Zielsetzung einer so selbstgestellten
Aufgabe geweckt werden. Immer bliebe auch der Wieder-Entdecker eines
historischen Erbes — wenn er nicht anders diese Geschichte endgiiltig «me-
thodisch» um ihren Sinn bringen wollte — der hermeneutischen Durchdrin-
gung seiner eigenen geistesgeschichtlichen Aussagen selbstkritisch insoweit
verhaftet, als weder selbst gefundene Systeme wie die des «Personalen» oder
«Ontologischen» als Betrachtungsweisen fiir die Erschlieffung von Quellen je
ausreichend sein werden, und so trotz fleiBigster Kompilierung von Quellen
nur noch Leerstellen einer « Unions»- oder Vermittlungstheologie behauptet
werden konnten; denn auch Dorners « Synthese» war mehr als nur die Kom-
plementaritit eines «harmonischen Zusammenschlusses klar unterschiedener
Elemente zu einem einheitlichen Ganzen, in dem doch die Elemente in ihrer
Eigenart erhalten» blieben. Hier sollte also «weder Verschmelzung des
Christlichen mit dem Nichtchristlichen» gemeint sein, weil ndmlich dann
«das Christliche seine Eigenart verlore, noch bloB gelegentliche Verwendung
der Philosophie in der Theologie, wobei die Philosophie nur zur Verstindigung
uber traditionelle christliche Sitze diente» (S. 22). — Aber dieses «Metho-
dische» stand einer weitergehenden Erfassung der «Synthese» grundsitzlich
im Wege und muBite den ¢kerygmatischen Charakter der Vermittlungs-
theologie» iiberhaupt verdringen. Nirgendwo konnte dann noch entdeckt
werden, daf} fir die Vermittlungstheologie «das Christentum nicht primér
Lehre, sondern Tat und Leben, ein Geschehen» war, «in dessen Mittelpunkt
die Person Jesu Christi und das in ihr erschienene Leben» stand 2. Von Dorner

exemplarische Realisation nannten, und zur eschatologischen Ausrichtung
des Mahles festgestellt.

1 In der 3. Auflage des Nachschlagewerkes Die Religion in Geschichte und
Gegenwart (1957-62) ist Dorner nicht mehr besprochen worden. Seine
Lebensdaten: 1809-84, Theol. Professor in Kiel, Konigsberg, Bonn, Géttingen
und ab 1862 in Berlin, dort auch Mitglied des PreuBlischen Oberkirchenrates.

2 Nach J. Rothermund S. 25 vgl. R. Holte, Die Vermittlungstheologie.
Ihre theologischen Grundbegriffe kritisch untersucht, = Acta Universitatis
upsaliensis, Studia doctrinae christianae upsaliensia (1965).



66 Rezensionen

wiren jedenfalls — fragte man wirklich nach « Dorners dogmatischer Methode»
(S. 48) — Sétze im Stile einer Feuerbachschen Religionskritik génzlich aus-
geschlossen gewesen, die sich aber — war man erst einmal einem Positivismus
des denkerischen Systems (auch theologisch — gleichviel: objektiv oder sub-
jektiv gewendet) verfallen — ganz von selbst aufdringten, sobald das «Per-
sonale» die Bestimmung eines «Gegeniibers» sein sollte, und damit die denke-
rische Qualitéat eines objektiven «Lebensverhéltnisses» hatte. « Kontinuier-
liche Relationen» und «ontologische Wendungen» (S. 236) waren dann ndm-
lich in jedem Fall esns, und lieBen so zwangsldufig nur noch den einen Schluf3
zu, dafl «Anthropologie, iiberhaupt Gottes Verhéltnis zur Welt, nur richtig
erfalt» wiirde, «wenn man von der Christologie» ausginge, aber umgekehrt
«Anthropologie» auch «Christologie» «begrindete». — Doch gerade davon
steht aber bei Dorner nichts, sondern im Gegenteil: in der von Rothermundt
angegebenen Quelle® hei3t es: « Dafl auch Sie (angeredet ist Bischof Marten-
sen in Kopenhagen) die Wichtigkeit des Begriffes der Aseitédt anerkennen und
davon Anwendung auf die Anthropomorphismen» (sic!) «und das Bose
machen, hat mich sehr gefreut. Unser groBler wiirtembergische Reformator
ist in seinen christologischen Untersuchungen auch hierauf gekommen.
Brentius* hat das Verdienst, den Satz ausgesprochen zu haben: Alles in
Gott ist mittheilbar, mit Ausnahme seiner Aseitéat. Das will weiter ausgebildet
werden. Auch hier steckt die Christologie ein Licht fiir das Weltverstdndni3
auf. Die Verwirklichung des gottlichen Ebenbildes besteht eben darin, da@3
wir Antheil am gottlichen Wesen, aber auf Grund des Gesetztseins erhalten,
d. h. durch Empfangen hindurch. Das Bése ist Centrirenwollen in sich und
das heilt, sich als Aseitédt geriren.» — Wer hatte es aber auch schon leugnen
wollen, dal} theologische Aussagen iiber einen personhaften Gott und eben
nicht iiber ein gottheitliches Prinzip, das eines allgemeinen Weltgeistes oder
einer denkerischen Vernunftigkeit, ohne Anthropomorphismen unmdoglich
wiren, doch hier niemals eine Anthropologie das Verstdandnis ebnen kénnte.
Keinesfalls durfte das «pure et recte docetur», die gedanklich tiefste und
umfassendste Schau des Evangeliums, durch ein Substitut einer «wissen-
schaftlich» dargestellten «personalen Synthese» ersetzt werden. Jedenfalls
wiirde man es Dorner wohl kaum nachsagen kénnen, er hétte in dhnlicher
Weise versucht, sich die Stringenz seiner eigenen Anschauungen mit histo-
rischen Autoritdten bestitigen zu lassen. Nie konnte der Einzelne von
«einem mitmenschlichen Du» — auch nicht in der Analogie eines personalen
Verhiltnisses zu Gott — gedacht werden, sondern nur immer durch die
Herausforderung des Ich Gottes, das mich (und nicht einen anderen) todlich
trife: Wenn du mich demiitigst, machst du mich gro3 (Ps. 18, 36). Nur das
Unberiicksichtigt-Lassen der «Widerspannung», oder schon lange vor Kierke-
gaard : einer coincidentia oppositorum in der «personalen» Selbstbestimmung,
lieB auch bei Dorner nicht die ausdriickliche Unterscheidung aufkommen, daf3

3 Nach S. 236 Briefwechsel zwischen H. L. Martensen und I. A. Dorner
1839-1881, aus dem Nachlal3 herausgegeben, 1-2, (1888), 2, S. 390: Brief
Dorners v. 11. Mai 1879.

4 Johannes Brenz (1499-1570).



Rezensionen 67

zwar der Unglaube reflektiert, aber der Glaube nur immer gelebt werden
kénne. Ahnlichkeiten, die sich damit zu Schellings Philosophie, dem Drei-
klang von Gottes-, Selbst- und Gattungsbewuflltsein (S. 138, 214 u. a.),
ergaben, und deren Wiederholung — wie die dreiliger Jahre in Deutschland
zeigten — einer gefidhrlichen Selbstdiriminierung gleichkime, hétten aber
dann auch die eigentliche StoBrichtung des Rothermundtschen Buches aus-
zumachen gehabt?. Thomas Buske, Berlin

JorGEN GLENTHoJ (Hrsg.), Dokumente zur Bonhoeffer-Forschung 1928—1945.
= Die miindige Welt, 5. Miinchen, Chr. Kaiser Verlag, 1969. 367 S.
Fr. 41.40.

Seit fast zwanzig Jahren ist Jorgen Glenthej unermiidlich auf der Suche
gewesen nach dokumentarisch fafBbaren Spuren von Bonhoeffers Leben und
Wirken. In einem nach Umfang und Gehalt gewichtigen Aufsatz hat er be-
reits 1956 eine Iiille neuen Materials zur Biographie Bonhoeffers verarbeitet .
Heute nun legt er in einem eigenen Band die Resultate seiner entsagungs-
vollen Nachforschungen in vielen kirchlichen, staatlichen und privaten
Archiven vor., Seine Arbeit hat sich gelohnt, wenn schon (wie es bei solchen
Editionen kaum zu vermeiden ist) auch manches abgedruckt ist, iiber dessen
historische Bedeutsamkeit man geteilter Meinung sein kann. Glenthejs Doku-
mentation bildet eine wertvolle Ergidnzung zu Bethges grofler Bonhoeffer-
Biographie und zu den vier Banden von Bonhoeffers Gesammelten Schriften.
Man kann Glenthgjs Sammlung kaum fiir sich allein lesen. Sie setzt die
Kenntnis oder die parallele Lektiire der eben genannten Biicher voraus. Es
werden durch die hier publizierten Dokumente keine eigentlich neuen Aspekte
erschlossen, aber manches in Bonhoeffers bewegtem Leben erhilt in der un-
mittelbaren Sprache der Akten und Briefe deutlichere Farben und Konturen.
Oft greifen die Dokumente auch weit hinaus tiber den direkten Umkreis von
Bonhoeffers Wirken, etwa in den Korrespondenzen (1944-45) zwischen
Bischof Bell von Chichester und Erzbischof Eidem von Uppsala iiber eine
geplante Konferenz verantwortlicher Kirchenfithrer unmittelbar nach Kriegs-
ende (die dann nicht zustande kam).

Glenthejs Dokumente erbringen neues wichtiges Material zur Geschichte
des deutschen Kirchenkampfs und der ékumenischen Bewegung. Wenn Ernst
Wolf 1965 mit Recht beklagte, daB die Wechselbeziechung zwischen Oekumene
und Kirchenkampf noch kaum erforscht und erhellt sei? so sind seither
unsere Kenntnisse doch wesentlich erweitert worden. Wir denken neben
Bethges Bonhoeffer-Biographie, Marc Boegners Memoiren («L’exigence

5 Vgl. dazu E. Oeser, Die antike Dialektik in der Spétphilosophie Schel-
lings; und die Rezension davon: Arch. f. Gesch. d. Phil. 4 (1969), S. 106-109;
ferner: Revelatio Dei. Die Paralipomena des Deutschen Idealismus: ibid. 5
(1970).

1 J. Glenthgj, Dietrich Bonhoeffer und die Oekumene: Die miindige Welt,
2 (1956), S. 116-203.

2 E. Wolf, Oekumenische Rundschau, 14 (1965), S. 2221f.



68 Rezensionen

cecuménique», 1968) und Ronald Jasper’s Bell-Biographie (George Bell,
Bishop of Chichester, 1967) vor allem an die von Armin Boyens in seinem
Buch «Kirchenkampfund Oekumene» (1969) erschlossenen Quellen und an die
Edition des Briefwechsels zwischen A. Koechlin und Bell (1970). Mit diesen
neuen Blichern zusammen wird auch der vorliegende Band mithelfen, daf3
wir die Entwicklungen und Entscheidungen eines der bedeutsamsten Ab-
schnitte der Kirchengeschichte unseres Jahrhunderts besser iiberblicken und
verstehen konnen. Andreas Lindt, Basel und Bern

Marc BoeGNER, Ein Leben fiir die Okumene. Erinnerungen und Ausblicke.
Frankfurt a. M., Verlag J. Knecht, und Stuttgart, Ev. Verlagswerk, 1970.
441 S. DM 32.-.

Der reformierte Pfarrer Marc Boegner, achtfacher Ehrendoktor, gehért zu
den fiithrenden Gestalten des Protestantismus dieses Jahrhunderts. Seine
Autobiographie bietet nicht nur persénliche Erlebnisse, sondern eine ganze
Geschichte des Okumenismus. Drei Teile iiber die «Jugendzeit», «Reife» und
«Ausweitung der ckumenischen Bewegung» schildern Boegners «6kumeni-
sches Leben» von seiner Bekehrung, einer «geistigen Revolution», die den
damals «sehr Hochmiitigen» auf den «Weg der Demiitigung und der Reue»
fuhrte (S. 15f.), iiber sein Amt als Prasident der Protestantischen Foderation
Frankreichs und des Okumenischen Rates der Kirchen bis zu dem auch fiir
ihn bewegenden Hoéhepunkt des Zweiten Vatikanischen Konzils, an dessen
Schluflzeremonie der Papst auf den Altékumeniker zuschritt, ihm die Hand
reichte und feierlich ein einziges Wortchen sprach: «Merei!» (S. 372).

Die Einheit der Kirche ergibt sich fir Boegner theologisch aus der Einheit
der ¢«Geschichte Gottes, der durch die Jahrhunderte hindurch den Liebesplan
verwirklicht» (S. 407). Boegner hat Entscheidendes von der heilsgeschicht-
lichen Theologie seines um eine Generation jingeren Freundes Oscar Cull-
mann empfangen, von dem er auch das Anliegen tbernommen hat, das er
allen Reformationskirchen als ihre eigentliche Aufgabe zuruft: an dem in
der Schrift bezeugten Wort Gottes als der « Norm» gegeniiber Tradition und
Kirche festzuhalten (S. 406).

Das Werk — was koénnte von einem Mitglied der Académie frangaise
anderes erwartet werden? — ist glinzend geschrieben und gut tbersetzt.
Dennoch wird, wer den Kanzelredner gehort hat, in dem Buch kaum dieselbe
Sprachgewalt wiederfinden. Felixz Christ, Basel

ALFRED JAGER, Reich ohne Gott. Zur Eschatologie Ernst Blochs. = Basler
Studien zur hist. u. system. Theol., 14. Ziirich, EVZ-Verlag, 1969. 265 S.
Fr. 19.80.

Wiewohl es lange gedauert hat, bis die Hoffnungslehre Ernst Blochs in die
theologische Diskussion durchgedrungen ist, muf3te es schon infolge der Neu-
entdeckung der neutestamentlichen Eschatologie dazu kommen. Seine Philo-
sophie wendet durch ihre positive Wertung der temporalen Eschatologie die
Theologie von der anfanglichen Deutung der neutestamentlichen Apokalyptik



Rezensionen 69

als eine Illusion ab, die fiir das Christentum noch nur die Méglichkeit offen-
1aBt, sich in einen Existentialismus umzuwandeln. Zum TUnterschied von
Bultmanns Schule, die auf dieser Linie die temporale Eschatologie auflést,
sieht der Atheist Bloch in jiudisch-christlicher Erwartung des Gottesreichs
das universale Prinzip des menschlichen Geistes auch nach der Ablehnung
des Theismus. Durch diese Meta-religion des Reichs ohne Gott unterscheidet
sich Bloch von anderen Denkern marxistischer Prigung. Sein Verstdndnis
der «Religion im Erbe» hat Anziehungskraft erwiesen und wurde zum frucht-
vollen Grund des christlich-marxistischen Dialogs.

In der gegenwirtigen Hoffnungswelle stellt das vorliegende Buch eine
kritische Untersuchung der Blochschen Philosophie vor. Es konzentriert sich
auf die Stellung und Bedeutung des unter verschiedenen Namen auftretenden
Reichsbegriffs innerhalb Blochs Hermeneutik der Hoffnung. Vorerst wird das
Verhiltnis dieses Begriffs zu dem des Gottesreichs in der biblischen Eschato-
logie kritisch dargestellt. Dabei wird Aufmerksamkeit dem in der bisherigen
Diskussion vernachlassigten Materialismus des Blochschen Denkens gewidmet.
Im Zusammenhang mit dem Reichsbegriff werden die allgemeineren Pro-
bleme der Blochschen Philosophie besprochen und die theologische Stellung-
nahme zu ihnen gesucht. Zum Schlul skizziert der Verfasser etliche Aspekte
einer «Theologie der Hoffnung», die sich in der Blochschen Philosophie zu
ihrem eigensten Anliegen gebracht sieht. Das geschieht im Rahmen einer
kritischen Darstellung der Theologie Moltmanns mit bewuf3ter Ausklamme-
rung dessen Bezichung zum Denken Hegels, Blumhardts und Barths.

Blochs Philosophie erscheint dem Verfasser als nicht harmonisierbare
Spannung zwischen Zielidentitdt des Noch-Nicht-Reichs und Grundidentitéat
der Materie. Er behandelt Blochs Lésung der diesen zwei Polen entsprechen-
den Fragen des Sinnes und der Metaphysik und bestimmt ihre Tragweite fir
die Theologie. Der futurologischen Lésung der Sinnfrage und dem sich selbst
realisierenden Materiekern bei Bloch entspricht nach Jéger die Hoffnung auf
das zukommende Gottesreich und der seine Barmbherzigkeit und Gerechtig-
keit realisierende Gott bei Moltmann. Obwohl der Verfasser diese rein futuro-
logische zum Unterschied von der existentialen Theologie universale Eschato-
logie positiv schétzt, kritisiert er sie doch mit Recht als der Personalitit der
Ubels- und Sinnfrage nicht entsprechend. Aus seiner Darstellung der Theolo-
gie Moltmanns wird die Tatsache nicht eindeutig klar, dal dieser die Bloch-
sche Spannung zwischen dem Materiegrund und dem eschatologischen Reich
durch seine Auffassung Gottes mit Futurum als Beschaffenheit (Wesen)
grundsitzlich tberwunden hat. Er kommt zum SchluBl, daf nicht eine Theo-
logie der Hoffnung, sondern eine Theologie der Zukunft eine sachgeméle
Antwort auf Bloch wire, Die folgende Feststellung ist in dieser Richtung
bedeutungsvoll: «Die Verwendung der Kategorie Zukunft in diesem Zu-
sammenhang verlangt aber notwendig ein tiefes Eindringen in das Problem
der Zeit» (S. 259). Eben daraus ergibt sich allerdings die Frage, ob eine von
Jéger verlangte und von G. Sauter angedeutete neue unmetaphysische Onto-
logie der Zukunft nicht eine grundsitzliche Uberwindung der bisherigen
linearen Zeitauffassung voraussetzt, da in dieser die Zukunft als blof3 gedachte
Moglichkeit erscheint und als Wesenskategorie, auf Gott angewandt, seine



70 Rezensionen

Realitét in Frage stellt. Soll die Zukunft nicht nach der metaphysischen
Zeitauffassung als bloBer Raum der Seinserscheinungen angesehen sondern
mit dem Gottessein selbst identifiziert werden, dann bedeutet es, daB3 der
durch die Kategorie Zukunft definierte Gott keine bloBe Potentialitit, sondern
schon eine Aktualitét ist. Jede Aktualitdt aber mul} jedenfalls auch als Prae-
sentum definiert werden. So entsteht ein Paradox, dal Gott als Futurum
ebenso Praesentum ist. Die Aufgabe, dieses Paradox zu ldsen, stellt das
groBte philosophische Problem der Theologie der Zukunft vor.

Zdenék Trtik, Prag

HerMANN RiNgELING, Theologie und Sexualitit. Das private Verhalten als
Thema der Sozialethik. = Studien zur evangelischen Ethik, 5. Gutersloh,
Gerd Mohn, 1968, 264 S. DM 36.—.

Der Verfasser geht von der Frage aus, was «christliche Ethik» heute sei.
Unter «heute» versteht er die moderne Gesellschaft, die er als Gesellschaft
der Subjektivitdt begreift. Der christlichen Ethik wird die Aufgabe zuge-
schrieben, «zeitgenossisch», d. h. der Situation gemif zu denken.

Ringeling macht in dem vorliegenden Buch den Versuch, diese Aufgabe
am Exempel der Sexual-Ethik zu bewiltigen. Er zeigt, in welcher Wechsel-
beziehung «Gesellschaftsstruktur und privates Verhalten» zueinander stehen
und wirft die Frage auf, inwieweit es moglich sei, allgemeingiltige Normen
fiir «privates Verhalten» zu finden. Die spezielle Fragestellung wird dann
nochmals eingeengt, und zwar auf das Thema «Ehe und Eros».

Im 1. Kapitel werden die «Ursachen christlicher Erosfeindschaft» (S. 9ff.)
aus einer zu engen Ehe-Ideologie hergeleitet. Man deutete die Ehe als Insti-
tution, in der das Leibversténdnis des Menschen (« Der Mensch ist Leib», S. 9)
identisch war mit seiner sozialen Stellung («Die Frau ist Gebérerins, S. 19).
Die Funktion der Ehe bestand darin, diese Auffassung zu bestédtigen und
Tradition und Ordnung aufrechtzuerhalten. Durch die Konfrontierung mit
heidnischen sexuellen Riten, erschienen fiir den christlichen Glauben sexuelle
Begierde und heidnische Welt als identisch. Es mufBten daher beide als Ge-
fahren abgelehnt werden. Bei Paulus wird die Ehe zwar als Schutzraum, in
dem Sexualitét sein kann, geduldet, aber die erotische Beziehung nicht be-
sonders betont. Die soziale Struktur der Gesellschaft (s. o.) sowie die
Naherwartung der Wiederkunft Christi verhindern die Integration des Kros.
Die Auswirkungen der Erosfeindlichkeit werden dann bei Augustin und Martin
Luther wieder deutlich (S. 34ff.). Der Verfasser zeigt, in welcher Form sich
die Gesellschaft die kirchliche Lehre dienstbar gemacht hat. Das Prinzip der
Askese stand in Wechselbeziehung zu der Notwendigkeit, ausreichende Ar-
beits- und Lebensmoglichkeiten zu schaffen. Die Gesellschaft profitierte von
den durch Repression der Sexualitdt und Erotik freigewordenen Energien.

Das 2. Kapitel beschreibt die «biirgerliche Kultur der Intimsphire» (S.
48ff.). Es zeigt, dalB die Realitdt hinter diesen Forderungen zurtickblieb.
Prostitution, Karneval und derbe Zoten kénnen als «Ventile» sexueller Re-
pression angesehen werden. Erotische Beziehungen galten unter diesen Um-
stédnden im Blick auf die Ehe nicht als selbstversténdlich und wurden auller-



Rezensionen 71

halb der Ehe ganz abgelehnt. Wie sehr sich die Sehnsucht nach Erotik
trotzdem Ausdruck zu verschaffen wullte, wird an den Troubadouren des
11. Jahrhunderts, an Schleiermacher, Schlegel, Hegel u. a. deutlich gemacht.
Hier konnte der Eros als «Sehnsucht nach dem Unerreichbaren» (S. 56{f.)
erscheinen oder sich in der Frau als «erotischer Person» (8. 72ff.) verkérpern
oder als «aktiver Genuf3» vor der Ehe beschrieben werden, der sich in der
Ehe fortsetzt (S.76). — Schleiermacher unterschied zwischen der Ehe als
Institution und der persénlichen Beziehung, die innerhalb der Ehe vollzogen.
werden sollte. Die persoénliche Beziehung ist nach Schleiermacher abhingig
von der Fahigkeit, mit der sich ein Partner gegeniiber dem anderen zur Gel-
tung bringen kann (8. 79ff.). An dieser Stelle erscheint dem Leser die Parallele
zur modernen Problematik der Emanzipation und ihren Begleiterscheinungen
frappierend. Bei Hegel stellt die Ehe den Ort der Selbstverwirklichung dar,
Gleichzeitig wird aber die sexuelle Begegnung unterbewertet und ihre Uber-
windung als geistige Leistung gewiirdigt (S. 83ff.).

Das 3. Kapitel interpretiert Kirche und Gesellschaft als das «Bezugs-
system der sexuellen Emanzipation» (S. 88ff.). Es wird aufgewiesen, in wel-
cher Wechselbeziehung soziale und sexuelle Revolution zueinander stehen.,
Die «alte Moral» wirkt mit ihren asketischen und unbewuBten Strukturen
teils «probiirgerlich», teils «anti-emanzipatorisch» (S. 93ff.). Aber die Eman-
zipation zur BewuBtheit hin bewirkt ihrerseits den Zerfall des Biirgertums.
Ein weiteres Moment in diesem Zusammenhang ist der Gegensatz zwischen
Lusterfahrung und Zwang. Soweit sich der Mensch die Erfahrung von Lust
gestattet, wird er zwangslaufig die Forderungen der Moral und der Tradition
ablehnen miissen (S. 101ff.). Wo er die christliche Kirche als mit jener In-
stitution identisch empfindet, die Tradition und Ordnung verkorpert, wird
er sie mitsamt der Tradition und Ordnung nicht mehr akzeptieren (S. 103). —
Ringeling bezeichnet es angesichts dieser Entwicklung als die Aufgabe
christlicher Ethik, auch die Erfahrung «sozialer Mobilitdt» in ihr Denken
einzubeziehen. Das heilt z. B. konkret, daf} sie dem Menschen Wege zu
zeigen hat, die ihm helfen, diejenige Lust und dasjenige Glick zu finden,
die er bestdndig sucht (S. 1111f.).

Im 4. Kapitel wird das «Phdnomen der neuen Moral» (S. 142{f.) an seinen
theologischen Vertretern J. Robinson, K. Loegstrup, P. Lehmann und H. Cox,
sowie an seinen «anti-theologischen» Reprisentanten A. Kinsey, A. Comfort
und H. Marcuse diskutiert. Kinsey will einen Ansto dazu geben, die Diffe-
renz von ¢« Fakten und Normen» wahrhaftiger zu sehen, als man dies tiblicher-
weise tut (S. 150ff.). Marcuse fordert die Einbeziehung der Libido in das
Gesamt menschlicher Begegnung durch den einzelnen und die Tolerierung
einer entsprechenden Umstrukturierung durch die Gesellschaft (S. 1561f.).

Das 5. Kapitel liber die «theologischen Aspekte der Sexualitédt» (S. 2101f.)
setzt sich deutlich von der Tradition ab und gewinnt seine Aussagen haupt-
séchlich im Gespriich mit K. Barth, H. Thielicke, E. Michel, E. Metzke und
D. S. Bealey. Folgende Gesichtspunkte treten dabei ins Blickfeld: Christen
und Nichtchristen bemiihen sich beide um den ¢ganzen Menschen». Nach
Barth (S. 214ff.) kann der Mensch, dem es durch Christus ermdoglicht ist,
in eine personale Bezieshung zu Gott zu treten, auch in eine personale Be-



72 Rezensionen

ziehung zum Mitmenschen treten. Sofern der Eros ein Medium dieser per-
sonalen Beziehung ist, bewirkt seine Einengung bzw. seine Erweiterung das
verinderte Verhiltnis von Mann und Frau in Ehe und Gesellschaft (E.
Michel) (S. 221ff.). Nach Ringeling hat der Christ die Freiheit und Aufgabe,
unter Riickbezug auf die Bibel umdenken zu lernen, d. h. iiber die bloBe
Institution hinaus die personale Beziehung zu suchen. Die Erotik als Freude
am anderen sei hier so einzubeziehen wie zum Glauben an Christus die Freude
gehore (S. 2461f.). Aber wie die Verbindung zwischen Mensch und Gott erst
durch die freie Entscheidung des einzelnen wirksam werde, so bediirfe es
auch in der Ehe nicht nur der Tradition, sondern vor allem des entscheidungs-
fahigen Partners. Deshalb kénne die jetzige Form der IEhe niemals als Gesetz
eine allgemeingiiltige Bedeutung haben, wohl aber das «Zielgebot» der Ver-
wirklichung mitmenschlicher Beziehungen sein (S. 2561f.).

Die AuBerungen der verschiedensten Denker und geistigen Bewegungen
werden teilweise in ldngeren Zitaten wiedergegeben, was die Lektiire fiir den
«Laien» etwas mithsam macht. Wer sich aber einen soliden Uberblick ver-
schaffen will iiber die geistesgeschichtlichen und theologischen Hintergriinde
des gegenwartigen Gespriaches um die Sexualethik, sollte sich der Mithe unter-
ziehen, die Arbeit von Ringeling griindlich zu studieren. Ein praktischer
Exkurs bezieht sich auf die Problematik der Homosexualitéit. Andere prak-
tische Fragen des Sexualverhaltens auflerhalb der Ehe und viele im aktuellen
Gespriach wichtige Probleme heutiger Ehe-Ethik werden nicht besprochen.

Ursula Miiller-Stein, Schopfheim, Baden

GYULA BAarczAay, Revolution der Moral? Die Wandlung der Sexualnormen als
Frage an die evangelische Hthik. Zurich, Zwingli Verlag, 1968. 280 S.
Fr. 19.60.

Wihrend Ringeling mehr eine beschreibende Darstellung der Hintergriinde
der heutigen Situation gibt, zielt die Arbeit von Barczay unmittelbar auf die
Auseinandersetzung mit jenen Fragen, die die sog. «neue Moral» aufgeworfen
hat. Auch Barczay weist nach, dall und in welcher Form Dogmen und Kultur-
geschichte und das soziale Umfeld in Wechselbeziehung zu sittlichem Ver-
halten stehen («Grundsitzliches zur Wandlung», S. 7ff.) und wie geschicht-
lich-relative GroBen Ausgangspunkt fir «absolut giiltige Normen» geworden
sind («Die Bewertung der Sexualitét», S. 41{f.).

Der Umbruch zum «personalen Zeitalter» (D. v. Oppen, 8. 22) bedeutet
eine Herausforderung an die christliche Ethik, sich auf das «genuin Christ-
liche» zu besinnen (8. 23). Es wird notig, die von der Kirche geduldeten oder
unterstiitzten Fehlinterpretationen des sexuellen Verhaltens anhand der
biblischen Botschaft von Mann und Frau und ihrer Beziehung zueinander
zu korrigieren. So legte man z. B. der leiblichen Vereinigung innerhalb der
Ehe sakramentalen Charakter bei, wahrend sie fir den Bereich auBerhalb
der Ehe als «Siinde» galt (8. 52). Nach Barczay ist aber die leibliche Ver-
einigung nur ezn Faktor der Ehe, so wie die Ehe nur eznen Bereich der Be-
gegnung der Geschlechter darstellt (S. 69). Geschlechtlichkeit ist zwar durch
die Schopfung vorgegeben, aber sie wird erst durch die «Eingestaltung» in



Rezensionen 73

die Beziehung zwischen Mann und Frau menschlich (S. 74). Wenn die per-
sonale Beziehung das Wesen der ehelichen Gemeinschaft ausmacht, dann
ergibt sich von daher die Frage, inwieweit die Bewertung der korperlichen
Gemeinschaft als «ehestiftend» gerechtfertigt sei.

Fir die Probleme der Praxis der I£he (8. 81ff.) resultieren daraus folgende
Erwégungen:

1. Uberbewerten Kirche und Gemeinden den kérperlich vollzogenen Ehe-
bruch nicht zu stark ? Barczay meint, die Erfahrung spreche dafir, dafl die
Aufrechterhaltung der Ehe durch eine solche aullercheliche Beziehung nicht
ausgeschlossen werde;

2. Obwohl die Ehe sich ihrem Inhalt nach gewandelt habe, erscheine sie
in ihrer jetzigen Form nicht als tiberfliissig. Es stellt sich die Frage, ob die
Monogamie als ein Gebot oder als die beste Moglichkeit zur Verwirklichung
personaler Beziehung angesehen werden soll (S. 112).

Fir Barczay ergibt sich von daher die Frage, ob nicht auch bei der aufler-
ehelichen Begegnung von Mann und Frau («Das Geschlechtsleben aullerhalb
der Ehe», S. 149ff.) die leibliche Vereinigung als Ausdruck einer geistigen
Beziehung gerechtfertigt sein konnte. Fur diese Beziehung sollten die Partner
selber die KEntscheidung tibernehmen und sich nicht durch unbegrimdete
Verbote der Kirche bestimmen lassen. Die «doppelte Moral» in unserer Ge-
sellschaft werde dadurch gefordert, dal3 man (nur um der Form Genitige zu tun)
die korperliche Vereinigung mit der Geliebten bis zur Ehe hinausschiebt und
statt dessen eine beziehungs-lose und nur voribergehende Verbindung mit
einer anderen Frau eingeht (S. 165). Totale oder teilweise Enthaltsamkeit
bis zur Ehe wire nach Barczay nur legitim bei gleichzeitigem Angebot von
Idealen, fiir die sich der Verzicht und der persénliche Einsatz lohnten (S.
1871f.). Fur junge Menschen, die in der Diskrepanz zwischen frithem korper-
lichem Triebverlangen und spéter KEhemoglichkeit leben, sei die Friithehe
meist keine Hilfe. Wenn sie nur vollzogen werde, um koérperliche Begegnung
zu legitimieren, anstatt Ausdruck einer ausgereiften Beziehung zu sein
(«MuBehe»), drohten ihr erfahrungsgeméf} verstiarkte Gefahren wie Konflikte
und Scheidung (S. 197{f.).

Bei Barczay nicht gekliart scheinen mir die Fragen, ob und in welchem
Umfang voreheliche leibliche Begegnung bei nur voriibergehender Beziehung
in einer versachlichten Welt «heilsam» sein bzw. ob eine derartige Begegnung
eine Eintibung fiir die spétere eheliche Gemeinschaft mit einem anderen
Partner sein kann (S. 183) und ob nicht die voreheliche Beziehung die kiinf-
tige Ehe eher storend beeinflult als daf sie die personliche Reifung fordert
(S. 198).

Der dringlichste Auftrag einer evangelischen Ethik wére demnach, Hilfen
fiir eine Reifungsmoglichkeit der Jugendlichen anzubieten, so dall sie be-
fahigt werden, eigene Entscheidungen im Sinne der Mitverantwortung fir
andere zu finden (8. 214). Schuld und Siinde sollten nicht aufgrund alter
Normen definiert und als solche festgelegt, sondern aus der Verantwortlich-
keit bzw. Opferbereitschaft der jeweiligen Beziehung hergeleitet werden
(S. 226).

Das Buch kann als notwendiger, grundlegender Beitrag gewertet werden,



74 Rezensionen

die aufgerissene Problematik in Theologie und Gemeinden weiter zu durch-
denken. Nicht geniigend behandelt scheinen mir die wichtigen Einzelfragen
der Selbstbefriedigung, der Verletzlichkeit der Person bei nur voriibergehen-
der korperlicher Begegnung junger Menschen und schlielllich die Situation
derjenigen Erwachsenen, die auf Grund der Verhiltnisse oder auch aus
freier Entscheidung ehelos bleiben miissen oder wollen und sich dennoch vor
der Aufgabe sehen, mit ihrer Geschlechtlichkeit zu leben.

Ursula Mqiiller-Stein, Schopfheim, Baden

KarL ErnsT N1iprow, Christliche Bildungstheorie und Schulpolitik. Deutsches
Institut fir Bildung und Wissen 1958—68. Gltersloh, G. Mohn, 1969. 208 S.
DM 28.-.

Urspriinglich als Gutachten vom Comenius-Institut (Munster) tber die
Arbeit des Deutschen Instituts fir Bildung und Wissen (Frankfurt/Main)
erbeten, ist diese Abhandlung in eigener Verantwortung erschienen. Obgleich
der Verfasser vielfach Anerkennenswertes von der Arbeit des Instituts zu
sagen hat, hilt er doch nicht mit seinem ziemlich niederschmetternden Urteil
zuriick!. DaB das Institut bei seinem Bemiihen gleichsam gehemmt ist, liegt
nach seiner Meinung u. a. daran, daf die «(kontrovers-) theologische Proble-
matik» zwischen den katholischen und evangelischen Mitarbeitern nicht aus-
getragen wird.

Das Bedeutsamste an der Studie Nipkows ist jedoch nicht diese kritische
Analyse, die stofflich recht viel bietet, sondern das vorgefithrte Gegenmodell
schulischer Erziehung aus evangelischer Sicht. Dabel wird zunéchst ins Ge-
déchtnis gerufen, was Karl Barth tiber Bildung dargelegt hat und was den
Kern der inneren Dialektik der Lehre von Gesetz und Evangelium nach
lutherischer Theologie ausmacht. «Offenheit der christlichen Kirchen fir die
Aufgaben der Schule» und «Offenheit der Schule fiir die Aufgaben der
Kirche»: diese beiden Pole sind bestimmend fiir die Nipkowsche Konzeption.
Der Sinn christlicher Bildung in der Schule wird im verstédndnisvollen und
kritischen Dialog gesehen, der mit der Uberlieferung sowie mit den Ant-
worten zu fithren ist, die andere Disziplinen in der Gegenwart zur Bewéilti-
gung der Lebensaufgaben einbringen. Im Gegensatz zu einem Beharren in
uberkommenen Gleisen wird christliches Existieren als ein Wandlungsprozel3
verstanden, der eine einseitige Steuerung der Zukunft ausschlief3t.

Es wiire zu wiinschen gewesen, dall der schmale Grat der certitudo zwi-
schen securitas und libertas schirfer umrissen worden wire. An einem Bei-
spiel sei dies verdeutlicht: Die miindige Mitwirkung des Menschen und seine
Verantwortung in Wissenschaft und Gesellschaft wird von Nipkow so um-
schrieben, daf3 die hier zu fdllenden Entscheidungen «durch die persénlichen

1 Darauf hat der Geschéaftsfithrer des Instituts H. Staudimger (kath.) ge-
antwortet: Christliche Bildungstheorie und Bildungspolitik. Offener Brief
an K. E. Nipkow: ibw-Journal. Informationsdienst des Deutschen Instituts
fiir Bildung und Wissen 12 (1969), S. 12ff.



Rezensionen 75

ethischen und religisen Bindungen mitbestimmt sein sollten». Dieses «mit»
ist zu wenig: die Frage der Rangfolge ist auch zu stellen.
Folkert Miiller, Hann. Miinden

Lupwia Scamipt (Hrsg.), Psalmen, 1. (L. Schmidt [Hrsg.], Schriftauslegung
fiir Predigt, Bibelarbeit, Unterricht.) Stuttgart, E. Klotz, 1967. 271 S.
DM 21.60.

Frirtz FreEy (Hrsg.), Passionstexte, 1-2. (L. Schmidt [Hrsg.], Schriftausle-
gung.) Ebd., 1967-68. 255; 283 S. DM 20.—; 23.—.

Privipe NUcHTERN (Hrsg.), Die Urgeschichten. (L. Schmidt [Hrsg.], Schrift-
auslegung.) Ebd., 1967. 366 S. DM 28.80.

An dieser neuen Reihe arbeiten Theologen in verschiedenster Stellung
(Gemeindepfarrer, Studentenpfarrer, Berufsschullehrer) mit. Sie zeichnet
sich aus durch eine wohlfundierte Orientierung iiber den historisch-philolo-
gisch-religionsgeschichtlichen Ort der jeweiligen Texte, durch die entschie-
dene Bemiihung, den theologisch-kerygmatischen Skopus eines Textes knapp
und klar herauszuarbeiten, endlich durch konkret gezielte Hinweise fur die
homiletisch-katechetische Praxis. Der klippenreiche Weg von der historisch-
philologischen Feststellung zur praktischen Handreichung wird relativ rasch
durchschritten. Dem Leser wird ein reiches Teil eigener Arbeit zugemutet.
Aber das liegt an der Sache selber. Arbeitshilfen wie die vorliegende sollen
und kénnen die eigene Bemiithung nicht ersetzen, sie sollen sie vielmehr an-
spornen. In diesem Sinn ist die Reihe zu empfehlen.

Daf sie den Prediger und den Katecheten zugleich anspricht, hat den Vor-
teil, daB die innere Einheit kirchlicher Verkundigung, die Bezogenheit auf
den konkreten biblischen Text deutlich wird. Der Methodiker freilich, der
mit der Vielfalt und Verschiedenartigkeit der Aufgaben, Situationen und
Hilfsmittel ringt, wird kaum voll auf seine Rechnung kommen.

FEduard Buess, Basel

KARL-BEHRND HASSELMANN, Politische Gemeinde. Ein kirchliches Handlungs-
modell am Beispiel der Evangelischen Studentengemeinde an der Freien Uni-
versitdt Berlin. = Konkretionen. Beitrdge zur Lehre von der handelnden
Kirche, hrsg. von H. E. Bahr, 7. Furche Verlag, Hamburg, 1969. 165 S.
DM 9.80.

Berliner Studenten! Apo! Verwiistete Hoérsile, Zerfetzte Akten! Milhan-
delte Professoren! Schligereien mit der Polizei! — Der auf den Asphodelos-
wiesen der akademischen Tradition noch still meditierende Ordinarius ringt
entsetzt die Hénde und schliagt die Augen zum Himmel empor: Gottlob,
bis zu uns ist der wilde Taboritensturm noch nicht vorgedrungen. Hier
herrscht noch Respekt vor den gegebenen Ordnungen. Aber wie lange?
Natiirlich Berlin, die heidnische Stadt! Obwohl sie im letzten Menschenalter
hinreichend von der Vorsehung gestraft wurde, geht weiterhin von dort alles
Unbheil aus, wie einst von Preullen. — Wer in der biirgerlichen Presse oder im
Fernsehen die studentischen Tumulte, Farbbeutel- und Tomatenschlachten



76 Rezenstonen

verfolgt hat, war mit Untergangsprognosen rasch zur Hand. Oder war alles
nicht so schlimm? War alles nur aufgebauscht von der verhalten Springer-
Presse und ihrer journalistischen Provinz-Cortége? Nun: es war schon
schlimm oder doch schlimm genug, als die Deiche brachen. Aber wer hat ein
zureichendes Urteil? Auch in der akademischen Stratosphére gedeihen die
Geriichte.

Karl Behrnd Hasselmann, Studentenpfarrer an der Freien Universitit,
gibt in seinem Buch zunichst einen ebenso besonnenen wie sachlichen Be-
richt iiber Ursprung und Entwicklung der Unruhen. Er bleibt dabei nicht in
einer bloBen Reportage stecken, sondern begleitet seine Darstellung mit Er-
wagungen, wie sie nur wenige angestellt haben. Seine Grundfrage ist: wie
hat sich in solchen Zeiten eine evangelische Studentengemeinde zu verhalten ?
Thre Glieder sind als Studenten doch unmittelbar Beteiligte oder Betroffene.
Soll sie wie die Glieder der GroBkirchen alles dem unbegreiflichen Walten
der Vorsehung iiberlassen, allenfalls vorsichtig bremsend oder warnend nutz-
lose Wichtigkeiten von sich geben ? Eine solche Haltung hétte die Studenten-
gemeinde zu Recht der Licherlichkeit preisgegeben. Man hitte das hin-
nehmen koénnen, wenn nicht grundsitzliche Besinnungen tuber den Auftrag
einer Studentengemeinde zum Handeln, d. h. zum Parteiergreifen gefiithrt
hétten. Nicht aus Aktionslust, sondern weil niichterne Einsicht in den Gang
der Dinge das gebot. Hasselmann begniigt sich nicht mit einem farbigen
Frontbericht. Er gibt offen zu, daf die Studentengemeinde dem anschwellen-
den Sturm zunédchst auch hilflos gegeniiberstand. Aber schrittweise wuchs
die Erkenntnis, daf3 nicht fromme Neutralitidt die Losung sein kénnte. Die
Vorginge, an denen man beteiligt war, beteiligt sein muflte, als im Sommer
1968 eines ihrer Mitglieder von der Polizei erschossen wurde, gaben dem, was
Hasselmann «kirchliches Handlungsmodell» nennt, Relief. So wurde das
Engagement zum Leitbild fiir eine handelnde kirchliche Gemeinde. Das
heil3t, es wird kritisch gefragt : wassind beidieser Sachlage «Amtshandlungen»,
welchen Ort hat die Predigt und was bedeutet in solchen Situationen das
Zeugnis von Christus ? Wo man diese « Handlungen» konkret vollzieht, meldet
sich der Widerstand der «kirchlichen» Gestrigen. Man lese den Abschnitt iiber
¢die zuschlagende» Kaiser-Wilhelm-Gedédchtnisgemeinde (S. 138{f.).

Hasselmanns Ausfiihrungen laufen auf die «Gretchenfrage» zu: Kann die
Ev. Studentengemeinde ihr politisches Engagement auch theologisch be-
griinden ? Man sollte die Antwort, der der Rezensent zustimmt, sehr aufmerk-
sam lesen, vor allem die Alteren unter den Nichstudenten. Wer allzu rasch
mit summarischen Verwerfungen zur Stelle ist, sollte in dem von Bischof
Scharf verfaflten. Vorwort bei dem Satz haltmachen: der Tatbestand ist
komplizierter, als die schnellen Urteile vermuten lassen.

Karl Kupisch, Berlin



	Rezensionen

