
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 27 (1971)

Heft: 1

Artikel: Die Bedeutung der Theologie für Kirche und Gesellschaft

Autor: Mili Lochmann, Jan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878642

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Bedeutung der Theologie für Kirche und
Gesellschaft

Antrittsvorlesung an der Universität Basel

Die Zeiten, in denen man auf die Frage nach der Bedeutung der
Theologie für Kirche und Gesellschaft ohne Zögern eine positive
Antwort geben konnte, scheinen vorbei zu sein. Der traditionsgemäß

privilegierte Status der Theologie in europäischer Kultur wird
problematisiert : direkt und frontal, ideologisch verschärft, im
europäischen Osten; eher indirekt und verdeckt, aber - in der Diskrepanz

zwischen den immer noch bestehenden kirchlich-institutionellen

Vorrechten mit dem faktisch doch weitgehend entkirchlich-
ten geistigen Klima - vielleicht noch folgenschwerer im europäischen

Westen. Für viele Zeitgenossen wird die Theologie zu einer
kuriosen, wenn nicht gar dubiosen Angelegenheit. Man spricht mit
gewissem Recht vom «Ende der Schonzeit für Theologen».

Ist dieses «Ende der Schonzeit» mit dem «Ende der Theologie»
schlechthin ineinszusetzen Manche neigen zu diesem Schluß - auch
unter den Theologen. Ich bestreite ihre These aus der persönlich
erlebten und ökumenisch reflektierten Erfahrung eines osteuropäischen

Theologen. Die Stunde, wo die Kirche und ihre Theologie
manche von ihren Privilegien verlor, erwies sich keineswegs als

Ende, sondern eher als Anfang eines neuen, bestimmt schmalen,
aber glaubwürdigeren und auf lange Sicht, gerade auch im Blick
auf unsere Rolle in der Kirche und Gesellschaft, vielleicht wirksameren

Weges.
Diese Erfahrung wollen wir nicht übersehen - sie gilt, mutatis

mutandis, auch für andere Situationen. Das Ende der Schonzeit
braucht nicht nur Unheil zu sein, sondern bedeutet zugleich eine
Chance: die Chance einer neuen Glaubwürdigkeit. Diese Chance

fällt nicht vom Himmel; sie muß in kritischer Reflexion aufgearbeitet

werden ; sie leuchtet aber dort auf, wo die Theologie aufhört,
nach Vorteilen von gestern zu schielen, wo sie sich auf ihr radikales
Erbe besinnt und sich in seiner nun nicht mehr von außen
protegierten, aber desto freieren Kraft vorurteilslos ihrer Welt stellt. In
diesem Sinne wage ich es trotz allem nach der Bedeutung der Theologie

für Kirche und Gesellschaft zu fragen. In drei fragmentarischen

Gedankengängen, so wie sie durch die drei Stichworte Theologie

- Kirche - Gesellschaft bezeichnet werden, wende ich mich
diesem Thema zu.



38 J. M. Lochman

1.

Ich fange an mit einem kurzen Bekenntnis zur Theologie, zugleich
als Versuch, mein Verständnis der Theologie kurz zu skizzieren.
Die Redewendung «Bekenntnis zur Theologie» klingt etwas «romantisch»,

«pektoral», und erweckt in unserem Kontext auch bedenkliche

Assoziationen. Wie oft haben die Theologen versucht, sich
aus objektiven geistesgeschichtlichen Krisen durch Rückzug auf
«Bekennen» und auf den darin begründeten «Sondercharakter»
ihrer Sache herauszukatapidtieren Diese Versuchung wollen wir
bedenken und eine solche allzu billige Strategie womöglich
vermeiden. Doch wird im Stichwort «Bekenntnis» allem Mißbrauch
zum Trotz etwas Wesentliches ausgesagt, was bei unseren Überlegungen

über die Rolle der Theologie in Kirche und Gesellschaft

erwogen werden sollte. Ich denke vor allem an die folgenden drei
Aspekte :

a) Es geschieht die Theologie vom Hause aus in actu des

Bekennens, als Engagement und Erkenntnis des Glaubens. «Pectus
facit theologum» - ein Satz, der bestimmt zu Mißbildungen
verführt, wenn er als eine allgemeine Definition der Theologie, als

Prinzip einer «Pektoraltheologie» (A. Neander) mißverstanden wird,
der aber immerhin eine «relatio sine qua non» sachgemäßer Theologie

berührt. Wird dieses Moment preisgegeben oder vergessen, so

wird der Geist, ja der Begriff der Theologie selbst wesentlich
gefährdet. Eine «Theologie des Unglaubens» ist contradictio in adiecto.
Das Unbehagen mancher christlicher Kreise an moderner Theologie
hat ihren Grund in dieser - sehr oft allerdings unbegründeten -
Befürchtung.

b) Das Stichwort «Bekenntnis» macht darauf aufmerksam, daß
die Frage nach der Bedeutung der Theologie nicht restlos in den

positiv greifbaren und allgemein aufweisbaren Zusammenhängen
aufgeht. Wohlverstanden: die Theologie darf nie der Frage nach
der Verifikation ihrer Rolle in der Kirche und Gesellschaft
ausweichen. Sie ist die Funktion der Kirche in der Gesellschaft: die

Frage ihrer «Funktionstüchtigkeit» oder «Funktionslosigkeit» geht
sie zentral an. Eine Theologie, die in der konkreten kirchlichen und
politischen Gemeinde nicht viel taugt, ist eben eine untaugliche
Theologie. Und doch : die Frage nach ihrer Bedeutung ist nicht mit
dem Aufweis eines pragmatisch Verifizierharen Erfolgs oder Miß-



Die Bedeutung der Theologie für Kirche und Gesellschaft 39

erfolgs endgültig entschieden. Ihr Recht ist im Glauben und nicht
im Sehen begründet, bestimmt: in einem engagierten Glauben, in
einem Glauben, der im Handeln wirksam sein will, der sich aber in
seinem Wirken nicht erschöpft.

Ich erwähne diesen Sachverhalt in einem aktuellen Kontext. Die
Selbstverständlichkeit der Theologie ist dahin, nicht nur unter den Außenseitern,
sondern auch unter den Theologen und Kirchenmännern. Ein Theologe, der
von Prag über New York nach Basel kommt, erfährt gerade in dieser
Hinsieht eine regelrechte Eskalation der Skepsis in seiner kirchlich-theologischen
Umgebung. Der Zweifel kommt von rechts und links. Von rechts: aus
Bekenntniskreisen, welche vor allem die moderne kritische Theologie als glau-
bendszersetzend empfinden, welche aber (weil keine ernste theologische
Arbeit ohne kritische Reflexion denkbar ist) ihre Enttäuschung im Mißtrauen
jeder akademischen Theologie gegenüber ventilieren: werden positive
Frömmigkeitsinteressen der Gemeinde nicht besser ohne theologische Störenfriede
bedient Und von links : aus Kreisen von gesellschaftlich interessierten jungen
Theologen, wo längst die These vom «Ende der Theologie» leidenschaftlich
vertreten wird. Nach ihrer Meinung hat Theologie in moderner technokratisch

und zweckrational orientierter Gesellschaft keine Bedeutung mehr. Sie

wird im besten Falle zur Berufsideologie und Vermittlung von praktischen
Fertigkeiten für kirchliche Funktionäre.

Diese kritischen Stimmen - in beiderlei Gestalt - sind ernst zu nehmen.
Ihre Spitzen dürfen nicht allzu schnell abgebrochen werden. Gerade eine nach
ihrer Bedeutung für Kirche und Gesellschaft fragende Theologie kann an
ihnen nicht akademisch vorbeigehen. Sie weiß sich hier angesprochen und
angetroffen. Doch das Stichwort «Bekenntnis» warnt: Enttäuschung der
Praxis der Theologie gegenüber darf nicht zum impliziten oder expliziten
Todesurteil über die Theologie überhaupt erklärt werden. Abusus non tollit
usum — was im Blick auf die beiden Typen der Skepsis konkret bedeutet:
gerade das berechtigte Anliegen beider Gruppen - «Frömmigkeit» einerseits
und «gesellschaftskritisches Engagement» andererseits - ist ohne intensive
theologische Arbeit kaum zu verwirklichen. Der Fromme, der Theologie
unterschätzt, gefährdet seine Frömmigkeit (soweit er damit keine allgemeine
Religiosität, sondern biblisch begründetes Glaubensleben versteht). Und der
kirchliche Aktivist, der theologische Reflexion aufgibt, gefährdet seine Aktion.
Der Glaube kommt in seiner praxis pietatis wie auch seiner praxis revolutio-
nis ohne die theologische Reflexion nicht aus. «Fides quaerens intellectum»
ist der Weg christlichen Glaubens.

c) Das Stichwort «Bekennen» ist aber noch in einem dritten
Zusammenhang wichtig: es qualifiziert das Thema der Theologie. Im
Bekenntnis des Glaubens geht es um kein allgemein menschliches
Thema, sondern, biblisch konkretisiert, um Gott in seinem Engage-



40 J. M. Lochman

ment in der Geschichte des Menschen. Das geschichtliche Thema
des Alten und des Neuen Testaments, das geschichtliche Ereignis
Jesu von Nazareth, wird eindeutig als eschatologisches Thema
vorgegeben und aufgegeben. Es ist nach dem einhelligen Zeugnis der
Propheten und der Apostel als Menschenthema Gottesthema, das

Thema, welches nicht das menschlich latent Mögliche aussagt,
sondern vor allem als Evangelium das menschlich Unmögliche, aber
Verheißene und in Verheißung Kommende bezeugt. In einem Wort :

das Thema der Auferstehung. Über dieses Thema in seinen

Konsequenzen für das Leben und den Tod der Menschen zu reflektieren,
das ist die eigentliche Aufgabe der Theologie. Mit seiner Wahrheit
und Wirklichkeit steht sie und fällt sie. Der paulinische Bekenntnissatz:

«Ist Christus nicht auferstanden, so ist unsere Predigt leer,
leer auch euer Glaube» (1. Kor. 15, 14), gilt auch für Theologie als
Reflexion des Glaubens. Er weist auf den ontologischen, besser:

eschatologischen Hintergrund und Grund der Frage nach der
Bedeutung der Theologie. An diesem Bekenntnis ist in unseren
Überlegungen nicht vorbeizugehen.

*

Es ist diese Erkenntnis von Akt und Thema der Theologie im
Bekenntnis des Glaubens, welche gerade auf der Basler Universität
mit besonderer Energie und Treue und mit weltweitem Echo in
unserem Jahrhundert vertreten wurde, vor allem im Lebenswerk
von Karl Barth. Es ist meine Überzeugung, daß wir diese Erkenntnis

nur zum Schaden der Theologie - und zu unserem eigenen
Schaden - vergessen könnten. Aber wir müssen das Thema der
Theologie - übrigens auch darin dem Wege Karl Barths folgend -
zugleich unter seinem anderen, notwendig komplementären Akzent
entfalten, um es vor schwerwiegenden Mißverständnissen zu schützen:

als ob mit dem Gottesthema ein Rückzug der Theologie aus
der Welt der Menschen in die «feste Burg der Transzendenz» (wie
E. Bloch den Barthschen Weg charakterisiert) erlaubt oder gar
geboten wäre. Stimmte diese Vermutung, so hätte die Theologie auf
dieser Welt nicht viel, im Hause der Wissenschaften schon gar nichts
zu suchen.

Das Thema der Theologie berechtigt nicht zu solcher Vermutung.
Im Gegenteil: wird Theologie verstanden als Reflexion des Weges



Die Bedeutung der Theologie für Kirche und Oesellschaft 41

Gottes, wie er in Jesus von Nazareth vollendet wurde, so ist die
Menschenwelt theologisch ohne Abstrich ernst zu nehmen und zu
respektieren. Denn dieses Thema besagt: Gott ist ohne
Rückversicherung in unsere Welt eingegangen. Er hat sich in die Hände der
Menschen hingegeben - ohne Reserve, bis in den Tod hinein. Ist
dies das Thema der Theologie - und das ist es: «Allein das Kreuz
ist unsere Theologie» (M. Luther) - dann darf sich der Theologe
nicht frömmer gebärden als Gott selbst. Dann hat er sich ohne

Rückversicherungen in der Welt der Menschen zu engagieren. Dann
hat er auch sich selbst und seine Sache ohne Abstrich dem Griff
und vielleicht auch dem Angriff anderer Wissenschaften zu stellen -
und zwar nicht aus Not, sondern um der Sache willen.

So ist das Bekenntnis zur Theologie zu verstehen: nicht als
Forderung nach Sonderprivilegien und Sonderbehandlung in menschlicher

Gesellschaft und im Hause der Wissenschaften, sondern als

Verhalten, in welchem die Treue dem Wege Gottes in Offenheit für
menschliche Wege praktiziert wird. In diesem Sinne ist nun nach
der Rolle der Theologie in der Kirche und Gesellschaft zu fragen.

2.

Die Aufgabe der Theologie in der Kirche impliziert eine Konfrontation

des bestehenden Christentums mit seinem radikalen Erbe. Ich
beanspruche keineswegs, mit diesem einen Satz die ganze Funktion
der Theologie in der Kirche zu umschreiben, denn ihre Rolle hat
viele andere Aspekte im Aufbau und Ausbau der Gemeinde. Wegen
meiner Herkunft aus einer bestimmten kirchengeschichtlichen
Tradition, der tschechischen Reformation von Hus bis Hromâdka,
möchte ich aber vor allem diese Aufgabe betonen.

Das Wort vom radikalen Erbe klingt zweideutig und ist es auch.
Es meint zunächst das «Radikale» im Sinne des «Ursprünglichen»,
die authentische «Wurzel» («radix») der Kirche, also: das prophetische

und apostolische Wort. Die «Konfrontation» bezeichnet dann
das klassische Programm der Reformation : semper reformanda, den
Ruf zur permanenten re-formatio, Erneuerung und Neugestaltung
der Kirche, das Programm, welches heute im erstaunlichen Maß
auch von der römisch-katholischen Kirche aufgenommen wird
(manchmal mutiger und temperamentvoller als in der protestanti-



42 J. M. Lochman

sehen Theologie). Ich bejahe eindeutig dieses Anliegen von «semper
reformanda» - Konfrontation. Ich habe aber kritische Rückfragen
zur Art und Weise, wie sie in der Geschichte und Gegenwart praktiziert

wurde, sowohl in der «Orthodoxie» als auch im «Freisinn» des

Protestantismus: In der Orthodoxie im gewissen Konformismus
zum etablierten dogmatischen System; im Freisinn im Schielen
nach anderen «attraktiveren» Themen eigener Wahl. In beiden
Richtungen wurde das biblisch radikale Erbe - objektivistisch oder

subjektivistisch - entschärft.
Und nicht nur in diesen späteren Ausprägungen des Protestantismus:

Es stellt sich überhaupt die Frage, ob selbst in der klassischen

Reformation dieses Erbe «radikal» genug entfaltet wurde.
Man kann in diesem Sinne zum Beispiel von den Bewegungen her,
die man gewöhnlich «vorreformatorisch» nennt, die man aber auch
als «erste Reformation» bezeichnen könnte, an die «zweite Reformation»

(vor allem die lutherische) die kritische Frage stellen, ob die
reformatorische Bewegung umfassend genug, vor allem im Blick
auf die entsprechenden gesellschaftlichen Konsequenzen, verstanden
wurde. Diese Frage nach einer der radikalen «re-formatio»
entsprechenden «re-volutio» wurde in der «ersten Reformation», vor allem
in der hussitischen Bewegung, klar gestellt und wenigstens in
bedeutenden (wenn auch keineswegs unfehlbaren) Ansätzen und
Durchbrüchen angepackt. In der lutherischen Reformation wurde
sie mit Schrecken - den Schwärmern gegenüber, aus teilweise
ernstzunehmenden theologischen Gründen - fallengelassen. In diesem
Sinne blieb meinem Verständnis nach die Reformation (trotz
bedeutenden Korrekturen von Seiten ihres helvetischen Flügels) eine
«unvollendete Reformation», eine offene Aufgabe, deren wesentlicher

Aspekt gerade darin besteht: das «radikale Erbe» nun auch
im zweiten Sinne des Wortes, also als Ruf nach tiefgreifender
gesellschaftlicher Veränderung, zu artikulieren und wirken zu lassen.

Es scheint, daß sich die neuere protestantische Theologie dieser ihrer
«unvollendeten Aufgabe» klarer bewußt wird. Man kann auf die neuen Akzente
der ökumenischen Sozialethik hinweisen, wie sie vor allem im Anschluß an
die Genfer Weltkirchenkonferenz 1966 und an die Uppsalaer Generalversammlung

des Weltkirchenrates 1968 entwickelt wurden.1 Es ist auch be-

1 Vgl. dazu meinen Aufsatz Neue Akzente ökumenischer Sozialethik:
Ökumenische Rundschau 17 (1968), S. 148-158.



Die Bedeutung der Theologie für Kirche und Oesellschaft 43

zeichnend, daß anläßlich des Reformationsjubiläums 1967 kaum ein anderes
Thema so oft diskutiert wurde wie «Reformation und Revolution».

Was wird aber mit dem «radikalen Erbe» konkret gemeint? Ich
versuche stichwortartig zu antworten: Die Sicht der Geschichte
und Gesellschaft im Lichte der biblisch bezeugten Befreiungstaten
Gottes. Hiezu gehört die alttestamentliche Botschaft vom Gott
Abrahams, Isaaks und Jakobs, welcher in der Geschichte einzelne
Menschen beruft und die Gemeinschaft in Bewegung setzt. Das
Exodusereignis als Befreiung der Sklaven zum Freisein des Volkes
Gottes. Das Engagement der Propheten für Erniedrigte und
Entrechtete. Die eschatologische Umwertung aller Werte in der
unbedingten Solidarität Jesu von Nazareth mit Armen und Verlorenen.
Die Osterereignisse, durch welche nach dem Neuen Testament der
urmenschliche Fluch von Sünde und Tod (und deren Konsorten)
radikal durchbrochen wurde. Das apostolische Wort von Kreuz und
Auferstehung und die darin begründete «Freiheit der Söhne» allen
Mächten und Gewalten gegenüber. Die Vision des neuen Himmels
und der neuen Erde, des neuen Jerusalems, als Verheißung einer
umfassenden Überwindung aller Formen menschlicher Entfremdung.

Diesen cantus firmus in der Polyphonie biblischer Akkorde
nenne ich das radikale Erbe.

Mit diesem Erbe ist die Kirche - semper reformanda - immer von
neuem zu konfrontieren. Denn nach der bisherigen historischen
Erfahrung ist die bestehende Kirche einer notorischen Versuchung
ausgesetzt, dieses Erbe zu entschärfen und zu verwässern, sich den
etablierten Ordnungen und Traditionen anzupassen. Das hat objektive,

vor allem ökonomisch-gesellschaftliche Gründe, und die sind
soziologisch zu analysieren. Die neuere Theologie beschäftigt sich
immer intensiver mit solcher Analyse. Der kirchengeschichtliche
Prozeß hat aber auch seine theologischen Aspekte, und die sind
theologisch zu beleuchten. In der ganzen Geschichte des Volkes
Gottes wird uns dieses theologische Anliegen exemplarisch
überliefert: im Alten Testament der Kampf der Propheten gegen ständige

Versuche Israels, sich den Baalskulten verschiedenster Observanz

anzupassen; im Neuen Testament das Ringen Jesu gegen
Systematisierung und Domestizierung des lebendigen Willen Gottes
unter den Gelehrten und Gerechten; und in seiner Nachfolge während

der ganzen Kirchengeschichte die Kontestation verweltlichten,



44 J. M. Lochman

kompromißfrohen und kompromittierten Kirchentums seitens der
Jünger Jesu. Diese Frontbildung nenne ich Konfrontation des

Christentums mit seinem radikalen Erbe.
Hier sehe ich die Aufgabe der Theologie in der Kirche. Es ist

bestimmt nicht nur ihre Aufgabe und leider nicht immer eine von
ihr wirklich praktizierte. Wie oft spielte die Theologie eher die Rolle
einer Verklärungsideologie des Gegebenen! Trotz allem Versagen
bleibt aber der Auftrag. Der Theologie ist die Reflexion über das
Erbe anvertraut, sie soll dieses zur Rede bringen. Entzieht sie sich
dieser Verpflichtung, so wird sie in der Kirche zum «dummen Salz».
Besinnt sie sich jedoch auf ihren Auftrag, dann wird sie für die
Kirche wieder bedeutend: vom Thema her - und im Blick auf die
Gesellschaft.

Es ist bedenklich, daß es auch unter den gesellschafts-kritisch engagierten
jungen Theologen neuerdings Gruppen gibt, die von dieser Möglichkeit der
Theologie nichts mehr wissen wollen. Ich denke an den generellen Trend der
Dokumente von «Celler Konferenzen» mit ihrer pointierten These vom «Ende
der Theologie». Oder an die sonst anregenden Thesen, welche E. Weber der
Tagung der Theologischen Fakultät Basel im Mai 1970 vorgelegt hat. Hier
wird Theologie weitgehend mit ihren spätkapitalistischen Verkürzungen
einfach identifiziert und als mögliches Instrument gesellschaftlicher Wirkung
praktisch abgeschrieben. Man kann diese Skepsis auf dem Hintergrunde des

weitgehenden gesellschaftlichen Versagens akademischer Theologie noch
verstehen. Was aber schwer verständlich ist, ist der daraus z. B. bei E. Weber
empfohlene Weg: «Die Theologie, die diesem Wandel von der Vaterkirche
zur Mutterkirche nicht ideologisch Rechnung trägt, also weiterhin Entscheidimg,

politische Aktion und Verwirklichung christlicher Werte verlangt,
wird gesamtgesellschaftlich wie innerkirchlich bedeutungslos, ja beschleunigt
ihren eignen Untergang in der spätkapitalistischen Gesellschaft» (These 6).
Dieser Rat scheint gerade vom Standpunkt einer kirchen- und gesellschaftskritischen

Praxis, der gerade den engagierten Theologen am Herzen liegen
sollte, problematisch zu sein. Das Elend der Theologie mag groß sein, aber
nicht groß genug, um eine Theologie des Elends zu befürworten. Diesen Weg
haben traditionsgemäß gerade die Konservativen in der Kirche empfohlen.
So hat etwa A. Gehlen 1940 in seinem anthropologischen Grundwerk «Der
Mensch» die in der modernen (bei ihm damals faschistisch-spätkapitalistischen)

Gesellschaft noch offene Möglichkeiten für die Religion und Kirche
auf das Feld der «Ohnmachtsinteressen» eingeschränkt; auf dem politischen
Gebiet habe sie nichts mehr zu suchen.2 Mit einer solchen Platzanweisimg
kann sich aber eine biblisch orientierte Kirche nie zufriedengeben. Kirche

2 A. Gehlen, Der Mensch (1940), S. 458f.



Die Bedeutung der Theologie für Kirche und Oesellschaft 45

der Ohnmachtsinteressen ist eine ohnmächtige Kirche. In der Terminologie
von Dr. Weber bedeutet das: keine autoritäre «Vaterkirche» — aber auch
keine privat-therapeutische «Mutterkirche», sondern neutestamentlich
gesehen eher Brüdergemeinde. Jedenfalls sind die Horizonte der Gesellschaft -
der kritischen Theorie und Praxis des Politischen - von einer radikalen Theologie

nie preiszugeben.

3.

Wir fragen nach der Bedeutung der Theologie für die Gesellschaft,
also nicht allgemein nach der Bedeutung der Kirche. Beides hängt
zusammen und ist voneinander nicht zu trennen. Doch ergeben sich
auch spezifische Aspekte. Theologie ist Reflexion des Glaubens. Sie

entsteht und existiert in Akten von « fides quaerens intellectum».
Sie ist der Ausdruck der Tatsache, daß sich der biblische Glaube
(und dann auch die Kirche als «Institution des Glaubens») nicht
«blind» verhält, sondern auf Verstehen (intellectus) aus ist. Daher
könnte sich bereits - wenigstens indirekt, sozusagen «via analogiae»

- eine bedeutende Möglichkeit der Theologie in der Gesellschaft
abzeichnen: wo sie authentisch, d. h. in Treue ihrem Auftrag
betriehen wird, dort regt sie zugleich zum theoretischen und ideologischen

Wachsein in der Gesellschaft an.
Es ist eine notorische Versuchung jeder etablierten Gesellschaft

(und Kirche!), daß sie sich «positivistisch» verhält, das Uberlieferte
konserviert und das Gegebene pragmatisch verwaltet. Das ist
gewissermaßen verständlich: sowohl die kirchliche wie auch die
politische Gemeinde leben nicht einfach aus «reiner Lehre» und
«schöner Theorie». Das alte Wort «primum vivere deinde philoso-
phari» gilt mit einigem Recht gegen jeden Dogmatismus und
ideologischen Konstruktivismus in der Politik und Religion. Und doch
können eine mündige Kirche und eine mündige Gesellschaft ohne

ständiges theoretisches Befragen ihrer Zustände und Fundamente
kaum existieren. Sie brauchen kritische Reflexion. Es gilt der Satz
«ecclesia quaerens intellectum»: hierin liegt der Grund für die Theologie

als kritische Funktion der Kirche; aber auch «societas quaerens
intellectum», und hierin liegt der Grund für eine kritische Theorie
der Gesellschaft. Analogie zwischen den beiden ist nicht zu
übersehen. So hat Theologie im Ausüben ihrer spezifisch kirchlichen
Funktion zugleich eine bedeutende gesellschaftliche Rolle.

Es läßt sich leider nicht bestreiten, daß moderne Theologie in
diesem Sinne ihre Gesellschaft oft im Stich gelassen hat. Gerade die



46 J. M. Lochman

kritischen gesellschaftlichen Theorien hatten hei den meisten Theologen

eine ausgesprochen «schlechte Presse». Man begnügte sich
ihnen gegenüber überwiegend mit «Verwarnungen» gegen die
Gefahren der Ideologien. Solche Warnungen haben natürlich ihren
Wahrheitskern: eine Verideologisierung des gesellschaftlichen
Lebens ist eine nicht zu unterschätzende Gefahr - mit negativen
Konsequenzen für konkretes Menschenleben in einer dogmatisch regierten

Gesellschaft. Theologie hat in diesem Sinne durchaus auch einen
«anti-ideologischen» Auftrag. Es bedeutet aber ein tiefes
Mißverständnis und eine Schuld, wenn daraus ein «anti-ideologischer
Komplex» wird, wie im breiten Strom europäischer (vor allem
deutscher) Theologie letzter Jahrzehnte (wobei anti-ideologisch
praktisch antimarxistisch hieß!), und wenn der positive Aspekt,
nämlich theologische Mitverantwortung für kritische politische
Theorie, fast vergessen wird. Ressentiment gegen ausgeprägte Ideologie

stärkt praktisch das unkritische Verbleiben im Status quo und
verbaut die Wege zur gesellschaftlichen Erneuerung. Mit Recht
wurde gerade diese Haltung mancher europäischer Theologen von
radikalen Christen der «dritten Welt» scharf kritisiert. Man denke

nur an die Stimmen der lateinamerikanischen Christen auf der
Genfer Konferenz für Kirche und Gesellschaft 1966. Ihre Proteste
sind berechtigt, und zwar nicht nur im Blick auf die konkrete
Situation (z. B. in Lateinamerika), sondern prinzipiell theologisch:
Lebt die Kirche aus ihrem radikalen Erbe, dann denkt sie (und
betet in der Perspektive des Reiches, dessen Friede und Gerechtigkeit

wahrhaftig «anders» und «größer» ist als die je gegebenen
Zustände. Das hat auch theoretische Auswirkungen. Sie kann nicht
umhin, diese Zustände kritisch zu befragen - bestimmt nicht im
Namen einer Ideologie, sondern im Lichte des Reiches Gottes. Weil
aber dieses Licht nicht nur fromm, unverbindlich, privat leuchtet,
sondern die Welt meint, so drängt es zur entsprechenden intellektuellen

Anstrengung, hat also ideologische Konsequenzen. Hier sehe

ich die Affinität zwischen biblisch orientierter Theologie und
kritischer Theorie der Gesellschaft.

Es stellen sich aber zwei Fragen: Was ist das spezifisch Theologische,

das «proprium theologicum», dieses kritisch-theoretischen
Dienstes? Und wie ist es inhaltlich zu artikulieren? Ich meine
keineswegs, eine erschöpfende Antwort auf diese Fragen zu bieten,
und eine solche Antwort muß übrigens in dem jeweils gegebenen



Die Bedeutung der Theologie für Kirche und Gesellschaft 47

Kontext immer von neuem versucht werden. Nur drei mögliche
Orientierungspunkte möchte ich andeuten.

a) Eine verantwortliche Theorie der Gesellschaft setzt ein Werturteil

voraus, welches mit Herbert Marcuse, einem der profiliertesten
Vertreter kritischer Theorie, in folgenden Worten ausgedrückt werden

könnte : «... das Urteil, daß das menschliche Leben lebenswert
ist oder vielmehr lebenswert gemacht werden kann oder sollte.
Dieses Urteil liegt aller geistigen Anstrengung zugrunde ; es ist das

Apriori der Gesellschaftstheorie, und seine Ablehnung (die durchaus
logisch ist!) lehnt die Theorie selbst ab.»3

Ich behaupte nicht, daß es ein Monopolgeschäft der Theologie sei,
diese Voraussetzung jeder sinnvollen gesellschaftlichen Theorie (und
eines entsprechenden Engagements) zu liefern. Es gibt auch andere

Möglichkeiten, etwa aus dem Bereiche der Philosophie, Ideologie,
Moral, Kunst. Ich glaube aber, daß der Theologie gerade in diesem

Zusammenhang eine authentische Rolle zufällt. Hier liegt ihr
ursprünglicher Beitrag: es läßt sich kaum bezweifeln, daß diese Frage
der Fragen in unserem geschichtlichen Bewußtsein untrennbar mit
der biblischen Botschaft verbunden ist. Hier ist sie verankert - und
hier zugleich mit letzter Eindeutigkeit beantwortet. Ist Gott in die
Welt der Menschen eschatologisch eingegangen, dann wird
endgültig klar: die positive Antwort auf die Frage, warum ein
gesellschaftliches Engagement, ist gerade im Blick auf die letzte
Wirklichkeit «gedeckt»; sie ist «ontologisch» verbindlich, also keine
schwebende, unverbindliche Antwort. Es ist kein Zufall, daß mit
der Absage ans biblische Erbe oft gerade diese Frage von neuem
eröffnet wird, wobei skeptische, ja nihilistische Antworten
naheliegen. Man denke vor allem an Nietzsche, für welchen die unerbittliche

Einsicht über die Lage nach dem Tode Gottes in die Frage
kulminierte: Warum Wahrheit, warum nicht lieber Unwahrheit?
Hier wird die Theologie bis heute - und in der pluralistischen Gesellschaft

von heute vielleicht mit besonderem Nachdruck - dazu
aufgefordert, ihre Antwort zu bekennen und zu praktizieren, und zwar
eben nicht nur für sich und für die Kirche, sondern auch für ihre
Gesellschaft. Diese «Grundlagenforschung», welche für eine humane
politische Theorie und Praxis so wichtig ist, geht die Theologie
unmittelbar an und bedeutet selbst in einer entkirchlichten Gesell-

3 H. Marcuse, Der eindimensionale Mensch (1967), S. 12f.



48 J. M. Lochman

schaft eine immer noch offene Chance für einen wahren «politischen
Gottesdienst».

h) Vom Thema der Theologie wird nicht nur das «daß»
gesellschaftlicher Verantwortung bekräftigt, sondern auch das «was»
geprägt - zwar nicht im Sinne eines «christlichen Programms», wohl
aber in einer verbindlichen Perspektive politischen Engagements. Es
wird beharrlich «auf Menschen hin» ausgerichtet. Dadurch wird
zunächst nicht viel ausgesagt, denn «auf Menschen hin» sagen viele
und meinen dabei sehr verschiedene Programme. Immerhin - nicht
alle sagen es. Als Vorentscheidung wird der Grundsatz nicht belanglos.

Hier trennen sich die Wege : eine politische Ordnung oder Ideologie,

welche gewisse Menschen verachtet (etwa Angehörige anderer
Rassen, Völker, Zivilisationen oder «Unproduktive») scheidet, vom
Thema der Theologie her, als eine vertretbare politische Möglichkeit
aus. Eine faschistische oder faschistoide Politik ist eindeutig
abzulehnen. Nur eine Politik, welche Vermenschlichung gesellschaftlicher
Verhältnisse fördert, ist theologisch vertretbar.

Es gilt aber weiter zu konkretisieren. Das radikale Erbe der Theologie

zeichnet auch die Richtung einer «Humanisierung» der Gesellschaft

perspektivisch vor. Sollte ich in zwei Worten diese Richtung
anzudeuten wagen, würde ich zwei Urworte des griechischen Neuen
Testamentes wählen : philanthropla und Philadelphia.

Das erste Wort wird im Sinne von Tit. 3, 4 verstanden, wo das

Ereignis Jesu Christi als Manifestation der Menschenfreundlichkeit
Gottes bekannt wird. Von daher gewinnt die von Jesus verkündigte
und praktizierte Hingabe an Mitmenschen ihr eschatologisches
Gewicht und Recht. Hier scheint das Licht, welches auch für unser
Denken und Handeln in der Gesellschaft verbindlich ist. Philanthro-
pfa bedeutet dann nicht nur eine gelegentliche, charitative Tätigkeit
(obwohl auch sie wichtig und unaufgebhar ist), sondern eine
umfassende Zuwendung zum Menschen in seiner Welt. Dazu gehört
auch Interesse für gesellschaftliche Bedingungen, unter welchen die
Menschen, als Personen und als Menschengruppen, zu leben haben,
also politisches Engagement für menschenfreundlichere Strukturen
in unseren Gemeinwesen.

In ähnliche Richtung weist auch das andere Wort: Philadelphia.
Ich verstehe es im Sinne von Matth. 25, 35f.: also nicht als eine

allgemeine, unartikulierte Menschenliebe, sondern als tätigen Einsatz

für die «geringsten Brüder», so wie sie von Jesus knapp und



Die Bedeutung der Theologie für Kirche und Oesellschaft 49

klar genannt werden: die Hungrigen, die Fremden, die Nackten,
die Kranken, die Gefangenen... In politischer Anwendung bedeutet
das: es ist eine Ordnung zu suchen, welche auf die «geringsten Brüder»

ausgerichtet ist, also auf diejenigen, die «unten» sind, die
Mühseligen und Beladenen, Erniedrigten und Entrechteten; es geht
um eine Praxis, die für ihre Menschenrechte sorgt und streitet. Das
Thema der Theologie hat «soziales» und «demokratisches» Gefälle.
Diese «Tendenz» des Evangeliums im konkreten gesellschaftlichen
Kontext mutig und frei, ohne sich an ein ideologisches oder
parteipolitisches «Gesetz» binden zu lassen, zu vertreten: das ist ein
möglicher Dienst der Theologie in der Gesellschaft.

c) Ich komme zum dritten möglichen Beitrag der Theologie in der
Gesehschaft und bezeichne ihn mit dem Stichwort Entfatalisierung
der Menschenwelt. Ich berühre da einen, wie es mir scheint, wunden
Punkt zeitgenössischer gesellschaftlicher Theorie und Praxis. Die
politische Sphäre wird oft verstanden als ein schicksalhafter Bereich,
der von sichtbaren und unsichtbaren Mächten regiert wird, wobei der
Bürger - und manchmal ganze, vor allem kleine Völker - als
manipulierte und manipulierbare Spielbälle dieser Mächte erscheinen und
kaum als politisch mitentscheidende Subjekte. Das kommt unter
den Regierten zum Ausdruck: etwa in der Verlegenheit und
Ohnmacht der «schweigenden Mehrheiten» in den entscheidenden Fragen

nationaler und internationaler Politik in ihren Ländern. Das
charakterisiert auch viele Regierende - die kleinen und die großen :

wie oft wird gerade ihre Politik als Strategie von vorgegebenen und
unantastbaren Machtsphären verstanden, wobei das «Gleichgewicht

des Schreckens» (des ganz großen und ernsten, aber auch
manches kleineren und geschickt manipulierten Schreckens) den
Status quo zementiert. Und das prägt auch den breiten Strom der

Politologie der Zeit: wie oft versteht sie sich als positivistische
Fachwissenschaft, welche die gegebenen politischen Phänomene analysiert

und fetischisiert, und die gerade dort lahm wird und lähmt, wo
sich die möglichen Neuansätze zeigen.

Natürlich spiegelt dieses Verständnis der politischen Welt der
Menschen unbestreitbare Wirklichkeiten wider. Politische Prozesse

werden getragen und weitgehend auch beherrscht von massiven
Machtinteressen, welche vor allem unter den komplizierten
Bedingungen hochentwickelter moderner Industriegesellschaft mit ihren
mannigfaltigen Dependenzen und Interdependenzen nicht leicht

4



50 J. M. Lochman

überschaubar und durchschaubar sind. Mehr denn je ist die Politik
eine «Kunst des Möglichen», welcher mit frommen Idealen und
großen Parolen kaum geholfen wird. Die machtpolitischen Faktoren
sind also vom Politiker und Politologen durchaus zu respektieren.
Und doch : werden nur diese Faktoren betrachtet und ernst genommen,

werden konkrete Möglichkeiten einer menschenfreundlichen
politischen Theorie und Praxis von vornherein als «naiv» und
«illusionär» abgeschrieben und strukturell verbaut, so wird die
Politik - diese eminent menschliche Sphäre - weitgehend entfremdet

und entmenschlicht.
Eine Entfatalisierung des politischen Bereiches wird unter diesen

Umständen zur Voraussetzung einer konstruktiven politischen
Theorie und Praxis. Gerade in diesem Zusammenhang kann die

Theologie etwas Wesentliches leisten. Ihr Thema selbst wird
relevant: die Botschaft vom eschatologischen Engagement Gottes
erschließt die Welt der Menschen als eine grundsätzlich offene Welt.
Die antik-orientale Ontokratie - die Denkstruktur einer schicksalhaft

prädestinierten, mythologisch oder metaphysisch «verschlossenen»,

Seinsordnung - wurde bereits im prophetisch-geschichtlichen
Alten Testament gebrochen. Und die apostolische Botschaft des

Kreuzes und der Auferstehung Christi wurde gleich auch als
entscheidende Befreiung des Menschen von allen Mächten und Gewalten
verstanden und praktiziert. Post Jesum Christum natum gibt es kein
allmächtiges Fatum mehr. Es ist möglich - ontologisch möglich -,
jeden Status quo schöpferisch, weltverändernd, zu transzendieren.
Es ist möglich und es ist nötig, ohne Illusionen : unter dem Kreuz,
aber vor allem ohne Desillusionen: im Lichte der Auferstehung.
Diese Perspektive der Hoffnung inmitten der Gesellschaft trotz
allem beharrlich offen zu halten, das ist die politische Aufgabe der
Theologie.

Es scheint manchmal, daß verantwortliche Politiker diese Bedeutung

der Theologie besser verstehen als die Theologen selbst. Ein
Wort von John F. Kennedy, gesprochen zu einer Delegation
amerikanischer Kirchenführer, weist den Weg: «Helfen Sie mir, eine

Atmosphäre zu schaffen, in welcher mutigere Schritte für eine Politik
des Friedens und Gerechtigkeit wieder möglich werden.» Genau
darum geht es. Unsere Möglichkeiten als Bürger sind beschränkt.
Es ist gut, darüber keine Illusionen zu hegen. Doch einige Möglichkeiten

sind noch offen: in Wort und Tat am gegebenen Ort jenen



Die Bedeutung der Theologie für Kirche und Gesellschaft 51

«atmosphärischen Druck» zur Förderung einer menschenfreundlichen

und zukunftsoffenen Politik auszuüben. Die anvertrauten
Talente der Theologie sollten gerade hier nicht in die Erde verborgen
werden.

*

Ich schließe mit einer persönlichen Bemerkung. Es ist mir klar,
daß man den gerade versuchten Ausführungen schon längst eine

skeptische Frage entgegenstellen könnte: «Die Botschaft hör ich
wohl - aber mir fehlt der Glaube.» Konkret: wo gibt es sie real, jene
von uns geschilderte Theologie und Kirche Ist nicht das Ganze eine

imaginäre Konstruktion, eine Argumentation «als ob» - und also

eigentlich Opium für Theologen? Ich verstehe diese Frage. Sehr
vieles, überwältigend vieles in der Geschichte und Gegenwart unserer

Theologie spricht für diese Bedenken, und doch, wenn ich mich
nicht ganz täusche: nicht alles. Ich habe nicht nur aus theologischem

Wunschdenken gesprochen, sondern aus konkreter Erfahrung
einer theologisch-politischen Existenz heute. Ich denke vor allem an
zwei für mich besonders relevante Erfahrungen : 1. An die Erfahrung
der Kirche in der sozialistischen Tschechoslowakei in den späteren
sechziger Jahren; 2. an bemerkenswerte Wandlungen zum wirksamen

gesellschaftlichen Engagement in der ökumenischen Bewegung,
vor allem im Zusammenhang mit Genf 1966 und Uppsala 1968. An
beiden Fronten wurden keine glatten Erfolge gezeitigt. Keine «theo-
logia gloriae» kann daher bekräftigt werden, vielleicht aber eine

«theologia crucis». Ich meine: daß eine Theologie gerade in bezug
auf ganz konkrete Probleme der Gesellschaft relevant werden kann,
wurde mir an beiden Orten klar. Das ist kein Beweis, aber vielleicht
ein Hinweis auf die noch immer offenen Wege. Vor allem ist es ein
Appell an uns alle, trotz dem Versagen und der Trägheit der organisierten

Kirchen, trotz der Entfremdung der Gesellschaft und vor
allem trotz unserer Schwachheit und Ratlosigkeit, im
kirchlichgesellschaftlichen Engagement nicht nachzulassen, und zwar nicht
um die Bedeutung der Theologie für Kirche und Gesellschaft zu
«beweisen», sondern um in unserem Beruf, als Theologen, einen
kirchlich und gesellschaftlich sinnvollen Dienst zu tun.

Jan Milic Lochman, Basel


	Die Bedeutung der Theologie für Kirche und Gesellschaft

