
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 27 (1971)

Heft: 1

Artikel: Das Religionsgespräch von Abaelard

Autor: Gauss, Julia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878641

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Religionsgespräch von Abaelard

Vor kurzem ist das Alterswerk von Peter Abaelard, ein Dialog
zwischen einem Philosophen, einem Juden und Christen, in
textkritischer Ausgabe erschienen, betreut und eingeleitet durch Pfarrer
Dr. Rudolf Thomas.1 Schon 1966 hat derselbe Autor eine eingehende
Abhandlung über den «philosophisch-theologischen Erkenntnisweg
Peter Abaelards» veröffentlicht.2 Dies soll uns Anlaß geben, einige
Gedanken über das bedeutungsvolle mittelalterliche Religionsgespräch

auszuführen.
Es sind die beiden letzten Lebensjahre, 1141/2, die Abaelard,

durch ein Synodalurteil zum Stillschweigen verurteilt, im Kloster
Cluny, seinem Refugium, für seinen Dialog verwendet hat.
Vollenden konnte er ihn allerdings nicht mehr, und entscheidende Fragen

bleiben offen. So schweigt der «Judex», der zu Beginn das Amt
übernimmt, über das Ergebnis der Diskussionen ein Urteil zu fällen,
sich bis zum Ende der Gespräche aus, - und dieses Ende ist, wer
weiß aus welchem Grunde, eben nie geschrieben worden.

1.

Das Neuartige und Großartige der ganzen Konzeption des Werks
liegt darin, daß Abaelard die drei Gesprächspartner nicht zugleich
miteinander diskutieren läßt, sondern die Unterredung in zwei große
Zwiegespräche aufteilt, in ein erstes, zwischen dem Philosophen und
dem Juden, und ein zweites, zwischen dem Philosophen und dem
Christen. Auf diese Weise fällt ausgerechnet die Konfrontation von
Jude und Christ weg, also diejenige Auseinandersetzung, wie sie seit
Jahrhunderten von der Patristik an geführt worden ist, mit den
immer wiederkehrenden dogmatischen Streitpunkten, dem Gegensatz

zwischen Monotheismus und Trinitätslehre, zwischen
Prophetenoffenbarung und Inkarnation, und mit der unausweichlichen
Frage, ob der Messias schon erschienen oder erst in Zukunft zu er-

1 P. Abaelardus, Dialogus inter philosophum, judaeum et christianum,
hrsg. von R. Thomas (1970).

2 R. Thomas, Der philosophisch-theologische Erkenntnisweg Peter Abaelards

in Dialogus inter philosophum, judaeum et christianum (1966).



J. Gauss, Das Religionsgespräch von Abaelard 31

warten sei. Statt dessen schafft der Philosoph eine neue Gesprächssituation.

Denn, wie er am Anfang erklärt, will er die jüdische und
die christliche «Lex», d. h. Schriftreligion, am Maßstab der Vernunft
messen und dann jeder so weit zustimmen, als sie mit der Vernunft
im Einklang stehe. Er selber hat sich, nach seiner Aussage, nach
bestem Vermögen mit den beiden Offenbarungsreligionen befaßt und
erweist dies im Gespräch durch viele Bibelzitate, wie Thomas zählt :

36 alttestamentliche und 18 neutestamentliche.3
Damit stehen wir aber vor der Frage: Wer ist überhaupt dieser

Philosoph? Ist es möglich, ihn im Sinn der Aufklärung des 17. und
18. Jahrhunderts als Rationalisten oder Deisten aufzufassen? Geht
es an, in Abaelards Dialog etwa das Urbild von Lessings «Nathan dem
Weisen» sehen zu wollen? Anscheinend nicht. Denn der Philosoph
bekennt sich selber zu einer dritten Religionsgruppe oder «Sekte».
Außerdem gibt es in Abaelards Schrift einen kleinen konkreten Hinweis

auf die Volkszugehörigkeit dieser Gestalt, nämlich den Vermerk,
er sei Ismaelit, also Nachkomme des Abrahamsohnes Ismael, des

Stammvaters aller Araber. Im folgenden sei darum angenommen -
und zwar im Anschluß an französische Forscher wie R. Roques und
J. Jolivet -, daß der Philosoph als ein Repräsentant der islamischen
Religionsphilosophie auftrete, einerseits mit ihrer Distanz zum
konkreten Wortlaut des Korans, andrerseits mit ihrer an Aristoteles und
am Neuplatonismus herangebildeten Anschauungsweise.4 Demnach
haben wir zu prüfen, wieweit seine Ansichten aus der Offenbarungsquelle

hervorgehen oder sich mit der Ideenwelt der islamischen
Denker berühren.

Mit dem Juden verbindet den Philosophen zunächst der
monotheistische Glaube an den einen Schöpfer und Weltlenker und an die

Offenbarungen der Propheten. Besonderen Rang haben in seinen

Augen die Gott gehorsamen Erzväter, die vor dem mosaischen
Gesetz gelebt haben: ein Abel, Henoch, Noah, Abraham, Isaak, Jakob.
Sie «dienten Gott in freier Weise», nicht unter dem harten Gesetzeszwang.

Durch die Bibel wird bezeugt, daß sie fromm «vor Gott
wandelten». Ebenso gilt Hiob, der in der heidnischen Welt außerhalb

der Gesetzesüberlieferung stand, als ein unvergleichliches
Beispiel echter Hingabe an Gott. Diese Auffassung deckt sich völlig

3 Thomas (A. 2), S. 33.
4 Thomas (A. 2), S. 170f.



32 J. Gauss, Das Religionsgespräch von Ahaelard

mit den fundamentalen Aussagen des Korans über die alttestament-
lichen Patriarchen und Propheten, vor allem über Abraham. Wir
zitieren aus Sure 2 : «Wer außer dem, dessen Seele töricht ist,
verschmähte die Religion Abrahams Fürwahr, wir erwählten ihn hie-
nieden, und wahrlich, im Jenseits gehört er zu den Rechtschaffenen»
(Vers 124). «Als sein Herr zu ihm sprach: werde Muslim, sprach er:
ich ergebe mich völlig dem Herrn der Welten» (Vers 125). Nach der
Lehre des Islams empfängt also Abraham nicht nur den irdischen
Segen einer zahllosen Nachkommenschaft, sondern erhält zum Lohn
die jenseitige Seligkeit. Und so heißt er auch bei unserem Philosophen

: ein zum Heil Erkorener. Durch ihn ist der Heilsweg eröffnet,
so daß sowohl das Gesetz Mose wie die Lehren Jesu als spätere und
allenfalls überflüssige Zutaten gelten. Entsprechend steht in Sure 3 :

«Was streitet ihr über Abraham, wo die Thora und das Evangelium
erst nach ihm herabgesandt ward» (Vers 58). «Abraham war weder
Jude noch Christ, vielmehr war er lauteren Glaubens, ein Muslim»
(Vers 60). Darin kommt grundsätzlich zum Ausdruck, daß sich der
Islam nicht als neues Gesetz versteht, sondern als Rückgriff auf
die Urreligion.

Die gemeinsame Basis, auf der das Gespräch mit dem Christen
geführt wird, besteht in der Doktrin von der Vergeltung im
Jenseits. Beiden Gesprächsführenden steht die Uberzeugung, es gebe
einen Heilsweg, der über das Erdenleben hinausführe, nicht dank
der natürlichen Vernunft fest, sondern auf Grund ihrer spezifischen
Offenbarungsschrift. Es macht für sie keinen Unterschied, ob das
Richteramt dem Gottessohn als iudicaturus zukomme oder Gott
selber. Wie sehr der Gedanke an das Jüngste Gericht im Koran
vorherrscht, tritt an ungezählten Textstellen hervor. Als Richter prüft
Allah sowohl die Glaubenseinstellung wie die praktische Haltung.
«Wer Übles erworben hat», steht in der Sure 2, «und wen seine Sünde

umgibt, jene werden des Feuers Gefährten sein... Wer aber glaubt
und das Rechte tut, die werden des Paradieses Gefährten sein»

(Vers 75f.). «Für sie sind Gärten bestimmt, durcheilt von Bächen»
(Vers 23). Ebenso anerkennt der Christ keinen untätigen Glauben,
kein bloßes Herr-Herr-Sagen. Und so gilt der Hauptteil des ganzen
Zwiegesprächs der Ethik, einer abgestuften Tugendlehre. Sie steht
den beiden Partnern so hoch über allen andern Wissenschaften, daß
sie ihre weitere Aussprache mit einem Gebet anfangen.

Nun wird die platonisch-aristotelische Lehre von den vier Kar-



J. Gauss, Das Religionsgespräch von Abaelard 33

dinaltugenden, wie sie der Philosoph in aller Breite darlegt, in
Einklang gebracht mit dem Vorrang einer einzigen Tugend, sei es der
Justitia als Imitation der göttlichen Gerechtigkeit, sei es der Caritas
nach der Auffassung von Augustin. Beiderseits besteht die Ansicht,
Gott lohne und strafe pro meritis. Im Koran ist die Überzeugung
unabdingbar, wie ein Vers für viele bezeugen kann: «Nicht belastet
Allah eine Seele über Vermögen. Ihr wird, was sie verdient, und auf
sie kommt nach Verdienst» (Sure 2, Vers 128). Wie der Christ, so
unterscheidet auch der Philosoph mit Nachdruck die äußere

Tathandlung und die innerliche Absicht, ganz im Sinne der
Koransprüche : «Ob ihr offenbart, was in eueren Seelen ist oder es verbergt,
Allah wird euch dafür zur Rechenschaft ziehen. Und er verzeiht,
wem er will, und straft, wen er will» (Sure 3, Vers 284) ; «Allah wird
euch nicht strafen für ein Unbedachtes... Jedoch wird er euch
bestrafen für euerer Herzen Absicht. Allah ist verzeihend und mild.»
Es ist auch geradezu kennzeichnend für die islamischen
Religionsphilosophen, wie der größte unter ihnen, AI Ghazzäli, in seiner Ethik
sich kaum genug tun kann, die Absicht des handelnden Menschen
hervorzuheben 5.

Gewaltig steigert sich das Bemühen um Konkordanz in der
wechselseitigen Rede über das höchste Gut. Die beiden Partner
kommen überein, daß der Genuß der Himmelsfreude, die Voluptas
nach Epikur, keine Sinnesempfindung sein könne, sondern ein
Glück der Seele bedeute: Beatitudo als innere Ruhe, Teilhabe am
Göttlichen, zuletzt und zuhöchst visio Dei. Umgekehrt erscheint
auch das Höllenleid nicht als körperliches Brennen im Feuer,
vielmehr bedeutet es, unter solchem sinnfälligen Symbol, zutiefst ein
Verzweifeln an Gottes Gnade. Sowohl der Text der Bibel wie des

Korans, soweit er anthropomorphe Vorstellungen enthält, wird dabei
überschritten. Der islamische Philosoph steht hiemit genau auf der
Stufe wie Avicenna in seinen Gedankengängen über das Nachleben
nach dem Tode in seinem Kitab al-Najat6: Die Seele, die sich vom
Körper ablöst, vergesse alle irdischen Bindungen, um in der Gottesnähe

die schönste Heimstätte zu finden; derjenige dagegen, der Gott
im Leben nie nachgefragt habe, müsse nun umsonst zu suchen be-

5 M. al-Ghazzäli, Über Intention, reine Absicht und Wahrhaftigkeit, übers,
von H. Bauer (1916).

6 A. J. Arberry, Avicenna on Theology (1951), S. 73-76.

3



34 J. Gauss, Das Religionsgespräch von Abaelard

ginnen. Schließlich treffen sich der Christ und der Philosoph in der
Überzeugung, daß Gott die menschlich erfaßbare Morallehre durchaus

überrage. Sie erkennen nämlich miteinander, es stehe den
Menschen gar nicht zu, zu wissen, was letztlich gut oder böse sei, d. h.

was Gottes Anordnung entspreche oder nicht. Aus diesem Grunde
ist es undenkbar, mit Tugendleistungen zu kalkulieren und das
jenseitige Heil erkämpfen zu wollen. Es gibt nur ein demütiges
Erwarten, für den Christen das Gebet : Fiat voluntas tua ; für den Muslim

die Ergebung in den göttlichen Willen, und das heißt ja Islam.
Daß sich hierüber die Geister nicht scheiden, ist wohl das sicherste
Anzeichen dafür, daß sich nicht natürliches und übernatürliches
Denken gegenüberstehen. Überhaupt entspringt ja der ganze Weg,
den der Philosoph und der Christ miteinander gehen, nicht einem
dogmatischen Zwiespalt, sondern der gemeinsamen tiefen Sorge um
das ewige Heil der Menschen.

2.

Nun aber zur Kehrseite, zur Polemik. So nahe sich Muslim und
Jude mit ihrem Gottes- und Prophetenglauben stehen, so sehr trennen

sich ihre Auffassungen vom Heilsweg. Die Gesetzestreue, zu der
sich der Vertreter des Judentums bekennt, stößt auf scharfen
Widerspruch. Dadurch wird dieser-im Unterschied zu den meisten
mittelalterlichen Kontroversen, wo er die Rolle des perfidus spielt - zu
einer wesentlich tragischen Figur. Er beharrt auf dem «grausamen»
Gesetz, das ihn von den übrigen Menschen absondert, er ringt mit
der Tatsache, daß seinem Volk der Lohn der Treue, die göttliche
Verheißung irdischen Wohlergehens, versagt ist, er leidet unter einer
ihm unverständlichen Strafe, dem mehr als 1000jährigen Exil, der
schweren Bedrückung durch Christen und «Heiden». Und nun soll
er sogar einsehen, daß er sich mit seinem Gesetzesgehorsam selber
täusche? Die Vorwürfe, die Abaelard gegen das Sinai-Gesetz
vorbringen läßt, beruhen auf säkularer Überlieferung. Dieses Gesetz

ist, wie der Philosoph meint, wegen seinen vielen «fleischlichen»

Ritualgehoten höchst partikulär, es ist in seiner Auswirkung auf das
Diesseits begrenzt und öffnet nicht den Weg zum überirdischen
Heil, es ist, im Gegensatz zur Ansicht des Juden, auch gar kein
unverbrüchlich ewiges Gesetz, vielmehr zeitlich beschränkt. Diese



J. Gauss, Das Religionsgespräch von Abaelard 35

polemischen Thesen hatte unlängst vor Abaelards Schrift sein
einstiger Pariser Lehrer, Guillaume de Champaux, in einer « Disputati -
uncula» angeführt7, so daß ihm diese vielleicht zur Vorlage diente.
Erst recht läßt sich ein Zusammenhang vermuten zwischen den
Einwänden gegen das Gesetz Mose hei Abaelard und seinem Ereund
Petrus Venerabiiis, in dessen Traktat «Adversus Judaeorum invete-
ratam duritiem», der gegen 1040, also unmittelbar vor Abaelards
Ankunft in Cluny, entstanden ist.8 Denn wie nachher Abaelard,
suchte der Abt von Cluny, im dialogisch geformten Anhang zu
seinem Werk, die Abolition des jüdischen Gesetzes durch eine
philologische Exegese zu beweisen. Er will den Begriff «testamentum
aeternum» aufheben und nimmt zu diesem Zweck die drei für
hebräisch 'öläm verwendeten Ausdrücke vor: aeternum, perpetuum,
sempiternum. Wie er behauptet, bezeichnen diese längst nicht
immer etwas Unendliches, so wenn etwa die Rede sei vom
«immerwährenden» Throne Davids in Ps. 88 oder von «ewigem» Besitzrecht

auf Sklaven in Ex. 21. Mit der gleichen Argumentation tritt
der Philosoph in Abaelards Dialog auf, um die Nichtewigkeit des

Gesetzes zu begründen. Nur wenn dann Petrus Venerabiiis
anschließend die Textstelle Jer. 31 über das gottverheißene Neue
Testament als christlichen Gegengrund ausspielt, kann Abaelards
ihm nicht folgen. Denn dem Vertreter der Philosophie, der die
gesetzlose Urreligion für heilbringend ansieht, stand es nicht zu, ein
erstes Gesetz durch ein zweites aufzuheben. Er betont bloß, es seien
dem Gesetz noch spätere Zusätze gefolgt.

Auch das eigentümliche Spannungsverhältnis zum Islam, in dem
der Abt von Cluny stand, mochte nicht ohne Einfluß auf Abaelard
sein. Zwar kam die Übersetzung des Korans unter der Leitung von
Abt Petrus, ebenso dessen Kampfschrift Contra nefandam sectam
Sarracenorum, erst 1143, also ein Jahr nach Abaelards Tod
zustande. Aber in den Grundzügen mußte seine Haltung sich schon

zuvor gebildet haben: sein Wunsch, diese gefährlichste aller Ketzereien

zu bekämpfen, sein Vorsatz, den Glaubensgegnern nicht in
Haß, sondern in Liebe zu begegnen, seine Erregung, ja Verzweiflung
über deren halbwahre Gotteslehre, halbwahre Christologie samt der
Behauptung, die jüdischen und christlichen Propheten seien auch

7 Guilhelmus de Campeiiis, Patrol, lat. 163, col. 1095ff.
8 Patrol, lat. 189, das Folgende col. 575-79.



36 J. Gauss, Das Religionsgespräch von Abaelard

die ihrigen9. Aber wenn die Gemeinschaft des Glaubensgutes statt
Ärger je einmal die Hoffnung erwecken sollte, Christentum und
Islam vermöchten sich mit der Zeit näherzukommen, so traf dies -
wie später für Nikolaus Cusanus - in jenen Tagen gewiß für Abaelard

zu. Es besteht kaum ein Zweifel, daß er im zweiten Teil seines

Dialoges bemüht war, den Weg zu Toleranz und Verständnis zu
bahnen.

3.

Es sei zum Schluß gestattet, mit knappen Worten auf die
umfangreiche Dissertation von R. Thomas einzutreten.10 Der Verfasser
hat sie eingeteilt in einen textbegleitenden Kommentar (S. 33-152)
und in eine systematische Analyse (S. 153-233). Überall läßt sich
ein großes, ja das größte Bemühen spüren, der feingliedrigen Struktur

des Ahaelardschen Werkes gerecht zu werden, damit wedereine
Wendung des Gedankenganges noch eine Nuance des Ausdrucks
verlorengehe. Aus diesem Bestrehen ergibt sich eine staunenswerte
Fülle der Interpretation oder auch Konjektur. Dennoch scheint die
Textauslegung wie auf ein isoliertes Geleise gestellt. Denn die
geistesgeschichtliche Umwelt, sowohl der Gedankenkreis von Cluny
wie derjenige des ganzen Zeitalters am Vorabend des zweiten
Kreuzzuges, kommt nicht zum Wort. Fast durchweg wird die sinn-
und maßgehende Figur des Philosophen als Repräsentant des natürlichen

Denkens hingestellt, und nur ein einziger Vermerk deutet an,
sie dürfte allenfalls in der Linie der islamischen Religionsphilosophen,

eines Alfarabi und Avicenna, stehen. Eines aber vermag diese

weitgespannte Textuntersuchung, und das ist gewiß die Hauptsache:

sie erweckt das Forscherinteresse, mehr noch, den Willen
und die Lust, am inneren Schicksal der einmaligen Persönlichkeit,
die Abaelard war, zum eigenen Gewinn teilzunehmen.

Julia Gauss, Basel

9 Ebd., speziell col. 650. 663. 669f. 673. 685f.
10 Thomas (A. 2).


	Das Religionsgespräch von Abaelard

