
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 27 (1971)

Heft: 1

Artikel: Erwägungen zu Phil. 3, 20-21

Autor: Becker, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878640

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erwägungen zu Phil. 3, 20-21

In der exegetischen Diskussion der Gegenwart ist man noch nicht
zu einem einhelligen Urteil gekommen, ob Phil. 3, 20f. von Paulus
unmittelbar formuliert wurde, bzw. ob Paulus unter Verwendung
bekenntnisartigen Gutes die beiden Verse konzipierte, oder endlich,
ob mit einem (fragmentarischen) vorpaulinischen Hymnus gerechnet
werden kann. Die zuletzt genannte These vertreten E. Güttgemanns1
und G. Strecker2. Für paulinische Verarbeitung von geprägtem
Bekenntnisgut entscheiden sich z. B. R. Bultmann und J. Gnilka3.
Die erste Annahme ist die allgemein verbreitete und findet sich in
neuerer Zeit, z. B. bei G. Friedrich4 undK. Wengst5. Die folgenden
Erwägungen wollen versuchen, den Entscheid zu diesem offenen
Problem zu präzisieren.

1.

Zunächst fällt eine nicht verkennbare Parallelität im formalen
Aufbau des Textes Phil. 3,17-4, 16 zu 2, 1-2, 12 auf: Beide
Abschnitte beginnen erstens mit Gemeindeparänesen. In beiden Stük-
ken wird dann zweitens das inhaltliche paränetische Anliegen
ausgewiesen durch einen traditionellen christologischen Sachverhalt,
über den zwischen Autor und Leser Konsens herrscht (Phil. 2, 6-11 ;

1 E. Güttgemanns, Der leidende Apostel und sein Herr (1966), S. 240ff.
Vor Güttgemanns hatte bereits E. Lohmeyer, Die Briefe an die Philipper,
an die Kolosser und an Philemon (101954), S. 156ff., in Phil. 3,20 f. einen sechs-

zeiligen paulinischen Hymnus sehen wollen. Vgl. auch schon E. Norden,
Agnostos theos. Untersuchungen zur Formgeschichte religiöser Rede (4. Aufl.
1956), S. 384.

2 G. Strecker, Redaktion und Tradition im Christushymnus Phil. 2, 6-11 :

Zs. ntl. Wiss. 55 (1964) 63ff., S. 75ff.
3 R. Bultmann, Theologie des Neuen Testaments (6. Aufl. 1968), S. 81 f.

und J. Gnilka, Der Philipperbrief (1968), S.208ff. ; ders., Jesus Christus nach
frühen Zeugnissen des Glaubens (1970), S. 39.

4 G. Friedrich, Der Brief an die Philipper (10. Aufl. 1965), 92ff., S. 121 f.
Zurückhaltend äußert sich auch E. Lohse, Theol. Lit. zeit. 93 (1968), Sp. 913.

5 K. Wengst, Christologische Formeln und Lieder des Urchristentums
(masch. Diss. Bonn, 1967), S. 142.

6 Die Teilungshypothesen zum Phil, können hier ganz außer Betracht
bleiben, da für die Analyse Phil. 3,2-4, 1 als Kontextbasis genommen wird
und man diesen Abschnitt gemeinhin nicht auf verschiedene Briefe aufteilt.



J. Beclcer, Erwägungen zu Phil. 3, 20-21 17

bzw. 3, 20f.). Daß es sich dabei im Falle von Phil. 2, 6ff. um einen
vorpaulinischen Hymnus handelt, darf als sicher gelten. Danach
setzt Paulus drittens an beiden Stellen den Gedankengang in
gleicher Art fort: So hat 2, 12 folgende Elemente aufzuweisen: Das
ujcrre, die Anrede («meine Geliebten»), ein lobendes Wort, das den

guten Wandel der Gemeinde hervorhebt, und dann einen Imperativ,
der nichts Einzelnes mehr fordert, sondern den christlichen Wandel
als ganzen grundsätzlich betrifft. Entsprechendes läßt sich in 4, 1

beobachten: Das uicrre steht auch hier am Anfang, gefolgt von der
Anrede: «meine geliebten und ersehnten Brüder». Das nachgestellte
«meine Freude und mein Ehrenkranz» entspricht dem Lob des

guten Wandels der Gemeinde in 2, 12. Ebenso wie dort folgt dann
ein allgemeiner Imperativ: «So steht fest im Herrn.» Nur die
nochmalige abschließende Anrede («Geliebte») hat in 2, 12 keine Parallele.

Doch ist diese Differenz ohne Gewicht. Daß Paulus auch sonst
mehrfach vergleichbare formale «Dubletten» im Aufbau gebildet
hat, ist zuletzt von U. Luz betont worden.7

Diese offensichtliche Verwandtschaft beider Textabschnitte ist
zweifelsfrei noch kein Beweis, daß Paulus in 3, 20f. einen «Hymnus»
aufgegriffen haben muß, so wie er dieses in Phil. 2, 6-11 tat. Doch
zeigt der parallele Aufbau beider verglichener Stücke vorerst
immerhin an, daß Paulus dieses aufgrund der Analogie zu Phil. 2,
6ff. auch 3, 20f. getan haben kann, daß also vom Aufbau her in
Phil. 3, 20 f. ein nachweislich guter Platz für ein traditionelles Stück
christologischen Inhaltes vorliegt.

Dabei läßt sich der formale Vergleich nocli weiter durchführen:
Wie Phil. 2, 6-11 in seinem Aufbau durch Parallelismen bestimmt
ist8, so hat schon E. Lohmeyer9 für 3, 20f. auf einen formal analogen

' IT. Luz, Zum Aufbau von Rom. 1-8: Theol. Zs. 25 (1969), 161 ff., S. 170f.
Zwei weitere in der Struktur ganz parallel aufgebaute Stücke stehen in Rom.
15, 2-6 und 15, 7-13. Sie legen jeweils 15, 1 aus. Nahe beieinander stehen im
formalen Aufbau auch 14, 2-4 und 14, 5-12 (beide Stücke entfalten 14, 1)

oder 14, 13b—18 und 14, 19-23 (beide Abschnitte thematisieren 14, 13a).
8 Ich folge der Gliederung von R. Deichgräber, Gotteshymnus und

Christushymnus in der frühen Christenheit (1967), S. 122.
9 Lohmeyer (A. 1), S. 157. Lohmeyers Aufteilung leidet nur daran, daß

er auch 3, 17-19 in ähnlicher Weise gliedern will. Doch sperrt sich der Text
so eindeutig gegen dieses Unternehmen, daß Lohmeyer darin nirgends
Gefolgschaft erhielt.

2



18 J. Becker, Erwägungen zu Phil. 3, 20-21

Sachverhalt hingewiesen: Der Abschnitt läßt sich relativ zwanglos
in sechs zweigliedrige Parallelismen10 ordnen, wobei man das
verbindende fdp zunächst zurückstellen kann :

la «Unsere Heimat ist in den Himmeln,
b von dort erwarten wir auch den Retter, den Herrn Jesus Christus,

2a der den Leib unserer Niedrigkeit verwandeln wird,
b daß er dem Leib seiner Herrlichkeit gleichgestaltet wird,

3a gemäß der Kraft, nach der ihm das Vermögen eignet,
b sich auch das All zu unterwerfen.»

Aufgrund der Tatsache, daß sich auch 3, 20f. wie 2, 6-11 durch
die formale Struktur von seinem Kontext abhebt, läßt sich nun
allerdings eine detaillierte Prüfung nicht mehr umgehen, die zu
untersuchen hat, wieweit möglicherweise in Phil. 3, 20f. Traditionsmaterial

aufgegriffen ist.

2.

Dieses Examen setzt am besten bei wortstatistischen Beobachtungen
ein. Dabei kann teilweise auf schon Erkanntes Bezug genommen
werden11: Zunächst ist TtoXixguga hapax legomenon im N.T. Zum
Vorstellungsgehalt, in dem der Begriff beheimatet ist, gibt es im
Neuen Testament nur außerhalb der echten paulinischen Briefe
Vergleichsmaterial (Hebr. 11, 13-16; 13, 14; 1. Petr. 1, 1; 2, II12).
Paulus formuliert einen analogen Sachverhalt z. B. in 2. Kor. 5, 6;
Phil. 1, 2 Iff. gerade streng christologisch, ohne dabei den mit TtoXixeu-

10 Außer Lohmeyer gliedern so Güttgemanns (A. 1), S. 241, und Strecker
(A. 2), S. 75. Der Parallelismus membrorum ist im Vergleich zum Alten
Testament nicht durchweg glatt, doch ist er auch sonst bei urchristlichen
Hymnen teilweise «flüchtig»; vgl. Deichgräber (A. 8), S. 151.

11 Vgl. Lohmeyer (A. 1), S. 157ff.; Güttgemanns (A. 1), S. 241ff.; Strecker
(A. 2), S. 76f. ; N. Flanagan, A Note on Philippians 3, 20-21: Cath. Bibl.
Quart. 18 (1956), S. 8f. ; Gnilka (A. 3), S. 208f.

12 Das Motiv eines himmlischen Heimatrechts mit der korrespondierenden
Aussage, auf Erden Fremdlinge und Beisassen zu sein, ist zunächst von

der Vorstellung des «himmlischen Jerusalems» zu trennen, wie 1. Petr. und
Phil. 3, 20 zeigen. Daß beides sich verbinden kann, beweist z. B. Hebr. Das
Motiv des himmlischen Jerusalem greift Paulus einmal in Gal. 4, 24ff. auf.



J. Becher, Erwägungen zu Phil. 3, 20-21 19

pa gesetzten Vorstellungsgehalt in den Gedankengang einzubringen.13

Zum anderen ist die Formulierung èv oùpavoîç zu bedenken. Paulus

spricht vom Himmel elfmal, davon siebenmal im Singular (Rom.
1, 18; 10, 6; 1. Kor. 8, 5; 15, 47; 2. Kor. 5, 2; Gal. 1, 8; 1. Thess. 4,

16). Wenn 2. Kor. 12, 2 ganz für sich gestellt werden darf, weil
Paulus hier ausnahmsweise von einem mehrgestuften Himmel
spricht, was sich keineswegs sonst mit dem pluralischen oùpavoî im
corpus Paulinum deckt, bleiben nur 2. Kor. 5, 1 (àv toîç oùpavoîç),
1. Thess. 1, 10 (ék Tiûv oùpavwv) und eben Phil. 3,20 übrig. Nun
verarbeitet Paulus in 1. Thess. 1, 10 Tradition14, formuliert also nicht
selbst. In 2. Kor. 5, Iff. ist mit aufgegriffenem Vorstellungsmaterial
zu rechnen, das auf die paulinischen Formulierungen Einfluß nahm.
Dazu dürfte gerade auch in 5, 1 èv toîç oùpavoîç gehört haben, da
Paulus unmittelbar darauf in V. 2 wieder den ihm geläufigen Singular

benutzt. Damit dürfte zugleich als erwiesen gelten, daß Paulus
den Plural uneigentlich, also als Singular verstand. Dieses
Verständnis liegt auch für alle Belege im paulinischen Schrifttum nahe,
seien sie nun vorgegebene Tradition oder nicht. Denn jeweils erklärt
sich der Plural als semitisierender Ausdruck, der unter Einfluß von
D,a2i entstanden ist. Drückt man nun den Tatbestand zum paulinischen

Gebrauch von oùpavôç vorsichtig aus, so ist der Plural zumindest

für Paulus nicht das Übliche. Doch kann man schärfer
akzentuieren: Der Plural ist bei Paulus erklärbare Ausnahme. Dies gilt
gerade im Unterschied zu Eph. und Kol., wo der Plural vorherrscht
(sieben Belege) und der Singular die Sonderstellung einnimmt (nur
in Kol. 1, 23; 4, l)16. Hingewiesen sei noch auf den Umstand, daß

13 Gnilka (A. 3), S. 210, behauptet: «DieTToXiTeuua-Idee dürfte der Apostel
aus der gegnerischen Predigt übernommen haben.» Das bleibt eine reine,

unbewiesene Vermutung.
14 Vgl. dazu u. a. A. Seeberg, Der Katechismus der Urchristenheit (1903,

Nachdruck 1966), S. 82f. ; U. Wilckens, Die Missionsreden der Apostelgeschichte

(2. Aufl. 1963), S. 81 f. ; W. Kramer, Christos, Kyrios, Gottessohn
(1963), S. 120ff.; G.Friedrich, Ein Tauflied hellenistischer Judenchristen:
Theol. Zs. 21 (1965), S. 502ff. (S. 505 bespricht G. Friedrich ausdrücklich
das éK tû)v oùpaviîiv als nicht paulinische Wendung) ; C. Colpe, Theol. Wort., 8

(1969), S. 475, Anm. 472; Deichgräber (A. 8), S. 99; L. Mattern, Das
Verständnis des Gerichts bei Paulus (1966), S. 82ff.

15 In Kol. 4, 1 wird die Formulierung wohl mit der Übernahme der «Haustafel»

zusammenhängen.



20 J. Becker, Erwägungen zu Phil. 3, 20—21

es angesichts des häufigen Gebrauchs von oùpuvôç im Neuen Testament

auffällt, daß die pluralische Verwendung von oùpavôç mit
einer Präposition und ohne Artikel nur in der Form èv oùpctvoîç

begegnet, und zwar abgesehen von Phil. 3, 20 in der formelhaften
Wendung ô Trcnf|p ô èv oùpavoîç (Mark. 11, 26; Matth. 5, 45; 12,

50; 18, 10. 14. 19 und sonst Eph. 6, 9; Hehr. 12, 23; 1. Petr. 1, 4).
Weiter verwendet Paulus Oirdpxeiv sonst nur zur Beschreibung

irdisch-diesseitiger, jetzt vorhandener Verhältnisse und
Zuständigkeiten (zehn Belege). Abgesehen von Phil. 3, 20 bildet
demgegenüber nur Phil. 2, 6 - also der vorgegebene Christushymnus -
eine Ausnahme16: An beiden Stellen ist himmlisches, im. irdischen
Bereich gerade nicht vorhandenes (also außerweltliches) Sein im
Blick. Im Neuen Testament gibt es dazu nur noch in Act. 17, 24.
27. 29 einen vergleichbaren Gebrauch.

(JujTijp ist sowohl als Gottesbezeichnung wie als christologische
Titulatur Paulus fremd. Wenn J. Gnilka zum sachlichen Vergleich
1. Thess. 1, 10 («Jesus, der uns von dem kommenden Zorn errettet»)
heranzieht17, geschieht das mit gewissem Recht. Nur wird man
schwerlich wie Gnilka folgern dürfen, diese traditionelle, geprägte
Aussage habe Paulus bei der Formulierung in Phil. 3, 20 vorgelegen,
darum beweise das für Paulus singuläre cïUJTrjp nichts für die
Annahme eines Hymnus. 1. Thess. 1, 10 steht in der Formulierung
Phil. 3, 20 doch recht fern. Von allen einzelnen Unterschieden
abgesehen, fehlt vor allem in 1. Thess. 1, 10 der Titel crump. Aber
selbst wenn man die Beeinflussung durch eine ähnliche Formel wie
1. Thess. 1, 10 für Phil. 3, 20 zugestehen will, ist Gnilkas Argumentation

noch immer nicht durchschlagend. Auch der Christushymnus
in Phil. 2, 6-11 steht z. B. am Schluß unter dem Einfluß eines

geprägten, der Tradition entnommenen Akklamationsrufes.18 Dennoch
ist 2, 6-11 ein vorpaulinischer Hymnus, nicht nur ein Abschnitt,
der je verschiedenes Traditionsmaterial verarbeitet.19

16 Flanagan (A. 10), S. 8, und Güttgemanns (A. 1), S. 241, sind also im
Recht, diese Parallelität beider Stellen hervorzuheben, selbst wenn für Gnilka,
(A. 3), S. 209, diese Parallele überhaupt nichts besagt.

17 Gnilka (A. 3), S. 209f. So auch O. Cullmann, Die Christologie des Neuen
Testaments (4. Aufl. 1966), S. 252.

18 Vgl. dazu Kramer (A. 14), S. 64f.
19 Forschungsgeschichtlich steht Gnilkas These auf demselben Stand, den

M. Dibelius, Zur Formgeschichte des Neuen Testaments außerhalb der Evan-



J. Becker, Erwägungen zu Phil. 3, 20-21 21

KÛpioç 'Ipcroûç (Xptffxôç) entstammt liturgischem Sprachgebrauch.
Es ist Akklamationsruf20 und ohne eine Ergänzung durch
puujv/ijuüjv21 nach KÛpioç bei Paidus nicht häufig in selbständiger
Formulierung belegt. Der akklamatorische Charakter der Wendung
ist aus Rom. 10, 9; 1. Kor. 12, 3; Phil. 2, 11; 1. Kor. 8, 6 ebenso
sicher zu erschließen, wie die Feststellung zu gelten hat, daß Paulus
hier nicht frei formuliert. Einfluß der Tradition darf in jedem Fall
auch für 1. Kor. 8, 6; 11, 23; 1. Thess. 2, 15 22 in Anspruch genommen

werden. Eine besondere Aufmerksamkeit verdienen die X"P1?-

Sprüche eingangs und am Ende der paulinischen Briefe. Zunächst
steht in Rom. 1, 7; 1. Kor. 1, 3; 2. Kor. 1, 2; Gal. 1, 3; Phil. 1, 2;
Philm. 3 die Wendung nach einem irait] p ijgüjv kcü. Ein zweites rjuujv
würde in so kurzer Folge stilistisch stören23. In 1. Thess. 1, 1 bleibt
dann am Briefeingang der einzige xâpiç-Spruchohne rpuuiv. Die X^P1?-

Sprüche am Briefende (1. Kor. 16, 23; 2. Kor. 13, 13. Phil. 4, 23;
Philm. 25) enthalten durchweg kein npujv. Sie werden unter
liturgischem Einfluß stehen24. Fragt man, wo Paulus innerhalb seiner
Briefe noch KÛpioç 'Iricrouç (Xpicrrôç) verwendet, so sind Rom. 13, 14;
2. Kor. 4, 5. 14; 11, 31; 1. Thess. 4, 1. 2 zu erwähnen. Dabei mag
offenbleiben, ob der Apostel an allen diesen Stellen unbeeinflußt
von Tradition formuliert. In jedem Fall zeigt die Übersicht, daß an
den meisten Stellen, an denen Paulus KÛpioç 'Iricroûç (Xpicrxôç)

bietet, Tradition vorliegt, oder - wie im Falle der x®PlÇ-Sprüche

eingangs der Briefe - das fehlende fipufv sich stilistisch erklärt.
Stellt man dazu die Beobachtung, daß in Phil, nur in den beiden
X«piç-Sprüchen 1, 2; 4, 23 und eben Phil. 2, 11; 3, 20 KÛpioç 'Iricroûç

gelien: Theol. Rundsch. N.F. 3 (1931), 207ff., S. 225, für Phil. 2, 6ff. vertrat,
wenn er feststellte, «daß man an solchen Stellen mehr mit der Verwendung
von geprägtem Gut als mit dem Zitat ganzer Stücke zu rechnen hat».

20 Vgl. dazu hier nur die Übersicht bei Deichgräber (A. 8), S. 113ff.
21 Gnilka (A. 3), S. 209 Anm. 138, vermengt beide Formulierungsmöglichkeiten.

22 Dazu vgl. nur O. Michel, Fragen zu 1. Thessaloniker 2, 14-16.
Antijüdische Polemik bei Paulus: Antijudaismus im Neuen Testament? hrgg.
von W. Eckert, N. P. Levinson und M. Stöhr (1967), S. 50ff.

23 Vgl. dazu auch Kramer (A. 14), S. 152.
24 Dies macht vor allem der Kontext in 1. Kor. 16, 20-24 deutlich.

Verwiesen sei dafür hier nur auf G. Bornkamm, Das Ende des Gesetzes. Gesammelte

Aufsätze, 1 (5. Aufl. 1966), S. 123ff.



22 J. Becker, Erwägungen zu Phil. 3, 20-21

XpiffTÔç belegt ist, so dürften wiederum N. Flanagan und E. Gütt-
gemanns25 nicht ganz grundlos die Parallelität der letztgenannten
beiden Stellen hervorgehoben haben26.

Tcnreivwmç ist hapax legomenon im corpus Paulinum. Aber nicht
nur das : Paulus verwendet TomeivoOv und alle von demselben Stamm
abgeleiteten Begriffe nur im Sinne einer je möglichen menschlich-
irdischen Daseinsgestaltung (Rom. 12, 16; 2. Kor. 7, 6; 10, 1; 11, 7;
12, 21 ; Phil. 2, 3; 4, 12). Nur Phil. 2, 8 (Christushymnus!) und 3, 21

reden grundsätzlicher : Hier ist auf dem Hintergrund der Vorstellung
von der Knechtschaft menschlicher Existenz überhaupt, also von
der Anschauungsweise einer generellen Grundbefindlichkeit menschlichen

Seins her formuliert, die im Gegensatz zu einer anderen
himmlischen Möglichkeit steht.

Auch die Verwendung von crüipa in der Verbindung öüjpa Trjç

TaTteivûjcreujç gibt zu vergleichenden Überlegungen Anlaß. Abgesehen
vom terminus technicus otùpa (toû) XpuJToO verbindet Paulus ffwpa
selten mit einem nachgestellten Genitiv, nämlich nur in Rom. 6, 6

(tö dupa Trjç apapTiaç) und 7, 24 (tô cru}pa toû 3-avôrrou toûto ; vgl. dazu
auch 6, 12; 8, lOf.). Beide Belege zeigen nun aber, daß vom Leib
der Sünde und des Todes nur im Horizont der bereits geschehenen
Rechtfertigung gehandelt wird, während in Phil. 3, 21 der Leib der

Niedrigkeit ohne den präsentisch-eschatologischen Aspekt genannt
wird, also seine Verwandlung erst der ausstehenden Zukunft allein
vorbehalten ist27.

Als sachliche Analogien zum crôipa-Begriff in Phil. 3, 21 können
ferner Rom. 8, 23 und 1. Kor. 15, 44 herangezogen werden. In Rom.
8, 23 ist erneut der präsentisch-eschatologische Ausgangspunkt
unmittelbar gegeben. Zu 1. Kor. 15, 44 hat immer noch R. Bultmanns
Urteil zu gelten, daß «es methodisch falsch (ist), für die Interpretation

von oujpa von dieser Stelle auszugehen, an der sich Paulus
verleiten läßt, auf die Argumentationsweise seiner Gegner einzugehen,
und dabei den aüjpa-Begriff in einer für ihn sonst nicht charakteristischen

Weise verwendet», nämlich so, daß er dabei in die Nähe

25 Flanagan (A. 11), S. 8; Güttgemanns (A. 1), S. 241.
26 Mit diesen Ausführungen ist zugleich die kurze Bemerkung von Strecker

(A. 2), S. 76, Anm. 50, differenzierend korrigiert.
27 Das stellt Güttgemanns (A. 1), S. 245f., richtig fest. Gnilka (A. 3) S. 209,

leugnet das thetisch.



J. Becher, Erwägungen zu Phil. 3, 20-21 23

des Begriffs «Gestalt» kommt.28 Auch in Phil. 3, 21 wird wohl kein
Exeget unabhängig vom sonstigen paulinischen Gebrauch ffûiga so

interpretieren, daß der Mensch ciliga ist und nicht nur criùpa hat.
gop<pr| samt den Derivaten vom selben Stamm findet in der Regel

bei Paulus so Verwendung, daß dabei eine Aussage über die
irdischchristliche Existenz getroffen wird, z. B. wie in ihr Christus Gestalt
gewinnen soll (Rom. 12, 2; 2. Kor. 3, 18; Gal. 4, 19; Phil. 3, 10).
Weiter kann Rom. 2, 20 zurückgestellt werden, weil hier der Stamm
in einem ganz singulären Zusammenhang auftritt. Damit sind nur
noch Rom. 8, 29; Phil. 2, 6. 7 und eben Phil. 3, 21 zu erörtern. Die
beiden Belege Phil. 2, 6f. gehören zum Christushymnus, müssen also
für Paulus als nicht typisch gelten. Rom. 8, 29 und Phil. 3, 21 sind
sachlich und terminologisch verwandt. So wird jeweils von der
eschatologischen Gleichgestaltung mit Christus gesprochen,
allerdings mit dem charakteristischen Unterschied, daß Rom. 8, 29

präsentisch-eschatologisch, Phil. 3, 21 futurisch-eschatologisch
ausgerichtet ist. Dabei haben u. a. O. Michel29 und U. Luz30 zu Rom. 8,

29 die Annahme vertreten, daß Paulus eine ihm vorgegebene
Tradition aufgreift. Es ist zu vermuten, daß darum seine Terminologie
nicht frei gewählt ist. Sollte es sich wirklich dann nur in Phil. 3, 21

anders verhalten?
In èvéppeta liegt ein weiteres für Paulus nicht mehr aufweisbares

Wort vor.
inroTacroiJu im eschatologisch-christologischen Sinn begegnet bei

Paulus außer in Phil. 3, 21 noch in 1. Kor. 15, 25-28. Dabei dürfte
U. Luz aufgrund einer traditionsgeschichtlichen Untersuchung zu
den zwei alttestamentlichen Stellen Ps. 110, 1 und Ps. 8, 7, die
in 1. Kor. 15, 25 ff. verknüpft sind und den Gedankengang und die
Diktion (einschl. des ÖTTOictcrcreiv, vgl. Ps. 8, 7) konstitutiv bestimmen,

den Beweis erbracht haben, daß «offenbar Paulus Ps. 110, 1

und Ps. 8, 7 im Zusammenhang mit dem Motiv der Unterwerfung
der Mächte schon traditionell verbunden vorgefunden hat»31.
(jTtoTc/crcreiv in Phil. 3, 21 ist aber nun im paulinischen Schrifttum
der einzige weitere Beleg. Ein Unterschied zu 1. Kor. 15, 25-28

28 Bultmann (A. 3), S. 193. So zu Recht auch E. Lohse, Theol. Wort. 7

(1964), S. 1057.
29 O. Michel, Der Brief an die Römer (13. Aufl. 1966), z. St.
30 U. Luz, Das Geschichtsverständnis des Paulus (1968), S. 251f.
31 Luz (A. 30), S. 343ff.; das Zitat von S. 344.



24 J. Becker, Erwägungen zu Phil. 3, 20-21

liegt übrigens darin, daß Ps. 8, 7 (Ps. 110, 1 scheidet für Phil. 3, 20f.

ganz aus) nicht direkt wörtlich «zitiert» wird, wenn auch ÙTroxdSai

xà TTÔtvxa an Ps. 8, 7 : ixdvxa fmexagev anklingen wird. In jedem
Fall liegt es aufgrund dieser Lage nahe, auch bei Phil. 3, 21 mit
Tradition zu rechnen.

Letzte Beobachtungen zum paulinischen Sprachgebrauch sind zu
xà ixdvxa mit dem Sinn: das All (d. h. der Kosmos als Schöpfung)
anzufügen. Als Schöpfungsaussage begegnet xà Trotvxa in der
Bekenntnisformel l.Kor. 8, 6, deren Wurzeln in die Stoa zurückreichen.
Dabei stand die stoische Tradition aufgrund jüdisch-hellenistischer
Vermittlung als Material für eigene Bekenntnisbildung der christlichen

Gemeinde zur Verfügung. «Ihr Inhalt ist nicht 'paulinisch'. »32

In Kurzform nimmt Paulus auf diese oder eine analoge Formel in
1. Kor. 11, 12 und Rom. 11, 36 Bezug, benutzt sie in der Argumentation

aber nur im anthropologischen bzw. geschichtstheologischen33
Sinn. Auch in 1. Kor. 12, 6 liegt eine solche Allmachtsformel vor.
Ihr traditioneller Gehalt erweist sich z. B. an Eph. 1, 11 und daran,
daß Paulus die von Haus aus neutrische, den Kosmos meinende
Formel «jetzt auf die Gemeinde bezogen (und dadurch verchrist-
licht)» hat34. Alle bisher besprochenen Stellen haben keinen futu-
risch-eschatologischen Aspekt, sondern stehen auf protologischem
Hintergrund. Dabei ist xà ixdvxa als Aussage stets Gott zugeordnet,
nur 1. Kor. 8, 6 wird traditionsgeschichtlich auf Christus hin
erweitert. Dies verhält sich bei Paulus jedoch in 1. Kor. 15, 27f. und
Phil. 3, 21 anders. Beide Male sind Christologie und futurische
Eschatologie primäre Konstitutiva. l.Kor. 15, 27 f. wurde schon
eben als nicht selbständige Formulierung des Paulus erkannt : Das
xà Ttàvxa wird unter Einfluß der Paulus überkommenen Auslegungstradition

von Ps. 8, 7 stehen. Damit aber ist ein weiteres Mal Phil. 3,

21, wo ebenfalls Einfluß aus Ps. 8, 7 anzutreffen sein kann, allein
übrig geblieben. Von diesem Ergebnis her darf dann auch die von
E. Güttgemanns herausgestellte sachliche Parallele von Phil. 2, 10

für 3, 21 erneut Erwähnung finden.35

32 So H. Conzelmann, Der erste Brief an die Korinther (1969), S. 170
Anm. 38.

33 Vgl. dazu H. Schwantes, Schöpfung der Endzeit (1963), S. 20.
34 So Conzelmann (A. 32), S. 245.
35 Güttgemanns (A. 1), S. 241.



J. Becker, Erwägungen zu Phil. 3, 20-21 25

Die am wortstatistischen Material vorgenommene Prüfung kann
zusammengefaßt werden : Zwar wird man Paulus selbstverständlich
auch aparte Formulierungen zugestehen müssen, aber die auf so
kurzem Raum beobachtete Fülle sprachlicher Auffälligkeiten, hinter
denen sehr oft noch dazu theologisch-sachliche Differenzen zur
paulinischen Theologie standen, stützt die These, daß Phil. 3, 20f.
auf Tradition beruht. So sicher der Text dabei auch traditionsgeschichtlich

mit anderen Bekenntnissätzen zusammenhängt, so kann
doch der Annahme, Paulus selbst habe aufgrund solcher je
verschiedenen «Vorlagen» den Text verfaßt36, nicht stattgegeben werden.

Denn Phil. 3, 20f. ist insgesamt bruch- und nahtlos gefügt,
innerhalb des Kontextes allein zu parallelen Gliedern geordnet und
weist ausnahmslos in jedem Satz gehäuft sprachliche Besonderheiten
auf.

3.

Das bisherige Ergebnis läßt sich durch einen Blick auf Struktur
und Gattung der beiden Verse weiter absichern.37 Zunächst ist mit
der in solchen Fällen überhaupt erreichbaren Sicherheit bestimmbar,

daß das Motiv der Unterordnung des Alls bzw. der Mächte
(Phil. 3, 21b) stilgemäß am Abschluß der Einheit steht. Aufgrund
des übersichtlich zusammengetragenen Materials bei R. Bultmann38
und R. Deichgräber39 erübrigt sich dazu eine nochmalige Aufstellung.

Das Motiv der Unterordnung unter Christus steht nun nicht
als eigenständiger Gedanke da, sondern ist Mittel zur Entfaltung
des anderen Themas, daß nämlich dadurch berechtigte Hoffnung
für die Gemeindeglieder auf die Verwandlung des Leibes der Med-

36 So Gnilka (A. 4), S. 209f.
37 Damit soll dem thetischen Urteil, Phil. 3, 20 f sei aus formgeschichtlichen.

Gründen kein «Hymnus», begegnet werden. Dieses Urteil findet sich
bei Deichgräber (A. 8), S. 180 Anm. 5. Ihm folgt R. Schnackenburg, in:
Evangelisch-Katholischer Kommentar zum Neuen Testament, Vorarbeiten
Heft 1 (1969), S. 40 Anm. 15.

38 R. Bultmann, Exegetica. Aufsätze zur Erforschung des Neuen
Testaments, hrsg. v. E. Dinkier (1967), S. 289f.

39 Deichgräber (A. 8), S. 162 Anm. 3 ; 163; 172 f. ; E. Lohse, Ein hymnisches
Bekenntnis in Kol. 2, 13c-15: Mélanges Bibliques en hommages auR.P.
Béda Rigaux (1970), S. 434f.



26 J. Becker, Erwägungen zu Phil. 3, 20-21

rigkeit in den Leib der Herrlichkeit besteht (Phil. 3, 21a). Die
Unterordnung des Kosmos unter Christus ist also anthropologisch-
ekklesiologisch ausgewertet. Darauf ruht der Akzent der Ausführung.

Demgemäß sollte es nicht verwundern, wenn das Stück
eingangs in V. 20 mit dem Wir der Gemeinde einsetzt.

Nun unterliegt allerdings der Anfang V. 20 zweifelsfrei dem Einfluß

der voranstehenden Satzperiode. Doch kann diese Beeinflussung
aufgedeckt werden. Ihre Aufhellung macht die Wiedergewinnung
des ursprünglichen Textes möglich. Läßt man das pap als typische
Überleitung gelten und Paulus das f)pû)v um der Antithese zu V. 19

willen vorangestellt haben, erhält man den Satz : to TroXrreupa f|pujv
èv oùpavoîç fmâpxei-40 Es ist nicht einzusehen, warum damit nicht
der originäre Anfang des Stückes zurückgewonnen sein soll. Wenn
J. Gnilka urteilt, «ein Hymnus, der mit den Worten anging tö
TToXiTeupa fipâiv èv oùpavoîç fnrdpxei, erschiene merkwürdig
genug»41, so ist das eine reine These, besser ein bloßes Geschmacksurteil.

Denn was soll daran so merkwürdig sein? Der ekklesiologische
Plural ist in V. 20 f. konstitutiv. Der Inhalt der Hoffnung, der mit
der himmlischen Heimat anvisiert wird, ist in Y. 20 b unter christo-
logischem und V. 21a unter anthropologischem Gesichtspunkt
behandelt. So kann man geradezu antithetisch zu Gnilka das Urteil
wagen, einen besseren Anfang hätte das Stück kaum haben können.

Außerdem kommt hinzu, daß es hierfür eine vergleichbare Eorm-
parallele in dem Lied 2. Tim. 2, 11-13 gibt: Im Unterschied zu den
Christushymnen wie Phil. 2, 6ff. u. a. m., die typischerweise des

ekklesiologischen Plurals ebenso wie einer futurischen Eschatologie42

ermangeln, sind in 2. Tim. 2, 11-13 sowohl das Wir der
Gemeinde als auch die futurische Ausrichtung genau wie in Phil. 3, 20 f.
konstitutiv. Beides sind Traditionsstücke, in denen sich die
Gemeinde ihrer Zukunft mit Christus vergewissert. Dabei zeigt Phil. 3,

20f. hymnischen Relativstil43. So wird man auch in bezug auf Phil. 3,

40 Vgl. Güttgemanns (A. 1), S. 243; auch O.Merk, Handeln aus Glauben
(1968), S. 192.

41 Gnilka (A. 3), S. 209.
42 Gegen Strecker (A. 2), S. 76. Richtig u. a. E. Käsemann, Kritische Analyse

von Phil. 2, 5-11: Exegetische Versuche und Besinnungen, 1 (3. Aufl.
1964), S. 51ff., besonders S. 86, und Deichgräber (A. 8), S. 119f.

43 Das hebt Güttgemanns (A. 1), S. 242f., mit Recht als Gattungsmerkmal
hervor.



J. Becher, Erwägungen zu Phil. 3, 20-21 27

20f. aufgrund der Parallele zu 2. Tim. 2, 11-13 und der stilistischen
Beobachtung von einem Lied sprechen dürfen. R. Deichgräber44
hat 2. Tim. 2, 11-13 als Vertrauenslied charakterisiert. Diese
Gattungsbezeichnung hat zumindest heuristischen Wert. Doch liegt
an dem Terminus nicht viel, ist er doch in jedem Fall sekundär an
die Texte herangetragen wie alle sonstigen Begriffe, die das hymnische

Gut im Neuen Testament differenzierend kennzeichnen sollen.
2. Tim. 2, 11-13 hilft außerdem, die Frage zu klären, ob Phil. 3,

20 f. ein in sich geschlossenes vollständiges Lied ist. Zur Beobachtung,

daß in Phil. 3, 20a und 21b Anfang und Abschluß vorliegen,
gesellt sich nämlich die Feststellung, daß 2. Tim. 2, 11-13 und Phil.
3, 20f. vom sachlichen Gegensatz jetzt Niedrigkeit - dann Hoheit
geprägt sind. Der Aussage in 2. Tim. 2, 11 f., daß jetzt das Mitleiden
und Ausharren gilt, dann aber das Mitleben und Mitherrschen auf
den Christen warten, korrespondiert in Phil. 3, 20f. der Gegensatz:
jetzt Leib der Niedrigkeit und Warten auf den Herrn, dannKommen
des Herrn und Verwandlung des Leibes der Niedrigkeit in den Leib
der Herrlichkeit. Diese Gegenüberstellung ist in ihrer Ausführung
in Phil. 3, 20f. keiner Ergänzung bedürftig. Formal und sachlich
wird man demzufolge Phil. 3, 20f. als vollständiges Lied ansprechen
dürfen.

M. Dibelius hat nun diese Abfolge: erst Erniedrigung - dann
Herrlichkeit als erster mit Phil. 2, 6ff. verglichen45 und damit auf
einen Zusammenhang aufmerksam gemacht, der sich so ausnimmt :

Ist in Phil. 2, 6ff. ohne einen expliziten ekklesiologischen Bezug die
Abfolge (Hoheit) - Erniedrigung - Erhöhung christologisch
entfaltet, so ist in Phil. 3, 20f. dieses christologische Modell (nicht der
Hymnus selbst!) ekklesiologisch ausgewertet. Weil der Kyrios Jesus
Christus aufgrund der Erhöhungsvorstellung (3, 21b!) im Himmel
ist, ist das Bürgerrecht der Gemeinde ebenfalls dort und eben darum
hat die Gemeinde Hoffnung, auch von der Niedrigkeit zur Herrlichkeit

zu gelangen.

*

44 Deichgräber (A. 8), S. 21 f. Anm. 3.
45 M. Dibelius, An die Thessaloniker I • II. An die Philipper (2. Aufl. 1925),

S. 72.



28 J. Becker, Erwägungen zu Phil. 3, 20-21

Vergleicht man die Aussage in Phil. 3, 20f. mit dem Kontext, so

wird man festzustellen haben, daß zumindest 3, 21 über das vom
Gedankengang Erforderliche «hinausschießt». Paulus hatte V. 17

die Gemeinde aufgefordert, ihn nachzuahmen. Das würde bedeuten,
daß die Gemeinde im Gegensatz zu «den Feinden des Kreuzes
Christi» nicht «das Irdische sucht» (V. 18f.), sondern z. B. wie Paulus

sich «ausstreckt» nach dem, was vor ihr ist, nachjagt «dem

Siegerpreis der oberen Berufung durch Gott in Jesus Christus» (vgl.
3, 13f.). Dieser Sachverhalt würde aber schon voll durch V. 20
gedeckt. Was in V. 21 folgt, ist weder vom Gedankengang her erwartet
noch gefordert.

Doch 3, 2-15 verhelfen noch weiter, die inhaltlichen Differenzen
in Phil. 3, 20f. zur paulinischen Theologie zu erkennen: Die
Ausführungen des Paulus sind in 3, 2 ff. getragen von der Spannung des

biKcnujôÉVTeç oüv èk incrreuuç (Rom. 5, 1) und der erhofften, noch
ausstehenden Heilszukunft, wobei die Zukunft des Gerechtfertigten als
«Kraft seiner (sei. Christi) Auferstehung» in der «Gemeinschaft mit
seinen Leiden» (3, 10) existentiell zur Geltung kommt. Dabei darf
aus 3, 18 erschlossen werden, daß dies alles Auslegung des OTaupôç

too XpicTTou ist. Die in 3,4-14 entfaltete existentielle Haltung des

Paulus ist dann der tûttoç, nach dem die Gemeinde ihr Trepntaxeîv

(V. 17) ausrichten soll. So sollte man für 3, 20f. erwarten, dieses

Thema würde nochmals aufgegriffen. Das geschieht aber erstaunlicherweise

nicht im geringsten. 3, 20f. reden jenseits der paulinischen

theologia crucis. Das für 3, 4ff. konstitutive dialektische
Verhältnis von Gegenwart und Zukunft hat hier auch nicht den
bescheidensten Niederschlag gefunden. Von der Gerechtigkeit Gottes
ist keine Rede. Kreuz und Auferstehung Christi sind weder genannt
noch indirekt als Heilsereignisse erschließbar. Vielmehr ist von der
Erhöhungsvorstellung her eine ausschließlich futurische Soteriolo-
gie entwickelt, wie z. B. in 1. Thess. 1, 10b. Ist diese Beobachtung
dort Argument für vorpaulinische Tradition, muß man konsequenterweise

auch für Phil. 3, 20f. dasselbe zugestehen. Wer Phil. 3, 20f.
für paulinisch halten will, muß erklären, warum Paulus so unmittelbar

nach 3, 2-15 in einem Zusammenhang, der die Aufnahme der
gerade vorher dargestellten Theologie des Apostels fordert, eine von
der Struktur und Sache her recht unterschiedliche theologische
Konzeption vorträgt, die mit seiner eigenen nicht zur Deckung
gebracht werden kann.



J. Becker, Erwägungen zu Phil. 3, 20-21 29

Die vorgetragenen verschiedenen Beobachtungen zu Phil. 3, 20f.
führen also zu der sehr wahrscheinlichen Annahme, daß Paulus an
dieser Stelle ein vollständiges urchristliches «Vertrauenslied» seinem

Gedankengang dienstbar machte. Es ist zweifelsfrei der griechisch46
sprechenden Gemeinde zuzuweisen und verlangt wohl weniger
unmittelbar eine religionsgeschichtliche Ableitung als vielmehr zuerst
eine Einordnung in die urchristliche Bekenntnisbildung und insofern
dann auch eine religionsgeschichtliche Ortsbestimmung. Die damit
verbundenen komplexen Fragen können allerdings an dieser Stelle
nicht mehr verhandelt werden. So soll am Schluß nur die Bemerkung

stehen, daß im Falle der Gültigkeit der vertretenen These in
Phil. 3, 20 f. nicht nur der literarisch, sondern nun auch
traditionsgeschichtlich älteste nachweisbare Gehrauch des eruj-rf|p-Titels
vorliegt.47 Die christlichen Anfänge seiner Verarbeitung liegen nach
den oben gemachten Ausführungen im vorpaulinischen, hellenistischen

Traditionsbereich. Dabei steht sachlich 1. Thess. 1, 10 dieser
Tradition sehr nahe. Daß der Titel crump wie auch in 1. Thess. 1, 10

das Verb crw£etv einen futurisch-eschatologischen Zusammenhang
eingegliedert sind, wird dabei kaum Zufall sein.

Jürgen Becker, Kiel

46 Zur Begründung seien nur einige wenige Beobachtungen genannt : üirdp-
XEiv und die Komposita àueK&éxecrôai, peTaaxvprcmZeiv und ùuoTCtcrcrEiv sind
nicht unmittelbar ins Semitische übertragbar. Dasselbe gilt für aûpgoptpoç
und syntaktisch für Y. 21b. Christus ist bereits Eigenname, au)xf]p als christo-
logische Titulatur ist erst für die hellenistische Gemeinde belegt.

47 Vgl. dazu Bultmann (A. 3), S. 81 f.; G. Sevenster, Christologie I 5d:
Bei. Gesch. Geg., 1 (1957), Sp. 1759; K. Latte (K. Goldammer), Heiland:
ebd., 3 (1959), Sp. 143ff. (Lit); Cullmann (A. 17), S. 245ff. (Lit); M. Dibelius,
Die Pastoralbriefe, 4. Aufl. bearb. von H. Conzelmann (1966), S. 74ff. (Lit).


	Erwägungen zu Phil. 3, 20-21

