
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 27 (1971)

Heft: 1

Artikel: Die Bedeutung des Königtums für den Glauben Israels dargestellt als
Grundlage für die Erörterung der Frage nach menschlicher Autorität im
Alten Testament

Autor: Sauer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878639

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 27 Heft 1 Jan.-Febr. 1971

Die Bedeutung des Königtums für den Glauben
Israels

dargestellt als Grundlage für die Erörterung der Frage
nach menschlicher Autorität im Alten Testament

Die Frage nach der Bedeutung des Königtums für den Glauben
Israels scheint für den schnell beantwortbar zu sein, der nur einen
flüchtigen Blick auf die biblische Gedankenwelt wirft. Er wird auf
Grund einiger gut bekannter Indizien zu dem Schluß kommen, daß
selbstverständlich das Königtum eine eminente, ja beherrschende

Bedeutung gehabt haben müsse. Genährt wird diese Annahme
durch die Erinnerung an Zusammenhänge innerhalb des Neuen wie
auch des Alten Testaments, in denen die Gestalt eines Königs in
den Mittelpunkt tritt. Für das Neue Testament sei nur die
Leidensgeschichte Jesu angeführt, in der an drei entscheidenden Stellen,
deren Kenntnis zum Allgemeingut gehört, diese Gedanken
heraufbeschworen werden: beim Einzug in Jerusalem wird Jesus wie ein
König begrüßt (Mark. 11, 1-10; Matth. 21, 1-9; Luk. 19, 29-38;
Joh. 12, 12-16), Pilatus fragt Jesus im Verhör: Bist du der König
der Juden? (Mark. 15, 2; Matth. 27, 11; Luk. 23, 3; Joh. 18, 33)
und die Inschrift am Kreuz stellt unmißverständlich fest: Jesus
Nazarenus Rex Judaeorum (Matth. 27, 33; Mark. 15, 26; Luk. 23,
38; Joh. 19, 19). Aber auch im Alten Testament scheint die Gestalt
des Königs zentral zu sein.

Hier ist es vor allem die Person des königlichen Sängers und
Helden David, die man ohne Zögern nennen würde, sollte man die
Bedeutung des Königtums im Alten Testament umreißen. Wer hätte
sich nicht an den Geschichten erfreut, die ihn als den jungen und
sieghaften Mann schildern, der allen Widerständen zum Trotz sich
das Herz seiner Zeitgenossen erobert und selber singend (die Mehrzahl

der Psalmen wird ihm zugeschrieben) - vielfach besungen - in
die Geschichte seines Volkes eingegangen ist? Neben ihm steht sein

l



2 G. Sauer, Die Bedeutung des Königtums für den Glauben Israels

unglücklicher, auf tragische Weise gescheiterter Vorgänger Saul und
sein glückhafter, allen Pomp und alle Pracht entfaltender Sohn
Salomo. - Hier aber stocken wir schon. Sicher, es hat nach diesen

drei erwähnten Königen noch mehr in Israel gegeben - an die 40

Namen wären noch zu nennen. Wer vermöchte aber über sie mehr
zu sagen als nur ihre Namen? Das ist nicht allein unsere Schuld, die
wir zu wenig Kenntnis von diesen Vorgängen haben. Das ist auch
die Schuld des Alten Testaments selbst, das uns von vielen Königen
ein nur sehr dürres und noch dazu sehr schablonenhaftes Bild
vermittelt. Nur einzelne Gestalten treten in unüberbietbarer Weise aus
dem Dunkel der Geschichte hervor. Da wäre der wankelmütige
Rehabeam zu nennen, dem es nicht gelingt, das Erbe seines Vaters
Salomo zu wahren. Als weich und den Einflüsterungen seiner Erau
Isebel gehorchend wird uns Ahab, der Partner Elias, geschildert.
Sein Vater Omri scheint da ein anderer Typ, ein Haudegen gewesen
zu sein, der - auch in außerbiblischen Urkunden genannt - in
einsamen Entscheidungen Tatsachen schuf, die bis heute ihre indirekten

Auswirkungen haben; ich erinnere an die Gründung der Stadt
Samaria. Und so könnte man mit einigen Namen fortfahren, hätte
aber doch bei weitem nicht die Fülle der Gedanken über das Königtum

zu jener Zeit ausgeschöpft. - Schon auf Grund dieser wenigen
Gedanken kann deutlich werden, daß mit dieser Art menschlicher
Autorität im Alten Testament nicht zu allen Zeiten in gleich starker
Weise gerechnet werden darf. So bedarf die Frage nach der Bedeutung

des Königtums einer sorgfältigen Prüfung. Sie wäre auch für
den Bereich des Neuen Testaments anzustellen; denn auch hier
müßten einschneidende Differenzierungen vorgenommen werden.
Wir wollen uns hier mit der Zeit des Alten Testaments befassen und
in diesem Bereich ein paar grundsätzliche Erwägungen anstellen.

1.

Am Anfang soll eine historische Feststellung stehen, die aber
sofort auch sachliche Folgerungen von weittragender Bedeutung
mit einschließt. Israel hatte eine lange, und zwar äußerst entscheidende

Zeit bereits hinter sich, als die ersten Könige in seiner Mitte
gesalbt und inthronisiert wurden. Es gab also lange Zeit hindurch
keine königliche Autorität. Seihst wenn man von der Patriarchen-



G. Sauer, Die Bedeutung des Königtums für den Glauben Israels 3

zeit absieht, sie also nur als eine Vorbereitungszeit betrachtet, die

nur sehr lose mit der eigentlichen Geschichte des Volkes Israel
zusammenhängt, bleiben immer noch etwas mehr als 200 Jahre, in
denen das Volk keinen König hatte. Übergehen wir jene 5-6
Jahrhunderte seit Beginn der Wanderungen, die die Erzväter in den
syrisch-palästinensischen Raum brachten - denn die Probleme sind
zu diffizil, als daß wir uns jetzt näher darauf einlassen könnten -,
so müssen wir aber ohne Zweifel das 13. Jahrhundert v. Chr. als den
entscheidenden Zeitraum betrachten, in dem die wesentlichen
Voraussetzungen für die Existenz des Volkes Israel und seines Glaubens

geschaffen wurden. Hier hatten die Ereignisse um den Auszug aus
Ägypten ihren Platz zusammen mit allen Erlebnissen, von denen
im besonderen das 2. Buch Mose zu berichten weiß. Hierüber wird
sofort noch einiges gesagt werden müssen. Bis zum Jahre 1000 v.
Chr. erlebte das Volk eine äußerst bewegte Geschichte, und erst
am Ende dieser Zeit wird der erste König im Volke gesalbt: Saul
aus dem Stamme Benjamin. Zwar hatte es nicht an Vorversuchen
gefehlt, den Gedanken an einen König im Volke heimisch zu machen,
stets aber mit betont negativem Erfolg. Davon werden wir noch
zu sprechen haben.

Was geschah nun in jenen gut 200 Jahren, in denen das Volk ohne

König war? Darauf muß in gebotener Kürze eingegangen werden,
soll das neue, das mit dem Aufkommen des Königtums in die
Gedanken und in die Glaubensvorstellungen Israels eindringt, im
rechten Licht erscheinen.

Zuerst und vor allem geschah nicht weniger als die grundlegende
Offenbarung Gottes an sein Volk. Zwar wären hier wichtige
Spezifizierungen vorzunehmen : Diese betreffen Prägen wie die nach dem

Umfang des von diesem Ruf getroffenen Volkes und nach der
Herkunft wesentlicher Bestandteile dieses Glaubens und nach den
Einzelinhalten desselben. Ich kann die Abhandlung dieser Fragen
guten Gewissens übergehen. Sie berühren nicht den Kreis unserer
Problematik, die das Verhältnis zum Königsgedanken ins Auge
fassen möchte. Soviel steht jedenfalls fest. Gott ersieht sich einen
Mann namens Mose, offenbart sich ihm mit seinem Namen Jahwe
und gibt ihm den Auftrag, «sein Volk», wie es heißt, aus der Knechtschaft

in Ägypten zu führen, daß es ihm uneingeschränkt und ohne
Furcht dienen könne. Das Volk erlebt diesen Auszug («Exodus»)
in grandioser Weise. Die Erinnerung an jenes Ereignis durchzieht



4 G. Sauer, Die Bedeutung des Königtums für den Glauben Israels

alle folgenden Jahrhunderte. Der Satz «der ich dich aus Ägypten
geführt habe» oder, in der dritten Person, «der dich aus Ägypten
geführt hat» taucht an allen wichtigen Stellen immer wieder auf,
so z. B. in der Präambel zum Dekalog: «Ich bin der Herr, dein Gott,
der ich dich aus Ägyptenland, aus dem Diensthause, geführt habe»

(Ex. 20, 2, ähnlich in Deut. 5, 6) oder in jenem sogenannten Credo
in Deut. 26, 5-8: «Mein Vater war ein Syrer und nahe dem
Umkommen und zog hinab nach Ägypten und war daselbst ein Fremdling

mit geringem Volk und ward daselbst ein großes, starkes und
zahlreiches Volk. Aber die Ägypter behandelten uns übel und zwangen

uns und legten einen harten Dienst auf uns. Da schrien wir zu
dem Herrn, dem Gott unserer Väter; und der Herr erhörte unser
Schreien und sah unser Elend, unsere Angst und Not und führte
uns aus Ägypten mit mächtiger Hand und ausgerecktem Arm und
mit großem Schrecken, durch Zeichen und Wunder» bis hin zu den
Psalmen, in denen dieses Thema eine mannigfache Abwandlung
erfährt (Ps. 105, 37; 106, 7 ff. ; 136, 10-12). Hier erfuhr Israel, daß
sein Gott Jahwe sich mächtig in der Geschichte erweist und fähig
ist, sein Volk allen Widerständen zum Trotz in die Freiheit zu
führen - ganz ohne menschliche Hilfe. Kein König tritt auf, der da
ruft - und alle, alle kommen. Mose, die Gestalt, die im Mittelpunkt
steht, hat alles andere als königliche Züge an sich. Im Vollzug des

Handelns wächst ihm Autorität zu, die ihm kraft des Auftrags des

die Geschichte lenkenden Gottes verliehen wird. Diese
Geschichtsmächtigkeit Gottes erweist sich dann auch bei dem Ereignis des

Durchzugs durch das Schilfmeer, ebenso wie bei der Wanderung
durch die Wüste.

Ein zweites, wesentliches Element kommt hinzu. Israel erfuhr in
jener Frühzeit nicht nur die starke und leitende Hand Jahwes in
der Geschichte. Es empfing auch die Willensoffenbarung seines

göttlichen Herrn. Wie auch immer die nähere Verbindung dieses

Komplexes der Gesetzesmitteilung am Sinai mit den Überlieferungen
vom Auszug aus Ägypten gesehen werden mag (viele Fragen sind
hier noch offen) - soviel ist jedenfalls deutlich: Zu Beginn der Zeit,
von der an Israel sich als seihständige und von anderen unterschiedene

Gruppe verstand, steht auch das Wissen um das göttliche
Gesetz. Auch hier kann und will ich nicht auf Detailfragen eingehen.
Uns genügt die Feststellung, daß das Wissen um den Gott, der
seinen Willen kundtut, von Anfang an konstitutiv zum Glauben



O. Sauer, Die Bedeutung des Königtums für den Glauben Israels 5

Israel hinzugehört. Und auch hier wiederum fragen wir vergeblich
nach einem König, der eine besondere Rolle in diesem Bereich
gespielt hätte. Höchste Autorität ist der göttliche Herr, der sich im
Wort seines Gebotes kundtut und Gehorsam fordert.

Und schließlich noch ein Drittes. Mit dem Auszug aus Ägypten
war die Verheißung eines neuen Landbesitzes verbunden. Das Volk
wurde seßhaft in «einem Lande, darin Milch und Honig fließt»
(Deut. 26, 9). Dieser Vorgang der Landnahme wurde wiederum ganz
und gar als Ausdruck des in der Geschichte handelnden Jahwe
verstanden. Der Landbesitz selbst war Gnadengabe Gottes. Ihn hatte
man lang ersehnt ; wenn man die Patriarchenzeit mit ihren häufigen
Verheißungen hinzunimmt, mehrere Jahrhunderte hindurch; wenn
man vom Datum des Auszugs aus Ägypten an rechnet, eine wesentlich

kürzere Zeit, aber um so heftiger, da man eben einer Heimat und
Wohnstätte verlustig gegangen war wegen der unerträglichen
Verhältnisse zur Zeit der Knechtschaft in Ägypten. Das heiß ersehnte
«zugelobte» Land war nun in den Besitz der Stämme gelangt. Die
Verheißung war erfüllt. Man empfing das Land aus Gottes Hand und
war dankbar für dieses Geschenk.

Es dauerte aber lange und kostete viel Mühe, bis sich das Volk
in diesem Lande fest eingerichtet hatte. Viele Auseinandersetzungen
waren zu führen, innerer und äußerer Art. Leider kann hier nicht
die Fülle der Erscheinungen entfaltet werden, die für diesen
Zeitraum charakteristisch sind. Nur auf einen Punkt sei hingewiesen.
In ihm zeigt sich das Wesen jener Epoche am besten, die wir nach
dem Buch, das uns von diesen Ereignissen berichtet, und nach den
darin beschriebenen Männern die Epoche der Richter nennen: In
Zeiten der Bedrängnis und der Not greift sich Jahwe einen Mann
aus einem Stamm heraus, erfüllt ihn mit seiner Kraft und führt
ihn auf diese Art und Weise zu Taten, die durch nichts vorbereitet
sind, sondern allein in dem helfenden Handeln Jahwes ihren Grund
finden. Im Vollzug wächst auch hier Autorität dem Retter zu. Im
Handeln für sein Volk wird er als von Gott gesandt erfahren und
als solcher angenommen.

2.

In diese festgefügte Gedankenwelt hinein kommt nun ein neuer
Impuls : das Königtum. Wir haben nun, nachdem wir in einem ersten
Teil versuchten, einen Blick zu werfen auf die Voraussetzungen,



6 G. Sarier, Die Bedeutung des Königtums für den Glauben Israels

die Israel mitbrachte zum Zeitpunkt des Aufkommens des Königtums,

in einem zweiten Teil danach zu fragen, woher dieser neue
Gedanke kam und wie er von Israel aufgenommen wurde. In einem
dritten und abschließenden Teil wäre dann zu untersuchen, welche

Veränderungen das Königtum im Glauben Israels bewirkte.
Als Israel das Kulturland betrat, hatte es schon mancherlei

Erfahrungen mit Königen hinter sich. Zwar nicht mit solchen aus
seinen eigenen Reihen, dafür um so mehr mit fremden Königen. Es
kannte die Willkür des ägyptischen Herrschers, des Pharao ; es hatte
die Feindschaft des Moabiterkönigs Balak erfahren, der es durch
Bileam hatte verfluchen wollen ; und es hatte - um nur noch diesen

zu nennen - gegen den König Og von Basan kämpfen müssen, von
dem die Sage ging, er sei so groß gewesen, daß er ein eisernes Bett
benötigt habe mit den Maßen 4% mal 2 Meter. Es sei in Rabba
Amnion, dem heutigen Amman, der Residenz des an Gestalt um
vieles kleineren Hussein, gestanden (Deut. 3, 11). Unter diesem
«Bett» ist vermutlich ein großer Basaltdolmen zu verstehen, wie sie

in dieser Gegend in großer Zahl anzutreffen sind.

An die Gestalt des Og haben sich mancherlei Erzählungen in der jüdischen
Tradition angeschlossen : Er übersteht als einziger von den Riesen, von denen
in Gen. 6, 1-4 berichtet wird, die Sintflut, weil es ihm gelingt, sich auf das
Dach der Arche zu retten. Noah ist so liebenswürdig, ihn dabei durch eine
Luke mit Speise zu verköstigen (Nidda 61a). Er begehrt, Sara zu heiraten,
und trachtet deshalb danach, Abraham zu töten (Gen. Rab. 42, 12); aus
diesem Grunde und weil er an der Stärke Isaaks zweifelt, wird er dazu
verurteilt, die Vielzahl des Volkes Israel zu sehen und von ihnen getötet zu werden

(Gen. Rab. 43, 14). Von Mose wird er schließlich im Zweikampf besiegt;
dies geschieht so, daß Mose mit aller Kraft an Og in die Höhe springt und
auf diese Art und Weise die Kniekehle Ogs treffen kann. Dadurch kommt er
zu Fall und kann nun überwunden werden.

Entziehen sich diese Begebenheiten weithin einer genaueren
Kenntnis, so ist es mit den Königen anders, auf die Israel trifft,
als es im Lande selbst seßhaft wird. Es war ja kein leeres, entvölkertes

Gebiet, in das Israel einwanderte. Es war, wenn auch mehr
oder weniger dicht, besiedelt von verschiedenen Völkerschaften,
deren oft nur schwer aussprechbare Namen wir aus den Berichten
des Alten Testaments kennen: Kanaaniter, Pheresiter, Girgasiter,
Hethiter, Hurriter usw. Im besonderen waren aber da die Städte,
die eine oft jahrhundertealte Tradition aufwiesen, die nicht nur



G. Sauer, Die Bedeutung des Königtums für den Glauben Israels 7

fest besiedelt, sondern auch fest verwaltet waren. Glücklicherweise
ist einiges über die Verfassung des Landes auf dem Wege des
Rückschlußverfahrens zu eruieren. Die aus dem 14. Jahrhundert
stammende Korrespondenz palästinischer und syrischer Fürsten mit
ihrem Oberherrn, dem Pharao von Ägypten, gibt uns wertvollen
Aufschluß. Sie wurde im ägyptischen Amarna gefunden und trägt
von daher ihren Namen. Aus den Angaben dieser in akkadischer
Keilschrift geschriebenen Briefe wissen wir, daß z. B. Jerusalem
und Sichern (Nablus) wichtige Städte gewesen sein müssen. Neben
ihnen gab es eine Vielzahl weiterer Städte, die zu verschiedenen
Zeiten von großer Bedeutung für Israel wurden : Aphek, Lachisch,
Megiddo, Hazor usw. Hier hat Israel, das zunächst im offenen
Lande zwischen den Städten Wohnraum gefunden hatte, aus
nächster Nähe sehen können, was es bedeutet, einen Fürsten oder

König über sich zu haben. Zweifellos bot dieses System auch
Vorteile, insbesondere hinsichtlich äußerer Macht und politischer
Größe. So muß es für Israel eine Versuchung gewesen sein, ähnliches

nachzuahmen. In der Tat bilden sich solche Gedanken zu allererst

in Israel in oder nahe bei alten kanaanäischen Städten, die
seit alters als Residenz von Stadtfürsten bekannt sind. An erster
Stelle stehen die Bemühungen um Sichern, wohl die älteste und
wichtigste Kanaanäerstadt dieses Gebiets. Nach einer siegreichen
Schlacht des um diese Stadt siedelnden Stammes Manasse tragen
die Sippen dieses Stammes ihrem Führer und Helden Gideon die
Königswürde an. Dieser, noch ganz in den Traditionen der alten
Zeit befangen, lehnt mit klaren und gewichtigen Worten ab: «Ich
will nicht Herr sein über euch, und mein Sohn soll auch nicht Herr
über euch sein, sondern der Herr soll Herr über euch sein» (Ri. 8,

23). Die Haltung einer ganzen Epoche kommt in diesem Wort zum
Ausdruck: Es gibt nur einen Herrn: Gott. Jeder irdische Herr, der
als König bezeichnet werden müßte, obwohl dieses Wort hier
vermieden wird (es handelt sich aber um dynastische Erbfolge!), hat
neben diesem Herrn keinen Platz. Nicht so denkt der Sohn Gideons,
Abimelech. Er bringt es fertig, daß ihn die Bewohner von Sichern

zum König küren. Er kann sich aber seiner Würde nicht lange
erfreuen und geht schmählich zugrunde. Wie stark damals noch
die Abneigung gegen das Königtum war, zeigt die bekannte Jotham-
Fabel, Ri. 9, 8-15, die sicher zu Recht in diesem Zusammenhang
zitiert wurde. «Die Jothamfabel, die stärkste antimonarchische



8 G. Sauer, Die Bedeutung des Königtums für den Glauben Israels

Dichtung der Weltliteratur»1 zeigt unmißverständlich, in welchem
Lichte das Königtum gesehen werden konnte. Der Grund für diese
Sicht der Dinge lag zweifellos allein in dem Glauben Israels jener
Zeit, den M. Buber so vollendet umrissen hat.2 Jahwe war Herr und
König, wie dies für die spätere Zeit Jes. 6, 5 unmißverständlich
angibt: «meine Augen haben den Herrn, den König gesehen». Diese

«primitive Theokratie», wie Buher sie nennt, hatte keinen Platz für
einen aus dem Heidentum kommenden König.

Der zweite Versuch, einen König zu küren, war schon gewichtiger
und von längerer Dauer. Es war der Versuch mit Saul aus dem
Stamme Benjamin. Äußere Gefahr, von Ost und West, hatten den
Wunsch reifen lassen, in einer starken Hand alle Macht zusammenzufassen,

um Bestand haben zu können. Auch dieser Versuch stand
vermutlich in nahem Zusammenhang mit den Traditionen eines
alten kanaanäischen Stadtstaates, nämlich Aphek, in dessen Nähe
Israel in jener Zeit entscheidende Kämpfe gegen die Philister zu
führen hatte (1. Sam. 4, Iff. und 7, 12). Im Amarnabrief 241, 4

wird der Herrscher von Saruna erwähnt, der diesen Brief schreibt.
Er hat vermutlich in dem sonst aus ägyptischen Quellen gut
bekannten Ort ipqn Aphek residiert, der ein Hauptort der Sarone-
bene war.3 Möglich wäre auch, daß Saul die Gegebenheiten der
Stadt Gibeon vor Augen hatte.4 Diese Stadt scheint aber doch nicht
so wichtig gewesen zu sein; jedenfalls wird sie in der Amarna-
Korrespondenz nicht erwähnt. An der Gestalt des Saul ist wiederum
zu sehen, wie schwer die Forderungen Jahwes, des Gottes Isreals,
vertreten durch den Propheten Samuel, mit einer königlichen
Staatsraison zu vereinen waren. Auch Saul scheiterte.

Erst David hatte Erfolg. Verwickelt sind die Wege, die ihn an
die Macht führten. In einer Stunde großer Not wird er, der aus dem
Stamm Juda kommt, zum König erhoben. Aber nicht dies ist
entscheidend. Zukunftsweisend ist allein seine Tat, durch die er mit
glücklicher Hand die Stadt Jerusalem, die an der Grenze seines

Stammesgebietes zu den nördlichen Bruderstämmen hin liegt, er-

1 M. Buber, Königtum Gottes (3 1956), S. 24.
2 Buber (A. 1).
3 Y. Aharoni, The Land of the Bible (1966), S. 159 ; anders J. A. Knudtzon,

Die El-Amarna-Tafeln, 2 (1915), S. 1305.
4 Zur Verbindung Sauls mit dieser Stadt vgl. K.-D. Schunok, Benjamin

(1963), S. 131-38.



G. Sauer, Die Bedeutung des Königtums für den Glauben Israels 9

obert und zum Mittelpunkt seines Reiches macht. Jerusalem ist
wiederum eine alte kanaanäische Königsstadt mit reichen
Traditionen wie Sichern und wie vermutlich auch Aphek. David versteht
es aber nun, in überaus glücklicher Weise, das Alte mit dem Neuen
zu verbinden. Die alten Traditionen Israels, sichtbar verkörpert
in dem alten Kriegsheiligtum der Lade, die die gesamte
Wüstenwanderungszeit mitgemacht zu haben scheint und hernach je und
dann von Bedeutung für die seßhaft gewordenen Stämme gewesen
ist, diese alten Traditionen werden in die für Israel neuen, aus der
Stadtgeschichte herkommenden Überlieferungen eingepflanzt und
assimiliert. In feierlicher Prozession holt David die Lade, die

halbvergessen an einem unbedeutenden Ort während der letzten Jahre
der Philisterkämpfe gestanden hatte, nach Jerusalem in seine Stadt.
Hier beginnt nun ein neuer Abschnitt der Glaubensgeschichte
Israels.

3.

Welche Wandlungen traten nun ein für den Glauben Israels? Die
Bedeutung des Königtums für den Glauben Israels kann m. E. nur
auf dem Hintergrund des eben Geschilderten gesehen werden. Es
kann nicht deutlich genug gesagt werden, daß das irdische Königtum
ein Accidens, eine Zutat für den genuinen israelitischen Glauben
darstellt. Es kann darum auch am Ende der Epoche wegfallen. Sein
Verlust hinterläßt keine Lücke. Mit ihm haben sich vier Jahrhunderte

auseinanderzusetzen. In der Tat beginnt nun ein atemberaubendes

Geschehen. Aber nicht dieses wollen wir verfolgen, so
verlockend es wäre, diesen erregenden Ablauf bis hin zum Ende des

Königtums im Jahre 587 v. Chr. zu verfolgen. Wir wollen
stattdessen an einigen Hauptpunkten den Wandel skizzieren, der sich
vollzogen hat, um dadurch die ganze Bedeutungsbreite zu erfassen,
die der Gedanke des Königtums für Israel gewonnen hat.

Zuerst und am deutlichsten tritt das Neue darin zutage, daß mit
dem König eine Person in das Volksleben eingeführt wird, die nun
nicht mehr allein kraft göttlicher Einsetzung ihre Vollmacht
erhält, die vielmehr aufgrund ihres Amtes beständiger Repräsentant
menschlicher Autorität, Stärke und Größe ist. Zwar steht am
Anfang der Regierungszeit immer noch die Salbung und damit die

göttliche Legitimation. Aber einmal eingesetzt ist der König unan-



10 G. Sauer, Die Bedeutung des Königtums für den Glauben Israels

tastbar. Die Verbindung mit dem göttlichen Herrn wird sehr eng
gesehen. Sie kann auch so zum Ausdruck gebracht werden, daß
der König im Augenblick der Inthronisation als Sohn Gottes adoptiert

wird. So sagt Psalm 2, 7 : Du bist mein Sohn, heute habe ich
dich gezeugt. Ist damit einerseits die große Nähe zu Gott
unterstrichen und damit nach israelitischem Verständnis die Abhängigkeit

von ihm und die Verantwortung ihm gegenüber betont, so wird
andererseits der König immer mehr der menschlichen Sphäre
entrückt und in eine Position hineingehoben, die sich dem menschlichen

Zugriff entzieht. Dieser Verfestigung im Amt (man wäre
beinahe versucht zu sagen: Establishment) tritt helfend an die
Seite, daß das dynastische Prinzip von Anfang an als selbstverständlich

angesehen wird. Nicht nur Gideon und seine Nachkommen,
nicht nur Saul und seine Söhne, sondern nun auch David und sein
Haus werden als die bevorzugten Träger dieses Amtes gesehen. Wie
sehr sich dieses Denken von der alten überkommenen Praxis
unterscheidet, ist mit Händen zu greifen. Aus der alten Zeit ragen
einzelne Gestalten als religiöse (und auch politische) Heroen heraus.
Nichts ist aber gesagt, daß sie nun ein Anrecht auf Sonderbehandlung

ihrer ganzen Sippe erworben hätten. Von Moses Sohn ist kaum
mehr als der Name bekannt: Gersom (Ex. 2, 22). Ähnlich verhält
es sich bei allen anderen Gestalten der Erühzeit. Von David an
wird dies ganz anders. Diese Vorrangstellung war allerdings nie

ganz unangefochten. Davon sofort noch ein Wort. Daß sie aber
entstehen konnte, ist das Ergebnis einer der erregendsten Erscheinungen

in der israelitischen Glaubensgeschichte. Das Prinzip der
dynastischen Erbfolge wurde nämlich durch den Jahweglauben
aufgegriffen und von ihm assimiliert. M. a. W. Jahwe selbst ist es,
der David und sein Haus aus der Vielzahl der Israeliten herausgreift

und in Dienst nimmt, ihn erwählt. So berichten es die alt-
testamentlichen Quellen mit großer Klarheit. Die letzten Gründe
für diese Erscheinung werden sich nie mehr ganz erhellen lassen.
Sicher war die Zeit reif für ein solches Tun. Ganz sicher hat auch
die alte Jerusalemer Königstradition ihren Beitrag dazu geleistet.
Das Alte Testament nennt als wichtigsten Mann in dieser Beziehung
den am Hofe wirkenden Propheten Nathan. Aus seinen Worten
(2. Sam. 7) wird unmißverständlich deutlich, daß Jahwe bedin-

gungs- und voraussetzungslos David erwählt und ihm und seinem
Haus für alle Zeiten Schutz und Hilfe gewährt : «Aber dein Haus



G. Sauer, Die Bedeutung des Königtums für den Glauben Israels 11

und dein Königreich soll beständig sein ewiglich vor dir, und dein
Stuhl soll ewiglich bestehen» (2. Sam. 7, 16). Damit tritt ein völlig
neuer Glaubensinhalt neben die alten. Die Wissenschaft spricht hier
von einer neuen Erwählungstradition. Neben die Tradition von der
Erwählung der Erzväter, des Volkes beim Auszug und des Volkes
am Sinai und neben die Tradition von der Landnahme, die als Gabe
Jahwes verstanden wird, tritt nun der Glaube, daß Gott sich diesen
einen Mann David und sein Geschlecht herausgegriffen und mit
besonderen Gnadengaben versehen habe.

Dieser Glaube blieb nicht unangefochten. Das Königtum selbst
und seine jeweiligen Repräsentanten wurden immer wieder einer
harten Kritik unterzogen. Darauf haben wir gleich noch näher
einzugehen. Vor allem aber erkannte ein Großteil des Volkes den
Sonderanspruch des Hauses David nicht an und löste sich von ihm.
Das geschah nach der Regierungszeit des Sohnes Davids, nach Sa-
lomos Tod. Von da an lebten die Nordstämme, das Volk Israel, im
Gegensatz zu dem Südteil, dem Volke Juda, ihr eigenes Leben.
Wohl waren sie auch dabei geblieben, einen König über sich zu
erwählen. Das Königtum war aber nicht so fest dynastisch gefügt
wie im Südreich und ließ viel Spielraum für Neuansätze. So blieb
hier in diesem Teil noch Raum für spontane Aktionen, die in
dynamischer Weise alte Formen durchbrachen. Daß dabei neben echten
Anliegen, im Namen Jahwes begonnen und ausgeführt, auch
Willkürmaßnahmen geschahen, sei nur am Rande vermerkt.

Neben dieser Wandlung hin zum Statischen, zum Festgefügten,
die das Königtum mit sich brachte, steht eine weitere Veränderung,
die unmittelbar damit zusammenhängt. Die Hauptstadt des Reiches,
die königliche Residenz, brauchte nun auch ein religiöses Zentrum.
War bisher die Wahl des Kultortes allein eine religiöse Entscheidung,

so mußten nun auch politische Überlegungen hinzutreten.
David handelte ungemein klug, als er - wie schon ausgeführt - das
alte Kriegsheiligtum, die Lade Jahwes, in seine neue Hauptstadt
Jerusalem brachte. Aber nicht genug damit. Er nahm sich vor, hier
auch einen Tempel zu bauen und die Lade darin als vornehmstes
Kultobjekt unterzubringen. Von diesem Vorhaben und von den
Überlegungen in dieser Hinsicht berichtet wiederum jene wichtige
Stelle 2. Sam. 7, von der wir schon hörten im Zusammenhang mit
der Ansage von der ewigen Dauer der Dynastie Davids. David selbst
konnte sein Vorhaben, einen Tempel zu bauen, noch nicht ausfüh-



12 G. Sauer, Die Bedeutung des Königtums für den Glauben Israels

ren. Es mag dahingestellt bleiben, aus welchen Gründen auch immer.
Erst Salomo errichtete dann jenen prachtvollen Bau, der weit herum
im Vorderen Orient jener Zeit bekannt gewesen sein muß.

Diese neue Institution des Tempels als eines Reichsheiligtums
von zentraler Bedeutung war den Israeliten wiederum wie das

Königtum selbst von außen bekannt geworden. Vornehmlich die
kanaanäisch-syrischen Städte kannten seit alters neben dem
Königspalast den Tempel, der dem Königtum der betreffenden Stadt
zu besonderer Würde verhalf und der andererseits unter dem besonderen

Schutz des Königs stand. So ist es nicht verwunderlich, daß
sich Salomo der Mithilfe syrischer Baumeister versichert, als er
darangeht, den Bau auszuführen.

Und nun beginnt ein Geschehen, das wiederum ohne Beispiel in
der bisherigen Geschichte des Volkes und damit auch in dem bisherigen

Glauhensinhalt des Volkes ist. Gewiß hat es früher auch Opfer
gegeben, in welchem Umfang und zu welchem Zweck, müßte noch

genauer definiert werden. Wir können darauf nicht eingehen. Gewiß
hat nun auch die Lade im Innersten des Tempels, im sog. Allerhei-
ligsten, ihre Aufstellung gefunden. Aber doch strömt eine Fülle
neuer Gedanken in das Lehen des Volkes ein, über die der König
seine Hand hält. Das Kultgeschehen wird in feste Formen und Normen

eingezwängt. Die freie und spontane Kulthegehung, wie sie uns
von der vorköniglichen Zeit berichtet wird, wird immer weiter
zurückgedrängt und verschwindet schließlich ganz. Statt dessen
bestimmen die priesterlichen Gesetze das Geschehen, das immer mehr
erstarrt und zu Entartungserscheinungen führt, die je länger, je
mehr Unwillen erregen und hart angeprangert werden. Der
König konnte dieser Entwicklung kaum Einhalt gebieten, wiewohl
es an Versuchen nicht gefehlt hat. Der bekannteste Versuch dieser
Art ist die Tat des Königs Josia, der im Jahre 622 v. Chr., also ca.
300 Jahre nach dem Bau des Tempels, eine Reform durchführte und
gewisse Erfolge für sich in Anspruch nehmen konnte. Die Kreise,
die ihn in seinem Wollen bestärkten, waren beeinflußt von den
Kräften, die schon immer eine gewisse Reserve, ja sogar Kritik
dem Königtum gegenüber geäußert hatten. Es waren dies die
Propheten, von denen wir nun noch zu sprechen haben.

Fragen wir nämlich nach der Bedeutung des Königtums für den
Glauben Israels und haben wir bisher darauf hinweisen können, daß
nach der Etablierung dieser neuen Institutionen der Zug zum Stati-



G. Sauer, Die Bedeutung des Königtums für den Glauben Israels 13

sehen, zum Festgefügten sich verstärkte durch den dynastischen
Grundansatz des Königtums und durch die Gebundenheit des Glaubens

an die kultische Form, so müssen wir nun noch von dem großen
Korrektiv sprechen, das von Anfang an diese Neuentwicklung
begleitete und auch vor der staatlichen Autorität nicht Halt machte.
Mit den Propheten lernen wir eine ganz einzigartige Erscheinung
innerhalb des israelitischen Glaubens kennen. Nicht das ist das

Einzigartige, daß es nur in Israel Propheten gegeben hätte. Die
Ausgrabungen der vergangenen drei Jahrzehnte haben ans Licht
gebracht, daß auch andernorts Propheten eine entscheidende Rolle
im Volksleben spielen und mit der Meinung der Staatsraison in
bestimmten Fragen in Konflikt geraten konnten. Wohl aber besteht
darin das Besondere, daß hier in Israel von Anfang an Kräfte am
Werke waren, denen der mit dem Königtum gegebene mögliche
Mißbrauch der Macht stets vor Augen blieb und die mit aller
Konsequenz immer wieder darauf hinwiesen, daß Gott ein Gott des Volkes

und des Einzelnen ist und über alle menschlichen Machtverhältnisse

hinaus Gehorsam fordert. Der neutestamentliche Satz

(Apg. 5, 29) «Ihr sollt Gott mehr gehorchen als den Menschen» gilt
für sie in besonderer Weise. Die Propheten bildeten die beunruhigende

Macht, die die festgefügte Ordnung jederzeit in Frage zu
stellen bereit war. Sie taten dies nicht deshalb, weil sie die Ordnung
ablehnten, sondern deshalb, weil sie den alle Lebensbereiche und
alle Glieder des Volkes umgreifenden Anspruch Gottes zum
Ausdruck bringen wollten, der allein das Wohl und das Heil derer im
Auge hat, mit denen er sich verbündet hat. Sie konnten dabei an
ältestes Gut anknüpfen, das dem Volke vom Auszug aus Ägypten
an vertraut war. Hier hatte sich Jahwe als der Helfer der Geknechteten

und Unfreien erwiesen - also würde er sich auch weiterhin
als der zeigen, der jedem Mißbrauch der Macht ein Ende setzt. In
der Offenbarung am Sinai war offenkundig geworden, daß der Wille
Gottes das Leben eines jeden auch und gerade in seinen ethisch
zu begründenden Handlungen durchdringen möchte. Also prangerten

die Propheten eine jede Tat - auch die des Königs -, die nicht
dieser Norm entsprach, unerbittlich an.

Eine lange Reihe von Beipielen könnte hier angeführt werden.
Angefangen bei David bis hin zu dem letzten König in der Stadt
Jerusalem, Zedekia, immer und immer wieder standen Propheten
auf, die mahnend ihre Stimme erhoben. Es sei an Nathan erinnert,



14 G. Sauer, Die Bedeutung des Königtums für den Glauben Israels

der sich nicht scheut, David sein vernichtendes «Du bist der Mann»
(2. Sam. 12, 7) entgegen zu schleudern. Hosea könnte erwähnt werden,

der am radikalsten mit dem Königtum ins Gericht geht, sicher
durch die besondere Lage in jener Zeit und an jenem Ort bedingt :

«Sie machen Könige, aber ohne mich» (Hos. 8, 4). Oder Jeremia,
der über seinen König Jojakim sagt: «Er soll wie ein Esel begraben
werden, zerschleift und hinausgeworfen vor die Tore Jerusalems»
(Jer. 22, 19). An welchem Königshof wären ähnliche Töne je laut
geworden? Gewiß gab es in Israel Propheten ganz verschiedener
Provenienz. Es gab auch solche, die sehr stark an König und Tempel
gebunden waren. Wir müßten hier, wenn wir mehr Zeit hätten, noch

genauer differenzieren. Bei der Frage nach der Bedeutung des Königtums

für den Glauben Israels aber kann soviel ohne Zögern gesagt
werden, daß wir es bei den Propheten mit einer Erscheinung zu tun
haben, die vom Ansatz dieses Glaubens her nötig und dringlich war
und die die Institution des Königtums ins rechte Licht rückt. Sie
nahmen zwar alte Traditionen auf, wandelten sie aber in ihrer
Erwartung auf das nahe bevorstehende Eingreifen Gottes um zu neuem
Gehalt. So konnten sie die Gegebenheiten ihrer Zeit in einem ganz
neuen, von den allgemein herrschenden Vorstellungen unabhängigen

Lichte sehen.

Die Propheten waren es nun auch, die in bezug auf die Zukunftshoffnung

Israels Entscheidendes zu sagen hatten. Zwar gab es auch
eine Zukunftshoffnung ohne die Propheten in Israel, weil der Glaube
Israels von Anfang an alles von dem sich offenbarenden, also dem
kommenden Gott erhoffte. So gab es auch eine Zukunftshoffnung,
die ohne die Gestalt des Königs auskam. Die Propheten waren es

nun, die sie auch in die Zukunftshoffnung mit einbezogen. Auf
diese Weise kommt es zu der messianischen Verkündigung der
Propheten. Der König ist der Gesalbte Jahwes, hebräisch: me-
schiach jahwe. Indem der König Teil hat an der Zukunft, ist diese
eine messianische. Das A.T. kennt eine Vielzahl von Aussagen, die
hier zu benennen wären. Abschließend nur soviel, daß sich zwei
Haupttypen unterscheiden lassen. Auf der einen Seite steht die
Hoffnung, daß der Sieg Jahwes einst in voller Pracht und Macht
offenkundig werde. Auch der König hat darin seinen Platz (so
besonders in den Psalmen und Num. 24, 17). Auf der anderen Seite
steht die Hoffnung auf ein Priedensreich, in dem selbst ein Säugling
wird ohne Gefahr leben können. Hier haben besonders die Propheten



G. Sauer, Die Bedeutung des Königtums für den Glauben Israels 15

das durch sie gewandelte Bild des Königs beigesteuert, der nun
nicht mehr äußere Macht und Gewalt braucht, um sich durchzusetzen,

sondern mit Weisheit und Einsicht unter der direkten
Leitung Gottes steht. Die Zeit der starren menschlichen Autorität wird
vorüber sein. Leiten und geleitet werden vollziehen sich in
dynamischer Weise und erhalten im Vollzug Lebendigkeit und Wirkungskraft.

Die Propheten hatten erkannt, welche Implikationen das Königtum

mit sich bringt. Auf ihre Einflüsse geht auch die Schilderung
der Entstehung des Königtums zurück, die in ungeschminktester
Weise alle Schwächen dieses Systems offenbart. Man lese nur einmal
die beiden Bücher Samuelis, um zu sehen, wie der Weg hin zum
Königsthron durch ein Meer von Blut und Not geht, von dem ohne
Scheu und ganz ungeschminkt gesprochen wird. Und so zeichnen
sie ein Bild von dem kommenden Herrscher, das in diametralem
Gegensatz zu der erfahrenen Wirklichkeit steht. Durch gerechtes
Gericht, durch Aufrichtung eines Eriedensreiches und durch
Herrschaft des Geistes, den Gott verleiht, wird die Beendigung aller
vorläufigen Ordnung erreicht und Gottes eigentlicher Wille
durchgesetzt.

Der Treue Gottes ist es zuzuschreiben, daß er bei seiner einmal
getroffenen Wahl, in die auch der König miteinbezogen worden ist,
verbleibt. In der Wiederaufnahme dieser Gedanken durch das Neue
Testament offenbart sich ein zentraler Berührungspunkt beider
Testamente miteinander.

Georg Sauer, Wien


	Die Bedeutung des Königtums für den Glauben Israels dargestellt als Grundlage für die Erörterung der Frage nach menschlicher Autorität im Alten Testament

