Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 6

Artikel: Die Autoritat der Heiligen Schrift unter dem Gesichtspunkt der
Wirkungsgeschichte

Autor: Schrey, Heinz-Horst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878767

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Autoritit der Heiligen Schrift
unter dem Gesichtspunkt der Wirkungsgeschichte

Die These der Vikare der wiirttembergischen Landeskirche vom
Oktober 1969, die Heilige Schrift sei nicht ihr einziger Gespréchs-
partner, muf} besser verstanden werden, als diese sich selbst versteht :
nicht als Ablehnung der Autoritéit der Schrift fiir die Verkiindigung
oder als Aufrichtung einer zweiten Autoritit neben der Schrift,
sondern als Krittk an der Weltlosigkert unserer Exegese, an dem
pseudo-historischen Bewulitsein, das unserer Auslegung zugrunde
liegt. Ihre These lautet:

Wir leiden unter den Erwartungen, die ein GroBteil der Gemeinde an
unser Verstdndnis der Bibel herantrigt. Wir konnen die Bibel nicht von
vornherein als normatives Wort Gottes betrachten. Sie hat und gewinnt ihre
Autoritit nur durch ihre jeweilige Uberzeugungskraft in der konkreten Situa-
tion. Unser Reden und Handeln als Theologen kénnen wir nicht selbstver-
standlich aus der Bibel ableiten, sondern wir miussen uns in erster Linie an
der gegenwirtigen gesellschaftlichen und individuellen Not orientieren. Bei
der Bemiithung, diese Not zu wenden, verstehen wir die Bibel als einen Ge-
spriachspartner unter anderen.

Es scheint, als ob mit diesen Thesen die Position von Barmen
verlassen sei, wonach «die falsche Lehre zu verwerfen ist, als konne
und miisse die Kirche als Quelle ihrer Verkiindigung aufer und neben
dem einen Wort Gottes in Jesus Christus auch noch andere Ereig-
nisse und Méchte, Gestalten und Wahrheiten als Gottes Offenbarung
anerkenneny. Bei der Beurteilung der Vikarsthesen sind m. E. zwei
Momente zu beachten, durch die sie sich erheblich von der Position
der Deutschen Christen unterscheiden:

1. Der pragmatische Ausgangspunkt: Es geht den Vikaren nicht
um ideologische Ausrichtung an einer sakularen Heilslehre, um ein
Nebeneinanderstellen von Marx oder Mao und Christus, sondern um
die Frage, wie konkrete Not in der Gegenwart konkret verandert und
behoben werden kann.

2. Der negative Ausgangspunkt: Es wird von der Not gesprochen,
die nicht nur als individuelle Not, als Siindenangst oder Bangen um
das Seelenheil des Einzelnen verstanden wird, sondern vor allem
auch als gesellschaftliche Not, als soziale Entfremdung, auf die hin
das Evangelium als Rettung verstanden werden miifite.



420 H.-H. Schrey, Die Autoritit der Heiligen Schrift

a) Die Zielrichtung, heutige Not zu wenden, stammt sicherlich aus
dem Evangelium, wihrend dieses nicht eindeutig sagt, welche Mitlel
und Wege einzuschlagen sind, um dieses Ziel zu erreichen.

Wenn die Vikare diese Zielrichtung — Notwende der gesellschaft-
lichen Not — als fir sich verbindlich anerkennen, dann kommen sie
in Konflikt mit der traditionellen Erwartung der (pietistischen)
Gemeinde, fiir die Evangelium und kirchliche Verkiindigung auf
die Rettung des Einzelnen hin geordnet ist, die einen ProzeB der
Verinnerlichung meint im Glauben des einzelnen Frommen und
Liebe als Caritas im Sinne herkémmlicher Almosenfrommigkeit
versteht. Damit aber verliert die kirchliche Verkiindigung genau
das, worum die Vikare ringen: den echten Weltbezug des Evange-
liums, die Relevanz des Wortes Gottes fiir die Welt von heute, das
Inkarnatorische, das sich nicht auf den Einzelnen und die Innerlich-
keit beschrinken l4Bt. Reformatorische Gnadentheologie wird hier
zum Ruhekissen fiir den Quietismus benutzt!l. Wenn Glaube und
Liebe auseinandergerissen werden, dann wird der Glaube weltlos und
die Liebe eng. «Denn die Verkiindigung der Rechfertigung aus Gna-
den ohne Werke ruft ja nach den Werken des Glaubens und nicht
nach dem faulen Glauben, wie denn Luther im GroB3en Katechismus
unter der Uberschrift ‘Von dem Glauben’ sagt, daB ‘alles, was wir
von Gott erwarten und empfangen. .. eben dazu dienen soll, da3 wir
dasselbe tun konnen, was wir laut der Zehn Gebote tun sollen’.»2 Im
sprachlichen Kontext der reformatorischen Theologie gesprochen,
geht es hier also um das Verhiltnis von Glauben und Werken und
um die Erkenntnis, dal3 der Glaube weltlos, geschichtlich belanglos
wird, wenn er von den Werken getrennt wird. Im sprachlichen Kon-
text der modernen kritischen Theorie gesprochen, geht es um das
Verhéltnis von Theorie und Praxis, um die Bemiihung, beide zu-
sammenzusehen als Einheit; wird Theorie von Praxis getrennt, dann
haben wir es mit Sprachspielen zu tun, die wirklichkeitsfremd und
damit weltlos sind. In jedem Fall wird Inkarnation, Fleischwerdung
des Wortes, Weltlichkeit Gottes aufgegeben und als Mitte christli-
chen Seins verraten.

Der Satz, die Bibel sei bei der Bemiihung, Not zu wenden, ein
Gesprichspartner unter anderen, darf nicht so verstanden werden,

1 H. Gollwitzer, Die reichen Christen und der arme Lazarus (1968).
2 Ebd., S. 14.



H.-H. Schrey, Die Autoritit der Heiligen Schrift 421

als gehe es um die Aufrichtung einer zweiten Offenbarungsquelle
neben dem einen Wort Gottes, sondern mul} instrumental verstan-
den werden: aus dem Evangelium koénnen keine unmittelbaren
Handlungsanweisungen fiir unsere Gegenwart abgelesen werden. Hier
ist der Ort fur den Sachverstand, die sachliche Vernunft, die iiber
die in der jeweiligen Gegenwart angebrachten und sachgemillen
Mittel und Wege zur Notwende reflektieren mufl. Die Aussage der
Vikare bleibt in diesem Punkt genau im Rahmen der reformatori-
schen Erkenntnis, derzufolge fiir innerweltliches Handeln die Sach-
vernunft zustindig ist, nicht die Schrift.

b) Exegese und Hermeneutik der biblischen Schriften haben in
den vergangenen Jahrzehnten eine differenzierte Aufhellung der
geistigen und gesellschaftlichen Voraussetzungen des biblischen Tex-
tes geleistet, die zu einer kritischen Destruktion dogmatischer Vor-
urteile gefithrt hat, indem sichtbar wurde, dafl Gottes Wort in
Menschenmund geredet wurde und somit eine Unterscheidung
zwischen ewigem Kern und zeitgebundener Schale notwendig
war.

Das Ergebnis des im vorigen Abschnitt Gesagten ist die Erkennt-
nis sowohl einer Unterscheidung wie einer Verbindung: der Unter-
scheidung zwischen den vom Evangelium ausgehenden Impulsen
des Handelns und den Mitteln und Wegen gegenwiirtigen notwen-
denden Handelns einerseits, und der untrennbaren Verbindung von
Glauben und Werken oder Theorie und Praxis andererseits. Die hier
angedeutete Unterscheidung kann noch verdeutlicht werden durch
den Hinweis auf die Ergebnisse der historisch-kritischen Erfor-
schung der biblischen Schriften. Einer geschichtlichen Betrachtung
hat sich gezeigt, dafl das Kerygma in sehr verschiedenartigen Aus-
priagungen in der Schrift seinen Ausdruck gefunden hat. — Im A.T.
haben wir es mit mehreren Formen relativ in sich geschlossener
Konzeptionen zu tun, etwa der prophetischen Theologie, der kulti-
schen, deren Hauptzeugnis der Psalter ist, und der Weisheit. Diese
drei Formen von Theologie erscheinen als Interpretamente eines
groflen gemeinsamen Themas, das aufzufinden wichtigster Gegen-
stand theologischer Forschung sein mul}. Dieses Thema ist: Bezeu-
gung der grofen Taten Gottes in Natur und Geschichte, besonders
in der Geschichte des Volkes Israel. Die prophetische Theologie
steht dem Kairos des Geschichtsgeschehens unmittelbar am néch-
sten, indem sie eine Deutung der politischen und sozialen Situation



422 H.-H. Sechrey, Die Autoritit der Heiligen Schrift

versucht; die kultische Theologie und Frommigkeit lebt von der
Reprisentation der grolen Taten Gottes im Gottesdienst der gliu-
bigen Gemeinde; die Weisheit sieht ihren Anfang in der Furcht des
Gottes, der nicht nur im groBlen weltpolitischen Handeln wirkt,
sondern jeden Einzelnen durch sein Gebot in seinem Verhalten be-
stimmt. In drei verschiedenen Gestaltungsformen entfaltet sich das
eine groBle Thema, ohne daf} es moglich wire, eine der drei Formen
der anderen gegeniiber absolut zu setzen oder zu isolieren. — Nicht
anders erfahren wir einen Pluralismus theologischer Gestaltungs-
formen im N.T. Im Mittelpunkt steht die Verkiindigung der gro-
Ben Gottestat in Jesus Christus, wobei allerdings keine eindeutige
Form von Christologie vorhanden ist. Neben der Adoptions-
christologie, die in der Taufe Jesu die Einsetzung in die Sohn-
schaft annimmt, steht die Inkarnationschristologie der Weih-
nachtsgeschichte und schlieBlich die Pridestinationschristologie
des Johannes. Das sind alles theologische Reflexionsformen, die
als einzelne genommen nicht den Anspruch erheben kénnen auf
Ausschlielichkeit.

Unter dem Stichwort der Entmythologisierung ist die Tatsache
der historischen Relativitdt der biblischen Reflexionsformen ins
offentliche BewuBtsein eingedrungen. Man ist auf den epochalen
Unterschied antiker und moderner Sprach- und Denkform aufmerk-
sam geworden und hat zwischen Kern und Schale in den biblischen
Schriften zu unterscheiden gelernt. Diese kritische Destruktion hat
aber nicht zu einer nihilistischen Verwerfung des Kerngehaltes des
N.T. getithrt, sondern zu einer besseren Erkenntnis des biblischen
Sprachkerns. Neben die Entmythologisierung ist die Entsoziologi-
sierung getreten, d. h. die Erkenntnis, dall mit der biblischen
Sprachform nicht nur ein mythologisch-religioser Uberbau ver-
bunden ist, sondern ebenso ein stillschweigend vorausgesetzter
soziologischer Unterbau, der nirgends in Frage gestellt wird und
bestimmte Verhiltnisse der Unter- und Uberordnung sowie der
Herrschaft als gegeben und gottgewollt sanktioniert. Entsoziologi-
sierung ist zugleich Entideologisierung einmal in der kritischen Fest-
stellung, daBl der Sprachraum des Evangeliums und der der heutigen
Welt sich schwer zur Deckung bringen lassen, sodann aber auch in
dem Bemiihen, den Anspruch des Glaubens und die moderne Lebens-
welt in Verbindung mit einander zu bringen. Zur Wissenschaftlich-
keit der Theologie heute gehort nicht zuletzt gerade diese wissens-



H.-H. Schrey, Die Autoritit der Heiligen Schrift 423

soziologische Reflexion, die auch im Hintergrund der Vikarsthesen
steht3.

Die Einsicht in die historische Vielfalt der in der Hl. Schrift vor-
handenen Reflexionsformen des Glaubens bedeutet zweierlei : einmal
dall gegenwirtiger Glaube nicht einfach auf eine dieser Formen
festgelegt werden kann, daB iiberhaupt in diesen Reflexionsgestalten
nicht das eigentlich Verbindliche der biblischen Botschaft liegen
kann; sodann dall unkonventionelle moderne Reflexionsformen des
Glaubens nicht allein schon darum abgelehnt werden diirfen, weil
sie kein historisches Vorbild in der Schrift haben, vielmehr ist jede
Form der Glaubensreflexion daraufhin zu befragen, ob in ihr das
groBle Anliegen der Bibel thematisiert worden ist, die Bezeugung der
groBen Taten Gottes in der Geschichte.

¢) Die Krise der Autoritdt der Schrift liegt nicht in der Tatsache
des Unglaubens oder «Ungehorsams» des modernen autonomen
Menschen, der sich nicht mehr unter die Zucht des Wortes Gottes
stellen mag, sondern darin, dafl die biblischen Texte zwar dem
Wortlaut nach und in ihren hebriischen oder griechischen Zusam-
menhéngen verstanden werden, aber sich die Wirklichkeit unserem
Bewuftsein entzogen hat, von der dort die Rede ist.

Mit dieser These soll die allzu einfache Behauptung abgewehrt
werden, als sei an der Misere der Gegenwart und der immer wieder
festgestellten Krise der biblischen Autoritit die Bewufitseinshaltung
des modernen autonomen Menschen schuld, der sich nicht mehr als
«Kind Gottes», aus der Dialektik von Entfremdung und Wieder-
bringung im Gegeniiber zu Gott verstehen mag. Gewill gibt es das,
so wahr es modernen Sikularismus gibt, der «Theologie nach dem
Tode Gottes» nicht als eine Form der theologia crucis oder der
Christologie versteht (Sdlle, Jiingel), sondern als endgiiltige Besei-
tigung des gottlichen Gegeniibers zum Dasein des Menschen. Hier
kann kaum mehr von einer «Autoritdt» der Schrift gesprochen wer-
den, weil sich der Mensch aullerhalb der Bannmeile der christlich-
abendléindischen Tradition bewegt.

Es mull aber erkannt werden, daf die Rede von der Krise der
Autoritdat eigentlich nur dort Sinn hat, wo solche Autoritdt im
Grunde noch anerkannt und gesucht wird, aber festzustellen ist,

3 Vgl. dazu meine Studie: Entideologisierung als hermeneutisches Pro-
blem, = Samml. gemeinverst. Vortrige, 256 (1969).



424 H.-H. Schrey, Die Autoritit der Heiligen Schrift

daB sich die mit den biblischen Texten gemeinte Wirklichkeit unse-
rer Erfahrungswelt und damit unserem BewuBtsein entzogen hat
bzw. wir uns in einem historischen Verbalismus bewegen, der fiir
das existentielle Erleben nichtig ist. Wirklichkeit kann in dreifacher
Weise erfahren werden: einmal als erinnerte Wirklichkeit, als Bot-
schaft vom Eingreifen Gottes in diese Welt in der Vergangenheit.
Dafiir ist der Glaube zustidndig als das Organ der erinnerten Gottes-
wirklichkeit. Zweitens kann Wirklichkeit als Gegenwart erfahren
werden, als zwischenmenschliche Begegnung, als Ich-Du-Erfahrung.
Datiir gebrauchen wir die Vokabel Liebe. SchlieBlich hat Wirklich-
keit in sich die «Kategorie Novumy», das Potential des Noch-nicht,
als Ausstand von Moglichkeit, die in der Zukunft Wirklichkeit sein
wird. Hier reden wir von Hoffnung als der auf Verheilung hin ein-
gestellten Intentionalitdt. Glaube, Liebe, Hoffnung - sie alle drei
konnen als Wirklichkeit aber nur erfahren und erlebt werden, wenn
sie in einem Wirklichkeitsraum uns begegnen, mit dem wir uns als
mit unserer Wirklichkeit identifizieren kdnnen. Dieser Raum ist die
Kirche. Zwischen den genannten drei Weisen der Wirklichkeits-
erfahrung und dem Wirklichkeitsraum Kirche besteht ein innerer
Verweisungszusammenhang: wie Glaube, Liebe, Hoffnung die Kir-
che «erbauen», so kann Kirche auch durch ihren inneren Zerfall
diese drei Grundworte wesenlos werden lassen. Ich sehe einen wesent-
lichen Grund fiir die Krise der Autoritidt der Schrift nicht zuletzt im
Zerfall des Wirkungsraumes Kirche, wodurch jenen Grundworten
die Basis der Realitit entzogen wird, auf der allein sie sinnvoll und
wirklich sein kénnen.

Was Liebe, Gnade, Heil, Vers6hnung, Sitinde, Erlésung usw. be-
deuten, kann nur dann richtig verstanden werden, wenn diese Worte
nicht nur in ihrem historischen Kontext richtig verstanden werden,
sondern als existentielle Wirklichkeit uns selbst betreffen, in un-
serer heutigen Existenz eine Rolle spielen. — Krise der Autori-
tit der Schrift bedeutet in diesem Zusammenhang, dal} sich der
Sinn vieler dieser Worte unbemerkt in leeren Schall verwandelt
hat.

a) Wir sind zwar noch reich an traditionellem Vokabular, aber
wir machen uns kaum die Miihe zu fragen, ob diese Vokabeln einen



H.-H. Schrey, Die Autoritit der Heiligen Schrift 425

existentiellen Sinn haben und wenn, welchen Sinn. Wir reden zwar
von Liebe, fordern auch zu guten Werken auf, bleiben aber damit
zumeist im Raum des individuellen Gutseins, der Almosenfrommig-
keit und des Mitleids mit dem Mittellosen, der uns gerade begegnet.
Wird dabei erkannt, dal «Leben Fahigkeit ist zu eigener Aktivitit,
zum Sich-selber-Helfen» (Gollwitzer)? Daf} so oft unsere Liebestétig-
keit den Empfinger in die fiir ihn peinliche Lage des dankbaren
Objekts versetzt, ein Zustand, der bei ihm mehr Groll und Scham
hervorruft als Dankbarkeit? Gnade — wir haben auch diese Vokabel
meist in den sakralen Raum eingesperrt, sie kultisch verengt auf
Liturgie und Sakrament, sie aber weltlos werden lassen, wenn wir
uns aullerhalb des Kultraums «gnadenlos» verhalten, uns dariiber
aufregen, wenn die Justiz zu weich ist, anstatt fiir «Gesetz und Ord-
nung» einzutreten. Heil — ist in unserem iiblichen Sprachgebrauch
noch etwas davon zu spiiren, dal3 Heil mit Heilung zu tun hat, daf}
aus einer heillosen Situation eine geheilte werden kann? Ist es uns
klar, dafl dieses Wort dem jetzigen Zustand der Welt widerspricht
und auf einen eschatologischen Zustand hinweist, auf das Heile,
Ganze, das mit Jesu Kommen angebrochen ist? Erlosung — wagen
wir es noch, diese Vokabel als mehr zu verstehen denn als einen
innerlichen, im Bereich des Subjektiven sich vollziehenden Vorgang ?
Kénnen wir das noch realisieren, was Erlosung im N.T. bedeutet:
Ankunft des Reiches Gottes auf Erden, Zerbrechen der Macht der
Déamonen ? Tillich sagt: Das Bediirfnis nach einer solchen objektiven
und universalen Erlosung, die allem menschlichen Tun und Streben
vorausgeht, ist unserer Zeit hauptsichlich durch zwei Forschungs-
richtungen zum BewuBtsein gebracht worden, ndmlich durch Sozio-
und Psychoanalyse. Die klassischen Vertreter dieser Richtungen
sind Marx und Freud... Das Ziel der Erlosung ist das neue Sein im
Kosmos, in der Natur, im Menschen und in der Geschichte. Das ist
der Sinn der Wiedergeburt’. — Wenn heute gerade diese beiden
Namen immer mehr auch bei Theologen an Bedeutung gewinnen,
dann heif3t das nicht, da3 diese Theologen das Evangelium an die
Welt und die «weltliche Weisheit» verraten haben, sondern dal} sie
sich von diesen «Weltkindern», die ja beide Séhne des alten Gottes-
volkes sind, an vergessene Dimensionen der Botschaft erinnern

4 P. Tillich, Erlésung in Kosmos und Geschichte: Offenbarung und
Glaube, Ges. Werke, 8 (1970), S. 248.



426 H.-H. Schrey, Die Autoritit der Heiligen Schrift

lassen. Wenn schon unser Bekenntnis zu Gott dem Allméchtigen
und zu Jesus Christus, dem Herrn der Welt, nicht reiner Verbalis-
mus, Lippendienst ist, dann diirfen doch keine Dimensionen dieser
Welt von dieser Herrschaft ausgeschlossen werden, weder das Innen
noch das Aullen, weder die Bereiche des Unbewul3ten noch die des
Kollektiven, weder die der Vergangenheit, der Gegenwart oder der
Zukunft.

b) Genau dort liegen die Grenzen unseres hermeneutischen Hori-
zontes, wo unsere Erfahrung von der Wirklichkeit des Textes endet.
Fir das subjektivistische BewuBltsein z. B. ist Eschatologie nur als
das jeden Augenblick hereinbrechende Gericht des Wortes Gottes,
die Krisis in der Entscheidung des Augenblicks der jeweiligen Exi-
stenz verstehbar, aber nicht in seinen kosmischen und subjektiiber-
grezfenden Dimensionen.

Die heute iibliche Rede von der existentialen Interpretation des
Textes meint zundchst etwas Richtiges: dafl der Text mich in meiner
jeweiligen Existenz treffen muf3, dafl er nicht nur von fremden Din-
gen und Zeiten reden will, sondern von mir selbst. Mea res agitur!
Wieweit jedoch der Text Wirklichkeit ist und Wirklichkeit bean-
sprucht, wird nicht mehr von diesem her bestimmt, sondern von dem
Horizont, innerhalb dessen ich den Text wirklich sein lasse, m.a. W.,
durch die Enge des vom idealistischen Subjektivismus geprigten
Bewultseins und der vom Existentialismus herrithrenden Engfiih-
rung des Wirklichkeitsverstdndnisses wird auch der Text auf die
Grenzen dieses hermeneutischen Horizonts eingeschrinkt. Die iber-
stehenden «Rénder» werden als mythologisch abgeschnitten und
ausgeblendet. So kann nach Bultmann Eschatologie sinnvoll nur
bedeuten das im jeweiligen Augenblick tiber mich hereinbrechende
Gericht in der Konfrontation des Einzelnen mit dem Wort Gottes
in Christus, aber niemals ein tiberindividuelles Kollektivgeschehen,
das in irgendeinem Zusammenhang mit der Kategorie Revolution
stiinde. Hier hindert offenbar der protestantische Individualismus
(«wie kriege ich einen gnidigen Gott?») und der neuzeitliche Sub-
jektivismus das Wirklichwerden des Textes. Er kann nicht mehr
hergeben als der hermeneutische Horizont, das Vorverstindnis er-
laubt. Den Vikaren geht es offenbar gerade darum, diese Engfithrung
des Bewulltseins zu iiberwinden und die Dimension des Kollektiven
und Zukiinftigen zuriickzugewinnen.



H.-H. Schrey, Die Autoritit der Heiligen Schrift 427
3.

Die Autoritat der Schrift liegt nicht nur in der absoluten Bestim-
mung der jeweiligen Subjektivitidt des Horers oder in der retrospek-
tiven Erhebung der einstigen Wirkmacht des Wortes, sondern in der
Wirkungsgeschichie des Textes, die sich nicht auf den Kontext der
Dogmen- und Kirchengeschichte beschrinkt, sondern im Romi-
schen Reich und der europiischen Kultur eine geschichtliche Wirk-
macht geworden ist. Sékulare Autoritit der Schrift!

a) Georg Picht weist darauf hin, dal bei der Interpretation ge-
schichtlicher Quellen deren Wirkungsgeschichte mitberiicksichtigt
werden misse®: «In der Wirkungsgeschichte erweist sich ndmlich
die geschichtliche Macht.» Es geht bei der Wirkungsgeschichte nicht
nur um die Geschichte der Auslegung des A.T.und N.T. als der
Geschichte der Auslegung von Einzeltexten im Kontext der Kir-
chen- und Dogmengeschichte, vielmehr um die ErschlieBung des
gesamten Wirkraums, in dem die reale Wirkung der Bibel vonstatten
gegangen ist. «Die reale Wirkung der Bibel bestand darin, da@ ihre
Gehalte das Romische Reich erobert und durchdrungen haben und
daB3 aus ihnen jene explosive geschichtliche Bewegung entspringt,
die in einer ersten Phase die européische Kultur, in einer zweiten
Phase die wissenschaftlich-technische Zivilisation aus sich heraus-
getrieben hat. Die Exegese wird erst dann bemerken, wovon in
diesen Texten die Rede ist, wenn sie begreiflich machen kann, welche
geschichtlichen Gewalten aus ihnen hervorgebrochen sind.» Der her-
kommliche Begriff von Hermeneutik ist also in einer doppelten
Weise erweitert worden: einmal daf3 sich der hermeneutische Hori-
zont nicht auf die Erhebung der einstigen Wirkmacht des Wortes
beschrinkt im unmittelbaren geschichtlichen Kontext der grie-
chisch-romischen Lebenswelt, sodann daf die heutige Subjektivitat
des Auslegers nicht den Rahmen absteckt fiir die Wirkmacht des
Wortes. Beides fithrt zu einer Art von Geschichtslosigkeit, denn die
vom Historismus beherrschte Exegese blendet die éiber den un-
mittelbaren Geschichtsbereich des Wortes hinausreichende Wirk-
lichkeit ebenso aus wie der Subjektivismus in der Engfithrung der
existentialen Interpretation.

5 (. Picht, Theologie in der Krise der Wissenschaft: Ev. Kommentare 3
(1970), S. 199-203.



428 H.-H. Schrey, Die Autoritit der Heiligen Schrift

Im Begriff der Wirkungsgeschichte wird der Versuch gemacht,
die beiden Horizonte der Auslegung, den historisch-objektiven wie
den modern-subjektiven zur Deckung zu bringen. Die im Historismus
gelibte Art der Interpretation will erheben, wie es wirklich gewesen
ist, will sich hineinversetzen in das unmittelbare Geschehen in und
hinter dem Text, wobei die eigene Existenz des Auslegers aullerhalb
bleibt. Die in der existentialen Interpretation geiibte Weise des
Auslegens bringt die Subjektivitdt des Auslegers in der Form des
Vorverstandnisses ins Spiel und garantiert dadurch die aktuelle
Autoritdt des Textes, allerdings um den Preis der Einengung des
Horizonts der Auslegung (vgl. das Beispiel der Eschatologie). In
dem Begriff der Wirkungsgeschichte fallen beide Horizonte zusam-
men, weil einmal die Geschichtlichkeit des Textes weiter ist als die
unmittelbare historische Situation des im Text beschriebenen Ge-
schehens, und sodann die Subjektivitit des Auslegers in den Wirk-
raum des Textes einbezogen ist. «Wenn sich unser historisches Be-
wuBtsein in historische Horizonte versetzt, so bedeutet das nicht
eine Entriickung in fremde Welten, die nichts mit unserer eigenen
verbindet, sondern sie insgesamt bilden den einen grof3en, von innen
her beweglichen Horizont, der iiber die Grenzen des Gegenwirtigen
hinaus die Geschichtstiefe unseres Selbstbewuf3tseins umfasst... In
Wahrheit ist es also ein einziger Horizont, der all das umschlief3t,
was das geschichtliche Bewuf3tsein in sich enthélt. Die eigene und
fremde Vergangenheit, der unser historisches Bewufitsein zugewen-
det ist, bildet mit an diesem beweglichen Horizont, aus dem mensch-
liches Leben immer lebt und der es als Herkunft und Uberlieferung
bestimmt.»® Es gibt also so etwas wie eine «sédkulare Autoritit der
Schrift», weil wir — ob wir es wollen oder nicht — in dem von ihr
bestimmten Wirkraum leben.

b) Das Bewulitsein der modernen Theologen ist geschichislos und
verdinglicht worden, weil es sich auf die exakte Erhebung der der-
einstigen Wortbedeutung der Schrift beschréinkt und die von diesem
Wort ausgehende Bewegung der Geschichte ausgeblendet hat. Man
kann darin eine Flucht vor der Wirklichkeit tiberhaupt sehen, vor
allem der heute von uns erfahrbaren Wirklichkeit der Gesellschaft
mit ihrem Drang nach Expansion und Emanzipation.

Geschichtslosigkeit und Verdinglichung sind zwei Seiten einer und

¢ H. G. Gadamer, Wahrheit und Methode (19652), S. 288.



H.-H. Schrey, Die Autoritit der Heiligen Schrift 429

derselben Sache: die totale Vergeschichtlichung im Sinne des Histo-
rismus mit der Frage, wie es eigentlich gewesen sei, sucht die Re-
konstruktion des urspriinglichen Geschichtsverlaufs hinter dem Text
und objektiviert damit die Wirklichkeit des Textes. Die Frage nach
dem historischen Jesus sucht eine Rekonstruktion des « Lebens Jesu»
zu entwerfen, ohne dall dann von dieser Rekonstruktion ein gegen-
wirtiger Anspruch an den Hérer ausginge. In dieser Verdinglichung
ist die von dem Text ausgehende Wirkungsgeschichte ausgeblendet.
Nicht mit Unrecht sieht Picht hier Verbindungen zur Situation der
Kirche in der modernen Welt: sie ist weltfremde Gelehrtenkirche
geworden, die sich in einer Fluchtbewegung oder Abwehrhaltung
gegeniiber der modernen Wirklichkeit befindet. Die moderne Wirk-
lichkeitserfahrung ist durch Expansion und Emanzipation bezeich-
net — Expansion im technisch-naturwissenschaftlichen Sinne und
Emanzipation im Sinne des «Ausgangs aus der selbstverschuldeten
Unmiindigkeit» und der Selbststeuerung des seiner selbst gewil3
gewordenen Menschen. Von den Entdeckungen Charles Darwins an
bis zu den Einwinden gegen die modernen Formen der Lebensregu-
lierung befand sich die Kirche in der Abwehr und hat nur zégernd
und resignierend ein positives Verhéltnis zu den neuen Erkenntnissen
und Errungenschaften gefunden.

¢) Wirklichkeitsverlust ist immer zugleich Awtorititsverlust. Dieser
soll von seiten der jungen Theologen durch hektische Aktivitét,
kritiklose Aufnahme von Soziologismen und durch eine dilettanti-
sche Praxis aufgeholt werden.

Wirklichkeit ist nicht zu denken ohne Wirkung ; in dem Erkennen
und Anerkennen von Wirkung beruht aber Autoritit. Ist ein Wirk-
lichkeitsverlust festzustellen, so bedeutet das unweigerlich auch
einen Verlust an Wirkung und damit an Autoritdt. Kirche scheint
an den Rand der Gesellschaft gedringt zu sein, was schon darin
sichtbar wird, dal} sie nur noch die Randgruppen der Gesellschaft,
die Alten und Kranken, die ganz Jungen erfaBt, aber die groflen
Mittelgruppen derjenigen, die das gesellschaftliche Geschehen be-
stimmen, kaum mehr zu interessieren vermag. Dieser Zustand der
Randexistenz ist ihr aber nicht geméf, entspricht schon gar nicht
ihrem Anspruch, daBl ihr Herr der Herr der ganzen Welt sei. Ich
verstehe viele der Bemithungen unserer jungen Kollegen von daher,
daB sie beunruhigt sind von diesem Zustand und nach Mitteln und
Wegen suchen, ihn zu dndern. Daher die oft etwas krampfhaft an-



430 H.-H. Schrey, Die Autoritit der Heiligen Schrift

mutende Bemithung, Theorie und Praxis zu verbinden, wodurch oft
der Eindruck einer hektischen Aktivitdt und Aktualitdtssucht ent-
steht, etwa in der Suche nach neuen Formen des Gottesdienstes oder
gar der radikalen Ablehnung des hergebrachten Wortgottesdienstes
zugunsten des «verniinftigen Gottesdienstes» der praktischen Tat,
oder in der dringerischen Forderung nach Verwirklichung inner-
kirchlicher Demokratie und der Verdéchtigung aller nach Hierarchie
anmutenden Organisationsformen, in der Forderung nach Offen-
legung aller Verantwortung und der Kontrolle iiber alle Herrschafts-
institutionen. Was wir bisher zuviel hatten an «Wort», soll nun
wettgemacht werden durch ein zuviel an «Tat», durch ein aus-
schlieBliches Insistieren auf der Praxis, die aber dann notwendig
dilettantisch werden mul}, wenn sie nicht von einer guten Theorie
und Theologie gesteuert wird. Die Soziologie ist heute als eine Art
Grundwissenschaft an die Stelle getreten, die frither die Philosophie
einnahm, und soll heute dazu dienen, den kirchlichen und theologi-
schen Wirklichkeitsverlust aufzuholen.

Gegeniiber dem reinen Verbalismus und dem Verharren in der
Innerlichkeit als der Thesis im dialektischen Prozefl kann der Aktio-
nismus der Vikare als notwendige Antithese verstanden werden, wo-
bei aber klar sein sollte, dall weder das eine, die Thesis, noch das
andere, die Antithese, das VollmaBl der Wahrheit ist. Wo die Christen
allzuoft bereit sind, Gott und sein Handeln fur die Zustinde der
Welt haftbar zu machen, betonen die Vikare die Verantwortlichkeit
von uns Menschen, und das mit Recht. « Es ist aber auch wahr, daf3
wir versucht sind, unsere Aktivitit an die Stelle der Aktivitat Gottes
zu setzen. Hier lauert die versuchliche Moglichkeit des revolutio-
nédren Solipsismus nach dem Tode Gottes.»?

d) Wir haben von Gadamer und Picht den Begriff der Wirkungs-
geschichte iitbernommen zur Verdeutlichung der Frage nach der
Autoritéit der Schrift. Deren Autoritdt ist nicht nur ein Theologu-
menon, begriindet in einer der natiirlichen Vernunft nicht mehr zu-
ganglichen Dimension des gottlichen Anspruchs, sondern hat eine
innergeschichtliche Seite, die mit der Wirkungsgeschichte der Bibel
in unserer Kultur zu tun hat. Der Begriff der Wirkungsgeschichte
muB jedoch gegen Mifverstindnisse abgesichert werden, vor allem

? G. Harbsmeier, Das Experiment als Gottesdienst — Liturgie als Revo-
lution ?: Verkiindigung und Forschung 15 (1970), S. 13.



H.-H. Sehrey, Die Autoritit der Heiligen Schrift 431

gegen ein punktuelles und pragmatisches MiB3verstindnis, das darin
beruht, dall biblizistisch vorgegangen wird, indem ein bestimmtes
Bibelwort zur Begriindung eines bestimmten ethischen oder sozialen
Verhaltens herangezogen wird. Bibeltreue ist tausendfach miliver-
standen worden als punktuelles Festhalten an einer biblischen Aus-
sage, um dadurch ein gegenwirtiges ethisches oder soziales Problem
zu losen. So konnte Rom. 13 als Beleg fir politischen Untertanen-
gehorsam herangezogen werden, 1. Kor. 11 zur Begriindung der
Unterordnung der Frau unter den Mann, 1. Kor. 14, 34 zur Be-
grimdung der Ablehnung des Frauenamtes in der Kirche und
Gen. 1, 28 als Begriundung fiir ein absolutes Verbot der Geburten-
beschrankung. Wer die neuere Exegese etwas kennt, weil}, wie gerade
um diese Probleme gerungen wird 8. Hier mul} gelten, was oben iiber
die Entsoziologisierung der Schrift gesagt wurde: ihre Sprache ist
an bestimmte soziologische Strukturen gebunden, die fiir uns heute
keine Geltung mehr haben. Darum muf} die punktuelle Schrift-
auslegung abgelehnt werden, die zu einer Uberinterpretation der
Schrift fithrt, zu einem gesetzlichen Schriftprinzip, das die Bibel zu
einem Codex abstrakter Lehrsédtze macht®. Neben die kritische De-
struktion des naturwissenschaftlichen Weltbildes der Bibel, die Ent-
mythologisierung, muf3 die Destruktion des soziologischen Welt-
bildes treten. Beides gehort zur geschichtlich kontingenten Gestalt
der Schrift und kann keine absolute Geltung fiir sich in Anspruch
nehmen. Wirkungsgeschichte der Bibel kann daher auch nicht
heiBlen: Wirkungsgeschichte eines einzelnen Bibelwortes, so sehr
tatsichlich solche Worte historische Wirkung gehabt haben mégen,
sondern muf} den Gesamtduktus der Schrift meinen, dasjenige, was
von ihr an Verstindnis des Menschen und des menschlichen Zu-

8 Zum Problem der Unterordnung der Frau vgl. E. Kéhler, Zur «Unter-
ordnung» der Frau im Neuen Testament: Zs. f. ev. Ethik 3 (1959), S. 1-13;
dies., Die Frau in den paulinischen Briefen unter besonderer Beriicksichti-
gung des Begriffs « Unterordnung» (1960). — Zur Frage des geistlichen Amtes
der Frau vgl. G. von Rad in der Denkschrift « Die Frau im geistlichen Amt»
(1948), S. 40: an der spezifischen Methode seiner (des Paulus) Fihrung des
Schriftbeweises sind wir nicht gebunden. Das alttestamentliche Zeugnis
mull von uns unmittelbar gehért werden, sonst verfallen wir einer gesetz-
lichen Auslegung der Schrift.

9 Vgl. dazu E. Hahn, Partnerschaft. Ein Beitrag zum Problem der
Gleichberechtigung von Mann und Frau (1952).



432 H.-H. Schrey, Die Autoritit der Heiligen Schrift

sammenlebens ausgeht. So findet sich etwa der Begriff der Partner-
schaft nicht in der Bibel, wohl aber die Sache, die er ausdriicken
will, namlich das Gegeniiber von Mann und Frau als Beziehung von
Gleichwertigen, die von verschiedenen Voraussetzungen her um das
gleiche Ziel bemiiht sind. So kann man aus der Beobachtung des
gesellschaftlichen Wandels im Lauf der Jahrhunderte einen «Rich-
tungssinn hin auf das Miindigwerden der Frau»? feststellen.

Wirkungsgeschichte des Wortes mull daher sowohl kritisch wie
ganzheitlich verstanden werden, als das Wort, das den Auftrag hat,
die Herrschaft Gottes auf Erden zu bauen, aus der Erde ein «Reich
des Menschen» zu machen, ein Reich, in dem Mitmenschlich-
keit herrscht, menschenwiirdige Zustinde, wobei das Mal der
Menschlichkeit an der Liebe Gottes zu uns Menschen gewonnen
wird.

e) Hier bekommt der Satz, daB Gott in der Mitmenschlichkeit
wirklich werde, seinen Sinn: die Vokabel «Gott» ist tot, wenn sie
nichts anderes bedeutet als Repristination archaischer Strukturen,
als geistloses Festhalten an obsolet gewordenen Traditionen. Sie
wird aber dann lebendig, wenn durch sie die Moglichkeit der Mit-
menschlichkeit eroffnet wird, wenn sie mir hilft, daf3 durch sie der
Niéchste in seiner Not, seinen Bediirfnissen und seinen Anliegen mir
wirklich prasent wird.

SchlieBlich glauben wir, dafl von dem bisher Gesagten her ein
Licht fallt auf zwei theologische Aspekte der gegenwirtigen Dis-
kussion, die «Gott-ist-tot-Theologie» und die These von der Wirk-
lichkeit Gottes in der Mitmenschlichkeit (H. Braun). Wenn Wirk-
lichkeit mit Wirkung zu tun hat, dann «erstirbt» in der Tat Gott,
wenn wir ihn in seinem Wort traditionell einfangen, ihn in archa-
ische Strukturen bannen wie in ein Gefingnis. Kirchen, Liturgien,
sakrale Formen, aber auch Predigten konnen solche Gottesgefing-
nisse werden, wenn sie nicht transparent werden fir das Wirklich-
werden Gottes in unserer Gegenwart. Wie aber kann Gott anders
in unserer Gegenwart wirklich werden als im begegnenden Nachsten ?
Die Freundlichkeit und Menschlichkeit Gottes mul} sich bei uns zu
einem analogen Verhalten gegeniiber dem Néchsten gestalten, uns
die Moglichkeit der Mitmenschlichkeit er6ffnen.

10 H. Greeven, Die Weisungen der Bibel tiber das rechte Verhaltnis von
Mann und Frau, in: Kirche im Volk, Heft 12, S. 17.



H.-H. Schrey, Die Autoritiat der Heiligen Schrift 433

b) In der Frage nach der Autoritit des Wortes geht es um die
Frage nach der Prdsenz Gottes in unserer heutigen Wirklichkeit. In-
dem dieses Wort mir den Raum der Gegenwart der Liebe, der Ver-
sohnung und des Friedens erdffnet, kommt die Wirkungsgeschichte
des biblischen Wortes zu ihrem Ziel und wird mir die Schrift zur
Autoritét.

In dieser These ist ein Doppeltes versucht: einmal den Zusammen-
hang zwischen dem Begriff der Autoritét der Schrift und der Gottes-
frage aufzuzeigen, sodann Autoritdt funktional und material zu
verstehen als Autorisierung eines bestimmten durch Liebe gekenn-
zeichneten Verhaltens. Autoritidt der Schrift ist nicht Selbstzweck,
sondern verweist auf die Autoritat Gottes, und das heilit doch nichts
anderes als die Erfahrung der Wirklichkeit Gottes in unserer heuti-
gen Existenz. Gott will durch sein Wort présent werden unter uns,
aber das bedeutet eben, dal3 dieses Wort kein ein fiir allemal fest-
gelegtes fixiertes Wort sein kann, sondern viva vox evangelii als die
Gegenwart angehendes richtendes und rettendes Wort. Autoritit
wire gesetzlich miflverstanden, wiirde sie nur rein formal als Gehor-
sam heischendes Verhalten verstanden, ohne dafl dadurch ein der
Vollkommenheit Gottes konformes Verhalten evoziert wiirde.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

28



	Die Autorität der Heiligen Schrift unter dem Gesichtspunkt der Wirkungsgeschichte

