
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 6

Artikel: Die Autorität der Heiligen Schrift unter dem Gesichtspunkt der
Wirkungsgeschichte

Autor: Schrey, Heinz-Horst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878767

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878767
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Autorität der Heiligen Schrift
unter dem Gesichtspunkt der Wirkungsgeschichte

Die These der Vikare der württembergischen Landeskirche vom
Oktober 1969, die Heilige Schrift sei nicht ihr einziger Gesprächspartner,

muß besser verstanden werden, als diese sich selbst versteht :

nicht als Ablehnung der Autorität der Schrift für die Verkündigung
oder als Aufrichtung einer zweiten Autorität neben der Schrift,
sondern als Kritik an der Weltlosigkeit unserer Exegese, an dem
pseudo-historischen Bewußtsein, das unserer Auslegung zugrunde
liegt. Ihre These lautet :

Wir leiden unter den Erwartungen, die ein Großteil der Gemeinde an
unser Verständnis der Bibel heranträgt. Wir können die Bibel nicht von
vornherein als normatives Wort Gottes betrachten. Sie hat und gewinnt ihre
Autorität nur durch ihre jeweilige Überzeugungskraft in der konkreten Situation.

Unser Reden und Handeln als Theologen können wir nicht selbstverständlich

aus der Bibel ableiten, sondern wir müssen uns in erster Linie an
der gegenwärtigen gesellschaftlichen und individuellen Not orientieren. Bei
der Bemühung, diese Not zu wenden, verstehen wir die Bibel als einen
Gesprächspartner imter anderen.

Es scheint, als ob mit diesen Thesen die Position von Barmen
verlassen sei, wonach «die falsche Lehre zu verwerfen ist, als könne
und müsse die Kirche als Quelle ihrer Verkündigung außer und neben
dem einen Wort Gottes in Jesus Christus auch noch andere Ereignisse

und Mächte, Gestalten und Wahrheiten als Gottes Offenbarung
anerkennen». Bei der Beurteilung der Vikarsthesen sind m. E. zwei
Momente zu beachten, durch die sie sich erheblich von der Position
der Deutschen Christen unterscheiden:

1. Der pragmatische Ausgangspunkt: Es geht den Vikaren nicht
um ideologische Ausrichtung an einer säkularen Heilslehre, um ein
Nebeneinanderstellen von Marx oder Mao und Christus, sondern um
die Frage, wie konkrete Not in der Gegenwart konkret verändert und
behoben werden kann.

2. Der negative Ausgangspunkt : Es wird von der Not gesprochen,
die nicht nur als individuelle Not, als Sündenangst oder Bangen um
das Seelenheil des Einzelnen verstanden wird, sondern vor allem
auch als gesellschaftliche Not, als soziale Entfremdung, auf die hin
das Evangelium als Rettung verstanden werden müßte.



420 H.-H. Schrey, Die Autorität der Heiligen Schrift

a) Die Zielrichtung, heutige Not zu wenden, stammt sicherlich aus
dem Evangelium, während dieses nicht eindeutig sagt, welche Mittel
und Wege einzuschlagen sind, um dieses Ziel zu erreichen.

Wenn die Vikare diese Zielrichtung - Notwende der gesellschaftlichen

Not - als für sich verbindlich anerkennen, dann kommen sie

in Konflikt mit der traditionellen Erwartung der (pietistischen)
Gemeinde, für die Evangelium und kirchliche Verkündigung auf
die Rettung des Einzelnen hin geordnet ist, die einen Prozeß der
Verinnerlichung meint im Glauben des einzelnen Frommen und
Liehe als Caritas im Sinne herkömmlicher Almosenfrömmigkeit
versteht. Damit aber verliert die kirchliche Verkündigung genau
das, worum die Vikare ringen: den echten Weltbezug des Evangeliums,

die Relevanz des Wortes Gottes für die Welt von heute, das

Inkarnatorische, das sich nicht auf den Einzelnen und die Innerlichkeit

beschränken läßt. Reformatorische Gnadentheologie wird hier
zum Ruhekissen für den Quietismus benützt1. Wenn Glaube und
Liebe auseinandergerissen werden, dann wird der Glaube weltlos und
die Liebe eng. «Denn die Verkündigung der Rechfertigung aus Gnaden

ohne Werke ruft ja nach den Werken des Glaubens und nicht
nach dem faulen Glauben, wie denn Luther im Großen Katechismus
unter der Überschrift 'Von dem Glauben' sagt, daß 'alles, was wir
von Gott erwarten und empfangen... eben dazu dienen soll, daß wir
dasselbe tun können, was wir laut der Zehn Gebote tun sollen'. »2 Im
sprachlichen Kontext der reformatorischen Theologie gesprochen,
geht es hier also um das Verhältnis von Glauben und Werken und
um die Erkenntnis, daß der Glaube weltlos, geschichtlich belanglos
wird, wenn er von den Werken getrennt wird. Im sprachlichen Kontext

der modernen kritischen Theorie gesprochen, geht es um das

Verhältnis von Theorie und Praxis, um die Bemühung, beide
zusammenzusehen als Einheit ; wird Theorie von Praxis getrennt, dann
haben wir es mit Sprachspielen zu tun, die wirklichkeitsfremd und
damit weltlos sind. In jedem Fall wird Inkarnation, Fleischwerdung
des Wortes, Weltlichkeit Gottes aufgegeben und als Mitte christlichen

Seins verraten.
Der Satz, die Bibel sei bei der Bemühung, Not zu wenden, ein

Gesprächspartner unter anderen, darf nicht so verstanden werden,

1 H. Gollwitzer, Die reichen Christen und der arme Lazarus (1968).
2 Ebd., S. 14.



H.-H. Schrey, Die Autorität der Heiligen Schrift 421

als gehe es um die Aufrichtung einer zweiten Offenbarungsquelle
neben dem einen Wort Gottes, sondern muß instrumental verstanden

werden: aus dem Evangelium können keine unmittelbaren
Handlungsanweisungen für unsere Gegenwart abgelesen werden.Hier
ist der Ort für den Sachverstand, die sachliche Vernunft, die über
die in der jeweiligen Gegenwart angebrachten und sachgemäßen
Mittel und Wege zur Notwende reflektieren muß. Die Aussage der
Vikare bleibt in diesem Punkt genau im Rahmen der reformatorischen

Erkenntnis, derzufolge für innerweltliches Handeln die
Sachvernunft zuständig ist, nicht die Schrift.

b) Exegese und Hermeneutik der biblischen Schriften haben in
den vergangenen Jahrzehnten eine differenzierte Aufhellung der
geistigen und gesellschaftlichen Voraussetzungen des biblischen Textes

geleistet, die zu einer kritischen Destruktion dogmatischer
Vorurteile geführt hat, indem sichtbar wurde, daß Gottes Wort in
Menschenmund geredet wurde und somit eine Unterscheidung
zwischen ewigem Kern und zeitgebundener Schale notwendig
war.

Das Ergebnis des im vorigen Abschnitt Gesagten ist die Erkenntnis

sowohl einer Unterscheidung wie einer Verbindung: der
Unterscheidung zwischen den vom Evangelium ausgehenden Impulsen
des Handelns und den Mitteln und Wegen gegenwärtigen notwendenden

Handelns einerseits, und der untrennbaren Verbindung von
Glauben und Werken oder Theorie und Praxis andererseits. Die hier
angedeutete Unterscheidung kann noch verdeutlicht werden durch
den Hinweis auf die Ergebnisse der historisch-kritischen
Erforschung der biblischen Schriften. Einer geschichtlichen Betrachtung
hat sich gezeigt, daß das Kerygma in sehr verschiedenartigen
Ausprägungen in der Schrift seinen Ausdruck gefunden hat. - Im A.T.
haben wir es mit mehreren Eormen relativ in sich geschlossener
Konzeptionen zu tun, etwa der prophetischen Theologie, der
kultischen, deren Hauptzeugnis der Psalter ist, und der Weisheit. Diese
drei Eormen von Theologie erscheinen als Interpretamente eines

großen gemeinsamen Themas, das aufzufinden wichtigster Gegenstand

theologischer Forschung sein muß. Dieses Thema ist: Bezeugung

der großen Taten Gottes in Natur und Geschichte, besonders
in der Geschichte des Volkes Israel. Die prophetische Theologie
steht dem Kairos des Geschichtsgeschehens unmittelbar am nächsten,

indem sie eine Deutung der politischen und sozialen Situation



422 H.-H. Schrey, Die Autorität der Heiligen Schrift

versucht; die kultische Theologie und Frömmigkeit lebt von der
Repräsentation der großen Taten Gottes im Gottesdienst der
gläubigen Gemeinde; die Weisheit sieht ihren Anfang in der Furcht des

Gottes, der nicht nur im großen weltpolitischen Handeln wirkt,
sondern jeden Einzelnen durch sein Gebot in seinem Verhalten
bestimmt. In drei verschiedenen Gestaltungsformen entfaltet sich das
eine große Thema, ohne daß es möglich wäre, eine der drei Formen
der anderen gegenüber absolut zu setzen oder zu isolieren. - Nicht
anders erfahren wir einen Pluralismus theologischer Gestaltungsformen

im N.T. Im Mittelpunkt steht die Verkündigung der großen

Gottestat in Jesus Christus, wobei allerdings keine eindeutige
Form von Christologie vorhanden ist. Neben der Adoptions-
christologie, die in der Taufe Jesu die Einsetzung in die
Sohnschaft annimmt, steht die Inkarnationschristologie der
Weihnachtsgeschichte und schließlich die Prädestinationschristologie
des Johannes. Das sind alles theologische Reflexionsformen, die
als einzelne genommen nicht den Anspruch erheben können auf
Ausschließlichkeit.

Unter dem Stichwort der Entmythologisierung ist die Tatsache
der historischen Relativität der biblischen Reflexionsformen ins
öffentliche Bewußtsein eingedrungen. Man ist auf den epochalen
Unterschied antiker und moderner Sprach- und Denkform aufmerksam

geworden und hat zwischen Kern und Schale in den biblischen
Schriften zu unterscheiden gelernt. Diese kritische Destruktion hat
aber nicht zu einer nihilistischen Verwerfung des Kerngehaltes des

N.T. geführt, sondern zu einer besseren Erkenntnis des biblischen
Sprachkerns. Neben die Entmythologisierung ist die Entsoziologi-
sierung getreten, d. h. die Erkenntnis, daß mit der biblischen
Sprachform nicht nur ein mythologisch-religiöser Überbau
verbunden ist, sondern ebenso ein stillschweigend vorausgesetzter
soziologischer Unterbau, der nirgends in Frage gestellt wird und
bestimmte Verhältnisse der Unter- und Überordnung sowie cler

Herrschaft als gegeben und gottgewollt sanktioniert. Entsoziologi-
sierung ist zugleich Entideologisierung einmal in der kritischen
Feststellung, daß der Sprachraum des Evangeliums und der der heutigen
Welt sich schwer zur Deckung bringen lassen, sodann aber auch in
dem Bemühen, den Anspruch des Glaubens und die moderne Lebens-
welt in Verbindung mit einander zu bringen. Zur Wissenschaftlichkeit

der Theologie heute gehört nicht zuletzt gerade diese wissens-



H.-H. Schrey, Die Autorität der Heiligen Schrift 423

soziologische Reflexion, die auch im Hintergrund der Vikarsthesen
steht3.

Die Einsicht in die historische Vielfalt der in der Hl. Schrift
vorhandenen Reflexionsformen des Glaubens bedeutet zweierlei : einmal
daß gegenwärtiger Glaube nicht einfach auf eine dieser Formen
festgelegt werden kann, daß überhaupt in diesen Reflexionsgestalten
nicht das eigentlich Verbindliche der biblischen Botschaft liegen
kann; sodann daß unkonventionelle moderne Reflexionsformen des

Glaubens nicht allein schon darum abgelehnt werden dürfen, weil
sie kein historisches Vorbild in der Schrift haben, vielmehr ist jede
Form der Glaubensreflexion daraufhin zu befragen, ob in ihr das

große Anliegen der Bibel thematisiert worden ist, die Bezeugung der
großen Taten Gottes in der Geschichte.

c) Die Krise der Autorität der Schrift liegt nicht in der Tatsache
des Unglaubens oder «Ungehorsams» des modernen autonomen
Menschen, der sich nicht mehr unter die Zucht des Wortes Gottes
stellen mag, sondern darin, daß die biblischen Texte zwar dem
Wortlaut nach und in ihren hebräischen oder griechischen
Zusammenhängen verstanden werden, aber sich die Wirklichkeit unserem
Bewußtsein entzogen hat, von der dort die Rede ist.

Mit dieser These soll die allzu einfache Behauptung abgewehrt
werden, als sei an der Misere der Gegenwart und der immer wieder
festgestellten Krise der biblischen Autorität die Bewußtseinshaltung
des modernen autonomen Menschen schuld, der sich nicht mehr als

«Kind Gottes», aus der Dialektik von Entfremdung und
Wiederbringung im Gegenüber zu Gott verstehen mag. Gewiß gibt es das,
so wahr es modernen Säkularismus gibt, der «Theologie nach dem
Tode Gottes» nicht als eine Form der theologia crucis oder der
Christologie versteht (Solle, Jüngel), sondern als endgültige
Beseitigung des göttlichen Gegenübers zum Dasein des Menschen. Hier
kann kaum mehr von einer «Autorität» der Schrift gesprochen werden,

weil sich der Mensch außerhalb der Bannmeile der
christlichabendländischen Tradition bewegt.

Es muß aber erkannt werden, daß die Rede von der Krise der
Autorität eigentlich nur dort Sinn hat, wo solche Autorität im
Grunde noch anerkannt und gesucht wird, aber festzustellen ist,

3 Vgl. dazu meine Studie: Entideologisierung als hermeneutisches
Problem, Samml. gemeinverst. Vorträge, 256 (1969).



424 H.-H. Schrey, Die Autorität der Heiligen Schrift

daß sich die mit den biblischen Texten gemeinte Wirklichkeit unserer

Erfahrungswelt und damit unserem Bewußtsein entzogen hat
bzw. wir uns in einem historischen Verbalismus bewegen, der für
das existentielle Erleben nichtig ist. Wirklichkeit kann in dreifacher
Weise erfahren werden: einmal als erinnerte Wirklichkeit, als
Botschaft vom Eingreifen Gottes in diese Welt in der Vergangenheit.
Dafür ist der Glaube zuständig als das Organ der erinnerten
Gotteswirklichkeit. Zweitens kann Wirklichkeit als Gegenwart erfahren
werden, als zwischenmenschliche Begegnung, als Ich-Du-Erfahrung.
Dafür gehrauchen wir die Vokabel Liebe. Schließlich hat Wirklichkeit

in sich die «Kategorie Novum», das Potential des Noch-nicht,
als Ausstand von Möglichkeit, die in der Zukunft Wirklichkeit sein
wird. Hier reden wir von Hoffnung als der auf Verheißung hin
eingestellten Intentionalität. Glaube, Liebe, Hoffnung - sie alle drei
können als Wirklichkeit aber nur erfahren und erlebt werden, wenn
sie in einem Wirklichkeitsraum uns begegnen, mit dem wir uns als
mit unserer Wirklichkeit identifizieren können. Dieser Raum ist die
Kirche. Zwischen den genannten drei Weisen der Wirklichkeitserfahrung

und dem Wirklichkeitsraum Kirche besteht ein innerer
Verweisungszusammenhang: wie Glaube, Liebe, Hoffnung die Kirche

«erbauen», so kann Kirche auch durch ihren inneren Zerfall
diese drei Grundworte wesenlos werden lassen. Ich sehe einen wesentlichen

Grund für die Krise der Autorität der Schrift nicht zuletzt im
Zerfall des Wirkungsraumes Kirche, wodurch jenen Grundworten
die Basis der Realität entzogen wird, auf der allein sie sinnvoll und
wirklich sein können.

2.

Was Liebe, Gnade, Heil, Versöhnung, Sünde, Erlösung usw.
bedeuten, kann nur dann richtig verstanden werden, wenn diese Worte
nicht nur in ihrem historischen Kontext richtig verstanden werden,
sondern als existentielle Wirklichkeit uns selbst betreffen, in
unserer heutigen Existenz eine Rolle spielen. - Krise der Autorität

der Schrift bedeutet in diesem Zusammenhang, daß sich der
Sinn vieler dieser Worte unbemerkt in leeren Schall verwandelt
hat.

a) Wir sind zwar noch reich an traditionellem Vokabular, aber
"wir machen uns kaum die Mühe zu fragen, ob diese Vokabeln einen



H.-H. Schrey, Die Autorität der Heiligen Schrift 425

existentiellen Sinn haben und wenn, welchen Sinn. Wir reden zwar
von Liebe, fordern auch zu guten Werken auf, bleiben aber damit
zumeist im Raum des individuellen Gutseins, der Almosenfrömmigkeit

und des Mitleids mit dem Mittellosen, der uns gerade begegnet.
Wird dabei erkannt, daß «Leben Fähigkeit ist zu eigener Aktivität,
zum Sich-selber-Helfen» (Gollwitzer)? Daß so oft unsere Liebestätigkeit

den Empfänger in die für ihn peinliche Lage des dankbaren
Objekts versetzt, ein Zustand, der bei ihm mehr Groll und Scham
hervorruft als Dankbarkeit? Gnade - wir haben auch diese Vokabel
meist in den sakralen Raum eingesperrt, sie kultisch verengt auf
Liturgie und Sakrament, sie aber weltlos werden lassen, wenn wir
uns außerhalb des Kultraums «gnadenlos» verhalten, uns darüber
aufregen, wenn die Justiz zu weich ist, anstatt für «Gesetz und
Ordnung» einzutreten. Heil - ist in unserem üblichen Sprachgebrauch
noch etwas davon zu spüren, daß Heil mit Heilung zu tun hat, daß

aus einer heillosen Situation eine geheilte werden kann? Ist es uns
klar, daß dieses Wort dem jetzigen Zustand der Welt widerspricht
und auf einen eschatologischen Zustand hinweist, auf das Heile,
Ganze, das mit Jesu Kommen angebrochen ist? Erlösung - wagen
wir es noch, diese Vokabel als mehr zu verstehen denn als einen
innerlichen, im Bereich des Subjektiven sich vollziehenden Vorgang?
Können wir das noch realisieren, was Erlösung im N.T. bedeutet :

Ankunft des Reiches Gottes auf Erden, Zerbrechen der Macht der
Dämonen Tillich sagt : Das Bedürfnis nach einer solchen objektiven
und universalen Erlösung, die allem menschlichen Tun und Streben
vorausgeht, ist unserer Zeit hauptsächlich durch zwei Forschungsrichtungen

zum Bewußtsein gebracht worden, nämlich durch Sozio-
und Psychoanalyse. Die klassischen Vertreter dieser Richtungen
sind Marx und Freud... Das Ziel der Erlösung ist das neue Sein im
Kosmos, in der Natur, im Menschen und in der Geschichte. Das ist
der Sinn der Wiedergeburt4. - Wenn heute gerade diese beiden
Namen immer mehr auch hei Theologen an Bedeutung gewinnen,
dann heißt das nicht, daß diese Theologen das Evangelium an die
Welt und die «weltliche Weisheit» verraten haben, sondern daß sie
sich von diesen «Weltkindern», die ja beide Söhne des alten Gottesvolkes

sind, an vergessene Dimensionen der Botschaft erinnern

4 P. Tillich, Erlösung in Kosmos und Geschichte : Offenbarung und
Glaube, Ges. Werke, 8 (1970), S. 248.



426 H.-H. Schrey, Die Autorität der Heiligen Schrift

lassen. Wenn schon unser Bekenntnis zu Gott dem Allmächtigen
und zu Jesus Christus, dem Herrn der Welt, nicht reiner Verbalismus,

Lippendienst ist, dann dürfen doch keine Dimensionen dieser
Welt von dieser Herrschaft ausgeschlossen werden, weder das Innen
noch das Außen, weder die Bereiche des Unbewußten noch die des

Kollektiven, weder die der Vergangenheit, der Gegenwart oder der
Zukunft.

b) Genau dort liegen die Grenzen unseres hermeneutischen
Horizontes, wo unsere Erfahrung von der Wirklichkeit des Textes endet.
Für das subjektivistische Bewußtsein z. B. ist Eschatologie nur als
das jeden Augenblick hereinbrechende Gericht des Wortes Gottes,
die Krisis in der Entscheidung des Augenblicks der jeweiligen
Existenz verstehbar, aber nicht in seinen kosmischen und subjektübergreifenden

Dimensionen.
Die heute übliche Rede von der existentialen Interpretation des

Textes meint zunächst etwas Richtiges : daß der Text mich in meiner
jeweiligen Existenz treffen muß, daß er nicht nur von fremden Dingen

und Zeiten reden will, sondern von mir selbst. Mea res agitur
Wieweit jedoch der Text Wirklichkeit ist und Wirklichkeit
beansprucht, wird nicht mehr von diesem her bestimmt, sondern von dem
Horizont, innerhalb dessen ich den Text wirklich sein lasse, m. a. W.,
durch die Enge des vom idealistischen Subjektivismus geprägten
Bewußtseins und der vom Existentialismus herrührenden Engführung

des Wirklichkeitsverständnisses wird auch der Text auf die
Grenzen dieses hermeneutischen Horizonts eingeschränkt. Die
überstehenden «Ränder» werden als mythologisch abgeschnitten und
ausgeblendet. So kann nach Bultmann Eschatologie sinnvoll nur
bedeuten das im jeweiligen Augenblick über mich hereinbrechende
Gericht in der Konfrontation des Einzelnen mit dem Wort Gottes
in Christus, aber niemals ein überindividuelles Kollektivgeschehen,
das in irgendeinem Zusammenhang mit der Kategorie Revolution
stünde. Hier hindert offenbar der protestantische Individualismus
(«wie kriege ich einen gnädigen Gott?») und der neuzeitliche
Subjektivismus das Wirklichwerden des Textes. Er kann nicht mehr
hergeben als der hermeneutische Horizont, das Vorverständnis
erlaubt. Den Vikaren geht es offenbar gerade darum, diese Engführung
des Bewußtseins zu überwinden und die Dimension des Kollektiven
und Zukünftigen zurückzugewinnen.



H.-H. Schrey, Die Autorität der Heiligen Schrift 427

3.

Die Autorität der Schrift liegt nicht nur in der absoluten Bestimmung

der jeweiligen Subjektivität des Hörers oder in der retrospektiven

Erhebung der einstigen Wirkmacht des Wortes, sondern in der
Wirkungsgeschichte des Textes, die sich nicht auf den Kontext der

Dogmen- und Kirchengeschichte beschränkt, sondern im Römischen

Reich und der europäischen Kultur eine geschichtliche
Wirkmacht geworden ist. Säkulare Autorität der Schrift

a) Georg Picht weist darauf hin, daß bei der Interpretation
geschichtlicher Quellen deren Wirkungsgeschichte mitherücksichtigt
werden müsse5: «In der Wirkungsgeschichte erweist sich nämlich
die geschichtliche Macht.» Es geht hei der Wirkungsgeschichte nicht
nur um die Geschichte der Auslegung des A.T. und N.T. als der
Geschichte der Auslegung von Einzeltexten im Kontext der
Kirchen- und Dogmengeschichte, vielmehr um die Erschließung des

gesamten Wirkraums, in dem die reale Wirkung der Bibel vonstatten
gegangen ist. «Die reale Wirkung der Bibel bestand darin, daß ihre
Gehalte das Römische Reich erobert und durchdrungen haben und
daß aus ihnen jene explosive geschichtliche Bewegung entspringt,
die in einer ersten Phase die europäische Kultur, in einer zweiten
Phase die wissenschaftlich-technische Zivilisation aus sich
herausgetrieben hat. Die Exegese wird erst dann bemerken, wovon in
diesen Texten die Rede ist, wenn sie begreiflich machen kann, welche

geschichtlichen Gewalten aus ihnen hervorgebrochen sind.» Der
herkömmliche Begriff von Hermeneutik ist also in einer doppelten
Weise erweitert worden : einmal daß sich der hermeneutische Horizont

nicht auf die Erhebung der einstigen Wirkmacht des Wortes
beschränkt im unmittelbaren geschichtlichen Kontext der
griechisch-römischen Lebenswelt, sodann daß die heutige Subjektivität
des Auslegers nicht den Rahmen absteckt für die Wirkmacht des

Wortes. Beides führt zu einer Art von Geschichtslosigkeit, denn die

vom Historismus beherrschte Exegese blendet die über den
unmittelbaren Geschichtsbereich des Wortes hinausreichende
Wirklichkeit ebenso aus wie der Subjektivismus in der Engführung der
existentialen Interpretation.

5 G. Picht, Theologie in der Krise der Wissenschaft: Ev. Kommentare 3

(1970), S. 199-203.



428 H.-H. Schrey, Die Autorität der Heiligen Schrift

Im Begriff der Wirkungsgeschichte wird der Versuch gemacht,
die beiden Horizonte der Auslegung, den historisch-objektiven wie
den modern-subjektiven zur Deckung zu bringen. Die im Historismus
geübte Art der Interpretation will erheben, wie es wirklich gewesen
ist, will sich hineinversetzen in das unmittelbare Geschehen in und
hinter dem Text, wobei die eigene Existenz des Auslegers außerhalb
bleibt. Die in der existentialen Interpretation geübte Weise des

Auslegens bringt die Subjektivität des Auslegers in der Form des

Vorverständnisses ins Spiel und garantiert dadurch die aktuelle
Autorität des Textes, allerdings um den Preis der Einengung des

Horizonts der Auslegung (vgl. das Beispiel der Eschatologie). In
dem Begriff der Wirkungsgeschichte fallen beide Horizonte zusammen,

weil einmal die Geschichtlichkeit des Textes weiter ist als die
unmittelbare historische Situation des im Text beschriebenen
Geschehens, und sodann die Subjektivität des Auslegers in den Wirkraum

des Textes einbezogen ist. «Wenn sich unser historisches
Bewußtsein in historische Horizonte versetzt, so bedeutet das nicht
eine Entrückung in fremde Welten, die nichts mit unserer eigenen
verbindet, sondern sie insgesamt bilden den einen großen, von innen
her beweglichen Horizont, der über die Grenzen des Gegenwärtigen
hinaus die Geschichtstiefe unseres Selbstbewußtseins umfasst... In
Wahrheit ist es also ein einziger Horizont, der all das umschließt,
was das geschichtliche Bewußtsein in sich enthält. Die eigene und
fremde Vergangenheit, der unser historisches Bewußtsein zugewendet

ist, bildet mit an diesem beweglichen Horizont, aus dem menschliches

Leben immer lebt und der es als Herkunft und Überlieferung
bestimmt.»6 Es gibt also so etwas wie eine «säkulare Autorität der
Schrift», weil wir - ob wir es wollen oder nicht - in dem von ihr
bestimmten Wirkraum leben.

b) Das Bewußtsein der modernen Theologen ist geschichtslos und
verdinglicht worden, weil es sich auf die exakte Erhebung der
dereinstigen Wortbedeutung der Schrift beschränkt und die von diesem
Wort ausgehende Bewegung der Geschichte ausgeblendet hat. Man
kann darin eine Flucht vor der Wirklichkeit überhaupt sehen, vor
allem der heute von uns erfahrbaren Wirklichkeit der Gesellschaft
mit ihrem Drang nach Expansion und Emanzipation.

Geschichtslosigkeit und Verdinglichung sind zwei Seiten einer und

6 H. G. Gadamer, Wahrheit und Methode (19652), S. 288.



H.-H. Schrey, Die Autorität der Heiligen Schrift 429

derselben Sache : die totale Vergeschichtlichung im Sinne des
Historismus mit der Frage, wie es eigentlich gewesen sei, sucht die
Rekonstruktion des ursprünglichen Geschichtsverlaufs hinter dem Text
und objektiviert damit die Wirklichkeit des Textes. Die Frage nach
dem historischen Jesus sucht eine Rekonstruktion des «Lebens Jesu»

zu entwerfen, ohne daß dann von dieser Rekonstruktion ein
gegenwärtiger Anspruch an den Hörer ausginge. In dieser Verdinglichung
ist die von dem Text ausgehende Wirkungsgeschichte ausgeblendet.
Nicht mit Unrecht sieht Picht hier Verbindungen zur Situation der
Kirche in der modernen Welt: sie ist weltfremde Gelehrtenkirche
geworden, die sich in einer Fluchtbewegung oder Abwehrhaltung
gegenüber der modernen Wirklichkeit befindet. Die moderne
Wirklichkeitserfahrung ist durch Expansion und Emanzipation bezeichnet

- Expansion im technisch-naturwissenschaftlichen Sinne und
Emanzipation im Sinne des «Ausgangs aus der selbstverschuldeten
Unmündigkeit» nnd der Selbststeuerung des seiner selbst gewiß
gewordenen Menschen. Von den Entdeckungen Charles Darwins an
bis zu den Einwänden gegen die modernen Formen der Lebensregulierung

befand sich die Kirche in der Abwehr und hat nur zögernd
und resignierend ein positives Verhältnis zu den neuen Erkenntnissen
und Errungenschaften gefunden.

c) Wirklichkeitsverlust ist immer zugleich Autoritätsverlust. Dieser
soll von Seiten der jungen Theologen durch hektische Aktivität,
kritiklose Aufnahme von Soziologismen und durch eine dilettantische

Praxis aufgeholt werden.
Wirklichkeit ist nicht zu denken ohne Wirkung ; in dem Erkennen

und Anerkennen von Wirkung beruht aber Autorität. Ist ein
Wirklichkeitsverlust festzustellen, so bedeutet das unweigerlich auch
einen Verlust an Wirkung und damit an Autorität. Kirche scheint
an den Rand der Gesellschaft gedrängt zu sein, was schon darin
sichtbar wird, daß sie nur noch die Randgruppen der Gesellschaft,
die Alten und Kranken, die ganz Jungen erfaßt, aber die großen
Mittelgruppen derjenigen, die das gesellschaftliche Geschehen
bestimmen, kaum mehr zu interessieren vermag. Dieser Zustand der
Randexistenz ist ihr aber nicht gemäß, entspricht schon gar nicht
ihrem Anspruch, daß ihr Herr der Herr der ganzen Welt sei. Ich
verstehe viele der Bemühungen unserer jungen Kollegen von daher,
daß sie beunruhigt sind von diesem Zustand und nach Mitteln und
Wegen suchen, ihn zu ändern. Daher die oft etwas krampfhaft an-



430 H.-H. Schrey, Die Autorität der Heiligen Schrift

mutende Bemühung, Theorie und Praxis zu verbinden, wodurch oft
der Eindruck einer hektischen Aktivität und Aktualitätssucht
entsteht, etwa in der Suche nach neuen Formen des Gottesdienstes oder

gar der radikalen Ablehnung des hergebrachten Wortgottesdienstes
zugunsten des «vernünftigen Gottesdienstes» der praktischen Tat,
oder in der drängerischen Forderung nach Verwirklichung
innerkirchlicher Demokratie und der Verdächtigung aller nach Hierarchie
anmutenden Organisationsformen, in der Forderung nach
Offenlegung aller Verantwortung und der Kontrolle über alle Herrschafts-
institutionen. Was wir bisher zuviel hatten an «Wort», soll nun
wettgemacht werden durch ein zuviel an «Tat», durch ein
ausschließliches Insistieren auf der Praxis, die aber dann notwendig
dilettantisch werden muß, wenn sie nicht von einer guten Theorie
und Theologie gesteuert wird. Die Soziologie ist heute als eine Art
Grundwissenschaft an die Stelle getreten, die früher die Philosophie
einnahm, und soll heute dazu dienen, den kirchlichen und theologischen

Wirklichkeitsverlust aufzuholen.
Gegenüber dem reinen Verbalismus und dem Verharren in der

Innerlichkeit als der Thesis im dialektischen Prozeß kann der
Aktionismus der Vikare als notwendige Antithese verstanden werden, wobei

aber klar sein sollte, daß weder das eine, die Thesis, noch das

andere, die Antithese, das Vollmaß der Wahrheit ist. Wo die Christen
allzuoft bereit sind, Gott und sein Handeln für die Zustände der
Welt haftbar zu machen, betonen die Vikare die Verantwortlichkeit
von uns Menschen, und das mit Recht. «Es ist aber auch wahr, daß
wir versucht sind, unsere Aktivität an die Stelle der Aktivität Gottes
zu setzen. Hier lauert die versuchliche Möglichkeit des revolutionären

Solipsismus nach dem Tode Gottes.»7

d) Wir haben von Gadamer und Picht den Begriff der Wirkungsgeschichte

übernommen zur Verdeutlichung der Frage nach der
Autorität der Schrift. Deren Autorität ist nicht nur ein Theologu-
menon, begründet in einer der natürlichen Vernunft nicht mehr
zugänglichen Dimension des göttlichen Anspruchs, sondern hat eine

innergeschichtliche Seite, die mit der Wirkungsgeschichte der Bibel
in unserer Kultur zu tun hat. Der Begriff der Wirkungsgeschichte
muß jedoch gegen Mißverständnisse abgesichert werden, vor allem

7 G. Harbsmeier, Das Experiment als Gottesdienst - Liturgie als
Revolution?: Verkündigung und Forschung 15 (1970), S. 13.



H.-H. Schrey, Die Autorität der Heiligen Schrift 431

gegen ein punktuelles und pragmatisches Mißverständnis, das darin
beruht, daß hiblizistisch vorgegangen wird, indem ein bestimmtes
Bibelwort zur Begründung eines bestimmten ethischen oder sozialen
Verhaltens herangezogen wird. Bibeltreue ist tausendfach
mißverstanden worden als punktuelles Festhalten an einer biblischen
Aussage, um dadurch ein gegenwärtiges ethisches oder soziales Problem
zu lösen. So konnte Rom. 13 als Beleg für politischen Untertanengehorsam

herangezogen werden, 1. Kor. 11 zur Begründung der

Unterordnung der Frau unter den Mann, 1. Kor. 14, 34 zur
Begründung der Ablehnung des Frauenamtes in der Kirche und
Gen. 1, 28 als Begründung für ein absolutes Verbot der
Geburtenbeschränkung. Wer die neuere Exegese etwas kennt, weiß, wie gerade
um diese Probleme gerungen wird8. Hier muß gelten, was oben über
die Entsoziologisierung der Schrift gesagt wurde: ihre Sprache ist
an bestimmte soziologische Strukturen gebunden, die für uns heute
keine Geltung mehr haben. Darum muß die punktuelle
Schriftauslegung abgelehnt werden, die zu einer Überinterpretation der
Schrift führt, zu einem gesetzlichen Schriftprinzip, das che Bibel zu
einem Codex abstrakter Lehrsätze macht9. Neben die kritische
Destruktion des naturwissenschaftlichen Weltbildes der Bibel, die Ent-
mythologisierung, muß die Destruktion des soziologischen
Weltbildes treten. Beides gehört zur geschichtlich kontingenten Gestalt
der Schrift und kann keine absolute Geltung für sich in Anspruch
nehmen. Wirkungsgeschichte der Bibel kann daher auch nicht
heißen: Wirkungsgeschichte eines einzelnen Bibelwortes, so sehr
tatsächlich solche Worte historische Wirkung gehabt haben mögen,
sondern muß den Gesamtduktus der Schrift meinen, dasjenige, was
von ihr an Verständnis des Menschen und des menschlichen Zu-

8 Zum Problem der Unterordnung der Frau vgl. E. Kahler, Zur
«Unterordnung» der Frau im Neuen Testament: Zs. f. ev. Ethik 3 (1959), S. 1-13;
dies., Die Frau in den paulinischen Briefen unter besonderer Berücksichtigung

des Begriffs «Unterordnung» (1960). - Zur Frage des geistlichen Amtes
der Frau vgl. G. von Rad in der Denkschrift «Die Frau im geistlichen Amt»
(1948), S. 40: an der spezifischen Methode seiner (des Paulus) Führung des
Schriftbeweises sind wir nicht gebunden. Das alttestamentliche Zeugnis
muß von uns unmittelbar gehört werden, sonst verfallen wir einer gesetzlichen

Auslegung der Schrift.
9 Vgl. dazu E. Hahn, Partnerschaft. Ein Beitrag zum Problem der

Gleichberechtigung von Mann und Frau (1952).



432 H.-H. Schrey, Die Autorität der Heiligen Schrift

sammenlebens ausgeht. So findet sich etwa der Begriff der Partnerschaft

nicht in der Bibel, wohl aber die Sache, die er ausdrücken
will, nämlich das Gegenüber von Mann und Frau als Beziehung von
Gleichwertigen, die von verschiedenen Voraussetzungen her um das

gleiche Ziel bemüht sind. So kann man aus der Beobachtung des

gesellschaftlichen Wandels im Lauf der Jahrhunderte einen
«Richtungssinn hin auf das Mündigwerden der Frau»10 feststellen.

Wirkungsgeschichte des Wortes muß daher sowohl kritisch wie
ganzheitlich verstanden werden, als das Wort, das den Auftrag hat,
die Herrschaft Gottes auf Erden zu bauen, aus der Erde ein «Reich
des Menschen» zu machen, ein Reich, in dem Mitmenschlichkeit

herrscht, menschenwürdige Zustände, wobei das Maß der
Menschlichkeit an der Liebe Gottes zu uns Menschen gewonnen
wird.

e) Hier bekommt der Satz, daß Gott in der Mitmenschlichkeit
wirklich werde, seinen Sinn: die Vokabel «Gott» ist tot, wenn sie

nichts anderes bedeutet als Repristination archaischer Strukturen,
als geistloses Festhalten an obsolet gewordenen Traditionen. Sie

wird aber dann lebendig, wenn durch sie die Möglichkeit der
Mitmenschlichkeit eröffnet wird, wenn sie mir hilft, daß durch sie der
Nächste in seiner Not, seinen Bedürfnissen und seinen Anliegen mir
wirklich präsent wird.

Schließlich glauben wir, daß von dem bisher Gesagten her ein
Licht fällt auf zwei theologische Aspekte der gegenwärtigen
Diskussion, die «Gott-ist-tot-Theologie» und die These von der
Wirklichkeit Gottes in der Mitmenschlichkeit (H. Braun). Wenn
Wirklichkeit mit Wirkung zu tun hat, dann «erstirbt» in der Tat Gott,
wenn wir ihn in seinem Wort traditionell einfangen, ihn in archaische

Strukturen bannen wie in ein Gefängnis. Kirchen, Liturgien,
sakrale Formen, aber auch Predigten können solche Gottesgefängnisse

werden, wenn sie nicht transparent werden für das Wirklichwerden

Gottes in unserer Gegenwart. Wie aber kann Gott anders
in unserer Gegenwart wirklich werden als im begegnenden Nächsten
Die Freundlichkeit und Menschlichkeit Gottes muß sich bei uns zu
einem analogen Verhalten gegenüber dem Nächsten gestalten, uns
die Möglichkeit der Mitmenschlichkeit eröffnen.

10 H. Greeven, Die Weisungen der Bibel über das rechte Verhältnis von
Mann und Frau, in: Kirche im Volk, Heft 12, S. 17.



H.-H. Schrey, Die Autorität der Heiligen Schrift 433

b) In der Frage nach der Autorität des Wortes geht es um die

Frage nach der Präsenz Gottes in unserer heutigen Wirklichkeit.
Indem dieses Wort mir den Raum der Gegenwart der Liebe, der
Versöhnung und des Friedens eröffnet, kommt die Wirkungsgeschichte
des biblischen Wortes zu ihrem Ziel und wird mir die Schrift zur
Autorität.

In dieser These ist ein Doppeltes versucht : einmal den Zusammenhang

zwischen dem Begriff der Autorität der Schrift und der Gottesfrage

aufzuzeigen, sodann Autorität funktional und material zu
verstehen als Autorisierung eines bestimmten durch Liebe
gekennzeichneten Verhaltens. Autorität der Schrift ist nicht Selbstzweck,
sondern verweist auf die Autorität Gottes, und das heißt doch nichts
anderes als die Erfahrung der Wirklichkeit Gottes in unserer heutigen

Existenz. Gott will durch sein Wort präsent werden unter uns,
aber das bedeutet eben, daß dieses Wort kein ein für allemal
festgelegtes fixiertes Wort sein kann, sondern viva vox evangelii als die

Gegenwart angehendes richtendes und rettendes Wort. Autorität
wäre gesetzlich mißverstanden, würde sie nur rein formal als Gehorsam

heischendes Verhalten verstanden, ohne daß dadurch ein der
Vollkommenheit Gottes konformes Verhalten evoziert würde.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

28


	Die Autorität der Heiligen Schrift unter dem Gesichtspunkt der Wirkungsgeschichte

