
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 6

Artikel: Spiel und Denken beim späten Cusanus

Autor: Schär, Hans Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878766

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Spiel und Denken beim späten Cusanus

In allen Werken des Cusanus wird gespielt: mit Worten, Gedanken,

Begriffen, Bildern - wie es zum Wesen der philosophischen
Spekulation gehört. Aber etwa von 1450 an, also in der Spätphilosophie

dieses Denkers, taucht das Spiel in neuer, klarerer Gestalt
auf, es wird bewußt und in den Prozeß des Philosophierens auf eine
Weise eingebaut, die es mit dem innersten Kern desselben
verschmelzen läßt. Ja diese Erscheinung stellt sich als letztes Ergebnis
einer unermüdlichen denkerischen Bemühung dar. Das Spiel ist also
nicht ein nebensächliches Thema der cusanischen Philosophie,
sondern führt in deren Zentrum hinein.

1.

Ein Werk des späten Cusanus trägt dieses Element des Spielerischen

ganz offen zur Schau, nämlich im Titel De ludo globi, «Vom

Kugelspiel». Der Titel trügt nicht, es handelt sich tatsächlich um
den Bericht über ein Spiel mit einer Kugel, die man wirft, ähnlich
wie im bekannten Boccia-Spiel. Die Kugel wird geworfen und soll
möglichst nahe beim Ziel, dem Mittelpunkt von zehn konzentrisch
angeordneten Kreisen, zur Ruhe kommen. Allerdings wird bloß mit
einer einzigen Kugel gespielt, und sie ist nicht einmal allseitig rund,
sondern von einer Seite her angehöhlt, so claß sie sich, weil ihr
Schwerpunkt sich verschoben hat, nun nicht mehr geradlinig,
sondern bestenfalls spiralig fortbewegt, was das Spiel beträchtlich
erschwert.

Eine Beschreibung, wie wir sie gerade angefangen haben, ist aber

unserem Gegenstand im Grunde unangemessen : Auch Cusanus

spricht zwar von den einzelnen Teilen des Globusspieles, gerät aber
dabei auf Schritt und Tritt gleich ins Philosophieren, so daß man
beides oft kaum auseinanderhalten kann. Ein Beispiel soll das
verdeutlichen :

C(ardinalis) : Wenn ich die Kugel von dem Punkt, an dem ich stehe, zum
bezeichneten Mittelpunkt des gezeichneten Kreises werfe, kann dies nicht
auf einer geraden Linie geschehen. Es sei Punkt A die Ausgangsstellung und
BD der Kreis, dessen Mittelpunkt C, und E sei die Kugel. Diese will ich von
A nach C werfen. Dies muß auf einer Bewegungslinie der Kugel stattfinden,
die nicht gerade ist, welche Gestalt die Kugel auch haben mag.



H. B. Schär, Spiel und Denken heim späten Cusanus 411

I(oannes) : Es scheint, daß dies, wenn die Kugel sphärisch wäre, über eine
gerade Linie geschehen könnte, wie es die Linie A-C ist. Ich sehe nämlich
nicht ein, warum sich die Kugel nicht über A-C bewegen und in C ruhen
könnte (Ph.-th. Schriften, 3, 241) L

Für eine oberflächliche Betrachtung wird hier einfach der Verlauf
der Kugelbahn, wie er sich beobachten läßt, beschrieben. Wer sich
in der cusanischen Philosophie etwas auskennt, merkt aber bald,
daß schon der erste zitierte Satz mitten in die Prinzipien derselben
hineinführt: Es ist nicht möglich, daß sich die Kugel auf einer
geraden Linie fortbewegt. Dahinter steht die sogenannte «Regula
doctae ignorantiae», ein methodisches Prinzip, mit dem alle Teile
der cusanischen Philosophie aufs engste verknüpft sind2. Von der
Erkenntnistheorie bis zur Kosmologie leiten sich alle ihre Stücke
direkt daraus ab. Die Regel besagt, daß man bei Dingen, die für
ein Mehr und Weniger empfänglich sind, nie zum schlechthin Größten

oder Kleinsten gelangen könne. Das schlechthin Größte hat
keinen Platz in der Skala des Mehr oder Weniger, denn zwischen
Endlichem und Unendlichem gibt es kein Verhältnis. - Wenn sich
die Kugel also genau auf einer Geraden bewegen würde, so hieße

dies, daß sich etwas Absolutes - die Gerade, die nicht noch gerader
sein kann - in der Welt des Mehr oder Weniger vorfände, was
grundsätzlich nicht möglich ist. In cusanischer Terminologie: Im Endlichen

ist die «praecisio» nicht erreichbar, wir bewegen uns immer nur
innerhalb der «impraecisio».

Die Beschreibung des Spiels hat also gewissermaßen einen doppelten

Boden. Am Spiel bleibend, führt sie ständig auch davon weg,
indem sie Dinge ins Spiel bringt, die außerhalb stehen. Dies zeigt
auch der folgende Abschnitt :

C: Ich habe ein Zeichen gemacht, wo wir stehen, wenn wir die Kugel
werfen, und einen Kreis in der Mitte des Feldes. Im Kreismittelprmkt ist der
Sitz des Königs, dessen Reich das Reich des Lebens ist, das im Kreise
eingeschlossen ist, und in diesem Kreis sind noch neun andere Kreise. Die
Regel des Spieles aber ist die, daß die Kugel innerhalb des Kreises von der
Bewegung zur Ruhe kommt. Und je näher sie dem Mittelpunkt kommt, um
so mehr gewinnt sie, entsprechend der Nummer des Kreises, auf dem sie ruht.
Und wer als erster 34 Punkte, d. h. die Anzahl der Jahre Christi, erreicht hat,
ist Sieger (Ph.-th. Schriften, 3, 271).

1 Nikolaus von Kues, Philosophisch-theologische Schriften (1964ff.).
2 Cusanus, De docta ignorantia I, 3 ; II, 1 u. ö.



412 H. R. Schär, Spiel und, Denken beim späten Gusanus

Eine knappe Beschreibung der Spielregeln: doch schon hier hei
der Regieanmerkung beginnt das Philosophieren. «Sitz des Königs»,
«Reich des Lebens», «Christus»: dies ist nicht einfach beliebige
Illustration. Vielmehr steckt dahinter ein entscheidendes hermeneu-
tisches Anliegen: es wird eine Beziehung geknüpft, in diesem Fall
von den Kreisen des Spielfeldes zum Reich des Lebens, zu Christus.
Von da her gewinnen nun plötzlich auch andere Wörter, die sich
vorher nur auf das Spiel zu beziehen schienen, einen neuen Glanz.
Das «zur Ruhe kommen» mag an das «Donec requiescat in Te»

Augustins erinnern, und das «Sieger sein» verbindet sich mit der
Vorstellung des zum Ziel gekommenen Menschenlebens. Daß solche
Assoziationen nicht aus der Luft gegriffen sind, bestätigt der sich
unmittelbar anschließende Gedankengang, in dem es um Fragen der
Ethik geht. - Nirgends aber wird diese Beziehung vorerst genau
festgelegt, sondern unverbunden wird einerseits das Spiel beschrieben,

andererseits werden die Begriffe aus dem Gedankenkreis Reich-
des-Lebens/Christus hingesetzt. Genau dies ist der für das Verstehen
wichtige Moment, wo die beiden Kreise sich durchdringen und es

zu einer Art von Interferenz kommt. Der Blick wird frei, im Augenblick

wird das Ganze überschaut.
Was nachher kommt, geschieht dann wieder auf einer ganz anderen

Ebene : Gedanken werden weiter ausgezogen und oft Ergebnisse
nun auch noch begrifflich zusammengefaßt. Aber was dabei gesagt
wird, hat seine Legitimation in dem, was sich im Moment der
«Interferenz» abgespielt hat. Es «spielt» sich tatsächlich ab, denn diese
Phase ist ihrerseits gekennzeichnet durch das Ineinander von Bild
und Denken, das Aufgehen von Subjekt und Objekt in einem
übergreifenden Prozeß von Wechselbeziehung - Elemente, die zur
innersten Struktur des Spiels gehören3.

Ständig ist also das Kugelspiel daran, sich in Metapher aufzulösen
und umgekehrt der Gedanke, sich im konkreten Spiel zu inkarnie-
ren4. Dies soll ein letztes Zitat aus De ludo globi zeigen. Es stammt
aus der oben begonnenen ethischen Erörterung :

3 H.-G. Gadamer, Verstehen und Spielen: Kerygma und Mythos 6, 1

(1963), S. 69-76.
4 H. Blumenberg, Die Legitimität der Neuzeit (1966), S. 463: «Die He-

terogenität von Begrifflichkeit und Bildlichkeit fällt in sich zusammen...»
Als Vermittlung dabei dient das Spiel.



H. R. Schär, Spiel und, Denken beim späten Cusanus 413

I : Du siehst aber, wie schwierig es ist, die gerundete Kugel so zu leiten,
daß sie dem Wege Christi folgt, in dem der Geist Gottes war, der ihn zum
Mittelpunkt und zur Quelle des Lebens führte.

C: Es ist, wie ich schon gesagt habe, sehr leicht für den, der den wahren
Glauben hat. Wenn also die Kugel deiner Person durch die Geistesmaeht des
Glaubens angestoßen wird, wird sie in fester Hoffnung geführt und durch die
Liebe mit Christus fest verbunden. Dieser führt dich mit sich zum Leben.
Dem Ungläubigen indes ist es unmöglich (Ph.-th. Schriften, 3, 275).

Auch in ihrem Aufbau halten sich die beiden Dialoge De ludo
globi an das Kugelspiel. Ausgehend von dessen Beschreibung, aber
auch von der Beobachtung des Spielverlaufs, reihen sich die einzelnen

Gedankengänge aneinander, wobei auch hier wieder nicht klar
wird, ob nun die Initiative dazu beim Spiel selbst liegt oder beim
Spieler, der beobachtet und reflektiert. Die Rundheit des Globus
führt so auf die Gestalt der Welt, die Beschaffenheit und Verfertigung

desselben zum Verhältnis von Gott und Welt, die Spielregeln
zur Ethik usw. - Für ein Bild, das auf solche Art den Verlauf des

Denkens bestimmt, möchte ich den Begriff «Leitbild» vorschlagen5.
Das Leitbild bestimmt den Prozeß des Denkens, hält ihn in Gang
und wird seinerseits von ihm immer neu geprägt.

In den Zusammenhang der cusanischen Spiel-Philosophie gehört
auch das Werk De visione Dei aus dem Jahre 1453. Auch hier steht
am Anfang eine «Versuchsanordnung»:

Trachte ich, euch in menschlicher Weise zum Göttlichen zu führen, so
muß dies auf dem Weg des Gleichnisses geschehen. Unter den menschlichen
Werken aber fand ich kein Bild, das unserem Vorhaben besser entspräche
als das des Alles-Sehenden. Ich meine ein solches Bild, das durch
außerordentliche Kunst der Malerei so wirkt, als ob es alles ringsherum
überschaue Damit ihr aber nun bei der tatsächlichen Betrachtung, die ein
solches Bild erfordert, nicht versagt, schicke ich euch, liebe Brüder, das

Bild, das ich eben bekommen konnte. Es stellt einen Alles-Sehenden dar,
und ich nenne es ein Bild Gottes. Befestigt es irgendwo... und stellt euch
dann in gleichem Abstand von ihm auf. Schaut es an und jeder von euch,
von welcher Stelle er es auch betrachtet, wird erfahren, daß jenes Bild ihn
gleichsam anblickt (Ph.-th. Schriften, 3, 95ff.).

Auch hier handelt es sich wieder um ein Leitbild. Spielend
versenkt sich das Denken ins Bild und in die merkwürdige Erfahrung,

5 «Leitbild» im Gegensatz zu einem «anagogisch» verwendeten Bild; vgl.
Cusanus, De venatione sapientiae 39 : «Laudant... cuncti magnum Platonem,
qui de sole ad sapientiam per similitudinem ascendit...», Ph.-th. Schriften
(A. 1), 1, 186.



414 H. R. Schär, Spiel und Denken beim späten Gusanus

die es vermittelt und läßt sich so den Anstoß zu seinen Überlegungen

geben. Diese bestimmen aber ihrerseits wieder das Bild, das sich
so immer unter neuem Aspekt offenbart. Doch glaubt Cusanus,
anders als die Scholastik, nicht, mit solchem Denken gemächlich, aber
sicher der Wahrheit sich zu nähern. Nicht im Sinne einer scholastischen

Kette von Schlüßen schreitet sein Denken fort, sondern es

setzt immer neu an. «Jedesmal gilt es, sich alsbald wieder
loszureißen. Es gibt kein Ruhen und Haftenbleiben in seliger Erdenwirklichkeit.

Es geht in jedem Augenblick neu darum, im Erfahren
unserer Welt- und Menschenwirklichkeit zu deren tiefster Sinnerfüllung

im unendlichen Gott vorzustoßen.»6 Hier gibt es keine
Kontinuität des Schließens und Fortschreitens mehr, sondern bloß den
Bruch :

Ich sehe Dich, mein Gott, in einer Art geistiger Entrückung («raptus
mentalis»); denn wenn schon das Auge nicht im Sehen Genüge findet, und das
Ohr nicht im Hören, so noch weniger die Vernunft in dem, was sie einsieht
(Ph.-th. Schriften, 3, 167)7.

Vielleicht gibt es aber eine Kontinuität des Spiels, als der einzig
angemessenen Haltung der Wahrheit gegenüber, so daß der «raptus»
der Erkenntnis dem entspricht, was sich beim Verstehen als
«Interferenz» zeigt.

2.

Woher kommt diese neue Art des Denkens am Bild, die so sehr

vom Spiel geprägt ist - Einerseits ist auf die Entwicklung der cusani-
schen Philosophie aus ihren Ansätzen zu voller Klarheit und Konsequenz

zu verweisen. Andererseits aber, und dies wird hier versucht,
kann man äußere Einflüsse aufzeigen, die dabei ihre Spur hinterlassen

haben.

Aspekte des Spielerischen lassen sich noch in weiteren Werken
des Cusaners nachweisen. Leitbilder insbesondere finden sich in «De

beryllo» (1458), ferner ganz deutlich in zwei Predigten8. In der

6 E. Bohnenstädt, Einführung zu De visione Dei : Cusanus, Schriften in
deutscher Übersetzung, 4 (1942), S. 49f.

7 Vgl. aus der Apologia doctae ignorantiae, Ph.-th. Schriften (A. 1), 1,
543.

8 Pred. 209 «Medius vestrum stetit» vom 21. 12. 1455 und Pred. 246
«Ostendite mihi numisma» vom 31. 10. 1456.



H. R. Schär, Spiel und Denken heim späten Gusanus 415

einen wird mit einem Magneten als Leitbild die Christologie
entwickelt, in der andern wird mit einer Münze Ethik und Psychologie
dargelegt.

Alle his jetzt erwähnten Werke stammen aber aus der Zeit nach
1450. Dies ist um so auffallender, als sich in den Schriften vor diesem
Jahr keine Spur eines Leitbildes finden läßt. Andererseits ist aber
aus der cusanischen Biographie festzustellen, daß die Zeit um 1450

besonders reich an geistiger Anregung war. Die Werke selbst geben
darüber leider keinen direkten Aufschluß, und es ist auch unmöglich,
das Werden der Leitbilder daran zu verfolgen. Gerade in den wichtigen

Jahren nach 1450 hat Cusanus nämlich keine Schrift verfaßt,
und in «De visione Dei» von 1453 begegnet das Leitbild bereits
in voll ausgebildeter Gestalt. - Aber von einigen Einflüssen und
Begegnungen her, die Cusanus in der Zeit nach 1450 hatte, fällt
auf dessen Entstehung doch Licht.

In die Zeit nach 1450 fällt für Cusanus eine erneute und sehr
intensive Beschäftigung mit der Mystik. Die Werke «De visione Dei»
und «De beryllo», beide für die Mönche von Tegernsee verfaßt, legen
dafür auch in ihrer Sprache Zeugnis ab. Doch nicht nur in der
Sprache, sondern auch im Bezug auf das Leitbild gibt es Verwandtschaft:

Die Konzentration, ein Kennzeichen des Denkens am Leitbild,

hat ihr Gegenstück in der Konzentration des Mystikers. Dessen
Via illuminativa entspricht dabei dem Fortschreiten am Leitfaden
des Bildes, die Via unitiva entspricht der Phase, die wir als herme-
neutische «Interferenz» bezeichnet hahen und was während des

Interferierens vorgeht, der «raptus», dem Zustand der mystischen
Ekstase mit ihrer Verschmelzung von Ich und Du. In gewisser
Weise sind am Leitbild sogar Spuren der Via purgativa: etwa im
beständigenWillen, sich auf Eines zu konzentrieren, oder im denker
ischen Abstraktionsprozeß. Im Leitbild sind jedoch all diese Aspekte
bloß in übertragener Weise da: Was in der Mystik sich als Spannung
zwischen Gott und Welt, zwischen Schöpfer und Kreatur zeigt, ist
hier ganz diesseitig. Was den Stufen des mystischen Weges
entspricht, ist übertragen in den hermeneutischen Raum, in dem sich
Bild und Philosophierender selbst befinden - dies, obwohl das letzte
Ziel des cusanischen Denkens, ganz wie in der Mystik, immer noch
Gott ist. Das Leitbild zumindest hat sich aus diesem Zusammenhang
gelöst und selbständige methodische Bedeutung erlangt.

Aber noch weitere Einflüsse, die Cusanus um 1450 erfahren hat,



416 H. R. Schär, Spiel und Denken heim späten Gusanus

mögen das Leitbild geprägt haben: erstens die Lullische Kunst.
Cusanus hat Lullus zwar schon früher gekannt, doch fällt in die
Zeit nach 1450 eine erneute, intensive Beschäftigung mit ihm. Das
Besondere, das Cusanus an den lullischen Tafeln fasziniert hat, und
das hier wichtig ist, besteht darin, daß Lullus damit eine Vorrichtung

geschaffen hatte, in welcher alle möglichen Wahrheiten und
Geheimnisse der Natur synthetisch, in nuce enthalten waren. Die
Kombinationen der Tafeln und die ihnen entsprechenden Erkenntnisse

und Aussagen korrespondierten mit der Wirklichkeit der Natur ;

erreicht aber wurden sie durch Spielen und Experimentieren unter
der Leitung der Vernunft. - Die Unterschiede zu Cusanus sind aber
nicht zu übersehen: Es ist fraglich, ob bei Lullus überhaupt von
«Spiel» gesprochen werden kann. Seine «Kunst» will demonstrieren
und Sicherheit erreichen9. Gerade dies vermeidet aber Cusanus, und
erst dadurch gewinnt sein Denken den nötigen Spiel-raum, der das

zu einem Spiel werden läßt, was bei Lullus eher ein «Manipulieren»
heißen könnte.

Ähnliche Einschränkungen sind auch bei einer andern Erscheinung
zu machen, von der das cusanische Leitbild bestimmt worden ist. Es
handelt sich um den Empirismus der Pariser Occamisten. Wichtig
daran ist vor allem die erkenntnistheoretische Besinnung, die aus
dem Occamismus die letzten Konsequenzen zog. So führt etwa Nikolaus

von Autrecourt seinen methodischen Ansatz, nichts gelten zu
lassen, was sich nicht auf den Satz vom Widerspruch zurückführen
läßt, so streng durch, daß er Kategorien wie Substanz und Kausalität

gänzlich ablehnt. Trotzdem verfällt dieser «Hume des Mittelalters»

nicht in Skeptizismus. An die Stelle einer stringenten
Ableitung, die ja nun nicht mehr möglich ist, tritt nämlich die Erfahrung,

das Experiment. Evidenz gibt es also, aber nur im Moment der

Erfahrung : «Quia mihi fuit evidens aliquando, quod quando ponebam
manum ad ignem eram calidus, ideo probabile est mihi, quod si

nunc ponerem, quod essem calidus.»10 - Eine erste Bekanntschaft
mit der Pariser Lehre hat Cusanus wohl 1416 in Heidelberg
gemacht, erneuert und vertieft wurde sie aber erst in der Wendezeit
um 1450. Zeugnis davon ist das Werk «De staticis experimentis»,
wo alle auftauchenden Eragen durch Messen und Wägen entschieden

9 E. Vansteenberghe, Le cardinal Nicolas de Cues. L'action, la pensée
(1920, Nachdr. 1963), S. 419.

10 Zit. in E. Gilson, La philosophie au Moyen Age (2. Aufl, 1962), S. 669.



H. Ii. Schär, Spiel und Denken heim späten Cusanus 417

werden11. Zeugnis davon legt nun aber auch das cusanische Leitbild
ab : Was ist das Spiel mit dem Globus anderes als ein Experimentieren

auf der Suche nach Wahrheit? Was wird in der Widmung
von «De visione Dei» beschrieben, wenn nicht eine
Versuchsanordnung? Hat die Erscheinung der Interferenz nicht ihre
Entsprechung in der Evidenz des Physikers? Allerdings: Wie die

Mystik und Lullus, so hat Cusanus auch den Empirismus
übertragen. Wenn dieser seine Geltung vor allem im Bereich der Physik
hatte, so verwendet ihn Cusanus nun in der metaphysischen Spekulation.

Die Mystik hat er säkularisiert, damit sie der Hermeneutik
dienstbar wurde, der Empirismus mußte, um dem gleichen Ziel zu
dienen, spiritualisiert werden.

3.

Andeutungsweise sei nun doch noch gezeigt, wie sich das
Spielerische der cusanischen Hermeneutik in das Ganze seines Denkens
einordnet. Aus der schon erwähnten «Regula doctae ignorantiae»
folgt, daß unser endlicher Intellekt die Wahrheit der Dinge nur in
Ungenauigkeit («impraecisio») erreicht. Letztlich ist dies darin
begründet, daß wir nichts in sich selber erkennen können, sondern
bloß in einem andern : Die allereinfachste Einheit kann deshalb nur
in der Ähnlichkeit eines Bildes erscheinen, das der menschliche
Geist aus sich entwirft. Ähnlichkeit schließt aber sowohl Ermöglichung

wie auch Trübung der Erkenntnis in sich. Dem entspricht
die cusanische Definition der Konjektur: «Coniectura... est positiva
assertio in alteritate veritatem, uti est, participans.»12 Erkenntnis
ist deshalb ein Prozeß: Die Konjektur kommt nie zum Ziel, immer
ist noch «alteritas» vorhanden.

Daß der Mensch überhaupt fähig ist, Konjekturen hervorzubringen,

liegt in seinem Geist begründet. Gott ist der «creator entium
realium», die menschliche mens ist Schöpferin «rationalium entium
et formarum artificialium»13. In dieser Fähigkeit besteht die
Auszeichnung des Menschen als Imago Dei, d. h., indem der Mensch
nach Erkenntnis strebt, Konjekturen entwirft, erweist er sich als
solche.

11 Dies ist im Einklang mit der Forderung der Regula doctae ignorantiae.
12 Cusanus, De coniecturis I, 13.
13 De beryllo 6.

27



418 H. R. Schär, Spiel und, Denken heim späten Gusanus

Diese Grundgedanken finden sich in allen cusanischen Werken.
Oft wird explizit an sie erinnert. Sie sind aber nicht bloß
Voraussetzungen am Anfang des Denkens, sie haben auch nicht bloß die
Aufgabe, das Feld des Erkennbaren kritisch abzugrenzen, sondern
ihre Hauptbedeutung liegt darin, daß sie dieses erst erschließen!
Wir müssen sie also als hermeneutische Prinzipien der cusanischen
Philosophie bezeichnen.

Im philosophischen Spiel sind sie alle aufgenommen: Konjektur
und Impraecisio, das freie kreative Walten der mens, ihr Affiziert-
werden von außen sowie das reiche Wechselspiel zwischen diesen
beiden Polen. Das Spiel erscheint so als eine späte Frucht der schon
früh gefundenen Gedanken der Docta ignorantia und der Konjektur.
Was Cusanus schon immer, oft in mühsamem Ringen, vollzogen
hatte, zeigt sich nun in seiner Altersphilosophie in ganz freier,
gelöster Form - als Spiel. Im Spiel hat er für das, was ihm heim
Philosophieren am grundlegendsten ist, eine feste Form gefunden.
Etwas pointiert könnten wir sagen: Er hat die hermeneutischen

Prinzipien seiner Philosophie institutionalisiert, indem er spielend
und am Spiel philosophiert.

Hans Rudolf Schär, Bern


	Spiel und Denken beim späten Cusanus

