Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 6

Artikel: Spiel und Denken beim spaten Cusanus
Autor: Schar, Hans Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878766

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878766
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Spiel und Denken beim spiiten Cusanus

In allen Werken des Cusanus wird gespielt: mit Worten, Gedan-
ken, Begriffen, Bildern — wie es zum Wesen der philosophischen
Spekulation gehort. Aber etwa von 1450 an, also in der Spétphilo-
sophie dieses Denkers, taucht das Spiel in neuer, klarerer Gestalt
auf, es wird bewuft und in den Prozel3 des Philosophierens auf eine
Weise eingebaut, die es mit dem innersten Kern desselben ver-
schmelzen 1af3t. Ja diese Erscheinung stellt sich als letztes Ergebnis
einer unermiidlichen denkerischen Bemiihung dar. Das Spiel ist also
nicht ein nebenséchliches Thema der cusanischen Philosophie, son-
dern fithrt in deren Zentrum hinein.

1.

Ein Werk des spéaten Cusanus trigt dieses Element des Spieleri-
schen ganz offen zur Schau, ndmlich im Titel De ludo globi, «Vom
Kugelspiel». Der Titel triigt nicht, es handelt sich tatsédchlich um
den Bericht {iber ein Spiel mit einer Kugel, die man wirft, dhnlich
wie im bekannten Boccia-Spiel. Die Kugel wird geworfen und soll
moglichst nahe beim Ziel, dem Mittelpunkt von zehn konzentrisch
angeordneten Kreisen, zur Ruhe kommen. Allerdings wird bloB mit
einer einzigen Kugel gespielt, und sie ist nicht einmal allseitig rund,
sondern von einer Seite her angehohlt, so daf} sie sich, weil ihr
Schwerpunkt sich verschoben hat, nun nicht mehr geradlinig, son-
dern bestenfalls spiralig fortbewegt, was das Spiel betrédchtlich er-
schwert.

Eine Beschreibung, wie wir sie gerade angefangen haben, ist aber
unserem Gegenstand im Grunde unangemessen: Auch Cusanus
spricht zwar von den einzelnen Teilen des Globusspieles, gerit aber
dabei auf Schritt und Tritt gleich ins Philosophieren, so dal man
beides oft kaum auseinanderhalten kann. Ein Beispiel soll das ver-
deutlichen:

C(ardinalis): Wenn ich die Kugel von dem Punkt, an dem ich stehe, zum
bezeichneten Mittelpunkt des gezeichneten Kreises werfe, kann dies nicht
auf einer geraden Linie geschehen. HEs sei Punkt A die Ausgangsstellung und
BD der Kreis, dessen Mittelpunkt C, und E sei die Kugel. Diese will ich von
A nach C werfen. Dies muf} auf einer Bewegungslinie der Kugel stattfinden,
die nicht gerade ist, welche Gestalt die Kugel auch haben mag.



H. R. Schir, Spiel und Denken beim spiten Cusanus 411

I(oannes): Es scheint, daB dies, wenn die Kugel sphérisch wire, tiber eine
gerade Linie geschehen kénnte, wie es die Linie A—C ist. Ich sehe nédmlich
nicht ein, warum sich die Kugel nicht iiber A—C bewegen und in C ruhen
konnte (Ph.-th. Schriften, 3, 241)1.

Fiir eine oberfldchliche Betrachtung wird hier einfach der Verlauf
der Kugelbahn, wie er sich beobachten lift, beschrieben. Wer sich
in der cusanischen Philosophie etwas auskennt, merkt aber bald,
daf} schon der erste zitierte Satz mitten in die Prinzipien derselben
hineinfihrt: Es ist nicht moglich, dal3 sich die Kugel auf einer
geraden Linie fortbewegt. Dahinter steht die sogenannte «Regula
doctae ignorantiae», ein methodisches Prinzip, mit dem alle Teile
der cusanischen Philosophie aufs engste verkniipft sind2. Von der
Erkenntnistheorie bis zur Kosmologie leiten sich alle ihre Stiicke
direkt daraus ab. Die Regel besagt, dal man bei Dingen, die fiir
ein Mehr und Weniger empfénglich sind, nie zum schlechthin Grof3-
ten oder Kleinsten gelangen koénne. Das schlechthin Groéf3te hat
keinen Platz in der Skala des Mehr oder Weniger, denn zwischen
Endlichem und Unendlichem gibt es kein Verhéltnis. — Wenn sich
die Kugel also genau auf einer Geraden bewegen wiirde, so hielle
dies, daB} sich etwas Absolutes — die Gerade, die nicht noch gerader
sein kann — in der Welt des Mehr oder Weniger vorfinde, was grund-
sdtzlich nicht moglich ist. In cusanischer Terminologie: Im Kndli-
chen ist die «praecisio» nicht erreichbar, wir bewegen uns immer nur
innerhalb der «impraecisio».

Die Beschreibung des Spiels hat also gewissermalien einen doppel-
ten Boden. Am Spiel bleibend, fithrt sie stindig auch davon weg,
indem sie Dinge ins Spiel bringt, die aullerhalb stehen. Dies zeigt
auch der folgende Abschnitt:

C: Ich habe ein Zeichen gemacht, wo wir stehen, wenn wir die Kugel
werfen, und einen Kreis in der Mitte des Feldes. Im Kreismittelpunkt ist der
Sitz des Konigs, dessen Reich das Reich des Lebens ist, das im Kreise ein-
geschlossen ist, und in diesem Kreis sind noch neun andere Kreise. Die
Regel des Spieles aber ist die, daf3 die Kugel innerhalb des Kreises von der
Bewegung zur Ruhe kommt. Und je néher sie dem Mittelpunkt kommt, um
so mehr gewinnt sie, entsprechend der Nummer des Kreises, auf dem sie ruht.
Und wer als erster 34 Punkte, d. h. die Anzahl der Jahre Christi, erreicht hat,
ist Sieger (Ph.-th. Schriften, 3, 271).

1 Nikolaus von Kues, Philosophisch-theologische Schriften (1964ff.).
2 Cusanus, De docta ignorantia I, 3; IT, 1 u. 6.



412 H. R. Schir, Spiel und Denken beim spiten Cusanus

Eine knappe Beschreibung der Spielregeln: doch schon hier bei
der Regieanmerkung beginnt das Philosophieren. « Sitz des Konigs»,
«Reich des Lebens», «Christus»: dies ist nicht einfach beliebige
Illustration. Vielmehr steckt dahinter ein entscheidendes hermeneu-
tisches Anliegen: es wird eine Beziehung gekniipft, in diesem Fall
von den Kreisen des Spielfeldes zum Reich des Lebens, zu Christus.
Von da her gewinnen nun plotzlich auch andere Worter, die sich
vorher nur auf das Spiel zu beziehen schienen, einen neuen Glanz.
Das «zur Ruhe kommen» mag an das «Donec requiescat in Te»
Augustins erinnern, und das «Sieger sein» verbindet sich mit der
Vorstellung des zum Ziel gekommenen Menschenlebens. Dal3 solche
Assoziationen nicht aus der Luft gegriffen sind, bestitigt der sich
unmittelbar anschlieBende Gedankengang, in dem es um Fragen der
Ethik geht. — Nirgends aber wird diese Beziehung vorerst genau
festgelegt, sondern unverbunden wird einerseits das Spiel beschrie-
ben, andererseits werden die Begriffe aus dem Gedankenkreis Reich-
des-Lebens/Christus hingesetzt. Genau dies ist der fiir das Verstehen
wichtige Moment, wo die beiden Kreise sich durchdringen und es
zu einer Art von Interferenz kommt. Der Blick wird frei, im Augen-
blick wird das Ganze iiberschaut.

Was nachher kommt, geschieht dann wieder auf einer ganz ande-
ren Ebene: Gedanken werden weiter ausgezogen und oft Ergebnisse
nun auch noch begrifflich zusammengefafit. Aber was dabei gesagt
wird, hat seine Legitimation in dem, was sich im Moment der «Inter-
ferenz» abgespielt hat. Es «spielt» sich tatsdchlich ab, denn diese
Phase ist ihrerseits gekennzeichnet durch das Ineinander von Bild
und Denken, das Aufgehen von Subjekt und Objekt in einem {iber-
greifenden Prozel von Wechselbeziehung - Elemente, die zur
innersten Struktur des Spiels gehoren?.

Sténdig ist also das Kugelspiel daran, sich in Metapher aufzulésen
und umgekehrt der Gedanke, sich im konkreten Spiel zu inkarnie-
ren?. Dies soll ein letztes Zitat aus De ludo globi zeigen. Es stammt
aus der oben begonnenen ethischen Erorterung:

# H.-G. Gadamer, Verstehen und Spielen: Kerygma und Mythos 6, 1
(1963), S. 69-76.

¢ H. Blumenberg, Die Legitimitét der Neuzeit (1966), S. 463: «Die He-
terogenitét von Begrifflichkeit und Bildlichkeit fillt in sich zusammen...»
Als Vermittlung dabei dient das Spiel.



H. R. Schir, Spiel und Denken beim spdten Cusanus 413

I: Du siehst aber, wie schwierig es ist, die gerundete Kugel so zu leiten,
dall sie dem Wege Christi folgt, in dem der Geist Gottes war, der ihn zum
Mittelpunkt und zur Quelle des Lebens fithrte.

C: Es ist, wie ich schon gesagt habe, sehr leicht fiir den, der den wahren
Glauben hat. Wenn also die Kugel deiner Person durch die Geistesmacht des
Glaubens angestoBen wird, wird sie in fester Hoffnung gefithrt und durch die
Liebe mit Christus fest verbunden. Dieser fithrt dich mit sich zum Leben.
Dem Ungléubigen indes ist es unmoglich (Ph.-th. Schriften, 3, 275).

Auch in ibrem Aufbau halten sich die beiden Dialoge De ludo
globi an das Kugelspiel. Ausgehend von dessen Beschreibung, aber
auch von der Beobachtung des Spielverlaufs, reihen sich die einzel-
nen Gedankenginge aneinander, wobei auch hier wieder nicht klar
wird, ob nun die Initiative dazu beim Spiel selbst liegt oder beim
Spieler, der beobachtet und reflektiert. Die Rundheit des Globus
fihrt so auf die Gestalt der Welt, die Beschaffenheit und Verferti-
gung desselben zum Verhiltnis von Gott und Welt, die Spielregeln
zur Ethik usw. — Fur ein Bild, das auf solche Art den Verlauf des
Denkens bestimmt, méchte ich den Begriff « Leitbild» vorschlagen 3.
Das Leitbild bestimmt den Prozel3 des Denkens, hilt ihn in Gang
und wird seinerseits von ihm immer neu gepragt.

In den Zusammenhang der cusanischen Spiel-Philosophie gehort
auch das Werk De visione Dei aus dem Jahre 1453. Auch hier steht

am Anfang eine «Versuchsanordnung»:

Trachte ich, euch in menschlicher Weise zum Géttlichen zu fithren, so
mulB dies auf dem Weg des Gleichnisses geschehen. Unter den menschlichen
Werken aber fand ich kein Bild, das unserem Vorhaben besser entsprache
als das des Alles-Sehenden. Ich meine ein solches Bild, das durch aufler-
ordentliche Kunst der Malerei so wirkt, als ob es alles ringsherum tiber-
schaue... Damit ihr aber nun bei der tatsidchlichen Betrachtung, die ein
solches Bild erfordert, nicht versagt, schicke ich euch, liebe Briider, das
Bild, das ich eben bekommen konnte. Es stellt einen Alles-Sehenden dar,
und ich nenne es ein Bild Gottes. Befestigt es irgendwo... und stellt euch
dann in gleichem Abstand von ihm auf. Schaut es an und jeder von euch,
von welcher Stelle er es auch betrachtet, wird erfahren, daf jenes Bild ihn
gleichsam anblickt (Ph.-th. Schriften, 3, 951f.).

Auch hier handelt es sich wieder um ein Leitbild. Spielend ver-
senkt sich das Denken ins Bild und in die merkwiirdige Erfahrung,

5 «Leitbild» im Gegensatz zu einem «anagogisch» verwendeten Bild; vgl.
Cusanus, De venatione sapientiae 39: «Laudant... cuncti magnum Platonem,
qui de sole ad sapientiam per similitudinem ascendit...», Ph.-th. Schriften
(A. 1), 1, 186.



414 H. R. Schir, Spiel und Denken bevm spiten Cusanus

die es vermittelt und 148t sich so den AnstoB zu seinen Uberlegun-
gen geben. Diese bestimmen aber ihrerseits wieder das Bild, das sich
so immer unter neuem Aspekt offenbart. Doch glaubt Cusanus, an-
ders als die Scholastik, nicht, mit solchem Denken gemaichlich, aber
sicher der Wahrheit sich zu ndhern. Nicht im Sinne einer scholasti-
schen Kette von SchliiBen schreitet sein Denken fort, sondern es
setzt immer neu an. «Jedesmal gilt es, sich alsbald wieder loszu-
reiflen. Es gibt kein Ruhen und Haftenbleiben in seliger Erdenwirk-
lichkeit. Es geht in jedem Augenblick neu darum, im Erfahren
ungerer Welt- und Menschenwirklichkeit zu deren tiefster Sinner-
fullung im unendlichen Gott vorzustoBen.»® Hier gibt es keine Kon-
tinuitdt des Schlieens und Fortschreitens mehr, sondern blof3 den
Bruch:

Ich sehe Dich, mein Gott, in einer Art geistiger Entriickung («raptus men-
talis»); denn wenn schon das Auge nicht im Sehen Gentige findet, und das

Ohr nicht im Héren, so noch weniger die Vernunft in dem, was sie einsieht
(Ph.-th. Schriften, 3, 167)7.

Vielleicht gibt es aber eine Kontinuitdt des Spiels, als der einzig
angemessenen Haltung der Wahrheit gegeniiber, so dafl der «raptus»
der Erkenntnis dem entspricht, was sich beim Verstehen als «Inter-
ferenz» zeigt.

Woher kommt diese neue Art des Denkens am Bild, die so sehr
vom Spiel geprigt ist ? — Einerseits ist auf die Entwicklung der cusani-
schen Philosophie aus ihren Ansédtzen zu voller Klarheit und Konse-
quenz zu verweisen. Andererseits aber, und dies wird hier versucht,
kann man dullere Hinfliisse aufzeigen, die dabei ihre Spur hinter-
lassen haben.

Aspekte des Spielerischen lassen sich noch in weiteren Werken
des Cusaners nachweisen. Leitbilder insbesondere finden sich in «De
beryllo» (1458), ferner ganz deutlich in zwei Predigten®. In der

¢ K. Bohnenstiddt, Einfithrung zu De visione Dei: Cusanus, Schriften in
deutscher Ubersetzung, 4 (1942), S. 49f.

? Vgl. aus der Apologia doctae ignorantiae, Ph.-th. Schriften (A. 1), 1,
543.

8 Pred. 209 «Medius vestrum stetit» vom 21.12. 1455 und Pred. 246
«Ostendite mihi numisma» vom 31. 10. 1456.



H. R. Schir, Spiel und Denken beim spiten Cusanus 415

einen wird mit einem Magneten als Leitbild die Christologie ent-
wickelt, in der andern wird mit einer Miinze Ethik und Psychologie
dargelegt.

Alle bis jetzt erwihnten Werke stammen aber aus der Zeit nach
1450. Dies ist um so auffallender, als sich in den Schriften vor diesem
Jahr keine Spur eines Leitbildes finden li3t. Andererseits ist aber
aus der cusanischen Biographie festzustellen, dall die Zeit um 1450
besonders reich an geistiger Anregung war. Die Werke selbst geben
dariiber leider keinen direkten Aufschlufl, und es ist auch unméglich,
das Werden der Leitbilder daran zu verfolgen. Gerade in den wich-
tigen Jahren nach 1450 hat Cusanus nédmlich keine Schrift verfal3t,
und in «De visione Dei» von 1453 begegnet das Leitbild bereits
in voll ausgebildeter Gestalt. — Aber von einigen Einflissen und
Begegnungen her, die Cusanus in der Zeit nach 1450 hatte, fillt
auf dessen Entstehung doch Licht.

In die Zeit nach 1450 fallt fiir Cusanus eine erneute und sehr in-
tensive Beschiftigung mit der Mystik. Die Werke «De visione Dei»
und «De beryllo», beide fiir die Monche von Tegernsee verfal3t, legen
dafiir auch in ihrer Sprache Zeugnis ab. Doch nicht nur in der
Sprache, sondern auch im Bezug auf das Leitbild gibt es Verwandt-
schaft: Die Konzentration, ein Kennzeichen des Denkens am Leit-
bild, hat ihr Gegenstiick in der Konzentration des Mystikers. Dessen
Via illuminativa entspricht dabei dem Fortschreiten am Leitfaden
des Bildes, die Via unitiva entspricht der Phase, die wir als herme-
neutische «Interferenz» bezeichnet haben und was wihrend des
Interferierens vorgeht, der «raptus», dem Zustand der mystischen
Ekstase mit ihrer Verschmelzung von Ich und Du. In gewisser
Weise sind am Leitbild sogar Spuren der Via purgativa: etwa im
bestédndigen Willen, sich auf Eines zu konzentrieren, oder im denkeri-
schen Abstraktionsprozel3. Im Leitbild sind jedoch all diese Aspekte
bloB in iibertragener Weise da: Was in der Mystik sich als Spannung
zwischen Gott und Welt, zwischen Schopfer und Kreatur zeigt, ist
hier ganz diesseitigc. Was den Stufen des mystischen Weges ent-
spricht, ist Gibertragen in den hermeneutischen Raum, in dem sich
Bild und Philosophierender selbst befinden — dies, obwohl das letzte
Ziel des cusanischen Denkens, ganz wie in der Mystik, immer noch
Gott ist. Das Leitbild zumindest hat sich aus diesem Zusammenhang
gelost und selbstindige methodische Bedeutung erlangt.

Aber noch weitere Einfliisse, die Cusanus um 1450 erfahren hat,



416 H. R. Schir, Spiel und Denken beim spaten Cusanus

mogen das Leithild geprigt haben: erstens die Lullische Kunst.
Cusanus hat Lullus zwar schon frither gekannt, doch fillt in die
Zeit nach 1450 eine erneute, intensive Beschiftigung mit ihm. Das
Besondere, das Cusanus an den lullischen Tafeln fasziniert hat, und
das hier wichtig ist, besteht darin, dafl Lullus damit eine Vorrich-
tung geschaffen hatte, in welcher alle méglichen Wahrheiten und
Geheimnisse der Natur synthetisch, in nuce enthalten waren. Die
Kombinationen der Tafeln und die ihnen entsprechenden Erkennt-
nisse und Aussagen korrespondierten mit der Wirklichkeit der Natur;
erreicht aber wurden sie durch Spielen und Experimentieren unter
der Leitung der Vernunft. — Die Unterschiede zu Cusanus sind aber
nicht zu iibersehen: Es ist fraglich, ob bei Lullus iiberhaupt von
«Spiel» gesprochen werden kann. Seine « Kunst» will demonstrieren
und Sicherheit erreichen?. Gerade dies vermeidet aber Cusanus, und
erst dadurch gewinnt sein Denken den notigen Spiel-raum, der das
zu einem Spiel werden 14B3t, was bei Lullus eher ein «Manipulieren»
heilen konnte.

Ahnliche Einschrinkungen sind auch bei einer andern Erscheinung
zu machen, von der das cusanische Leitbild bestimmt worden ist. Es
handelt sich um den Empirismus der Pariser Occamisten. Wichtig
daran ist vor allem die erkenntnistheoretische Besinnung, die aus
dem Occamismus die letzten Konsequenzen zog. So fithrt etwa Niko-
laus von Autrecourt seinen methodischen Ansatz, nichts gelten zu
lassen, was sich nicht auf den Satz vom Widerspruch zuriickfithren
1af3t, so streng durch, daf} er Kategorien wie Substanz und Kausali-
tat génzlich ablehnt. Trotzdem verfillt dieser «Hume des Mittel-
alters» nicht in Skeptizismus. An die Stelle einer stringenten Ab-
leitung, die ja nun nicht mehr moglich ist, tritt ndmlich die Erfah-
rung, das Experiment. Evidenz gibt es also, aber nur im Moment der
Erfahrung : «Quia mihi fuit evidens aliquando, quod quando ponebam
manum ad ignem eram calidus, ideo probabile est mihi, quod si
nunc ponerem, quod essem calidus.»!® — Eine erste Bekanntschaft
mit der Pariser Lehre hat Cusanus wohl 1416 in Heidelberg ge-
macht, erneuert und vertieft wurde sie aber erst in der Wendezeit
um 1450. Zeugnis davon ist das Werk «De staticis experimentisy,
wo alle auftauchenden Fragen durch Messen und Wigen entschieden

9 E. Vansteenberghe, Le cardinal Nicolas de Cues. L’action, la pensée

(1920, Nachdr. 1963), S. 419.
10 Zit. in E. Gilson, La philosophie au Moyen Age (2. Aufl, 1962), S. 669.



H. R. Schir, Spiel und Denken bevm spditen Cusanus 417

werden !, Zeugnis davon legt nun aber auch das cusanische Leitbild
ab: Was ist das Spiel mit dem Globus anderes als ein Experimen-
tieren auf der Suche nach Wahrheit? Was wird in der Widmung
von «De visione Dei» beschrieben, wenn nicht eine Versuchs-
anordnung? Hat die Erscheinung der Interferenz nicht ihre Ent-
sprechung in der KEvidenz des Physikers? Allerdings: Wie die
Mystik und Lullus, so hat Cusanus auch den Empirismus iiber-
tragen. Wenn dieser seine Geltung vor allem im Bereich der Physik
hatte, so verwendet ihn Cusanus nun in der metaphysischen Speku-
lation. Die Mystik hat er sakularisiert, damit sie der Hermeneutik
dienstbar wurde, der Empirismus mullte, um dem gleichen Ziel zu
dienen, spiritualisiert werden.

3.

Andeutungsweise sei nun doch noch gezeigt, wie sich das Spie-
lerische der cusanischen Hermeneutik in das Ganze seines Denkens
einordnet. Aus der schon erwihnten «Regula doctae ignorantiae»
folgt, dall unser endlicher Intellekt die Wahrheit der Dinge nur in
Ungenauigkeit («impraecisio») erreicht. Letztlich ist dies darin be-
grindet, daBl wir nichts in sich selber erkennen koénnen, sondern
bloB in einem andern: Die allereinfachste Einheit kann deshalb nur
in der Ahnlichkeit eines Bildes erscheinen, das der menschliche
Geist aus sich entwirft. Ahnlichkeit schlieBt aber sowohl Ermogli-
chung wie auch Tritbung der Erkenntnis in sich. Dem entspricht
die cusanische Definition der Konjektur: «Coniectura... est positiva
assertio in alteritate veritatem, uti est, participans.»? Erkenntnis
ist deshalb ein Prozel}: Die Konjektur kommt nie zum. Ziel, immer
ist noch «alteritas» vorhanden.

Dal} der Mensch iiberhaupt fihig ist, Konjekturen hervorzubrin-
gen, liegt in seinem Geist begriindet. Gott ist der «creator entium
realiumy, die menschliche mens ist Schopferin «rationalium entium
et formarum artificialium»!®. In dieser Fahigkeit besteht die Aus-
zeichnung des Menschen als Imago Dei, d. h., indem der Mensch
nach Erkenntnis strebt, Konjekturen entwirft, erweist er sich als
solche.

11 Dies ist im Einklang mit der Forderung der Regula doctae ignorantiae.

12 Cusanus, De coniecturis I, 13.
13 De beryllo 6.

27



418 H. R. Schar, Spiel und Denken beim spditen Cusanus

Diese Grundgedanken finden sich in allen cusanischen Werken.
Oft wird explizit an sie erinnert. Sie sind aber nicht blofl Voraus-
setzungen am Anfang des Denkens, sie haben auch nicht blo3 die
Aufgabe, das Feld des Erkennbaren kritisch abzugrenzen, sondern
ihre Hauptbedeutung liegt darin, dal} sie dieses erst erschliefen!
Wir miissen sie also als hermeneutische Prinzipien der cusanischen
Philosophie bezeichnen.

Im philosophischen Spiel sind sie alle aufgenommen: Konjektur
und Impraecisio, das freie kreative Walten der mens, ihr Affiziert-
werden von aullen sowie das reiche Wechselspiel zwischen diesen
beiden Polen. Das Spiel erscheint so als eine spite Frucht der schon
frith gefundenen Gedanken der Docta ignorantia und der Konjektur.
Was Cusanus schon immer, oft in mithsamem Ringen, vollzogen
hatte, zeigt sich nun in seiner Altersphilosophie in ganz freier, ge-
I6ster Form — als Spiel. Im Spiel hat er fiir das, was ihm beim
Philosophieren am grundlegendsten ist, eine feste Form gefunden.
Etwas pointiert konnten wir sagen: Er hat die hermeneutischen
Prinzipien seiner Philosophie institutionalisiert, indem er spielend
und am Spiel philosophiert.

Hans Rudolf Schér, Bern



	Spiel und Denken beim späten Cusanus

