
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Magnus Ottosson, Oilead. Tradition and History. — Coniectanea biblioa,
O. T. Ser., 3. Lund, C. W. K. Gleerup, 1969. 303 S.

Nach seiner inneren Gliederung zerfällt die vorliegende Abhandlung in
zwei Teile: Im ersten Teil (Kap. II-VI) untersucht Ottosson die wichtigsten
Texte aus den Büchern Genesis bis Richter, die sich auf das Ostjordanland
beziehen. Im zweiten Teil (Kap. VII) gibt er dann einen Überblick über die
Geschichte Gileads von den Ursprüngen bis zur Exilszeit.

Eines der wichtigsten Anliegen des Verfassers ist es, den Begriff Gilead
geographisch zu erfassen. Gegenüber der von Noth und de Vaux vertretenen
südlichen und der von N. Glueck beantragten nördlichen Ansetzung des

ursprünglichen Gileads verficht Ottosson die These, der Name Gilead habe

von Anfang an das ganze ostjordanische Bergland (zwischen Arnon und
Jarmuk) bezeichnet, auch wenn er nicht bestreitet, daß in manchen Texten
Gilead sich jeweils nur auf das südlich oder nördlich des Jabboks gelegene
Gebiet bezieht. Eine Stadt Gilead oder einen Berggipfel dieses Namens hat es

nie gegeben. In Gen. 31, 47ff. zum Beispiel geht es nicht um die beiden Orte
Gilead imd Mizpah, wie man auf Grund der Quellenscheidung üblicherweise
annimmt, sondern um den einen Ort Mizpeh Gilead (d. h. «die Warte» im
Lande Gilead), der auch in Ri. 11, 29 erwähnt wird.

In seinem literarkritischen und traditionsgeschichtlichen Ansatzpunkt
bekennt sich Ottosson im wesentlichen zu den Thesen Ivan Engneils. Er
verwirft die älteren Erzählungsfäden als literarische Quellen und schreibt
den Tetrateuch in toto dem «P-traditionist» zu. Daneben anerkennt er in den
Büchern Deuteronomium bis 2. Könige das deuteronomistische Werk. In all
seinen Analysen (besonders nachdrücklich bei Gen. 31, 44-54) verteidigt er
die literarische Einheitlichkeit der Texte. Obwohl er offensichtlich der mündlichen

Tradition eine wichtige Rolle beimißt, verzichtet Ottosson durchwegs
darauf, dieses ältere Gut überliefemngsgeschichtlich näher zu umreißen oder
die in Kap. II-VI behandelten Texte einer selbständigen historischen Kritik
zu unterwerfen. So schreibt er (S. 10): «On the basis of the material as a
whole the problem of what is primary and secondary is artificial.» Seine ganze
Aufmerksamkeit gilt infolgedessen der Absicht und der Aussage der beiden
«traditionists». Dabei ergibt sich, daß sowohl «P» wie «D» darauf bedacht
sind, die Rechtmäßigkeit des israelitischen Besitzes im Ostjordanland zu
verteidigen, obwohl «P» den Jordan als die östliche Grenze des eigentlichen
Gelobten Landes betrachtet.

Der Verzicht auf die literarkritische und traditionsgeschichtliche Methode
erweist sich aber in manchem als eine wesentliche Schwäche des Buches.
Sogar in der geographischen Frage wird die Beweisführung dadurch
beeinträchtigt. Daß in den späten Texten Gilead das ganze Ostjordanland
bezeichnen kann, hat nämlich bereits Noth erkannt1. Gewisse Fragen in bezug
auf die vorstaatliche Geschichte Gileads werden offenbar als unerforschlich

1 M. Noth, Zeitschr. des Deutschen Pal.-Ver. 75 (1959), S. 60 f.



358 Rezensionen

angesehen und daher übergangen. Zum Beispiel wird die für die Ermittlung
des Ursprungs der ostjordanischen Jakobslegenden so wichtige (und
umstrittene) Behauptung Noths, die israelitische Ansiedlung in Gilead gehe auf
eine sekundäre Abwanderung von Ephraimiten aus dem Westjordanland
zurück, in einer einzigen Anmerkung erwähnt (S. 191, Anm. 77).

Trotz dieser Mängel stellt das Buch in mancher Hinsicht einen beachtlichen

Beitrag zur Erforschung der behandelten Problemkreise dar. Viele
exegetische, topographische und archäologische Einzelfragen werden
sorgfältig und kompetent untersucht. Ottosson deckt zum Beispiel erwägenswerte
Parallelen auf, die sich auf verwandte Motive im Jakobszyklus und in der
Jephtahgeschichte beziehen. Leider wird auch hier auf eine überlieferungsgeschichtliche

Auswertung verzichtet. Ausgezeichnet ist in Kap. VII die
Darstellung der bedeutenden, aber oft vernachlässigten Rolle, die das

Ostjordanland in der Geschichte Israels von der Königserhebung Sauls bis zum
Sturz des Nordreiches gespielt hat. Ferner ist die beinahe encyklopädische
Erfassung der Sekundärliteratur beachtenswert. Zum Schluß sei daraufhingewiesen,

daß die Benützung des Werkes durch vier ausführliche Indices
erleichtert wird.

Albert de Pury, Basel und Neuchâtel

Hans Conzelmann, Geschichte des Urchristentums. Grundrisse zum N.T.
Das N.T. Deutsch, Ergänzungsreihe, hrsg. v. G. Friedrich, 5. Göttingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1969. IV + 171 S. DM 9.80.

L'utile série complémentaire du N.T. Deutsch s'enrichit avec le présent
ouvrage de Hans Conzelmann d'une excellente histoire du christianisme
primitif, qui devrait trouver un grand nombre de lecteurs.

Après une introduction consacrée à l'examen des problèmes inhérents au
sujet, l'auteur présente les sources et pose un cadre chronologique. Puis il
consacre une petite centaine de pages à l'exposé historique proprement dit,
qui commence avec les apparitions de Jésus ressuscité et s'étend sur un
siècle environ. Il y ajoute un historique de la constitution du canon du N.T.
et deux appendices dont l'un présente les principaux personnages ayant
joué un rôle au sein du christianisme primitif (à l'exception de Paul, déjà
bien connu par l'exposé général) et l'autre offre la traduction des principales
sources extérieures au N.T. Une brève bibliographie et deux index un peu
sommaires achèvent l'ouvrage, dont ils faciliteront la consultation.

Tout cela est d'excellente qualité. L'exposé est clair, prudent, équilibré.
M. Conzelmann s'efforce partout de faire comprendre les problèmes
auxquels se heurtent les spécialistes et de présenter, soit la thèse majoritaire,
soit les deux ou trois hypothèses principales qui s'affrontent. Lorsqu'il
s'engage personnellement, ses choix sont en général bien expliqués et justifiés,

ce qui leur donne d'autant plus de poids, même auprès de lecteurs qui
ne s'y associeraient pas. Bref, nous avons là le meilleur exemple de vulgarisation

intelligente et exempte de facilité qui se puisse concevoir dans ce
domaine. Ce livre fera beaucoup pour diffuser les résultats de la science
néotestamentaire



Rezensionen 359

D'où vient alors qu'après l'avoir lu on ressente une certaine insatisfaction?
C'est, croyons-nous, que l'auteur n'a pas été assez loin dans la critique du
sujet qui lui était proposé. Le concept de «christianisme primitif» désigne
en fait deux phénomènes distincts, malgré les liens étroits qui les unissent:
un mouvement juif de Réveil, qui s'étend de Jean-Baptiste à la constitution
d'une orthodoxie au sein du judaïsme après 70; la naissance d'une religion
indépendante, dont la publication de l'œuvre à Théophile est une des
premières manifestations. Faire commencer l'histoire du premier de ces phénomènes

aux apparitions du Ressuscité, c'est le mutiler gravement et en rendre
l'interprétation impossible. Négliger la spécificité du second, c'est se mettre
en position de faiblesse pour combattre la thèse qui n'y voit qu'une
dégénérescence. En n'évitant pas ces deux pièges, M. Conzelmann s'est beaucoup
compliqué la tâche. Qu'il ait pourtant réussi à donner un exposé aussi clair
et nuancé dorme la mesure de son talent. Etienne Trocmé, Strasbourg

Charles H. Giblin S.J., The Threat to Faith. An Exegetical and Theological
Re-Examination of 2 Thessalonians 2. Analecta Biblica, 31. Rome,
Pontifical Bibl. Inst., 1967. 318 S. L. 5.700.

Es scheint, daß andere Paulusbriefe die Exegeten mehr anziehen als der
erste erhaltene Paulusbrief, 1. Thess., und der zweite, von dem man nicht
sicher ist, ob er vom Apostel selbst stammt. Man weiß, daß die Meinungen
darüber auseinanderklaffen, ist doch die «apokalyptische» Färbung von
2. Thess. 2 kaum mit den paulinischen Aussagen in Einklang zu bringen.
Immerhin behalten frühere Auslegungen (man denke nur an diejenigen von
Dobschütz und Dibelius, in französischer Sprache vor allem an den großen
Kommentar von B. Rigaux und an den gleichzeitig erschienenen von Masson)
ihre Gültigkeit, und es sind neuere zu erwarten (W. Marxsen schreibt mir,
er arbeite an einem Thessalonicherkommentar).

Wer über den 2. Thess. schreiben will, wird nicht umhin können, obiges
Buch sorgfältig durchzugehen, hat sich doch der Verfasser, Neutestamentier
an der Fordham University, N.Y., USA, bemüht, das ganze 2. Kapitel in
größerem Zusammenhang zu erfassen und in allen Einzelheiten zu
untersuchen. Es ist allerdings eigentümlich, daß er der Echtheitsfrage nicht
nachgeht, sondern ohne weiteres Paulus als Autor annimmt. Er stellt fest,
daß es in diesem Kapitel darum geht, die durch irgendwelche (wohl
charismatischen) Äußerungen über die unmittelbare Parusie Christi verwirrten
Thessalonicher zur wahren Glaubenshaltung zurückzubringen. Nicht daß
«Paulus» einen Kalenderplan aufstellen möchte; er will nicht eine Reihe von
Vorzeichen chronologisch fixieren, sondern die Vorbedingungen anführen,
welche die Parusie Christi bestimmen können. Beim «Gesetzlosen» geht es
wohl um eine pseudoprophetisch anmaßende Gestalt; was ist aber mit dem
«katéchon» oder «katéchôn» gemeint? Giblin untersucht das griechische
Verbum an vielen Belegstellen der LXX, des übrigen N.T.s und der damaligen
heidnischen Umwelt. «Katechein» heißt nicht nur «zurückhalten, hemmen»,
sondern auch «festhalten, stützen». Giblin zieht letztere Bedeutung vor; es
handelt sich demnach um eine «haltende» Wirklichkeit oder Person, die



360 Rezensionen

damals in gleicher Weise pseudoprophetisch unter den Thessalonichern
auftrat. Hier wird Giblin nicht jedermann überzeugen; denn man sieht nicht
ein, wieso das Verschwinden dieser haltenden Macht die «Parusie» des
«Rebellen» gegen Gott mit sich bringt. Immerhin gibt Giblin eine Fülle von
Anregungen für das ganze Kapitel, lockert es auf und bringt so die
festgefahrene exegetische Front (Rom oder Evangelium, Kaiser oder Paulus, usw.)
wieder in Bewegung. Charles Brütsch, Bern

Dieter Nörr, Imperium und Polis in der hohen Prinzipatszeit. Münchener
Beiträge zur Papyrusforschung und antiken Rechtsgeschichte, 50. 2. Aufl.
München, C. H. Beck, 1969 (1. Aufl. 1966). X + 135 S. DM 25.-.

Auch für das Studium der Geschichte der alten Kirche bietet diese
staatswissenschaftliche Untersuchung viel Interessantes. Mit überzeugender
Genauigkeit wird gezeigt, wie die römischen Behörden den griechischen Gemeinden

weitgehende Selbstverwaltung erlaubten, wie aber die Griechen mehr und
mehr und oft freiwillig den Römern die Entscheidung überließen. Der
Verfasser betrachtet eine griechische Opposition gegen das römische Imperium
nur als Ausnahme (S. 95). Dabei wird die andauernde Spannung in Alexandrien

nicht beachtet (Acta martyrum). Ebenso wird die Fluktuation unter
verschiedenen Regenten zu kurz berührt (S. 63), so etwa die Reaktion der
Intellektuellen auf die progriechische Politik des Nero und die prorömische
des Vespasian. Das von Nörr mit großer Gelehrsamkeit zusammengetragene
Material ist aber wirklich objektiv und instruktiv dargestellt.

Bo Reiche, Basel

Ekkehard Mühlenberg, Apollinaris von Laodicea. Forsch, z. Kirchen-
und Dogmengesch., 23. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1969.
257 S. DM 29.80.

Der Verfasser, der jetzt in Claremont, California, Patristik unterrichtet,
veröffentlicht in diesem Buch einen Teil seiner Habilitationsschrift, welche
unter der Leitung von den Professoren Dr. W. Pannenberg und Dr. H. Langerbeck

an der Evangelisch-Theologischen Fakultät der Universität Mainz
geschrieben wurde. Die Arbeit zerfällt in zwei Abschnitte. Der erste behandelt
Fragen hinsichtlich Apollinaris und der Überlieferung seiner Schriften. Hier
liegt das Hauptgewicht auf der Klärung der Umstände, welche zum Bruch
zwischen Apollinaris und Basilius von Caesarea führten, und auf der
Rekonstruktion der «Apodeixis», welche als Ausgangspunkt und Hauptquelle für
die Wiederherstellung der Lehre des Apollinaris gebraucht wird. Der zweite
Abschnitt nimmt das Problem der Theologie des Apollinaris auf und erörtert
dieses in drei Teilen : Christologie, Anthropologie und Soteriologie. In diesen
Abschnitten arbeitet der Verfasser mit der Hypothese, daß die Theologie des

Apollinaris nur dann verstanden werden kann, wenn man sich ihr vom
Gesichtspunkt der Auseinandersetzung der frühchristlichen Theologie mit der
klassischen Philosophie aus annähert. Nur in diesem Fall ist die Geschichte
der frühchristlichen Theologie überhaupt eine relevante Geschichte. Von



Rezensionen 361

diesem Gesichtspunkt aus aber will der Verfasser an Apollinaris zeigen, daß
«die alexandrinische Christologie eine Herausforderung und Überbietung der
klassischen Philosophie» sei. Das bedeutet z. B., daß in der Frage der
Erkenntnis Apollinaris die antike Lehre mit der Christologie ersetzt hat (S. 215).
Das Buch endet mit einem Schlußkapitel über Gotteserkenntnis durch die
Inkarnation Gottes. Das ganze Werk ist ausgezeichnet geschrieben, der Stil
ist klar und der Gedankengang so logisch geführt, daß es dem Leser leicht
fällt, sonst komplizierte theologische und philosophische Begriffe zu
verstehen. Obwohl die Theologie des Apollinaris schon oft behandelt wurde (die
philosophischen Implikationen des Apollinarismus besonders von H. A. Wolf-
son), bringt dieses Buch eine frische, gelehrte Perspektive und ist deshalb eine
willkommene Addition zu der Literatur.

Stephen Benko, Fresno, California

Henry Bettenson, The Later Christian Fathers. A Selection from the

Writings of The Fathers from St. Cyril of Jerusalem to St. Leo the Great,
edited and translated. London, Oxford Univ. Press, 1970. VII + 294 S.

Sh. 30/-.

Bettensons populäre Sammlungen «Documents of the Christian Church»
und «The Early Christian Fathers» werden hier durch einen Auszug aus
Schriften der nachathanasianischen Kirchenväter ergänzt. Von der Zeit der
großen Kappadozier bis zum Konzil von Chalcedon werden repräsentative
Darstellungen theologischer Hauptprobleme in bequemer Übersicht geboten.

Bo Reiche, Basel

Jared Wicks, S. J., Man Yearning for Grace. Luther's Early Spiritual
Teaching. Foreword by George A. Lindbeck. Washington & Cleveland,
Corpus Books, 1968. X + 410 S. $ 12.50.

In der evangelischen Lutherforschimg wird immer wieder die Frage
gestellt, wo und wann beim jungen Luther der für die Reformation typische
«Durchbruch» einsetzt, ganz gleich, ob man sachlich darunter die «iustitia
aliéna», das «sola fide» oder das Wort- und Schriftprinzip versteht. Das
Kriterium für die Beantwortung dieser Frage wird dabei stets aus den
Grundaussagen von Luthers Theologie nach 1517 abgeleitet, und die
Unterscheidung zwischen dem «jungen» und dem «älteren» Luther fällt dann meist
mit der Unterscheidung zwischen dem «katholischen» und dem «evangelischen»

Luther zusammen.
Diese konfessionelle Differenzierung wird jedoch in dem Maße problematisch,

wie sich in neuerer Zeit evangelische und katholische Lutherforscher
bemühen, in edlem brüderlichen Wettstreit das im ursprünglichen Sinne
katholische Anliegen Luthers herauszuarbeiten. Nicht selten erscheint dann
die Reformation und besonders die mit ihr verbundene Kirchenspaltung als
ein Mißverständnis, das damals vielleicht unvermeidlich war, das heute aber
als überholt anzusehen ist.

In diese harmonische Polyphonie evangelischer und katholischer
Lutherforschung bringt die Arbeit des amerikanischen Jesuiten Wieks eine scharfe



362 Rezensionen

Dissonanz. Denn hier wird nun behauptet : katholisch und darum evangelisch
ist nur der junge Luther bis 1517. Durch die einseitige Debatte um die 95
Thesen jedoch wurde seine spätere Theologie in eine falsche Richtimg
gedrängt, wo sie dann nur noch um die « fides certitudine remissionis meae
formata» kreist und ihre ursprüngliche Fülle verliert. Damit wird der Gegensatz

zwischen dem jungen und dem älteren Luther mit umgekehrtem
Vorzeichen erneut aufgerissen, und Wieks geht es in dieser Arbeit vor allem
darum, in einer überaus sorgfältigen Analyse der Schriften zwischen 1509 und
1517 das zusammenzutragen, was ihm als Kennzeichen bester katholischer
Tradition erscheint. Der Titel des Buchs, «Man Yearning for Grace», nimmt
dazu das in diesen Schriften häufig begegnende und vielfach abgewandelte
Stichwort des «gemitus pro gratia» auf.

Den sachlichen Gegensatz zwischen dem jungen und dem älteren Luther,
wie ihn Wieks zugleich im Gegensatz zur übrigen Lutherforschung sieht,
bringt am besten ein direktes Zitat zum Ausdruck: «The young Luther must
be seen as a theologian of the Christian life, namely, of justification as a
constant process of purification. Too much emphasis has been placed on his
occasional expressions regarding the justice of God and justification as an
event. A main concern of his was justification as a life work» (S. 252).
Anders ausgedrückt: Der junge Luther vertritt nach Wicks nicht wie der
spätere nur eine gratia justificans ; er betont vielmehr auch die gratia sanans,
was von der Lutherforschung bisher kaum beachtet worden sei (S. 349).

Ob und inwieweit diese These zutrifft, ist eine zweite Frage. Imponierend
ist auf jeden Fall die außerordentlich scharfsinnige und klare Analyse der
herangezogenen Quellen, in der manche oft rasch übergangene Schätze
gehoben werden. Dazu gehört vor allem, daß Wieks die Theologie Luthers als

Spiritualität bzw. als gelebte und bedachte Frömmigkeit darstellt, wo die
Systematisierung sonst leicht den Glaubens- und Lebensvollzug in einzelne
Lehrstücke zergliedert. In dieser Spiritualität sieht Wieks das die getrennten
Kirchen verbindende Element und die ökumenische Weite des immerhin noch
katholischen jungen Luthers: «A Catholic theologian can only admire this
vision. We can learn from it, and we can thus grow as Christians... At any
rate, it is clear that Luther's early works offer fruitful areas of spiritual
encounter and agreement to separated Christians seeking to find their way
back together» (S. 129).

Der kritische Punkt der Arbeit liegt im 6. Kapitel, in dem die Dokumente
des Ablaßstreits untersucht werden, und zwar vor allem der sog. «Tractatus
de indulgentiis» (Weim. Ausg. I, 65ff.), der wegen seiner bislang noch
ungeklärten geschichtlichen Einordnung neben den 95 Thesen kaum beachtet
worden ist. Sehr wahrscheinlich gehörte der Traktat zu den von Luther an
Erzbischof Albrecht von Mainz geschickten Schriften (vgl. dazu jetzt Weim.
Ausg. Briefe, 12, 5—6 Nr. 4212a). Wieks, der bereits 1967 einen Aufsatz über
diesen Traktat veröffentlicht hat, bringt den gesamten Text in englischer
Übersetzung und mit einem Kommentar. Indem er ihn mit den 95 Thesen
konfrontiert, kommt er zu folgendem Ergebnis: 1. Dieser Traktat «offers a
clear picture of Luther's conception of indulgences, and shows his quite
successful integration of indulgences into the spirituality of penance and



Rezensionen 363

progress we have been studying. We are dealing with a minor theological
masterpiece» (S. 238). 2. Die 95 Thesen sollten lediglich dazu dienen, die
Diskussion um den Ablaß auszulösen, enthielten jedoch nicht Luthers eigentliche

Lehre. «The Treatise on Indulgences shows us the quite moderate
position — together with some brilliant insights - that he would have offered
in this discussion. What a tragedy that it was the barbed sentences of the
theses that spread over Germany in fourteen days and not this penetrating
little treatise! We cannot think of a sadder 'might have been' in the whole
course of history» (S. 261).

Dieses «hätte sein können» ist für Wicks das die Trennung der Kirche und
die spätere Einseitigkeit in Luthers Theologie auslösende Mißgeschick. Denn
die Thesen erscheinen als Protest gegen den Ablaß, der Traktat hingegen
erscheint als Anregung zu einer vertieften theologischen Besinnung über den
Ablaß gegenüber den praktischen Mißständen und Gefahren.

Die Analyse von Wieks ist kaum zu bestreiten, auch wenn man über
einzelne Akzente und die Beurteilung der geschichtlichen Konsequenzen
streiten könnte. Das eigentliche Problem der Arbeit liegt aber dann in der
Frage, ob sich der von Wieks postulierte und besonders an den
Ablaßschriften exemplifizierte Gegensatz zwischen dem jungen Luther als Theologen

des christlichen Lebensvollzugs unter der gratia justificans et sanans auf
der einen Seite und dem späteren Luther als Theologen der individuellen
Heilsgewißheit und einer isolierten Rechtfertigungslehre auf der anderen
Seite durchhalten läßt. An dieser Stelle erheben sich ernste Bedenken weniger
gegenüber der Quellenuntersuchung als gegenüber den Konsequenzen, die
daraus gezogen werden. Daß auch der spätere Luther immer wieder von
einem processus im Leben des Christen unter der Rechtfertigung spricht,
ist auch von der früheren Lutherforschung, so etwa von Karl Holl, Rudolf
Hermann u. a. erkannt worden. Vor allem aber wäre hier nur an die Arbeit
von W. Joest über « Gesetz und Freiheit » zu erinnern, in der nach den späteren
Schriften auf das «Christ-sein als Progressus» sowie auf den transitorischen
Partialaspekt neben dem Totalaspekt der justificatio fidei ausführlich
eingegangen wird. Diese Arbeit wird von Wieks nirgends erwähnt, da er sich ganz
auf den jungen Luther konzentriert, während die Äußerungen über den
späteren Luther im Rahmen von Vermutungen bleiben.

Das Werk ist meisterhaft, aber doch wohl nicht ganz so überraschend und
umstürzend, wie G. A. Lindbeck in seinem Vorwort meint. Die Spannung,
mit der man das Buch liest, bleibt jedoch bis zum Schluß bestehen, nämlich
in der Erwartung der bereits angekündigten Fortsetzung, die dann zu zeigen
hätte, ob der Unterschied zwischen dem jungen und dem späteren Luther,
also auch zwischen dem katholischen und dem evangelischen Luther,
tatsächlich dort liegt, wo ihn Wieks vermutet. Auch im Blick auf bereits
vorliegende Arbeiten katholischer Lutherforscher ist kaum anzunehmen, daß
Wieks seine eigene These durchhalten kann. Wohl aber kann durch eine
Untersuchung von Luthers Spiritualität einmal wieder deutlich gemacht
werden, was gelebte Rechtfertigung ist, nämlich mehr als ein bloßer
konfessioneller oder theologiegeschichtlicher Topus.

Reinhard Slenczka, Heidelberg



364 Rezensionen

Habtmut Lehmann, Pietismus und weltliche Ordnung in Württemberg. Stuttgart,

W. Kohlhammer Verlag, 1969. 406 S. DM 58.-.

Seit langem hat sieh in Fachkreisen die Erkenntnis durchgesetzt, daß
eine umfassende und auf zahlreichen detaillierten Einzeluntersuchungen
aufbauende «Geschichte des Pietismus» zu den wichtigsten Desideraten der
kirchlichen Geschichtsschreibung gehört. Die gleichnamige Arbeit von
Albrecht Ritsehl aus dem späten 19. Jahrhundert ist einerseits zu stark
dogmatisch belastet, andererseits sachlich nicht in dem Maße und Umfang
informiert, wie es nötig wäre, um ein wohlbegründetes und abgerundetes Bild
einer der am meisten umstrittenen Bewegungen innerhalb der neuzeitlichen
Kirchengeschichte gerecht werden zu können.

Die Studie von Hartmut Lehmann leistet in Richtung aufdieses Ziel einen

ganz beachtlichen Einzelbeitrag. Der Autor setzt ein mit dem Satz: «Nur
wenige Werke aus der reichen Literatur über den Pietismus beschäftigen
sich mit seinem Verhältnis zu Staat und Gesellschaft» (S. 11).

Der Verfasser wählt (wohl als Württemberger) den schwäbischen Pietismus,

weil « dem Pietismus in diesem Land genügend soziale Kraft und geistige
Kontinuität» eignete (S. 13). Lehmann, der als Profan-Historiker schreibt
(die Arbeit wurde der philosophischen Fakultät der Universität Köln
eingereicht!), besitzt ein hohes Maß von geschichtlichem Überblick und
Einfühlungsvermögen. Auf einer solide errichteten Quellenbasis untersucht er in
sechs Kapiteln die Frage nach dem Verhältnis des württembergischen
Pietismus zum gesamten staatlich-politischen und öffentlichsozialen Leben
vom späten 17. bis zum mittleren 20. Jahrhundert.

Im ersten Kapitel wird deutlich, daß Werden und Wesen des schwäbischen
Pietismus von seinen Anfängen an z. T. völlig anders beschaffen waren als
etwa im Halleschen Pietismus, der zu einer «Art Staatsreligion» wurde
(Zitat auf S. 65), während in Württemberg immer gewisse Spannungen zur
Obrigkeit bestanden, die freilich auch ein weniger aktives Handeln in Sachen
der Politik und des Sozialverhaltens bedingten. — Sehr interessant und
aufschlußreich ist das 2. Kapitel, das unter der Überschrift «Aufklärimg und
Absolutismus» (S. 66-134) «die geistige Blüte des württembergischen Pietismus»

behandelt. Es wird anschaulich gezeigt, wie durch die großen pietistischen

Theologen des frühen und mittleren 18. Jahrhunderts (J. A. Bengel
und Fr. Chr. Oetinger) ein «geistiger Aufbruch» entstand, weil diese beiden
Theologen «in ihren Werken weite geistige Horizonte eröffnet und über
Württemberg hinausreichende persönliche Kontakte mit Theologen,
Philosophen und Naturwissenschaftlern gepflegt hatten» (S. 134). Während ihre
Schüler diese geistige Höhe nicht zu halten vermochten, wurden ihre großen
und weiterführenden Gedanken von den deutschen Idealisten aufgenommen
und in «säkularisierter» Form an das 19. Jahrhundert weitergegeben.
Lehmann kann einsichtig machen, wie aufdiesem Wege aus den «Vorstellungen
der Pietisten vom himmlischen Vaterland» eine Verlagerung auf «das irdische
Vaterland» erfolgte, die als «geistige Begründimg» hinter dem Nationalismus
des 19. Jahrhunderts steht (ibid.). — Das 3. Kapitel beschreibt die «Krise des

bürgerlichen und das Erwachen des volkstümlichen Pietismus in Württem-



Rezensionen 365

berg, 1781-1819» (S. 135-187). Durch die wachsende Allgemeinbildung im
18. Jahrhundert entstanden im württembergischen Pietismus «zwei sozial
deutlich getrennte Richtungen» (S. 136). Aus den unteren Volksschichten
stiegen separatistische Richtungen des Pietismus auf, die «in kurzer Zeit
dem altwürttembergisehen Staatskirchensystem» entglitten (ibid.). Diese
pietistischen Gruppen wanderten z. T. aus auf den Balkan oder nach
Südrußland. Viele ihrer Gesinnungsgenossen verblieben in Württemberg,
besonders nachdem die Regierung 1819 die Bildung der von der Landeskirche
unabhängigen Gemeinde Kornt(h)al genehmigt hatte.

Das 4. Kapitel, «Liberalismus und Nationalismus», schildert sehr
anschaulich die Epoche von 1820-1879, in der «der gesamte württembergische
Pietismus eine unerwartete sozialpolitische und geistige Kraft» entfaltete
(S. 188). Theologen wie L. Hofacker, Dr. Christian Gottlob Barth und
J. Chr. F. Burk gewannen großen Einfluß auf weite Volkskreise. Es
entstanden zahlreiche «Rettungsanstalten» und ähnliche Institutionen, mit
deren Hilfe die pietistischen Kreise, «weitgehend befreit von staatlicher
Bevormundung, ihre gesellschaftlichen Vorstellungen in der ersten Hälfte
des 19. Jahrhunderts in Württemberg verwirklichen» konnten (S. 207). Recht
informativ sind die Ausführungen Lehmanns über den Wandel im Verhältnis
des Pietismus zur weltlichen Obrigkeit. Sobald sich im staatlichen Leben
modernliberale Ideen bemerkbar machten, die den Absolutismus bedrohten,
rückten Monarch und Pietismus enger zusammen. Der Pietismus galt dem
Feudalismus als «Vertreter der alten Ordnung». Dadurch verlor er - worauf
schon Franz Schnabel mit Recht hingewiesen hat - «das werdende
Proletariat». - Während der Jahre 1880-1918, die das 5. Kapitel unter der
Überschrift «Deutsches Kaiserreich und Erster Weltkrieg» umschließt, konnte
der württembergische Pietismus einerseits viele im frühen 19. Jahrhundert
begonnene Werke fortsetzen und aktivieren (etwa die Stuttgarter
Privilegierte Bibelanstalt), aber es kam auch zu Krisen, die damit zusammenhingen,

daß das Königreich nach 1871 «zu einer deutschen Provinz» herabsank

(S. 270). Man mußte das Reichs-Recht übernehmen, das keinen Raum
für Sonderregelungen enthielt, wie man sie 1819 in Korntal getroffen hatte.
Dadurch entstanden manche Spannungen, die sich aber im ganzen weniger
stark auswirkten als die Bildung gewisser neupietistischer Gruppen, die zu
den traditionellen Gemeinschaften in Konkurrenz traten. Der Altpietismus
verfolgte zunehmend eine konservative, nach rückwärts gewandte Linie und
verlor dadurch den Anschluß an eine veränderte Zeit. Nicht ohne Einfluß
und Wirkung blieb freilich die Welle des reichsdeutschen Nationalismus,
die nach 1871 auch Württemberg erreichte. Während man im 1. Weltkrieg
in manchen Pietistenkreisen auf Gottes sichere Hilfe für die «gute deutsche
Sache» setzte, sprach sich ein Laie wie Jakob Hess (Leiter der M. Hahnschen
Gemeinschaft) gegen die oberflächlich-nationalistische Gleichsetzung von
«Heldentod und ewigem Leben» aus, und der jüngere Blumhardt sah im
Krieg ein Gericht Gottes über die Völker. - Das 6. und letzte Kapitel
«Demokratie und Diktatur» ist der Epoche von 1919 bis zum Ende des 2.

Weltkrieges gewidmet. Lehmann zeigt, wie auch der württembergische Pietismus
nach 1918 im allgemeinen der neuen staatlich-politischen Lage gegenüber



366 Rezensionen

keine einheitliche Stellung bezog, sondern sich teils aktiv ins politische Leben
einschaltete, teils sich schnell wieder aus ihm zurückzog. Diese Beobachtung
trifft auch für die Zeit des Kirchenkampfes zu, in der vor allem der
Neupietismus oft eine nicht geringe Affinität zu den Parolen des «Dritten Reiches»
aufwies. Sehr instruktiv und abgewogen sind die Ausführungen Lehmanns
über Landesbischof Theophil Wurm und seine Auseinandersetzung mit der
nationalsozialistischen Regierung.

In abschliessenden Erwägungen versucht Lehmann den Nachweis, daß
der württembergische Pietismus immer dann am fruchtbarsten war, wenn er
die Auseinandersetzung mit der Wissenschaft nicht scheute, sich aktiv auf
sozialem Gebiet betätigte und neuen Entwicklungen gegenüber die Augen
nicht verschloß. Das Schlußurteil des Verfassers ist abgewogen, wie es wohl
die Tatsachen am besten trifft: «Den Zeiten der geistigen und sozialen Kraft
stehen die Zeiten der Erstarrung und des Traditionalismus gegenüber; den
Zeiten, in denen die religiösen, politischen und sozialen Ansichten der
Pietisten die übrige Bevölkerung ansprachen, die Zeiten, in denen die Pietisten
keine Verbindung zwischen dem persönlichen Schicksal und der allgemeinen
Entwicklung herzustellen vermochten...» (S. 359).

Die vorliegende Studie verdient als Arbeit eines Nichttheologen hohe
Anerkennung. Sie leistet als Spezial-Untersuchung aus der Geschichte des

Pietismus einen beachtlichen Beitrag zur dringend notwendigen Klärung
vieler offener Fragen. Manche Einzelurteile mögen revisionsbedürftig sein (so

etwa das über den älteren Blumhardt), manche Gegebenheiten wird man
noch differenzierter erfassen und bewerten müssen. Dabei wird man in keinem
Falle an dem Buch von H. Lehmann vorbeigehen können, von dem man
nur wünschen kann, daß es ähnliche Bemühungen im Blick auf andere
Kern- und Verbreitungsgebiete des Pietismus anregen möchte.

Gotthold Müller, Würzburg

Lutz Winckler, Martin Luther als Bürger und Patriot. Das Reformationsjubiläum

von 1817 und der 'politische Protestantismus des Wartburgfestes.

Hist. Studien, 408. Lübeck, Matthiesen Verlag, 1969. 88 S. DM 14.-.

Diese vorzügliche Studie über das Lutherbild evangelischer Prediger in
Deutschland zu Beginn des 19. Jahrhunderts, über die patriotisch-bürgerliche
Rezeption und Umdeutung dieses Bildes durch die Protagonisten des

Wartburgfestes von 1817, welche der Historiker Lutz Winckler hier auf wenig
Seiten knapp und dennoch abgerundet vorlegt, könnte eigentlich das
Muster auch einer guten kirchengeschichtlichen Dissertation abgeben. Sie

bietet anhand von kurzen, aber prägnanten Zitaten aus Predigten, Reden
und Schriften zum 300-jährigen Reformationsjubiläum von Seiten bekannter
und weniger bekannter Theologen und Burschenschafter einen bunten, aber
gleichwohl überraschend einheitlichen Querschnitt über das durch die
Freiheitskriege so oder so, 1817 gerade noch aufgewühlte Luthertum Deutschlands

von Ostpreußen bis zum Elsaß, von Bremen bis Sachsen, von Berlin
und Breslau bis Ansbach und Erlangen.

In dem Stichdatum 1817 treffen sich rationalistische wie pietistische,



Rezensionen 367

orthodoxe wie liberale Wege in der Aktualisierung Luthers «als Bürger und
Patriot», um sich alsbald unter dem Einfluß der Reaktion und Romantik,
z. T. anders als sie kamen, wieder voneinander zu scheiden, was freilich hier
nicht mehr gezeigt wird. Das Jahr 1817, so dargestellt, wird zum geistigen
Brennpunkt einer Epoche und ergibt dem heutigen Betrachter eine Fülle
von Anregungen.

Begrüßenswert ist auch der lexikographische Anhang, der nicht nur ein
solides Quellen- und Literaturverzeichnis, sondern auch erschöpfende
«biographische Angaben» zu jedem erwähnten Zeitgenossen des Jahres 1817
aufweist. Bleiben lediglich einige Schönheitsfehler anzumerken: Dem
Interessierten hätte es sicher mehr geholfen, wenn Ober- und Untertitel der
Schrift vertauscht wären. Denn erst von der Lektüre, nicht vom Haupttitel
her, ist klar, daß sie nicht beabsichtigt, «das Lutherverständnis, wie es in
den Quellen zum 300-jährigen Reformationsfest und zum Wartburgfest von
1817 zum Ausdruck kommt, an Luthers eigenen Intentionen zu messen»,
sondern «vielmehr: wieweit spiegeln sich die geistigen und politischen
Strömungen der Zeit von 1817 in ihrem Lutherbild?» (S. 10). Sodann hätte
es genügt, manche seltsame Schreibweise in den Quellen mit einem einfachen
(sie) zu kommentieren und dieses nicht auch noch mit einem besserwisserischen

Ausrufezeichen zu versehen, da auch diese moderne Schrift von
Druckfehlern nicht verschont bleibt. Der Name Marheineke z. B. erhält
allein auf S. 58 drei verschiedene Schreibweisen, ähnlich Draeseke (S. 61, 82).

Karl Hammer, Basel

Weener Klatt, Hermann Ounkel. Zu seiner Theologie der Religionsgeschichte
und zur Entstehung der formgeschichtlichen Methode. Forschungen z.
Rel. u. Lit. des Alt. u. Neuen Testaments, 100. Göttingen, Vandenhoeek
& Ruprecht, 1969. 280 S. DM 34.-.

Mit dem 100. Heft der «Forschungen zur Religion und Literatur des
Alten und Neuen Testaments» wollen Herausgeber und Verleger, wie sie in
einem Geleitwort erklären, das Andenken des Begründers der Reihe ehren.
Das ist ihnen gelungen. Die Arbeit Klatts, eine 1966 von der Hamburger
Theologischen Fakultät angenommene Dissertation, beschreibt kundig und
umsichtig Person und Werk des Mannes, der, zu seinen Lebzeiten vielfach
angefeindet und keineswegs allgemein anerkannt, Fragestellung und Methode
der biblischen Wissenschaft heute fast überall beeinflußt. Der Untertitel «Zu
seiner Theologie der Religionsgeschichte und zur Entstehung der
formgeschichtlichen Methode» ist fast zu anspruchslos und nicht ganz genau; er
bezeichnet zwar stichwortartig die beiden Hauptrichtungen der Arbeit
Gunkels, droht aber dem flüchtigen Blick zu verdecken, daß es sich um eine
Gesamtdarstellung handelt, die die Hauptwerke ausführlich referiert, bei
charakteristischen Beispielen auch die Details vorführt (S. 64ff., 241ff.),
auf weniger Zentrales jedenfalls Hinweise gibt (z. B. auf Gunkels Buch über
Esther: S. 131 Anm. 10) und die auch von der Person ein möglichst
vollständiges Bild zu zeichnen versucht. Als Quellen standen nicht nur Gunkels
Veröffentlichungen zur Verfügung (leider beginnt die Bibliographie S. 272ff.



368 Rezensionen

erst 1922; nicht jeder Leser hat das «Eucharisterion» von 1923 zur Hand,
das die älteren Veröffentlichungen verzeichnet). Der Verfasser konnte die
bisher erschienenen Äußerungen über Gunkel heranziehen, voran W.
Baumgartners Bonner Kongreßvortrag zu Gunkels 100. Geburtstag, der die
kompetenteste und anschaulichste Würdigung bleibt1, und noch lebende Zeugen
befragen, so R. Bultmann, O. Eißfeldt und besonders Gunkels Sohn. Dazu
konnte er eine große Anzahl von Dokumenten aus Gunkels Nachlaß, aber
auch einiges aus dem Nachlaß H. Greßmanns (im Besitz der Witwe Greß-
manns) verwenden; die Beigabe von Faksimiles eines Gedichtes über 4. Esra
und einer Doppelseite aus dem Handexemplar des Genesiskommentars ist
besonders zu begrüßen. Von unschätzbarem Wert ist eine letzte Quelle,
nämlich Gunkels Briefe an seine Verleger Paul Siebeck in Tübingen und
vor allem Gustav Ruprecht in Göttingen; die letzteren würde man nach den
mitgeteilten Kostproben gern gesammelt kennenlernen.

Das Buch ist gut und lesbar geschrieben, aber Ausdrücke wie «kontern»
(S. 154), «aufkreuzen» (S. 238 von einem Wort Luthers), «Literaturfahrplan»
(S. 256) im Zusammenhang gerade mit Gunkel werden den Geschmack
manches Lesers irritieren. Die schwierige Aufgabe, sowohl das Leben als
auch das Werk darzustellen, ist geschickt gelöst. Klatt unterscheidet nach
den «Anfängen» (Teil I) eine «religionsgeschichtliche» (Teil II) und eine
«literaturgeschichtliche Periode» (Teil III). Die Hauptwerke erscheinen mit
je einem Wirkungsort verknüpft: «Die Wirkungen des heiligen Geistes» mit
Göttingen, «Schöpfung und Chaos» mit Halle, die «Genesis» in den beiden
ersten Auflagen mit Berlin, die Arbeiten zu den Propheten mit Gießen, die
großen Bücher über die Psalmen mit Halle (S. 192) - man muß das natürlich,
vor allem beim Psalmenkommentar, cum grano salis nehmen. Über die
Entstehung der Werke erfährt man viel, meist aufgrund der Briefe an
Ruprecht, kaum weniger Aufschlußreiches aber auch sonst über Gunkels
Eigenschaften, Interessen und Betätigungen : seine rege Anteilnahme an den
Zeitereignissen und seine - respektable - politische Haltung (S. 141, 220ff.,
266), sein Verhältnis zu Goethe (S. 265) oder zu Friedrich Naumann (S. 265f.),
seine Vortragstätigkeit (8. 83ff.); man erfährt, daß er einmal beinahe in den
Beruf des Volkschullehrers übergewechselt wäre (S. 193), daß er in Gießen
jahrelang pseudonym Theaterkritiken geschrieben hat (S. 221), und daß,
was mancher sich leicht wird vorstellen können, «in den letzten Jahren
Familienmitglieder fluchtartig das Haus verließen, wenn sich unter der Post
ein Brief des Verlegers befand» (S. 51).

Die beiden «Perioden», die «religionsgeschichtliche» («Schöpfung und
Chaos») und die « literaturgeschichtliche » (Genesis, Psalmen, «Die israelitische
Literatur», dazu die Arbeit an den Propheten, die für Gunkel viel wichtiger
waren, als man denken könnte, vgl. S. 199ff.), sind natürlich nicht scharf zu
trennen ; beide Arbeitsrichtungen hängen zudem eng miteinander zusammen,
und zwar so, daß die Literaturgeschichte um der Religionsgeschichte willen
betrieben wird (S. 104, 172). Die Literaturgeschichte ist, zunächst wenigstens,
ganz sein eigenes Werk (S. 167), während die Religionsgeschichte seit den

1 W. Baumgartner, Vet. Test., Suppl. 9 (1963), S. 1-18.



Rezensionen 369

achtziger Jahren Sache der nach ihr benannten «Schule» ist (S. 20ff.), deren
Vertreter die Worte «Geschichte» und «Religion» als ihre «Leitsterne»
betrachten (S. 25). In diesem Zusammenhang wird GUnkels Arbeit gewürdigt,
mit dem Blick auf die Lehrer imd Vorgänger Ritsehl, Lagarde, Harnack,
Wellhausen, Eichhorn und Gunkels sehr verschiedene Stellung zu ihnen.
Sehr nachdenkenswert dabei ein Satz aus einem Brief an seinen Verleger von
1894: «Daß wir aus der kritischen in eine religionsgeschichtliche Periode
übergehen, ist meine Hoffnung und das Ziel meiner Arbeit» (S. 53). Urteile
wie die über Dillmann und Delitzsch (S. 117) oder auch den Freund Greß-
mann (S. 197) werden sicher auf das Interesse manches Lesers stoßen; nur
möge er sich dabei das «Quod licet Jovi...» energisch vor Augen halten. Aus
den Abschnitten über Gunkels religiös-theologische Grundanschauungen sei
der wohl überscharfe, aber gerade dadurch erhellende Satz zitiert: «Gunkel
wollte die Geschichte zur Stringenz erheben, im letzten konnte er dies nicht
durchhalten und hat sieh in die Mystik geflüchtet» (S. 99, vgl. weiter bes.
S. 173 ff.). Bei der geistesgeschichtlichen Ableitung und Einordnung geht der
Verfasser mit ebensoviel Kenntnis wie Zurückhaltung zu Werke (S. 173ff.,
264ff.) - das dürfte in der Tat das angemessene Verfahren sein. Es wird sehr
mit Recht auch in der Bestimmung des Einflusses Herders angewendet, wo
von der Herkunft der gattungsgeschichtlichen Methode und der ästhetischen
Interpretation des Alten Testaments die Rede ist (S. Ill, 118f.), und beim
Vergleich mit Ernst Meiers «Geschichte der poetischen National-Literatur
der Hebräer» von 1856, in der sich frappante Parallelen zu Gunkels späterem
Programm finden (S. 112ff., 168), oder mit de Wettes Behandlung der
Psalmen (S. 229ff.). Die vorliegende Arbeit bestätigt gerade auf diesem Wege
in manchem die Originalität Gunkels, ganz wie es auch ein Vergleich mit
Heinrich Ewald vermag, bei dem immerhin die Begriffe «Formgeschichte»
und «Sitz im Leben» schon anklingen2. Gegen das von W. Baumgartner
überlieferte Selbstzeugnis Gunkels wird auch die Unabhängigkeit seiner
Gattungsforschung von der Germanistik, wenigstens im ersten Stadium,
verfochten (S. 105ff., 144f., vgl. aber auch S. 66).

Außer Druckfehlern finden sich kleine Versehen. Dalmans Vorname wurde
Gustaf geschrieben (S. 37). Der Göttinger Handkommentar wird nicht mit
HAT abgekürzt (S. 235). Wellhausen wechselte nicht als Privatdozent in die
philosophische Fakultät über (S. 49; richtig S. 46). Der Ausdruck «mündliche
Tradition», der S. 78 de Wette zugeschrieben wird, stammt an der dort
angegebenen Stelle nicht von diesem, sondern von Eb. Schräder. Daß ein
Anschluß an Hugo Winckler für Gunkel eine Abwanderung aus der Theologie
hätte bedeuten müssen (S. 49), halte ich für ein Mißverständnis. Zu dem
Diktum über «Schöpfung und Chaos», es sei «mehr Chaos als Schöpfung»
(S. 70), kann ich noch eine etwas feinere Variante beisteuern: mein Großvater

R. Smend, der gegen Gunkel sehr ungerecht gewesen ist (die Abqualifi-
zierung S. 79 steht leider nicht allein), pflegte zu sagen: «Das Buch hat einen
glücklichen Titel ; es ist wirklich teils Schöpfung, teils Chaos.»

2 R. Smend, Das Mosebild von Heinrich Ewald bis Martin Noth (1959),
S. 12, 14ff.

24



370 Rezensionen

Gunkels Lebenswerk steht in einer imponierenden Geschlossenheit vor
uns; der Eindruck, daß in ihm keine Lücke klafft (S. 262), ist sicher richtig.
Man ist sogar geneigt, das Urteil Greßmanns über Gunkels Arbeiten zu den
Psalmen, «sie begännen nicht nur eine neue Forschung, sondern sie vollendeten

sie auch zugleich» (von Gunkel dem Verleger mitgeteilt, S. 227), mit
allen nach so langer Zeit selbstverständlichen Einschränkungen zu wiederholen.

Sosehr Gunkel ähnlich wie Wellhausen aussprechen konnte, was für
die Sicht der Späteren schon längst in der Luft lag (S. 236), sosehr ist auf
der anderen Seite in manchem doch auch das Urteil berechtigt, daß
Wellhausen ein Ende und Gunkel ein Anfang gewesen ist (S. 263)3. Ob man
Gunkels Aktualität in Sachen Formgeschichte, Geschichte und Theologie
so bestimmen kann, wie Klatt es von einer seinem Lehrer K. Koch
nahestehenden Position aus in seinem Buch (S. 12ff., 190ff., 267ff. u. ö.) und in
einem resümierenden Aufsatz4 tut, ist eine Frage, über die hier nicht
gestritten werden soll. Bemerkt sei, daß man Karl Barths Satz, bei Gunkel
sei ihm aufgegangen, daß «es sich im Alten Testament um eine bewegende
Sache handelt», nicht gegen den von Otto Dibelius ausspielen darf, man habe
bei ihm nicht erfahren, daß «das Alte Testament in irgendeinem Sinne

Offenbarung Gottes an die Menschen sei» (S. 76), so überspitzt der zweite
Satz auch sein mag. Ich habe Barth und Dibelius ausführlich über Gunkel
befragt. Ihre Stellung zu ihm war ziemlich übereinstimmend; wie sehr auch
Dibelius Gunkel als Gelehrten verehrt hat, hat er ja in seinen Erinnerungen
festgehalten5. Man wird schließlich auch an Bultmanns Urteil über Gunkels
Verhältnis zur Theologie (Klatt S. 221) nicht vorbeigehen dürfen. Gewiß hat
die «dialektische Theologie» Fragen vernachlässigt, die die religionsgeschichtliche

Schule mit Recht gestellt hat ; wir dürfen aber, wenn wir uns heute neu
um eine Antwort bemühen, nicht preisgeben, was wir bei Barth und
Bultmann gelernt haben. Vielleicht wird es uns, um ein Wort Barths
abzuwandeln, dann gelingen, auch eine Gestalt wie die Gunkels noch schöner und
eindrücklicher zum Leuchten zu bringen.

Rudolf Smend, Münster l. Westf.

August Hasleb, Luther in der katholischen Dogmatik. Beitr. z. ökumen.
Theol., 2. München, M. Hueber Verlag, 1968. 357 S. DM 34.-.

Vor etwa einem Jahrzehnt wäre diese an der Universität Gregoriana in
Rom eingereichte Dissertation noch eine Sensation gewesen und hätte
vermutlich nicht einmal das Imprimatur erhalten. Heute aber erscheint sie mit
einem Geleitwort des jüngst verstorbenen Kardinals Bea als eine
Selbstverständlichkeit in der wachsenden Zahl römisch-katholischer Forschungsbeiträge

zur Theologie Luthers. Die Ergebnisse werden bestenfalls einige
ehrwürdige Autoren dogmatischer Kompendien erschüttern. Denn Hasler
konfrontiert die oft recht beiläufigen Ausführungen zur Theologie Luthers in

3 Vgl. dazu J. Wellhausen, Grundrisse zum Alten Testament (1965), S. 5.
4 W. Klatt, Die «Eigentümlichkeit» der israelitischen Religion in der

Sicht von Hermann Gunkel: Ev. Theol. 28 (1968), S. 153ff.
5 O. Dibelius, Ein Christ ist immer im Dienst (1961), S. 58ff.



Rezensionen 371

den nach 1945 erschienenen bzw. neu aufgelegten Manualien mit den Ergebnissen

der neueren Lutherforschung etwa seit Karl Holl. Das Zentralthema
bildet die Rechtfertigungslehre.

Auf den ersten Blick mag es scheinen, daß hier mit Kanonen auf Spatzen
geschossen wird, wenn man von katholischen Kompendien das erwartet,
was nicht einmal unbedingt jedes evangelische Handbuch der Dogmatik zu
leisten imstande ist. Zudem zeigt gerade die neuere Lutherforschung nur zu
deutlich, wie auch im evangelischen Bereich die «Theologie Luthers» mehr
einen ständigen Interpretationsprozeß als eine abgeschlossene Einheit
darstellt. Gerade die Rechtfertigungslehre ist davon in keiner Weise
ausgenommen.

Gleichwohl hat ein solches Unternehmen seine Berechtigung, und zwar
allein deshalb, weil durch die Abgrenzungen gegenüber der reformatorischen
Theologie auch die positiven Aussagen römisch-katholischer Theologie
geprägt werden. Damit ist die ernste Frage gestellt, ob es weiterhin vertretbar
ist, in den besonders von Cochläus und Bellarmin vorgezeichneten Bahnen
die Theologie Luthers zu kritisieren und die eigene Lehre zu formulieren.
So lautet das nicht unerwartete Ergebnis aus dem ersten Teil der
Untersuchimg : in der Rechtfertigungslehre sowie in den mit ihr zusammenhängenden

Aussagen über Urständ, Erbsünde, Sündenfolgen wie auch im
Verständnis von Wesen und Wirkung der Sakramente werden dogmatische
Urteile mitgeschleppt, die einer sachlichen Überprüfung nicht standhalten.
Eine der wenigen rühmlichen Ausnahmen ist die Dogmatik von Michael
Schmaus.

Dem negativen Ergebnis aus der Analyse der Kompendien werden nun
die Erkenntnisse der neueren Lutherforschung gegenübergestellt. Um der
Billigkeit willen sei dazu gleich vermerkt, daß die neuere Lutherforschung
nicht nur in einer Vertiefung, sondern auch in einer allmählichen
Überwindimg konfessionalistischer Engführungen besteht, die den Zugang zu dem
katholischen Anliegen Luthers überhaupt erst erschließt. Da sich der
Verfasser in diesem Teil im wesentlichen auf eine sehr sorgfältige Bestandsaufnahme

beschränkt, sind keine neuen Erkenntnisse zu verzeichnen. Aber es
ist eine beachtliche systematische Leistung, wie die entscheidenden
Gesichtspunkte aus dem recht dispa raten Material herausgearbeitet und aufnur
150 Seiten dargestellt werden.

Im dritten Abschnitt fragt der Verfasser nach den Gründen für die
verzerrenden Darstellungen der Theologie Luthers in den Kompendien. Von
mangelnder Sachkenntnis abgesehen, sieht er den ersten Grund in einer
falschen Beurteilung der tridentinischen Dekrete, die aus dogmatischen und
historischen Gründen nicht ohne weiteres als eine pauschale Verurteilung der
Theologie Luthers aufgefaßt werden dürfen. Der zweite Grund folgt aus einer
Nichtbeachtung der Denk- und Aussagestrukturen, in denen sich Luther von
der thomistisch-scholastischen Tradition in wichtigen Punkten unterscheidet,
besonders etwa in der Bestimmung des Substanzbegriffs (vgl. S. 118 f. und
320f.). Denn «wer sich auf diese dialektisch-paradoxale Denkstruktur Luthers
nicht einläßt, kann nur in vollem Unverständnis seiner Theologie gegenüber

stehen» (S. 329).



372 Rezensionen

Damit werden von Hasler Anregungen und Ansätze aufgenommen, wie sie

in jüngster Zeit mehrfach von evangelischer Seite (E. Schlink) und von
katholischer Seite (O. H. Pesch) vorgetragen worden sind. Freilich stellt
sich - über die Zielsetzung dieser Arbeit hinausgehend - dann auch die
Frage nach der sachlichen. Notwendigkeit solcher Denkstrukturen, die ja
nicht allein aus einer zufälligen Pluralität des Denkens abzuleiten sind.

Nicht zuletzt wirft aber diese selbstkritische Arbeit eines katholischen
Theologen auch die Frage auf: wie steht es mit den Darstellungen der
römisch-katholischen Theologie in unseren eigenen Manualien und im
theologischen Unterricht? Dies zu untersuchen wäre die einzig angemessene
Antwort auf dieses Werk. Reinhard, Slenczka, Heidelberg

Wilhelm Dantine & Kubt Lüthi (Hrsg.), Theologie zwischen Gestern und
Morgen. Interpretationen und Anfragen zum Werk Karl Barths. München,
Chr. Kaiser Verlag, 1968. 336 S. DM 24.80.

Herausgeber sind ein lutherischer und ein reformierter Professor in Wien,
und beide haben auch eigene Beiträge geliefert. - Dantines Artikel heißt «Der
Welt-Bezug des Glaubens». Seine Hauptthese ist, daß dieser Welt-Bezug bei
Barth zu kurz komme. Vor allem werden die Menschheitsgeschichte und ihre
Gesetzlichkeiten nicht ernst genug genommen. Barth respektiere eigentlich
kaum die Profanität der Schöpfung und die Anwaltschaft des Christen für
diese Profanität. Alles werde schließlich christozentrisch verstanden. Und
deshalb meint auch Dantine, von einer faktischen Beziehungslosigkeit von
«Vorsehung» und «Ethik» bei Barth und den von ihm beeinflußten Ethikern
reden zu dürfen. — Ähnlich auch in dem Aufsatz von Lüthi, «Theologie als
Gespräch». Der Mensch in seiner immer neuen Geschichte werde nicht völlig
ernstgenommen als Gesprächspartner mit dem göttlichen Du. Lüthi fragt,
ob nicht eine «Immanenztheologie» möglich wäre, wenn «der Humanismus
Gottes» und so auch sein Walten auf der Erde als theologisches Thema
wirklich aufgegriffen wurde. - Aber auch der holländische Rektor Johannes
Marie de Jong, der die Frage: «Ist Barth überholt?» mit einem klaren Nein
beantwortet, möchte behaupten, daß Barths Denken zu statisch, «zu stark
vom vollzogenen Heil erfüllt, zu wenig mit der Dynamik der Evolution, der
Weltgeschichte und der technisch-schöpferischen Humanität verbunden» sei,
weshalb er eine «Theologie der Hoffnung» willkommen heißt.

Merkwürdigerweise wird nie eingehend ausgeführt, wie dieses « Statische »

mit Barths eigenartiger Lehre von der Analogia fidei zusammenhängt,
obwohl natürlich diese Lehre öfters berührt wird. Es wundert mich aber noch
mehr, daß man nicht stärker hat berücksichtigen wollen, wie entscheidend
sich Barth von geschichtlichen Ereignissen wie dem Nazismus und dem
Kommunismus hat befragen lassen können. Und noch erstaunlicher scheint
es mir, daß niemand das emstgenommen hat, was Barth ausführt über die
Möglichkeit, daß Gott auch außerhalb der Mauem der Kirche «wahre Worte»
spricht1.

1 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, IV, 3, 1 (1959), S. 122ff.



Rezensionen 373

Am schärfsten wird Barth von Samuel Läuchli, Philadelphia, in seinem
Aufsatz «Das 'Vierte Jahrhundert' in Karl Barths Prolegomena» kritisiert.
Er stellt fest, man könne legitimerweise nicht die trinitarischen und christo-
logischen Ergebnisse der alten Kirche übernehmen, wenn man geistig einem

ganz anderen Zeitalter angehört. Oberflächlich gesehen ist das einleuchtend,
bei einer tieferen Untersuchung doch wohl kaum so unproblematisch. - Sehr
interessant ist der Beitrag von Friedrich-Wilhelm Marquardt, Berlin,
«Religionskritik und Entmythologisierung. Über einen Beitrag Karl Barths zur
Entmythologisierung. » Hier wird stark auf die frühe Produktion Barths,
vor allem die beiden Ausgaben des «Römerbriefs», zurückgegriffen.
Entscheidend ist Barths radikale Kritik alles Religiösen, aller Religion. Gott
allein lehrt uns echte «Entmythologisierung», denn er lehrt uns unkirchlich
und existentiell von Gott zu reden. - Es finden sich auch merkwürdige Dinge,
wie etwa der Versuch von Paul Hessert in Evanston, zu zeigen, daß Barth
einer der Väter der heutigen «Radical Theology» sei.

Das Programm des Buches, «Kritische Interpretation und nicht Rezeption»,

ist zu bejahen. Hier haben wir einen kleinen, aber teilweise wichtigen
Anfang. Niels H. Söe, Kopenhagen

Fbitz Bubi, Gott in Amerika. Amerikanische Theologie seit 1960. Bern, Paul
Haupt & Tübingen, Katzmann Verlag, 1970. 284 S. Fr. 34.80.

Man stößt heute in Europa häufig auf zwei Vorurteile gegenüber der
systematischen Theologie in Amerika. Entweder wird sie als ganz im Schlepptau

der europäischen Diskussion stehend gesehen, oder, sofern sie sich zu
eigenen, selbständigen Leistungen aufschwinge, stünden diese weit unter
dem hiesigen Niveau systematischer Leistungen und damit selbstredend
auch jenseits des Interesses. Das gegenwärtige Bekanntwerden der Arbeiten
eines Thomas Altizer oder Harvey Cox scheinen diese Vorurteile nicht zu
widerlegen, sondern erst recht gerade zu bestätigen. Jedenfalls zeigt sich
noch heute, daß Amerika bei uns mehr als ein Exportland europäischer
Theologie betrachtet wird denn als günstiger Nährboden interessanter und
wertvoller theologischer Eigengewächse.

Es darf darum als das große Verdienst des neuesten Buches von Fritz
Buri angesehen werden, daß er mit diesen beiden gängigen Vorurteilen in
sauberer und überzeugender Art aufräumt. Seine Gastprofessur an der
Drew-University und sein seitheriges intensives Studium der neuen und
neuesten amerikanischen Fachliteratur setzen ihn bestens in die Lage, dem
europäischen Leser ein ganzes Kaleidoskop theologischer Produkte der
Vereinigten Staaten fachlich souverän, sachlich präzis vorzusetzen. Buri
läßt sich mit einer oft erstaunlichen Geduld auf die manchmal auch bizarren,
manchmal sehr bizarren Gedanken amerikanischer Autoren ein und läßt
ihnen in dieser Weise gewiß Gerechtigkeit angedeihen.

Natürlich fehlt es nicht an oft scharfer Kritik, so daß, wie er sagt, am
Schluß wie am Ende eines Shakespeare-Dramas nur noch Tote auf der
Bühne liegen, die aber nach dem Vorhang ihren verdienten Applaus erhalten.
Tatsächlich spart Buri auch nicht mit guten Noten, besonders für die



374 Rezensionen

Leistungen eines John Macquarrie und eines Schubert Ogden. So leistet
denn dieses Buch ein Doppeltes: Es zeigt dem europäischen Leser die
erstaunliche Breite und Vielseitigkeit der heutigen amerikanischen Theologie,
eine wahrhaft interessante Erscheinung angesichts der relativ geringen
Positionsstreuung der europäischen Lage, wie der Autor immer wieder
herausstreicht. Anderseits aber dürfte dieses Buch gerade auch in Amerika
selbst auf großes Interesse stoßen und - sofem es übersetzt wird - der
dortigen Lage durch diese gründliche Begutachtung eines erfahrenen europäischen

Systematikers neue Impulse geben. Da es weder bei uns noch jenseits
des Atlantiks eine derart umfassende Einführung zur geistigen Lage gibt,
macht sich der Autor darum sehr verdient. Es ist zu hoffen, daß dieses Buch
mithelfen werde, auch bei uns das Interesse am theologischen Geschehen in
USA zu wecken und so aus einem Einbahn- zu einem echten Zweibahn-
Austausch zu kommen. Das umfassende Literaturverzeichnis ermöglicht
dem Leser ein weiteres Eindringen in die aktuelle Produktion.

Als einendes Anliegen der neuen Theologengeneration in Amerika versteht
Buri das «Ernstnehmen des Säkularismus» und das «Ringen mit den
Problemen, die diese Zeiterscheinung für die Theologie zur Folge hat» (S. 19).
In einem ersten Teil «Neue Aspekte und neue Aufgaben» zeigt der Autor
darum, auf wie verschiedenen Wegen versucht wird, mit diesen Problemen
zurechtzukommen. An erster Stelle sind natürlich die amerikanischen Bult-
inann-Schüler zu nennen, die das Programm der Entmythologisierung
übernommen und in einem «rechten» und einem «linken Flügel» gesondert weiter
entfaltet haben. Daneben aber, und als höchst selbständige Leistung
amerikanischer Theologie, stehen die Unternehmungen, die in den Bannkreis der
angelsächsischen Sprachanalyse, vor allem der Philosophie Wittgensteins,
geraten sind und bei denen der europäische Leser wohl die wertvollsten
Neuentdeckungen machen kann. Als dritten Weg der Bewältigung des

Säkularismusproblems stellt Buri die Tod-Gottes-Welle dar, deren Lautstärke
allerdings in großem Kontrast zu ihrer positiven systematischen Leistung steht.
Nicht zuletzt sieht Buri das erwähnte Grundanliegen auch in der Ethik
gewaltig am Werk, in der Situationsethik eines Joseph Fletcher oder der
sog. Contextethik von Paul Lehmann.

Im zweiten Teil «Neue Lösungen und neue Probleme» werden die
progressiven Lösungsversuche amerikanischer Theologen gezeigt und analysiert.
Der Reichtum der verschiedenen und für europäische Ohren oft sehr
gewagten Ideen ist geradezu überwältigend und kann hier nur stichwortartig
angeführt werden. Der Fächer der neuen Entwicklungen geht von den onto-
logisch-metaphysischen Bemühungen Macquarries und Ogdens, vom
spekulativen Whiteheadianismus, Cobbs Gehversuchen in einer natürlichen Theologie

bis zu den Ansätzen einer antimetaphysischen Lehre von Christus ohne
Gott und zu den Radikalen wie van Buren, van Harvey, Altizer und
Hamilton. Im Gebiet der Ethik, welches Buri sehr ausführlich mitberücksichtigt,

zeigt sich dieselbe Mannigfaltigkeit. In einer Schlußbetrachtung geht
Buri noch kurz über eine bloße Darstellung und Kritik anderer Theologen
hinaus, indem er selbst seine eigene Stellung als Basis der vorangegangenen
Kritik luzid und straff darstellt. In den Stichworten «Sinn und Sein» faßt



Rezensionen 375

er nicht nur die Problematik heutiger Theologie knapp zusammen, sondern
macht auch einige wesentliche Schritte in Richtung theologischen
Neulandes, die zeigen, daß er nicht nur mit vielen Eindrücken, sondern auch
neuen Anregungen vom Studium amerikanischer Theologie heimgekehrt ist,
die er sogar seine «neue theologische Heimat» nennen kann.

Ein solches Buch ist grundsätzlich nicht abschließbar, denn die
Entwicklung geht weiter. So versucht Buri in einem Anhang noch die
Erscheinungen der letzten sechziger Jahre zu berücksichtigen, besonders Gordon

Kaufmanns Geschichtstheologie, Hardwicks kritische Darstellung von
Buris eigener theologischer Leistung und den Einfluß Moltmanns auf die
dortige Lage, der gegenwärtig in stetem Wachsen ist. Allerdings beginnt sich
auch bereits wieder andeutungsweise eine «post-hope-Debatte» anzubahnen,
die zeigt, daß das Gespräch in stetem Fortgang zu den stets offenen «new
frontiers» ist.

Alfred Jäger, Wolfhalden, Kt. Appenzell A.R.

Gerhard Breidenstein, Das Eigentum und seine Verteilung. Eine sozial-
wissenschaftliche und evangelisch-sozialethische Untersuchung zum Eigentum
und zur sozialen Gerechtigkeit. Stuttgart und Berlin, Kreuz-Verlag, 1968.
345 S. DM 12.80.

Diese sozialethische Dissertation der Theologischen Fakultät Marburg
beschäftigt sich mit der Frage der sozialen Gerechtigkeit in der Verteilung
des Eigentums. Sie stellt einen bemerkenswerten und kritischen Beitrag dar
zu der Eigentums-Diskussion, in der die 1962 erschienene Denkschrift der
Evangelischen Kirche Deutschlands anregende Leitlinien gegeben hatte.
Breidenstein wirft der bisher geführten Diskussion vor, daß sie auf einer
wirklichkeitsfremden und wirklichkeitsverfehlenden Eigentumsideologie
beruht. So hat er sich zur Aufgabe gemacht, die bisherigen Ergebnisse
darzustellen und ihren Mangel an Sachinformationen zu zeigen, die ergebnislose
und festgefahrene Diskussion zu analysieren, dem Ideologieverdacht dieser
Diskussion nachzugehen und andere zielgerechtere Wege zur Lösung der
sozialen Gerechtigkeit in der Eigentumsfrage zu zeigen: Die Frage nach der
sozialen Gerechtigkeit muß von der Eigentumsverteilung abgelöst und neu
formuliert werden.

Während bisher in der Ethik das Verhältnis des Einzelnen zum Eigentum
als Besitz, Reichtum und Gebrauchseigentum und seit 1955 auf der Linie
dieses Verhältnisses der Aspekt der Verteilung dominierend war, zeigt
Breidenstein das Problem als Strukturproblem unter dem Horizont der
viel weiteren sozialen Gerechtigkeit. Das Gebrauchseigentum ist ohnehin
breit verteilt. Viel wichtiger ist ihm die Diskussion über das Produktivvermögen,

das am wenigsten personale Qualitäten aufweist. Er will auf die
Notwendigkeit der ausgleichenden Umverteilung der Vermögensverhältnisse
durch gesellschaftspolitische Steuerungseingriffe hinaus. Das Produktivvermögen

ist in der bisherigen Diskussion nicht berücksichtigt worden. Die
Notwendigkeit der gerechten Verteilung kann das Produktivvermögen im
Interesse einer relativ besseren sozialen Gerechtigkeit nicht ausklammern.



376 Rezensionen

Erhellend und klärend sind in Sektion A : Das Eigentum in seinen heutigen
Erscheinungsformen, die Definitionen der Arten des Eigentums und die
dargestellten Wandlungen der Eigentumsfunktionen, die mit einer
Einschränkimg der Freiheitsfunktion der Produktionsmittel verbunden sind.
Die gründliche Darstellung von Sektion B: Die Verteilung des Eigentums,
zeigt auf das ethische Verständnis des Begriffs Vermögen, der besser ist als
der juristisch-sachenrechtliche Begriff des Eigentums. In den Erwägungen
zur primären und sekundären Einkommensverteilung ist vom
Umverteilungseffekt die Rede, von dem Breidenstein sagt : « Das, was man den Reichen
abnimmt (Steuern etc.), reicht bei weitem nicht aus für das, was man den
Armen geben muß» (S. 68). Die entscheidende Umverteilung vollzieht sich
heute nicht in erster Linie zwischen arm und reich, sondern zwischen
Erwerbstätigen und Erwerbsunfähigen. Ungerecht ist die regressiv wirkende
indirekte Besteuerung. Mit anderen Worten: die derzeitige Vermögensstruktur

hat einen ungerecht strukturellen Uberhang zum Besitzeinkommen.
S. 104 heißt es: «Wer hat, dem wird gegeben.» Zwar gibt es keine eindeutig
bestimmbare, notwendige, ökonomisch richtige funktionelle Verteilung des

Einkommens, und trotzdem helfen die statistischen Aspekte der Verteilung
die ethische Notwendigkeit einer Änderung der Verteilungsstruktur
begründen. Breidenstein beklagt, daß von Umverteilung des Vermögensbestandes

nicht gesprochen wird, vielmehr nur von einer Neuverteilung des
entstehenden Vermögenszuwachses. Das heißt (S. 152) : Wenn die Vermögensbildung

der Vermögensschwachen verstärkt werden soll, dann nur durch
entsprechende Einschränkung der Vermögensbildung der Gebietskörperschaften,

der größeren Unternehmen und selbständigen Haushalte. Die
Bildung von Kleinvermögen ändert nichts an der ungleichen wie ungerecht
relativen Verteilung der Vermögen.

Der theologische Teil der Arbeit: Das Eigentum in sozialethischer Sicht,
macht kritische Anmerkungen zu den Ethiken von Emil Brunner, Alfred de
Quervain, Gottfried W. Locher, Helmut Thielicke, Heinz-Dietrich Wendland,
Wolfgang Trillhaas und zur Eigentumsdenkschrift der EKD. Die ungenauen
Begriffsinhalte in diesen Ethiken sind nach Breidenstein z. T. schuld an
Fehlinterpretierungen : z. B. ist der Gedanke, Privateigentum ist
Schöpfungsrecht, verführerisch. Privateigentum kann auch als Raub (privatio) an
Gott und am Nächsten interpretiert werden (Kritik an Brunner). Oder:
Eigentum ist nur Grund zum Danken und Möglichkeit zum Helfen — dieser
Gedanke Quervains übersieht völlig die besondere Eigenart des
Produktionsmitteleigentums, wo diese Dimension des Dankens und Helfens nicht mehr
vorkommen kann. Thielickes «Fahrrinnenmodell» als einem Struktur-
Kompromiß zwischen dirigistischer Verplanung und einem Laissez-faire wirft
Breidenstein eine dreifache Verfehlung vor: das Fehlen einer Differenzierung
des Begriffs Eigentum (die seit Marx unübersehbaren Sondereigenschaften
des Produktionsmitteleigentums), die Weckung des Eindrucks, daß die
Institution Eigentum geschichtslos sei und die Verabsolutierung eines
bestimmten geschichtlich bedingten Eigentumsverständnisses in der Befangenheit

liberaler Vorstellungen. Der Leser spürt in der Kritik an Thielicke, wie
Breidenstein als Anwalt eines freiheitlichen Systems von sozialistischer Ge-



Rezensionen 377

Seilschaft und Wirtschaft Thielicke dafür ankreidet, daß er die kapitalistische
Seite der freien Konkurrenzwirtschaft einseitig rechtfertigt. Besser kommt
Wendland in der Beurteilung Breidensteins weg: Das Miteigentum der
Arbeitnehmer an wirtschaftlichen Unternehmen und die sozialethische
Aufgabe der Begrenzung und Kontrolle sind brauchbare Kriterien für eine von
Breidenstein geltend gemachte Strukturveränderung. Die EKD-Denkschrift
ist in einer liberalindividualistischen Ideologie befangen und sieht nicht
genügend die Unterscheidung von Gebrauchs- und Produktionsmitteleigentum.

Das Studium der Denkschrift hat Breidenstein zu dem Schluß geführt,
daß tiefgreifende wirtschaftsdemokratische Reformen der Gesellschaft
notwendig sind. Statt der sittlich-ethischen Appelle der Denkschrift, welche
an den langfristig wirkenden Verteilungsfaktoren, die in der wachsenden
privatkapitalistischen Marktwirtschaft mit dem Erbschaftsrecht strukturell
verankert sind, vorbeigehen, sind Strukturreformen notwendig. Breidenstein
denkt an Produktionsvermögensanteile, die elementar zu einem Ausbau einer
demokratisch gelenkten planvollen Wirtschaftspolitik gehören müssen. Die
Institution Eigentum muß neu gestaltet werden. Breidenstein übt eine immanente

Ideologiekritik (S. 300) an der Eigentumsideologie und ihren
Überzeugungen, wie: Eigentum ist eo ipso Privateigentum, Produktionsmittel-
eigentum ist auch Privateigentum, Eigentum garantiert Freiheit und Sicherheit

(im antikommunistischen Sinn), Mitverantwortung auf dieser Basis sei

möglich, eine gerechte Verteilung (ohne Strukturänderung!) sei möglich.
Diese Ideologiekritik wirft der bisherigen Behandlung des Problems Unwirksamkeit

vor, denn die Kategorien sind überholt, Theorie und Wirklichkeit
klaffen auseinander, und es bleibt alles bei unrealisierbaren Wunschvorstellungen

Das bisherige Denken verschleiert den Konflikt und entfremdet
die Sozialethik der Sozialwissenschaft.

Eines der Hauptergebnisse der Untersuchung Breidensteins ist die
Erkenntnis, daß heute die Institution Eigentum nicht mehr fundamentale
gesellschaftspolitische Bedeutimg hat. Vielmehr ist das Hauptproblem die
soziale Gerechtigkeit imd die Chancengleichheit. An die Stelle des bisher für
zentral angesehenen Gedankens der gerechten Verteilung der Einkommen und
Vermögen steht die zentrale Frage nach der Verteilung von Freiheit, Sicherheit

und sozialem Rang. S. 324: Gerecht ist eine Sozialordnung, wenn sie die
Grundbedingungen und Entfaltungschancen der Existenz gleich verteilt.
Das wird dann erreicht, wenn die Chancengleichheit von der Einkommensund

VermögensVerteilung unabhängig gemacht wird. Der Abbau der
gesellschaftspolitischen Bedeutung des Eigentums ist die Voraussetzung für den
Ausbau der Institutionen, die eine GleichVerteilung der sozialen
Entwicklungschancen des Menschen erlauben.

Die Arbeit Breidensteins ist ein anregendes Buch, und die Auseinandersetzimg

damit lohnt sich. Die Analysen und die revolutionär-sozialistischen
Konsequenzen geben dem Leser eine doppelte Aufgabe auf den Weg mit.

Hans-Joachim Kosmahl, Westensee bei Kiel

Ernst Dammann. Wort und Religion. Kalima na dini. Studien zur Afrikanistik,

Missionswissenschaft, Religionswissenschaft Ernst Dammann zum



378 Rezensionen

65. Geburtstag. Hrsg. von Hans-Jürgen Greschat und Hermann Jungraith-
mayr. Stuttgart, Evangelischer Missionsverlag, 1969. 384 S. Fr. 39.40.
Freunde, Kollegen und Schüler beglückwünschen mit 36 Aufsätzen den

Marburger Theologen Ernst Dammann zu seinem 65. Geburtstag (am 6. Mai
1969), der an afrikanischer Sprachwissenschaft, Missions- und

Religionswissenschaft interessiert ist.
Die 16 der Sprachwissenschaft verpflichteten Beiträge lassen die

Mannigfaltigkeit der afrikanischen Sprachen ahnen. Sonderuntersuchungen über die
Swahili-Sprache, das Nyakyusa, das Hottentottische, die Gallasprache, über
Sprachen im Tschadseegebiet, über die nordnigerianische Ron-Sprache, die
Sprache der Guang von Boso in Ghana und zur Struktur des Ewe zeigen dem
Leser, wie detailliert hier im einzelnen gearbeitet worden ist. Der Forscher
wird entweder von historischen Sachverhalten oder von grammatikalischen
Eigentümlichkeiten, von der Bedeutungsgeschichte bestimmter Wörter oder
der Welt der Sprichwörter angezogen.

Die sechs Beiträge zur Missionswissenschaft berühren verschiedene
Probleme. - W. Holsten unterstreicht, daß beim Reden von Gott in den Religionen
ein Reden von Abgöttern stattfindet, weil der Mensch bei sich selber ist und
den Vergötterungsversuchen des einzelnen oder des Stammes erliegt. -
A. Lehmann plädiert für einheimische, aus der Situation entsprungene
Namen der Neugetauften, die biblische oder europäische Namen ablösen
sollten. - S. T. Neill sucht Vorläufer und Vorbilder von Ethnologen unter
den Missionaren der Geschichte und ruft von der «reinen» Kulturanthropologie

zum neuen Ernstnehmen der Religion innerhalb des ethnologischen
Studiums auf, bedauert aber zugleich, daß die Missionare in die Erziehungssysteme

der neuen Staaten so integriert sind, daß sie mit den ethnologischreligiösen

Wirklichkeiten kaum in Berührung kommen. - G. F. Vicedom
beschreibt den Sieg alter Kulturen über die westliche Zivilisation und stellt
die Frage, ob die neuen Mischreligionen in und mit ihren Evolutionsgedanken
sich selber als Exponenten der laufend vorangetriebenen Entwicklung sehen
und so jede andere Religion überflüssig machen. - G. Rosenkranz schildert
das Verhältnis zwischen China und dem Westen in der zweiten Hälfte des
19. und am Anfang des 20. Jahrhunderts und führt vor die Frage, ob das Heil
für China in der Übernahme westlicher Wissenschaft und Technik, in der
Erneuerung oder in der Aufhebung des Konfuzianismus (in der «Religion des

guten Bürgers und seiner Erfahrung von 2500 Jahren») liegt.
Die 14 Beiträge zur Religionswissenschaft regen in verschiedenster Weise

an, dem Thema «Religion und Glaube» weiter nachzudenken. - E. Benz
bringt einen Beitrag des Origenes zur Theologie der negritudo : das « ich bin
schwarz und schön» (Höh. Lied 1, 5) hat Origenes dazu verwendet, die
Gleichberechtigung des schwarzen mit dem weissen Menschen ins Licht zu
stellen. Die christliche Kirche «gibt sich selber preis, wenn sie weiterhin um
jeden Preis an einer grundsätzlichen Rassentrennung ihrer Glieder festhält»
(S. 242). - P. Beyerhaus nimmt die Heilungsfakten bei synkretistischen
Kultgemeinschaften in Afrika zum Anlaß, nicht nur von seiner lutherischen
Theologie aus kritische Fragen an diese Gemeinschaft zu stellen, sondern sich
mitsamt den Missionen durch die Existenz dieser Gruppen fragen zu lassen,



Rezensionen 379

ob sie zur Schaffung und Erhaltung lebendiger und gliedhaft verbundener
Gemeinden imstande sind. — H. W. Turner zeigt, wie afrikanische
Sektengründer nicht nur aus protestantischen, sondern auch aus katholischen
Kirchen zu kommen pflegten. - H.-J. Greschat beschreibt eine Geistkirche
bei den Luo in Ostafrika, die in der Reaktion gegen einen nach Afrika
verpflanzten Anglikanismus z. B. alle Medizinen zurückweisen, weil der
Geist alle Übel zu heilen vermöge (S. 272f.). - J. Busse berichtet von den
Vorstellungen der Nyakyusa über das höchste Wesen, das «ein fernes,
unnahbares Wesen» bleibt, dessen Herz niemand kennt. — J. Knappert orientiert
über die Swahili-Theologie, indem er einen ostafrikanischen Moslem den
Islam interpretieren und dabei Anfangslosigkeit, Weltenferne und
Allgegenwärtigkeit Allahs verkündigen läßt, der keinem Gerechtigkeitsprinzip
unterworfen ist. - A. H. J. Prins unternimmt den Versuch, eine arabische Inschrift
und ein magisches Quadrat an einem Schiff in Lamu (Nordkenia) zu
interpretieren und mit diesem Schiffszauber die Zusammengehörigkeit von
moslemischem Gebet und fixierter Niederschrift dieses Gebetes zu unterstreichen,
damit Glück und Gefahrlosigkeit bei der Reise gewährleistet seien. -
J. Zwernemann schreibt über heilige Felder bei sudanesischen Völkern und
läßt die Frage nach einer Entsakralisierung der Felder im Hinblick auf
rationellere Bewirtschaftung wach werden. - A. Vorbichler macht den Leser
mit einer Dissertation über die afrikanischen Pygmäen aus dem Jahre 1727

bekannt, deren Verfasser ähnlich wie Schliemann für Troja die antiken
Quellen über die Pygmäen für seine Zeit zu sprechen zu bringen wußte. —

O. F. Raum zeigt beschämend, wie die Xhosa von jeher infolge ihres
Expansionswillens und wegen exogamer Gesellschaftsverhältnisse sich als eine
offene Gesellschaft verstanden haben : Hatten sie einst fremdstämmige
Flüchtlinge aufgenommen, die sie in ihren kulturellen und zivilen Rechten
leben liessen, so weckten die Kriegsrüstungen der Weissen feindliche
Reaktionen. - N. Q. King beschreibt anschaulich, wie indische Sikhs in Ostafrika
ihr Leben einzurichten wußten und sich davor hüten, nach Indien
zurückzukehren, um ihren erworbenen Reichtum mit den Armen ihres Stammlandes
nicht teilen zu müssen. - H. W. Gensichen gibt den magischen Faktor im
Meister-Jünger-Verhältnis im Hinduismus zu bedenken, indem man in Guru
Wort und Gestalt des Gottes sucht; während im Christentum der Meister den
Jünger wählt und Jüngerschaft und Bruderschaft miteinander verbunden
sind, sucht in Indien der Jünger seinen Guru und genügt das Individualver-
hältnis zu seinem erwählten Gott. - K. Goldammer zeigt, wie im sogenannten
homerischen Demeter-Hymnus Demeter immer mehr im Zusammenhang mit
der kultischen Wirklichkeit von Eleusis an Bedeutung gewinnt, während
Gaia zur tückischen alten Hexe deklassiert und so verteufelt wird. - Schließlich

enthüllt G. Müller den schauderhaften Antisemitismus, der sich in der
lutherisch-orthodoxen Theologie des 17. Jahrhunderts damit breitgemacht
hat, daß die Judenärzte im Urteil dieser Theologen beruflich untüchtige,
gefährliche Fälscher und Feinde Christi sind, mit denen christliche Ärzte
nur unter größten Vorsichtsmaßnahmen kooperieren dürfen. Im Bemühen,
«das Seelenheil in jedem Fall der körperlichen Hilfe vorzuordnen» (S. 376),
praktizierte man Judenhaß.



380 Rezensionen

Die vorliegenden Studien zur Afrikanistik, Missionswissenschaft und
Religionswissenschaft, denen eine Bibliographie mit 167 Nummern beigegeben
und ein Bild des Jubilars beigefügt ist, können dazu anregen, je nach
Interessen und Arbeitsgebiet die Lesefrüchte im Ductus eigener Studien weiter
zu verwenden. Werner Bieder, Basel

René Metz und Jean Schlick, Ric 69. Répertoire bibliographique des institutions

chrétiennes, 3. Strasbourg, Cerdic, 1970. 480 S., 5 Tabellen.

Band 1 von dieser Komputer-Bibliographie ist noch nicht erschienen, Band
2 erschien 1969. Das reichliche Material wird auf Länder verteilt, was den
Gebrauch erschwert. Wertvoll ist das Sachregister mit Übersetzungen.

Bo Reiche, Basel

Notizen und Glossen

Zeitschriftenschau

Schweiz. The Ecumenical Review 22, 3 (1970) : S. J. Samartha, The World
Council of Churches and Men of Other Faiths (190-198); J. B. Carmau,
Continuing Tasks in Inter-Religious Dialogue (199-209); A. Fernandos, The
Role of the Church in Development (222-50). Evangelisches Missions-Magazin
114, 2 1970) : W. Bieder, Die Autorität des Wortes Gottes nach dem Jakobusbrief

(50-68); R. Wagner, Die Bibel für Kerala (69-83). Freiburger Zeitschrift
für Philosophie und Theologie 17, 1—2 (1960): R.Gasser, Propter lamentabilem
vocem hominis. Zur Theorie der Volkssprache in althochdeutscher Zeit (3-83) ;

A. M. Haas, Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich
Seuses (84-138); M. Gagern, Ludwig Feuerbachs «dritter und letzter
Gedanke» (139-60); H. Sonnemans, Bekenntnis zur Hoffnung. Zur Philosophie
Gabriel Marcels (161-85); I. Craemer-Rügenberg, Über die Möglichkeit der
Begründung von normativen Urteilen (186-205). Internationale kirchliche
Zeitschrift 60,2 (1970): O. Gilg, Der antivatikanische Zeugenchor nach dem
18. Juli 1870 (60-84); M.-J. Congar, Le problème ecclésiologique de la
papauté après Vatican II (85-100); M. Farantos, Der päpstliche Primat im
Glauben und im Dialog aus orthodoxer Sicht (101—23); W.Küppers, Die
altkatholische Position heute im Rückblick auf Vatikanum I (124-67); U.
Küry, Das Verhältnis der altkatholischen zur römisch-katholischen Kirche
1870-1970 (168-98). Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 126, 11-12 (1970):
H.Weidmann, Kierkegaardiana, I—II (164-66; 181—84). 13—14: K. Lüthi,
Unsere Zeit als Sprache und die Probleme einer antwortenden Theologie
(193-96; 210-13). Neue Zeitschrift für Missionswissenschaft 26, 2 (1970):
J. L. van Hecken, Le mouvement liturgique au Japon (1865-1962), II (94-
113); H. Cieslik, Die erste Jesuitenmission in Siam 1626-30, I (114-26); A.
Plangger, Shonagebetbücher, II (127-36). Reformatio 19, 6/7 (1970): 16

Beiträge zum Thema: Die Schweiz und die Dritte Welt. 8: J. Glenthoj, Dietrich
Bonhoeffers Weg zwischen Widerstand und Ergebung (504-12); H. Wolfens-


	Rezensionen

