Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 26 (1970)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Macenus OTTossoN, Gilead. Tradition and History. = Coniectanea biblica,
0. T. Ser., 3. Lund, C. W. K. Gleerup, 1969. 303 S.

Nach seiner inneren Gliederung zerfillt die vorliegende Abhandlung in
zwei Teile: Im ersten Teil (Kap. II-VI) untersucht Ottosson die wichtigsten
Texte aus den Biichern Genesis bis Richter, die sich auf das Ostjordanland
beziehen. Im zweiten Teil (Kap. VII) gibt er dann einen Uberblick iiber die
Geschichte Gileads von den Urspriingen bis zur Exilszeit.

Eines der wichtigsten Anliegen des Verfassers ist es, den Begriff Gilead
geographisch zu erfassen. Gegeniiber der von Noth und de Vaux vertretenen
stidlichen und der von N. Glueck beantragten noérdlichen Ansetzung des
urspriinglichen Gileads verficht Ottosson die These, der Name Gilead habe
von Anfang an das ganze ostjordanische Bergland (zwischen Arnon und
Jarmuk) bezeichnet, auch wenn er nicht bestreitet, dal3 in manchen Texten
Gilead sich jeweils nur auf das siidlich oder nérdlich des Jabboks gelegene
Gebiet bezieht. Eine Stadt Gilead oder einen Berggipfel dieses Namens hat es
nie gegeben. In Gen. 31, 47ff. zum Beispiel geht es nicht um die beiden Orte
Gilead und Mizpah, wie man auf Grund der Quellenscheidung tblicherweise
annimmt, sondern um den einen Ort Mizpeh Gilead (d. h. «die Warte» im
Lande Gilead), der auch in Ri. 11, 29 erwidhnt wird.

In seinem literarkritischen und traditionsgeschichtlichen Ansatzpunkt be-
kennt sich Ottosson im wesentlichen zu den Thesen Ivan Engnells. Er
verwirft die alteren Erzdhlungsfiden als literarische Quellen und schreibt
den Tetrateuch in toto dem «P-traditionist» zu. Daneben anerkennt er in den
Biichern Deuteronomium bis 2. Kénige das deuteronomistische Werk. In all
seinen Analysen (besonders nachdriicklich bei Gen. 31, 44-54) verteidigt er
die literarische Einheitlichkeit der Texte. Obwohl er offensichtlich der mind-
lichen Tradition eine wichtige Rolle beimil3t, verzichtet Ottosson durchwegs
darauf, dieses #ltere Gut Uiberlieferungsgeschichtlich ndher zu umreilen oder
die in Kap. IT-VI behandelten Texte einer selbsténdigen historischen Kritik
zu unterwerfen. So schreibt er (S. 10): «On the basis of the material as a
whole the problem of what is primary and secondary is artificial.» Seine ganze
Aufmerksamkeit gilt infolgedessen der Absicht und der Aussage der beiden
«traditionists». Dabei ergibt sich, da3 sowohl «P» wie «D» darauf bedacht
sind, die RechtmiBigkeit des israelitischen Besitzes im Ostjordanland zu
verteidigen, obwohl «P» den Jordan als die éstliche Grenze des eigentlichen
Gelobten Landes betrachtet.

Der Verzicht auf die literarkritische und traditionsgeschichtliche Methode
erweist sich aber in manchem als eine wesentliche Schwiche des Buches.
Sogar in der geographischen Frage wird die Beweisfithrung dadurch beein-
triachtigt. Daf in den spiten Texten (ilead das ganze Ostjordanland be-
zeichnen kann, hat ndmlich bereits Noth erkannt!. Gewisse Fragen in bezug
auf die vorstaatliche Geschichte Gileads werden offenbar als unerforschlich

1 M. Noth, Zeitschr. des Deutschen Pal.-Ver. 75 (1959), S. 60 f.



358 Rezensionen

angesehen und daher ubergangen. Zum Beispiel wird die fiir die Ermittlung
des Ursprungs der ostjordanischen Jakobslegenden so wichtige (und um-
strittene) Behauptung Noths, die israelitische Ansiedlung in Gilead gehe auf
eine sekundire Abwanderung von Ephraimiten aus dem Westjordanland
zuriick, in einer einzigen Anmerkung erwahnt (S. 191, Anm. 77).

Trotz dieser Mingel stellt das Buch in mancher Hinsicht einen beacht-
lichen Beitrag zur Erforschung der behandelten Problemkreise dar. Viele
exegetische, topographische und archiologische Einzelfragen werden sorg-
faltig-und kompetent untersucht. Ottosson deckt zum Beispiel erwéigenswerte
Parallelen auf, die sich auf verwandte Motive im Jakobszyklus und in der
Jephtahgeschichte beziehen. Leider wird auch hier auf eine iiberlieferungs-
geschichtliche Auswertung verzichtet. Ausgezeichnet ist in Kap. VII die
Darstellung der bedeutenden, aber oft vernachldssigten Rolle, die das Ost-
jordanland in der Geschichte Israels von der Konigserhebung Sauls bis zum
Sturz des Nordreiches gespielt hat. Ferner ist die beinahe encyklopédische
Erfassung der Sekundérliteratur beachtenswert. Zum SchluB sei darauf hinge-
wiesen, daB die Beniitzung des Werkes durch vier ausfiihrliche Indices
erleichtert wird.

Albert de Pury, Basel und Neuchétel

Hans CoNzELMANN, Geschichte des Urchristentums. = Grundrisse zum N.T.
Das N.T. Deutsch, Ergdnzungsreihe, hrsg. v. G. Friedrich, 5. Géttingen,
Vandenhoeck & Ruprecht, 1969. IV + 171 S. DM 9.80.

L'utile gérie complémentaire du N.T'. Deutsch s’enrichit avec le présent
ouvrage de Hans Conzelmann d’une excellente histoire du christianisme
primitif, qui devrait trouver un grand nombre de lecteurs.

Aprés une introduction consacrée & 1’examen des problémes inhérents au
sujet, l'auteur présente les sources et pose un cadre chronologique. Puis il
consacre une petite centaine de pages & 1’exposé historique proprement dit,
qui commence avec les apparitions de Jésus ressuscité et s’étend sur un
siécle environ. Il y ajoute un historique de la constitution du canon du N.T.
ot deux appendices dont 1'un présente les principaux personnages ayant
joué un réle au sein du christianisme primitif (& ’exception de Paul, déja
bien connu par I'exposé général) et 'autre offre la traduction des principales
sources extérieures au N.T. Une bréve bibliographie et deux index un peu
sommaires achévent I’ouvrage, dont ils faciliteront la consultation.

Tout cela est d’excellente qualité. L’exposé est clair, prudent, équilibré.
M. Conzelmann s’efforce partout de faire comprendre les problémes aux-
quels se heurtent les spécialistes et de présenter, soit la these majoritaire,
soit les deux ou trois hypothéses principales qui s’affrontent. Lorsqu’il
s’engage personnellement, ses choix sont en général bien expliqués et justi-
fiés, ce qui leur donne d’autant plus de poids, méme auprés de lecteurs qui
ne s’y associeraient pas. Bref, nous avons 14 le meilleur exemple de vulgarisa-
tion intelligente et exempte de facilité qui se puisse concevoir dans ce do-
maine. Ce livre fera beaucoup pour diffuser les résultats de la science néo-
testamentaire.



Rezensionen 359

D’ot vient alors qu’apres I’avoir lu on ressente une certaine insatisfaction ?
C’est, croyons-nous, que 'auteur n’a pas été assez loin dans la critique du
sujet qui lui était proposé. Le concept de «christianisme primitify désigne
en fait deux phénomeénes distincts, malgré les liens étroits qui les unissent:
un mouvement juif de Réveil, qui s’étend de Jean-Baptiste & la constitution
d’une orthodoxie au sein du judaisme aprés 70; la naissance d’une religion
indépendante, dont la publication de ’ceuvre a Théophile est une des pre-
miéres manifestations. Faire commencer I’histoire du premier de ces phéno-
meénes aux apparitions du Ressuscité, c’est le mutiler gravement et en rendre
Pinterprétation impossible. Négliger la spécificité du second, c¢’est se mettre
en position de faiblesse pour combattre la thése qui n’y voit qu'une dégé-
nérescence. En n’évitant pas ces deux piéges, M. Conzelmann s’est beaucoup
compliqué la tache. Qu’il ait pourtant réussi & donner un exposé aussi clair
et nuancé donne la mesure de son talent. Etienne Trocmé, Strasbourg

CuarrLEs H. GiBuIN S.J., The Threat to Faith. An Ezegetical and Theological
Re-Examination of 2 Thessalontans 2. = Analecta Biblica, 31. Rome,
Pontifical Bibl. Inst., 1967. 318 S. L. 5.700.

Es scheint, daB8 andere Paulusbriefe die Exegeten mehr anziehen als der
erste erhaltene Paulusbrief, 1. Thess., und der zweite, von dem man nicht
sicher ist, ob er vom Apostel selbst stammt. Man weil}, dal die Meinungen
dariiber auseinanderklaffen, ist doch die «apokalyptische» Fiarbung von
2. Thess. 2 kaum mit den paulinischen Aussagen in Einklang zu bringen.
Immerhin behalten frithere Auslegungen (man denke nur an diejenigen von
Dobschiitz und Dibelius, in franzésischer Sprache vor allem an den grofen
Kommentar von B. Rigaux und an den gleichzeitig erschienenen von Masson)
ihre Giiltigkeit, und es sind neuere zu erwarten (W. Marxsen schreibt mir,
er arbeite an einem Thessalonicherkommentar).

Wer iiber den 2. Thess. schreiben will, wird nicht umhin kénnen, obiges
Buch sorgfiltig durchzugehen, hat sich doch der Verfasser, Neutestamentler
an der Fordham University, N.Y., USA, bemiiht, das ganze 2. Kapitel in
groBBerem Zusammenhang zu erfassen und in allen Einzelheiten zu unter-
suchen. Es ist allerdings eigentiimlich, da3 er der Echtheitsfrage nicht
nachgeht, sondern ohne weiteres Paulus als Autor annimmt. Er stellt fest,
daB es in diesem Kapitel darum geht, die durch irgendwelche (wohl charis-
matischen) AuBerungen iiber die unmittelbare Parusie Christi verwirrten
Thessalonicher zur wahren Glaubenshaltung zuriickzubringen. Nicht daB
«Paulus» einen Kalenderplan aufstellen méchte; er will nicht eine Reihe von
Vorzeichen chronologisch fixieren, sondern die Vorbedingungen anfiihren,
welche die Parusie Christi bestimmen kénnen. Beim «Gesetzlosen» geht es
wohl um eine pseudoprophetisch anmafBende Gestalt; was ist aber mit dem
«katéchon» oder «katéchén» gemeint? Giblin untersucht das griechische
Verbum an vielen Belegstellen der LXX, des {ibrigen N.T.s und der damaligen
heidnischen Umwelt. « Katechein» hei3t nicht nur «zurtickhalten, hemmen»,
sondern auch. «festhalten, stutzen». Giblin zieht letztere Bedeutung vor; es
handelt sich demmach um eine «haltende» Wirklichkeit oder Person, die



360 Rezensionen

damals in gleicher Weise pseudoprophetisch unter den Thessalonichern auf-
trat. Hier wird Giblin nicht jedermann iiberzeugen; denn man sieht nicht
ein, wieso das Verschwinden dieser haltenden Macht die «Parusie» des
«Rebellen» gegen Gott mit sich bringt. Immerhin gibt Giblin eine Fiille von
Anregungen fur das ganze Kapitel, lockert es auf und bringt so die festge-
fahrene exegetische Front (Rom oder Evangelium, Kaiser oder Paulus, usw.)
wieder in Bewegung. Charles Briitsch, Bern

DieteEr NORR, Imperium und Polis in der hohen Prinzipatszeit. = Munchener
Beitrage zur Papyrusforschung und antiken Rechtsgeschichte, 50. 2. Aufl.
Miinchen, C. H. Beck, 1969 (1. Aufl. 1966). X + 135 S. DM 25.—.

Auch fiir das Studium der Geschichte der alten Kirche bietet diese staats-
wissenschaftliche Untersuchung viel Interessantes. Mit iiberzeugender Ge-
nauigkeit wird gezeigt, wie die romischen Behérden den griechischen Gemein-
den weitgehende Selbstverwaltung erlaubten, wie aber die Griechen mehr und
mehr und oft freiwillig den Rémern die Entscheidung tiberlieen. Der Ver-
fasser betrachtet eine griechische Opposition gegen das rémische Imperium
nur als Ausnahme (S. 95). Dabei wird die andauernde Spannung in Alexan-
drien nicht beachtet (Acta martyrum). Ebenso wird die Fluktuation unter
verschiedenen Regenten zu kurz beriihrt (S. 63), so etwa die Reaktion der
Intellektuellen auf die progriechische Politik des Nero und die prorémische
des Vespasian. Das von Noérr mit groBer Gelehrsamkeit zusammengetragene
Material ist aber wirklich objektiv und instruktiv dargestellt.

Bo Reicke, Basel

ExREHARD MUHLENBERG, Apollinaris von Laodicea. = Forsch. z. Kirchen-
und Dogmengesch., 23. Goéttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1969.
257 S. DM 29.80.

Der Verfasser, der jetzt in Claremont, California, Patristik unterrichtet,
veréffentlicht in diesem Buch einen Teil seiner Habilitationsschrift, welche
unter der Leitung von den Professoren Dr. W. Pannenberg und Dr. H. Langer-
beck an der Evangelisch-Theologischen Fakultiat der Universitdt Mainz ge-
schrieben wurde. Die Arbeit zerfillt in zwei Abschnitte. Der erste behandelt
Fragen hinsichtlich Apollinaris und der Uberlieferung seiner Schriften. Hier
liegtt das Hauptgewicht auf der Klarung der Umsténde, welche zum Bruch
zwischen Apollinaris und Basilius von Caesarea fithrten, und auf der Rekon-
struktion der «Apodeixis», welche als Ausgangspunkt und Hauptquelle fiir
die Wiederherstellung der Lehre des Apollinaris gebraucht wird. Der zweite
Abschnitt nimmt das Problem der Theologie des Apollinaris auf und erértert
dieses in drei Teilen: Christologie, Anthropologie und Soteriologie. In diesen
Abschnitten arbeitet der Verfasser mit der Hypothese, da3 die Theologie des
Apollinaris nur dann verstanden werden kann, wenn man sich ihr vom Ge-
sichtspunkt der Auseinandersetzung der frithchristlichen Theologie mit der
klassischen Philosophie aus anndhert. Nur in diesem Fall ist die Geschichte
der frithchristlichen Theologie tiberhaupt eine relevante Geschichte. Von



Rezensionen 361

diesem Gesichtspunkt aus aber will der Verfasser an Apollinaris zeigen, dal
«die alexandrinische Christologie eine Herausforderung und Uberbietung der
klassischen Philosophie» sei. Das bedeutet z. B., da} in der Frage der Er-
kenntnis Apollinaris die antike Lehre mit der Christologie ersetzt hat (S. 215).
Das Buch endet mit einem SchluBkapitel tiber Gotteserkenntnis durch die
Inkarnation Gottes. Das ganze Werk ist ausgezeichnet geschrieben, der Stil
ist klar und der Gedankengang so logisch gefiihrt, daBl es dem Leser leicht
fallt, sonst komplizierte theologische und philosophische Begriffe zu ver-
stehen. Obwohl die Theologie des Apollinaris schon oft behandelt wurde (die
philosophischen Implikationen des Apollinarismus besonders von H. A. Wolf-
son), bringt dieses Buch eine frische, gelehrte Perspektive und ist deshalb eine
willkommene Addition zu der Literatur.

Stephen Benko, Fresno, California

Henxry BreTTENSON, The Later Christian Fathers. A Selection from the
Writings of The Fathers from St. Cyril of Jerusalem to St. Leo the Great,
edited and translated. London, Oxford Univ. Press, 1970. VII 4 294 S.
Sh. 30/-.

Bettensons populdre Sammlungen «Documents of the Christian Church»
und «The Early Christian Fathers» werden hier durch einen Auszug aus
Schriften der nachathanasianischen Kirchenviéter ergénzt. Von der Zeit der
groBen Kappadozier bis zum Konzil von Chalcedon werden reprisentative
Darstellungen theologischer Hauptprobleme in bequemer Ubersicht geboten.

Bo Reicke, Basel

Jarep Wicks, S.J., Man Yearning for Grace. Luther's Harly Spiritual
Teaching. Foreword by George A. Lindbeck. Washington & Cleveland,
Corpus Books, 1968. X + 410 S. § 12.50.

In der evangelischen Lutherforschung wird immer wieder die Frage ge-
stellt, wo und wann beim jungen Luther der fiir die Reformation typische
¢Durchbruch» einsetzt, ganz gleich, ob man sachlich darunter die «iustitia
aliena», das «sola fide» oder das Wort- und Schriftprinzip versteht. Das
Kriterium fiir die Beantwortung dieser Frage wird dabei stets aus den
Grundaussagen von Luthers Theologie nach 1517 abgeleitet, und die Unter-
scheidung zwischen dem «jungen» und dem «élteren» Luther fallt dann meist
mit der Unterscheidung zwischen dem «katholischen» und dem «evange-
lischen» Luther zusammen.

Diese konfessionelle Differenzierung wird jedoch in dem Mafe problema-
tisch, wie sich in neuerer Zeit evangelische und katholische Lutherforscher
bemiihen, in edlem briiderlichen Wettstreit das im wurspriinglichen Sinne
katholische Anliegen Luthers herauszuarbeiten. Nicht selten erscheint dann
die Reformation und besonders die mit ihr verbundene Kirchenspaltung als
ein MiBverstindnis, das damals vielleicht unvermeidlich war, das heute aber
als iberholt anzusehen ist.

In diese harmonische Polyphonie evangelischer und katholischer Luther-
forschung bringt die Arbeit des amerikanischen Jesuiten Wicks eine scharfe



362 Rezensionen

Dissonanz. Denn hier wird nun behauptet : katholisch und darum evangelisch
ist nur der junge Luther bis 1517. Durch die einseitige Debatte um die 95
Thesen jedoch wurde seine spétere Theologie in eine falsche Richtung ge-
driéingt, wo sie dann nur noch um die «fides certitudine remissionis meae
formata» kreist und ihre urspriingliche Fiille verliert. Damit wird der Gegen-
satz zwischen dem jungen und dem é&lteren Luther mit umgekehrtem Vor-
zeichen erneut aufgerissen, und Wicks geht es in dieser Arbeit vor allem
darum, in einer iberaus sorgfiltigen Analyse der Schriften zwischen 1509 und
1517 das zusammenzutragen, was ihm als Kennzeichen bester katholischer
Tradition erscheint. Der Titel des Buchs, «Man Yearning for Grace», nimmt
dazu das in diesen Schriften hiufig begegnende und vielfach abgewandelte
Stichwort des «gemitus pro gratia» auf.

Den sachlichen Gegensatz zwischen dem jungen und dem #lteren Luther,
wie ithn Wicks zugleich im Gegensatz zur iibrigen Lutherforschung sieht,
bringt am besten ein direktes Zitat zum Ausdruck: « The young Luther must
be seen as a theologian of the Christian life, namely, of justification as a
constant process of purification. Too much emphasis has been placed on his
occasional expressions regarding the justice of God and justification as an
event. A main concern of his was justification as a life work» (S. 252).
Anders ausgedriickt: Der junge Luther vertritt nach Wicks nicht wie der
spétere nur eine gratia justificans; er betont vielmehr auch die gratia sanans,
was von der Lutherforschung bisher kaum beachtet worden sei (S. 349).

Ob und inwieweit diese These zutrifft, ist eine zweite Frage. Imponierend
ist auf jeden Fall die auBlerordentlich scharfsinnige und klare Analyse der
herangezogenen Quellen, in der manche oft rasch ubergangene Schitze ge-
hoben werden. Dazu gehort vor allem, da3 Wicks die Theologie Luthers als
Spiritualitat bzw. als gelebte und bedachte Frommigkeit darstellt, wo die
Systematisierung sonst leicht den Glaubens- und Lebensvollzug in einzelne
Lehrstucke zergliedert. In dieser Spiritualitédt sieht Wicks das die getrennten
Kirchen verbindende Element und die 6kumenische Weite des immerhin noch
katholischen jungen Luthers: «A Catholic theologian can only admire this
vision. We can learn from it, and we can thus grow as Christians... At any
rate, it is clear that Luther’s early works offer fruitful areas of spiritual
encounter and agreement to separated Christians seeking to find their way
back together» (S. 129).

Der kritische Punkt der Arbeit liegt im 6. Kapitel, in dem die Dokumente
des AblaBstreits untersucht werden, und zwar vor allem der sog. «Tractatus
de indulgentiis» (Weim. Ausg. I, 65ff.), der wegen seiner bislang noch unge-
klarten geschichtlichen Einordnung neben den 95 Thesen kaum beachtet
worden ist. Sehr wahrscheinlich gehorte der Traktat zu den von Luther an
Erzbischof Albrecht von Mainz geschickten Schriften (vgl. dazu jetzt Weim.
Ausg. Briefe, 12, 5-6 Nr. 4212a). Wicks, der bereits 1967 einen Aufsatz liber
diesen Traktat veroffentlicht hat, bringt den gesamten Text in englischer
Ubersetzung und mit einem Kommentar. Indem er ihn mit den 95 Thesen
konfrontiert, kommt er zu folgendem Ergebnis: 1. Dieser Traktat «offers a
clear picture of Luther’s conception of indulgences, and shows his quite
successful integration of indulgences into the spirituality of penance and



Rezensionen 363

progress we have been studying. We are dealing with a minor theological
masterpiece» (S. 238). 2. Die 95 Thesen sollten lediglich dazu dienen, die
Diskussion um den Abla} auszuldsen, enthielten jedoch nicht Luthers eigent-
liche Lehre. «The Treatise on Indulgences shows us the quite moderate
position — together with some brilliant insights — that he would have offered
in this discussion. What a tragedy that it was the barbed sentences of the
theses that spread over Germany in fourteen days and not this penetrating
little treatise! We cannot think of a sadder ‘might have been’ in the whole
course of history» (S. 261).

Dieses «hétte sein konnen» ist fiir Wicks das die Trennung der Kirche und
die spétere Einseitigkeit in Luthers Theologie auslésende Millgeschick. Denn
die Thesen erscheinen als Protest gegen den AblaB3, der Traktat hingegen
erscheint als Anregung zu einer vertieften theologischen Besinnung iiber den
Ablall gegeniiber den praktischen Miflstinden und Gefahren.

Die Analyse von Wicks ist kaum zu bestreiten, auch wenn man iiber
einzelne Akzente und die Beurteilung der geschichtlichen Konsequenzen
streiten konnte. Das eigentliche Problem der Arbeit liegt aber dann in der
Frage, ob sich der von Wicks postulierte und besonders an den Abla3-
schriften exemplifizierte Gegensatz zwischen dem jungen Luther als Theolo-
gen des christlichen Lebensvollzugs unter der gratia justificans et sanans auf
der einen Seite und dem spiteren Luther als Theologen der individuellen
HeilsgewiBheit und einer isolierten Rechtfertigungslehre auf der anderen
Seite durchhalten 148t. An dieser Stelle erheben sich ernste Bedenken weniger
gegeniuber der Quellenuntersuchung als gegeniiber den Konsequenzen, die
daraus gezogen werden. Daf3 auch der spidtere Luther immer wieder von
einem processus im Leben des Christen unter der Rechtfertigung spricht,
ist auch von der fritheren Lutherforschung, so etwa von Karl Holl, Rudolf
Hermann u. a. erkannt worden. Vor allem aber wire hier nur an die Arbeit
von W. Joest iiber « Gesetz und Freiheit» zu erinnern, in der nach den spéteren
Schriften auf das «Christ-sein als Progressus» sowie auf den transitorischen
Partialaspekt neben dem Totalaspekt der justificatio fidei ausfiihrlich einge-
gangen wird. Diese Arbeit wird von Wicks nirgends erwihnt, da er sich ganz
auf den jungen Luther konzentriert, withrend die AuBerungen iiber den
spiteren Luther im Rahmen von Vermutungen bleiben.

Das Werk ist meisterhaft, aber doch wohl nicht ganz so tiberraschend und
umstiirzend, wie G. A. Lindbeck in seinem Vorwort meint. Die Spannung,
mit der man das Buch liest, bleibt jedoch bis zum Schlu3 bestehen, nimlich
in der Erwartung der bereits angekiindigten Fortsetzung, die dann zu zeigen
hitte, ob der Unterschied zwischen dem jungen und dem spéteren Luther,
also auch zwischen dem katholischen und dem evangelischen Luther, tat-
sidchlich dort liegt, wo ihn Wicks vermutet. Auch im Blick auf bereits vor-
liesgende Arbeiten katholischer Lutherforscher ist kaum anzunehmen, daB
Wicks seine eigene These durchhalten kann. Wohl aber kann durch eine
Untersuchung von Luthers Spiritualitdt einmal wieder deutlich gemacht
werden, was gelebte Rechtfertigung ist, nédmlich mehr als ein bloBer kon-
fessioneller oder theologiegeschichtlicher Topus.

Reinhard Slenczka, Heidelberg



364 Rezensionen

HarTMUT LEEMANN, Pietismus und weltliche Ordnung in Wiirttemberg. Stutt-
gart, W. Kohlhammer Verlag, 1969. 406 S. DM 58.—.

Seit langem. hat sich in Fachkreisen die Erkenntnis durchgesetzt, daB
eine umfassende und auf zahlreichen detaillierten Einzeluntersuchungen auf-
bauende «Geschichte des Pietismus» zu den wichtigsten Desideraten der
kirchlichen Geschichtsschreibung gehort. Die gleichnamige Arbeit von
Albrecht Ritschl aus dem spéten 19. Jahrhundert ist einerseits zu stark
dogmatisch belastet, andererseits sachlich nicht in dem Mafe und Umfang
informiert, wie es nétig ware, um ein wohlbegrindetes und abgerundetes Bild
einer der am meisten umstrittenen Bewegungen innerhalb der neuzeitlichen
Kirchengeschichte gerecht werden zu kénnen.

Die Studie von Hartmut Lehmann leistet in Richtung auf dieses Ziel einen
ganz beachtlichen Einzelbeitrag. Der Autor setzt ein mit dem Satz: «Nur
wenige Werke aus der reichen Literatur iiber den Pietismus beschéaftigen
sich mit seinem Verhiltnis zu Staat und Gesellschaft» (S. 11).

Der Verfasser wihlt (wohl als Wiirttemberger) den schwiibischen Pietis-
mus, weil «dem Pietismus in diesem Land geniigend soziale Kraft und geistige
Kontinuitédt» eignete (S. 13). Lehmann, der als Profan-Historiker schreibt
(die Arbeit wurde der philosophischen Fakultdt der Universitdt Koln einge-
reicht !), besitzt ein hohes MaB von geschichtlichem Uberblick und Einfiih-
lungsvermogen. Auf einer solide errichteten Quellenbasis untersucht er in
sechs Kapiteln die Frage nach dem Verhdltnis des wiirttembergischen
Pietismus zum gesamten staatlich-politischen und 6ffentlichsozialen Leben
vom spéten 17. bis zum mittleren 20. Jahrhundert.

Im ersten Kapitel wird deutlich, dal Werden und Wesen des schwibischen
Pietismus von seinen Anfiéingen an z. T. véllig anders beschaffen waren als
etwa im Halleschen Pietismus, der zu einer «Art Staatsreligion» wurde
(Zitat auf S. 65), wihrend in Wirttemberg immer gewisse Spannungen zur
Obrigkeit bestanden, die freilich auch ein weniger aktives Handeln in Sachen
der Politik und des Sozialverhaltens bedingten. — Sehr interessant und auf-
schluBreich ist das 2. Kapitel, das unter der Uberschrift «Aufklirung und
Absolutismus» (S. 66—134) «die geistige Bliite des wiirttembergischen Pietis-
mus» behandelt. Es wird anschaulich gezeigt, wie durch die groBen pietisti-
schen Theologen des frithen und mittleren 18. Jahrhunderts (J. A. Bengel
und Fr. Chr. Oetinger) ein «geistiger Aufbruch» entstand, weil diese beiden
Theologen in ihren Werken weite geistige Horizonte eréffnet und iiber
Wiirttemberg hinausreichende personliche Kontakte mit Theologen, Philo-
sophen und Naturwissenschaftlern gepflegt hatten» (S. 134). Wihrend ihre
Schiiler diese geistige Hohe nicht zu halten vermochten, wurden ihre groBen
und weiterfithrenden Gedanken von den deutschen Idealisten aufgenommen
und in «sakularisierter» Form an das 19. Jahrhundert weitergegeben.
Lehmann kann einsichtig machen, wie auf diesem Wege aus den «Vorstellungen
der Pietisten vom himmlischen Vaterland» eine Verlagerung auf «das irdische
Vaterland» erfolgte, die als «geistige Begriindung» hinter dem Nationalismus
des 19. Jahrhunderts steht (ibid.). — Das 3. Kapitel beschreibt die «Krise des
biirgerlichen und das Erwachen des volkstiimlichen Pietismus in Wirttem-



Rezensionen 365

berg, 1781-1819» (S. 135-187). Durch die wachsende Allgemeinbildung im
18. Jahrhundert entstanden im wiirttembergischen Pietismus «zwei sozial
deutlich. getrennte Richtungen» (S. 136). Aus den unteren Volksschichten
stiegen separatistische Richtungen des Pietismus auf, die «in kurzer Zeit
dem altwiirttembergischen Staatskirchensystem» entglitten (ibid.). Diese
pietistischen Gruppen wanderten z. T. aus auf den Balkan oder nach Sud-
ruBBland. Viele ihrer Gesinnungsgenossen verblieben in Wurttemberg, be-
sonders nachdem die Regierung 1819 die Bildung der von der Landeskirche
unabhingigen Gemeinde Kornt(h)al genehmigt hatte.

Das 4. Kapitel, «Liberalismus und Nationalismus», schildert sehr an-
schaulich die Epoche von 1820-1879, in der «der gesamte wirttembergische
Pietismus eine unerwartete sozialpolitische und geistige Kraft» entfaltete
(S. 188). Theologen wie L. Hofacker, Dr. Christian Gottlob Barth und
J. Chr. F. Burk gewannen groBen EinfluB auf weite Volkskreise. Es ent-
standen zahlreiche «Rettungsanstalten» und ahnliche Institutionen, mit
deren Hilfe die pietistischen Kreise, «weitgehend befreit von staatlicher
Bevormundung, ihre gesellschaftlichen Vorstellungen in der ersten Halfte
des 19. Jahrhunderts in Wiirttemberg verwirklichen» konnten (8. 207). Recht
informativ sind die Ausfithrungen Lehmanns iber den Wandel im Verhéltnis
des Pietismus zur weltlichen Obrigkeit. Sobald sich im staatlichen Leben
modernliberale Ideen bemerkbar machten, die den Absolutismus bedrohten,
riickten Monarch und Pietismus enger zusammen. Der Pietismus galt dem
Feudalismus als «Vertreter der alten Ordnung». Dadurch verlor er — worauf
schon Franz Schnabel mit Recht hingewiesen hat — «das werdende Prole-
tariat». — Withrend der Jahre 1880-1918, die das 5. Kapitel unter der Uber-
schrift «Deutsches Kaiserreich und Erster Weltkrieg» umschlieBt, konnte
der wiirttembergische Pietismus einerseits viele im frithen 19. Jahrhundert
begonnene Werke fortsetzen und aktivieren (etwa die Stuttgarter Privi-
legierte Bibelanstalt), aber es kam auch zu Krisen, die damit zusammen-
hingen, da3 das Ko¢nigreich nach 1871 «zu einer deutschen Provinz» herab-
sank (S. 270). Man muBlte das Reichs-Recht iibernehmen, das keinen Raum
fiir Sonderregelungen enthielt, wie man sie 1819 in Korntal getroffen hatte.
Dadurch entstanden manche Spannungen, die sich aber im ganzen weniger
stark auswirkten als die Bildung gewisser neupietistischer Gruppen, die zu
den traditionellen Gemeinschaften in Konkurrenz traten. Der Altpietismus
verfolgte zunehmend eine konservative, nach, riickwérts gewandte Linie und
verlor dadurch den Anschlul an eine verinderte Zeit. Nicht ohne Einflu3
und Wirkung blieb freilich die Welle des reichsdeutschen Nationalismus,
die nach 1871 auch Wiirttemberg erreichte. Wahrend man im 1. Weltkrieg
in manchen Pietistenkreisen auf Gottes sichere Hilfe fiir die «gute deutsche
Sache» setzte, sprach sich ein Laie wie Jakob Hess (Leiter der M. Hahnschen
Gemeinschaft) gegen die oberflichlich-nationalistische Gleichsetzung von
«Heldentod und ewigem Leben» aus, und der jingere Blumhardt sah im
Krieg ein Gericht Gottes iiber die Volker. — Das 6. und letzte Kapitel «De-
mokratie und Diktatur» ist der Epoche von 1919 bis zum Ende des 2. Welt-
krieges gewidmet. Lehmann zeigt, wie auch der wiirttembergische Pietismus
nach 1918 im allgemeinen der neuen staatlich-politischen Lage gegeniiber



366 Rezenstonen

keine einheitliche Stellung bezog, sondern sich teils aktiv ins politische Leben
einschaltete, teils sich schnell wieder aus ihm zuriickzog. Diese Beobachtung
trifft auch fiir die Zeit des Kirchenkampfes zu, in der vor allem der Neu-
pietismus oft eine nicht geringe Affinitét zu den Parolen des «Dritten Reiches»
aufwies. Sehr instruktiv und abgewogen sind die Ausfiithrungen Lehmanns
iiber Landesbischof Theophil Wurm und seine Auseinandersetzung mit der
nationalsozialistischen Regierung.

In abschliessenden Erwidgungen versucht Lehmann den Nachweis, daf3
der wiirttembergische Pietismus immer dann am fruchtbarsten war, wenn er
die Auseinandersetzung mit der Wissenschaft nicht scheute, sich aktiv auf
sozialem Gebiet betdtigte und neuen Entwicklungen gegentiber die Augen
nicht verschlofl. Das SchluBurteil des Verfassers ist abgewogen, wie es wohl
die Tatsachen am besten trifft: « Den Zeiten der geistigen und sozialen Kraft
stehen die Zeiten der Erstarrung und des Traditionalismus gegeniiber; den
Zeiten, in denen die religiGsen, politischen und sozialen Ansichten der Pie-
tisten die iibrige Bevélkerung ansprachen, die Zeiten, in denen die Pietisten
keine Verbindung zwischen dem persénlichen Schicksal und der allgemeinen
Entwicklung herzustellen vermochten...» (S. 359).

Die vorliegende Studie verdient als Arbeit eines Nichttheologen hohe
Anerkennung. Sie leistet als Spezial-Untersuchung aus der Geschichte des
Pietismus einen beachtlichen Beitrag zur dringend notwendigen Klérung
vieler offener Fragen. Manche Einzelurteile mogen revisionsbediirftig sein (so
etwa das iiber den #lteren Blumhardt), manche Gegebenheiten wird man
noch differenzierter erfassen und bewerten mussen. Dabei wird man in keinem
Falle an dem Buch von H. Lehmann vorbeigehen kénnen, von dem man
nur wiinschen kann, daB es #dhnliche Bemiithungen im Blick auf andere
Kern- und Verbreitungsgebiete des Pietismus anregen machte.

Gotthold Miiller, Wiirzburg

Lurz WINCKLER, Martin Luther als Biirger und Patriot. Das Reformations-
jubildvwm von 1817 und der politische Protestantismus des Wartburgfestes. =
Hist. Studien, 408. Liibeck, Matthiesen Verlag, 1969. 88 S. DM 14.—.

Diese vorziigliche Studie tiber das Lutherbild evangelischer Prediger in
Deutschland zu Beginn des 19. Jahrhunderts, iiber die patriotisch-biirgerliche
Rezeption und Umdeutung dieses Bildes durch die Protagonisten des Wart-
burgfestes von 1817, welche der Historiker Lutz Winckler hier auf wenig
Seiten knapp und dennoch abgerundet vorlegt, kénnte eigentlich das
Muster auch einer guten kirchengeschichtlichen Dissertation abgeben. Sie
bietet anhand von kurzen, aber prignanten Zitaten aus Predigten, Reden
und Schriften zum 300-jahrigen Reformationsjubildum von seiten bekannter
und weniger bekannter Theologen und Burschenschafter einen bunten, aber
gleichwohl tiberraschend einheitlichen Querschnitt tber das durch die Frei-
heitskriege so oder so, 1817 gerade noch aufgewiihlte Luthertum Deutsch-
lands von OstpreuBlen bis zum Elsaf}, von Bremen bis Sachsen, von Berlin
und Breslau bis Ansbach und Erlangen.

In dem Stichdatum 1817 treffen sich rationalistische wie pietistische,



Rezensionen 367

orthodoxe wie liberale Wege in der Aktualisierung Luthers «als Biirger und
Patriot», um sich alsbald unter dem Einflull der Reaktion und Romantik,
z. T. anders als sie kamen, wieder voneinander zu scheiden, was freilich hier
nicht mehr gezeigt wird. Das Jahr 1817, so dargestellt, wird zum geistigen
Brennpunkt einer Epoche und ergibt dem heutigen Betrachter eine Fulle
von Anregungen.

BegriuBenswert ist auch der lexikographische Anhang, der nicht nur ein
solides Quellen- und Literaturverzeichnis, sondern auch erschépfende «bio-
graphische Angaben» zu jedem erwihnten Zeitgenossen des Jahres 1817
aufweist. Bleiben lediglich einige Schénheitsfehler anzumerken: Dem Inte-
ressierten hétte es sicher mehr geholfen, wenn Ober- und Untertitel der
Schrift vertauscht wiren. Denn erst von der Lektiire, nicht vom Haupttitel
her, ist klar, daB sie nicht beabsichtigt, «das Lutherverstdndnis, wie es in
den Quellen zum 300-jahrigen Reformationsfest und zum Wartburgfest von
1817 zum Ausdruck kommt, an Luthers eigenen Intentionen zu messeny,
sondern «vielmehr: wieweit spiegeln sich die geistigen und politischen
Strémungen der Zeit von 1817 in ihrem Lutherbild?» (S. 10). Sodann hitte
es geniigt, manche seltsame Schreibweise in den Quellen mit einem einfachen
(sic) zu kommentieren und dieses nicht auch noch mit einem besserwisse-
rischen Ausrufezeichen zu versehen, da auch diese moderne Schrift von
Druckfehlern nicht verschont bleibt. Der Name Marheineke z. B. erhélt
allein auf S. 58 drei verschiedene Schreibweisen, dhnlich Draeseke (S. 61, 82).

Karl Hammer, Basel

WerNER KraTT, Hermann Gunkel. Zu seiner Theologie der Religionsgeschichie
und zur Hntstehung der formgeschichtlichen Methode. = Forschungen z.
Rel. u. Lit. des Alt. u. Neuen Testaments, 100. Gottingen, Vandenhoeck
& Ruprecht, 1969. 280 S. DM 34.—.

Mit dem 100. Heft der «Forschungen zur Religion und Literatur des
Alten und Neuen Testaments» wollen Herausgeber und Verleger, wie sie in
einem Geleitwort erkldren, das Andenken des Begriinders der Reihe ehren.
Das ist ihnen gelungen. Die Arbeit Klatts, eine 1966 von der Hamburger
Theologischen Fakultdt angenommene Dissertation, beschreibt kundig und
umsichtig Person und Werk des Mannes, der, zu seinen Lebzeiten vielfach
angefeindet und keineswegs allgemein anerkannt, Fragestellung und Methode
der biblischen Wissenschaft heute fast tiberall beeinflu3t. Der Untertitel «Zu
seiner Theologie der Religionsgeschichte und zur Entstehung der formge-
schichtlichen Methode» ist fast zu anspruchslos und nicht ganz genau; er
bezeichnet zwar stichwortartig die beiden Hauptrichtungen der Arbeit
Gunkels, droht aber dem fliichtigen Blick zu verdecken, daBl es sich um eine
Gesamtdarstellung handelt, die die Hauptwerke ausfiihrlich referiert, bei
charakteristischen Beispielen auch die Details vorfithrt (S. 64ff., 241f{f.),
auf weniger Zentrales jedenfalls Hinweise gibt (z. B. auf Gunkels Buch iiber
Esther: S. 131 Anm. 10) und die auch von der Person ein méglichst voll-
stindiges Bild zu zeichnen versucht. Als Quellen standen nicht nur Gunkels
Verdsffentlichungen zur Verfiigung (leider beginnt die Bibliographie S. 272ff.



368 Rezensionen

erst 1922; nicht jeder Leser hat das «Eucharisterion» von 1923 zur Hand,
das die &lteren Verdffentlichungen verzeichnet). Der Verfasser konnte die
bisher erschienenen AuBerungen iiber Gunkel heranziehen, voran W. Baum-
gartners Bonner KongreBvortrag zu Gunkels 100. Geburtstag, der die kom-
petenteste und anschaulichste Wiirdigung bleibt !, und noch lebende Zeugen
befragen, so R. Bultmann, O. Eifeldt und besonders Gunkels Sohn. Dazu
konnte er eine grolle Anzahl von Dokumenten aus Gunkels Nachlal, aber
auch einiges aus dem NachlaB H. GreBmanns (im Besitz der Witwe Grel3-
manns) verwenden ; die Beigabe von Faksimiles eines Gedichtes iiber 4. Esra
und einer Doppelseite aus dem Handexemplar des Genesiskommentars ist
besonders zu begriiBen. Von unschitzbarem Wert ist eine letzte Quelle,
nédmlich Gunkels Briefe an seine Verleger Paul Siebeck in Tiubingen und
vor allem Gustav Ruprecht in Géttingen; die letzteren wirde man nach den
mitgeteilten Kostproben gern gesammelt kennenlernen.

Das Buch ist gut und lesbar geschrieben, aber Ausdriicke wie «kontern»
(S. 154), «aufkreuzen» (S. 238 von einem Wort Luthers), « Literaturfahrplan»
(S. 256) im Zusammenhang gerade mit Gunkel werden den Geschmack
manches Lesers irritieren. Die schwierige Aufgabe, sowohl das Leben als
auch das Werk darzustellen, ist geschickt gelost. Klatt unterscheidet nach
den «Anfingen» (Teil I) eine «religionsgeschichtliche» (Teil II) und eine
«literaturgeschichtliche Periode» (Teil 1II). Die Hauptwerke erscheinen mit
je einem Wirkungsort verkniipft: «Die Wirkungen des heiligen Geistes» mit
Gottingen, «Schopfung und Chaos» mit Halle, die «Genesis» in den beiden
ersten Auflagen mit Berlin, die Arbeiten zu den Propheten mit GieBen, die
groBen Biicher iiber die Psalmen mit Halle (S. 192) — man mufB} das natiirlich,
vor allem beim Psalmenkommentar, cum grano salis nehmen. Uber die
Entstehung der Werke erfihrt man viel, meist aufgrund der Briefe an
Ruprecht, kaum weniger Aufschlufireiches aber auch sonst iiber Gunkels
Eigenschaften, Interessen und Betdtigungen: seine rege Anteilnahme an den
Zeitereignissen und seine — respektable — politische Haltung (S. 141, 220ff.,
266), sein Verhéaltnis zu Goethe (5. 265) oder zu Friedrich Naumann (S. 265f.),
seine Vortragstéatigkeit (S. 83ff.); man erfahrt, daB er einmal beinahe in den
Beruf des Volkschullehrers tibergewechselt wire (S. 193), dall er in Giellen
jahrelang pseudonym Theaterkritiken geschrieben hat (S. 221), und daB,
was mancher sich leicht wird vorstellen kénnen, «in den letzten Jahren
Familienmitglieder fluchtartig das Haus verlieBen, wenn sich unter der Post
ein Brief des Verlegers befand» (8. 51).

Die beiden «Perioden», die «religionsgeschichtliche» («Schépfung und
Chaos») und die «literaturgeschichtliche» (Genesis, Psalmen, «Die israelitische
Literatur», dazu die Arbeit an den Propheten, die fiir Gunkel viel wichtiger
waren, als man denken koénnte, vgl. S. 1991{f.), sind natirlich nicht scharf zu
trennen ; beide Arbeitsrichtungen hédngen zudem eng miteinander zusammen,
und zwar so, daf3 die Literaturgeschichte um der Religionsgeschichte willen
betrieben wird (S. 104, 172). Die Literaturgeschichte ist, zunéchst wenigstens,
ganz sein eigenes Werk (S. 167), wihrend die Religionsgeschichte seit den

1 W. Baumgartner, Vet. Test., Suppl. 9 (1963), S. 1-18.



Rezensionen 369

achtziger Jahren Sache der nach ihr benannten «Schule» ist (S. 201f.), deren
Vertreter die Worte «Geschichte» und «Religion» als ihre «Leitsterne» be-
trachten (S. 25). In diesem Zusammenhang wird Gunkels Arbeit gewurdigt,
mit dem Blick auf die Lehrer und Vorgénger Ritschl, Lagarde, Harnack,
Wellhausen, Eichhorn und Gunkels sehr verschiedene Stellung zu ihnen.
Sehr nachdenkenswert dabei ein Satz aus einem Brief an seinen Verleger von
1894: «Dall wir aus der kritischen in eine religionsgeschichtliche Periode
ubergehen, ist meine Hoffnung und das Ziel meiner Arbeit» (S. 53). Urteile
wie die tiber Dillmann und Delitzsch (S. 117) oder auch den Freund Gre(3-
mann (S. 197) werden sicher auf das Interesse manches Lesers stoBen; nur
moge er sich dabei das «Quod licet Jovi...» energisch vor Augen halten. Aus
den Abschnitten iiber Gunkels religios-theologische Grundanschauungen sei
der wohl tiberscharfe, aber gerade dadurch erhellende Satz zitiert: « Gunkel
wollte die Geschichte zur Stringenz erheben, im letzten konnte er dies nicht
durchhalten und hat sich in die Mystik gefliichtet» (S. 99, vgl. weiter bes.
S. 1731f.). Bei der geistesgeschichtlichen Ableitung und Einordnung geht der
Verfasser mit ebensoviel Kenntnis wie Zuriickhaltung zu Werke (S. 1731f.,
2641f.) — das diirfte in der Tat das angemessene Verfahren sein. Es wird sehr
mit Recht auch in der Bestimmung des Einflusses Herders angewendet, wo
von der Herkunft der gattungsgeschichtlichen Methode und der dsthetischen
Interpretation des Alten Testaments die Rede ist (S. 111, 118f.), und beim
Vergleich mit Ernst Meiers «Geschichte der poetischen National-Literatur
der Hebraer» von 1856, in der sich frappante Parallelen zu Gunkels spaterem
Programm finden (S. 112ff., 168), oder mit de Wettes Behandlung der
Psalmen (S. 229ff.). Die vorliegende Arbeit bestatigt gerade auf diesem Wege
in manchem die Originalitdt Gunkels, ganz wie es auch ein Vergleich mit
Heinrich Ewald vermag, bei dem immerhin die Begriffe «Formgeschichte»
und «Sitz im Leben» schon anklingen?. Gegen das von W. Baumgartner
uberlieferte Selbstzeugnis Gunkels wird auch die Unabhéngigkeit seiner
Gattungsforschung von der Germanistik, wenigstens im ersten Stadium,
verfochten (S. 105ff., 144f., vgl. aber auch S. 66).

AuBer Druckfehlern finden sich kleine Versehen. Dalmans Vorname wurde
Gustaf geschrieben (8. 37). Der Goéttinger Handkommentar wird nicht mit
HAT abgekiirzt (S. 235). Wellhausen wechselte nicht als Privatdozent in die
philosophische Fakultét {iber (S. 49; richtig S. 46). Der Ausdruck «miindliche
Tradition», der S. 78 de Wette zugeschrieben wird, stammt an der dort
angegebenen Stelle nicht von diesem, sondern von Eb. Schrader. Dafl ein
Anschluf3 an Hugo Winckler fur Gunkel eine Abwanderung aus der Theologie
hiatte bedeuten miissen (S. 49), halte ich fiir ein Millverstéindnis. Zu dem
Diktum iiber «Schépfung und Chaos», es sei «mehr Chaos als Schépfung»
(S. 70), kann ich noch eine etwas feinere Variante beisteuern: mein Grof3-
vater R. Smend, der gegen Gunkel sehr ungerecht gewesen ist (die Abqualifi-
zierung S. 79 steht leider nicht allein), pflegte zu sagen: « Das Buch hat einen
glicklichen Titel; es ist wirklich teils Schépfung, teils Chaos.»

2 R. Smend, Das Mosebild von Heinrich Ewald bis Martin Noth (1959),
S. 12, 14ff.

24



370 Rezensionen

Gunkels Lebenswerk steht in einer imponierenden Geschlossenheit vor
uns; der Eindruck, dafB in ihm keine Liicke klafft (S. 262), ist sicher richtig.
Man ist sogar geneigt, das Urteil GreBmanns tiber Gunkels Arbeiten zu den
Psalmen, «sie begénnen nicht nur eine neue Forschung, sondern sie vollen-
deten sie auch zugleich» (von Gunkel dem Verleger mitgeteilt, S. 227), mit
allen nach so langer Zeit selbstverstéandlichen Einschrankungen zu wieder-
holen. Sosehr Gunkel dhnlich wie Wellhausen aussprechen konnte, was fir
die Sicht der Spiteren schon ldngst in der Luft lag (S. 236), sosehr ist auf
der anderen Seite in manchem doch auch das Urteil berechtigt, da Well-
hausen ein Ende und Gunkel ein Anfang gewesen ist (S. 263)3. Ob man
Gunkels Aktualitdt in Sachen Formgeschichte, Geschichte und Theologie
s0 bestimmen kann, wie Klatt es von einer seinem Lehrer K. Koch nahe-
stehenden Position aus in seinem Buch (S. 12ff., 190ff., 267ff. u. 6.) und in
einem restiimierenden Aufsatz? tut, ist eine Frage, iiber die hier nicht ge-
stritten werden soll. Bemerkt sei, daB3 man Karl Barths Satz, bei Gunkel
sei ihm aufgegangen, daf «es sich im Alten Testament um eine bewegende
Sache handelt», nicht gegen den von Otto Dibelius ausspielen darf, man habe
bei ihm nicht erfahren, daB «das Alte Testament in irgendeinem Sinne
Offenbarung Gottes an die Menschen sei» (S. 76), so iliberspitzt der zweite
Satz auch sein mag. Ich habe Barth und Dibelius ausfithrlich tiber Gunkel
befragt. Thre Stellung zu ihm war ziemlich iibereinstimmend ; wie sehr auch
Dibelius Gunkel als Gelehrten verehrt hat, hat er ja in seinen Erinnerungen
festgehalten®. Man wird schlieBlich auch an Bultmanns Urteil iiber Gunkels
Verhiiltnis zur Theologie (Klatt S. 221) nicht vorbeigehen dirfen. Gewil hat
die «dialektische Theologie» Fragen vernachléssigt, die die religionsgeschicht-
liche Schule mit Recht gestellt hat; wir diirfen aber, wenn wir uns heute neu
um eine Antwort bemiihen, nicht preisgeben, was wir bei Barth und Bult-
mann gelernt haben. Vielleicht wird es uns, um ein Wort Barths abzu-
wandeln, dann gelingen, auch eine Gestalt wie die Gunkels noch schéner und

eindriicklicher zum Leuchten zu bringen. . .
Rudolf Smend, Munster i. Westf.

Avcust HASLER, Luther in der katholischen Dogmatik. = Beitr. z. 6kumen.
Theol., 2. Miinchen, M. Hueber Verlag, 1968. 357 S. DM 34.—.

Vor etwa einem Jahrzehnt wire diese an der Universitdt (Gregoriana in
Rom eingereichte Dissertation noch eine Sensation gewesen und hétte ver-
mutlich nicht einmal das Imprimatur erhalten. Heute aber erscheint sie mit
einem Geleitwort des jingst verstorbenen Kardinals Bea als eine Selbstver-
stiandlichkeit in der wachsenden Zahl rémisch-katholischer Forschungsbei-
trige zur Theologie Luthers. Die Ergebnisse werden bestenfalls einige ehr-
wiirdige Autoren dogmatischer Kompendien erschiittern. Denn Hasler kon-
frontiert die oft recht beildufigen Ausfithrungen zur Theologie Luthers in

3 Vgl. dazu J. Wellhausen, Grundrisse zum Alten Testament (1965), S. 5.

¢ W. Klatt, Die «Eigentiimlichkeit» der israelitischen Religion in der
Sicht von Hermann Gunkel: Ev. Theol. 28 (1968), S. 153ff.

5 0. Dibelius, Ein Christ ist immer im Dienst (1961), S. 58ff.



Rezensionen 371

den nach. 1945 erschienenen bzw. neu aufgelegten Manualien mit den Ergeb-
nissen der neueren Lutherforschung etwa seit Karl Holl. Das Zentralthema
bildet die Rechtfertigungslehre.

Auf den ersten Blick mag es scheinen, da3 hier mit Kanonen auf Spatzen
geschossen wird, wenn man von katholischen Kompendien das erwartet,
was nicht einmal unbedingt jedes evangelische Handbuch der Dogmatik zu
leisten imstande ist. Zudem zeigt gerade die neuere Lutherforschung nur zu
deutlich, wie auch im evangelischen Bereich die «Theologie Luthers» mehr
einen stdndigen Interpretationsprozel3 als eine abgeschlossene Einheit dar-
stellt. Gerade die Rechtfertigungslehre ist davon in keiner Weise ausge-
nommen.

Gleichwohl hat ein solches Unternehmen seine Berechtigung, und zwar
allein deshalb, weil durch die Abgrenzungen gegeniiber der reformatorischen
Theologie auch die positiven Aussagen rémisch-katholischer Theologie ge-
prigt werden. Damit ist die ernste Frage gestellt, ob es weiterhin vertretbar
igt, in den besonders von Cochlius und Bellarmin vorgezeichneten Bahnen
die Theologie Luthers zu kritisieren und die eigene Lehre zu formulieren.
So lautet das nicht unerwartete Ergebnis aus dem ersten Teil der Unter-
suchung: in der Rechtfertigungslehre sowie in den mit ihr zusammen-
hidngenden Aussagen iiber Urstand, Erbsiinde, Siindenfolgen wie auch im
Versténdnis von Wesen und Wirkung der Sakramente werden dogmatische
Urteile mitgeschleppt, die einer sachlichen Uberpriifung nicht standhalten.
Eine der wenigen rithmlichen Ausnahmen ist die Dogmatik von Michael
Schmaus.

Dem negativen Ergebnis aus der Analyse der Kompendien werden nun
die Erkenntnisse der neueren Lutherforschung gegeniibergestellt. Um der
Billigkeit. willen sei dazu gleich vermerkt, daB die neuere Lutherforschung
nicht nur in einer Vertiefung, sondern auch in einer allmihlichen Uber-
windung konfessionalistischer Engfiithrungen besteht, die den Zugang zu dem
katholischen Anliegen Luthers iiberhaupt erst erschliet. Da sich der Ver-
fasser in diesem Teil im wesentlichen auf eine sehr sorgfiltige Bestandsauf-
nahme beschriankt, sind keine neuen Erkenntnisse zu verzeichnen. Aber es
ist eine beachtliche systematische Leistung, wie die entscheidenden Ge-
sichtspunkte aus dem recht disparaten Material herausgearbeitet und auf nur
150 Seiten dargestellt werden.

Im dritten Abschnitt fragt der Verfasser nach den Griinden fir die ver-
zerrenden Darstellungen der Theologie Luthers in den Kompendien. Von
mangelnder Sachkenntnis abgesehen, sieht er den ersten Grund in einer
falschen Beurteilung der tridentinischen Dekrete, die aus dogmatischen und
historischen Griinden nicht ohne weiteres als eine pauschale Verurteilung der
Theologie Luthers aufgefallt werden durfen. Der zweite Grund folgt aus einer
Nichtbeachtung der Denk- und Aussagestrukturen, in denen sich Luther von
der thomistisch-scholastischen Tradition in wichtigen Punkten unterscheidet,
besonders etwa in der Bestimmung des Substanzbegriffs (vgl. S. 118f. und
320f.). Denn «wer sich auf diese dialektisch-paradoxale Denkstruktur Luthers
nicht einlédft, kann nur in vollem Unversténdnis seiner Theologie gegen-
uber stehen» (S. 329).



372 Rezenstonen

Damit werden von Hasler Anregungen und Ansétze aufgenommen, wie sie
in jingster Zeit mehrfach von evangelischer Seite (E. Schlink) und von
katholischer Seite (O.H. Pesch) vorgetragen worden sind. Freilich stellt
sich — Uber die Zielsetzung dieser Arbeit hinausgehend — dann auch die
Frage nach der sachlichen. Notwendigkeit solcher Denkstrukturen, die ja
nicht allein aus einer zufilligen Pluralitdt des Denkens abzuleiten sind.

Nicht zuletzt wirft aber diese selbstkritische Arbeit eines katholischen
Theologen auch die Frage auf: wie steht es mit den Darstellungen der
rémisch-katholischen Theologie in unseren eigenen Manualien und im theolo-
gischen Unterricht ? Dies zu untersuchen wire die einzig angemessene Ant-
wort auf dieses Werk. Reinhard Slenczka, Heidelberg

WirsELM DANTINE & Kurr LUTHI (Hrsg.), Theologie zwischen Gestern und
Morgen. Interpretationen und Anfragen zum Werk Karl Barths. Minchen,
Chr. Kaiser Verlag, 1968. 336 S. DM 24.80.

Herausgeber sind ein lutherischer und ein reformierter Professor in Wien,
und beide haben auch eigene Beitriage geliefert. — Dantines Artikel heil3t « Der
Welt-Bezug des Glaubens». Seine Hauptthese ist, daB3 dieser Welt-Bezug bei
Barth zu kurz komme. Vor allem werden die Menschheitsgeschichte und ihre
Gesetzlichkeiten nicht ernst genug genommen. Barth respektiere eigentlich
kaum die Profanitédt der Schopfung und die Anwaltschaft des Christen fiir
diese Profanitét. Alles werde schlieBlich christozentrisch verstanden. Und
deshalb meint auch Dantine, von einer faktischen Beziehungslosigkeit von
«Vorsehung» und «Ethik» bei Barth und den von ihm beeinflulten Ethikern
reden zu diirfen. — Ahnlich auch in dem Aufsatz von Liithi, «Theologie als
Gespréach». Der Mensch in seiner immer neuen Geschichte werde nicht véllig
ernstgenommen als Gespréchspartner mit dem géttlichen Du. Lithi fragt,
ob nicht eine «Immanenztheologie» moglich wire, wenn «der Humanismus
Gottes» und so auch sein Walten auf der Erde als theologisches Thema
wirklich aufgegriffen wurde. — Aber auch der hollindische Rektor Johannes
Marie de Jong, der die Frage: «Ist Barth iiberholt?» mit einem klaren Nein
beantwortet, méchte behaupten, dafl Barths Denken zu statisch, «zu stark
vom vollzogenen Heil erfiillt, zu wenig mit der Dynamik der Evolution, der
‘Weltgeschichte und der technisch-schépferischen Humanitét verbunden» sei,
weshalb er eine «Theologie der Hoffnung» willkommen heiB3t.

Merkwiirdigerweise wird nie eingehend ausgefiihrt, wie dieses «Statische»
mit Barths eigenartiger Lehre von der Amalogia fidei zusammenhingt,
obwohl natiirlich diese Lehre 6fters beriihrt wird. Es wundert mich aber noch
mehr, dal man nicht stirker hat beriicksichtigen wollen, wie entscheidend
sich Barth von geschichtlichen KEreignissen wie dem Nazismus und dem
Kommunismus hat befragen lassen kénnen. Und noch erstaunlicher scheint
es mir, dal niemand das ernstgenommen hat, was Barth ausfihrt tber die
Moglichkeit, da3 Gott auch aullerhalb der Mauern der Kirche «wahre Worte»
gpricht .

1 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, IV, 3, 1 (1959), S. 122ff.



Rezensionen 373

Am schirfsten wird Barth von Samuel Lauchli, Philadelphia, in seinem
Aufsatz «Das “Vierte Jahrhundert’ in Karl Barths Prolegomena» kritisiert.
Er stellt fest, man kénne legitimerweise nicht die trinitarischen und christo-
logischen Ergebnisse der alten Kirche tibernehmen, wenn man geistig einem
ganz anderen Zeitalter angehort. Oberflachlich gesehen ist das einleuchtend,
bei einer tieferen Untersuchung doch wohl kaum so unproblematiseh. — Sehr
interessant ist der Beitrag von Friedrich-Wilhelm Marquardt, Berlin, «Reli-
gionskritik und Entmythologisierung. Uber einen Beitrag Karl Barths zur
Entmythologisierung.» Hier wird stark auf die frithe Produktion Barths,
vor allem die beiden Ausgaben des «Rémerbriefs», zuriickgegriffen. Ent-
scheidend ist Barths radikale Kritik alles Religiosen, aller Religion. Gott
allein lehrt uns echte «Entmythologisierung», denn er lehrt uns unkirchlich
und existentiell von Gott zu reden. — Es finden sich auch merkwiirdige Dinge,
wie etwa der Versuch von Paul Hessert in Evanston, zu zeigen, dal3 Barth
einer der Viter der heutigen «Radical Theology» sei.

Das Programm des Buches, «Kritische Interpretation und nicht Rezep-
tion», ist zu bejahen. Hier haben wir einen kleinen, aber teilweise wichtigen
Anfang. Niels H. Soe, Kopenhagen

Fritz Buri, Gott in Amerika. Amerikanische Theologie seit 1960. Bern, Paul
Haupt & Tubingen, Katzmann Verlag, 1970. 284 S. Fr. 34.80.

Man stoBt heute in Europa héufig auf zwei Vorurteile gegeniiber der
systematischen Theologie in Amerika. Entweder wird sie als ganz im Schlepp-
tau der europiischen Diskussion stehend gesehen, oder, sofern sie sich zu
eigenen, selbstindigen Leistungen aufschwinge, stiinden diese weit unter
dem hiesigen Niveau systematischer Leistungen und damit selbstredend
auch jenseits des Interesses. Das gegenwirtige Bekanntwerden der Arbeiten
eines Thomas Altizer oder Harvey Cox scheinen diese Vorurteile nicht zu
widerlegen, sondern erst recht gerade zu bestétigen. Jedenfalls zeigt sich
noch heute, dal Amerika bei uns mehr als ein Exportland europaischer
Theologie betrachtet wird denn als giinstiger Nahrboden interessanter und
wertvoller theologischer Eigengewichse.

Es darf darum als das groBe Verdienst des neuesten Buches von Fritz
Buri angesehen werden, dal er mit diesen beiden gingigen Vorurteilen in
sauberer und tiberzeugender Art aufriumt. Seine Gastprofessur an der
Drew-University und sein seitheriges intensives Studium der neuen und
neuesten amerikanischen Fachliteratur setzen ihn bestens in die Lage, dem
europdischen Leser ein ganzes Kaleidoskop theologischer Produkte der
Vereinigten Staaten fachlich souverén, sachlich prézis vorzusetzen. Buri
1éBt sich mit einer oft erstaunlichen Geduld auf die manchmal auch bizarren,
manchmal sehr bizarren Gedanken amerikanischer Autoren ein und la@t
ihnen in dieser Weise gewill Gerechtigkeit angedeihen.

Naturlich fehlt es nicht an oft scharfer Kritik, so da, wie er sagt, am
SchluB wie am Ende eines Shakespeare-Dramas nur noch Tote auf der
Biihne liegen, die aber nach dem Vorhang ihren verdienten Applaus erhalten.
Tatséichlich spart Buri auch nicht mit guten Noten, besonders fir die



374 Rezensionen

Leistungen eines John Macquarrie und eines Schubert Ogden. So leistet
denn dieses Buch ein Doppeltes: Es zeigt dem européischen Leser die er-
staunliche Breite und Vielseitigkeit der heutigen amerikanischen Theologie,
eine wahrhaft interessante Erscheinung angesichts der relativ geringen
Positionsstreuung der européaischen Lage, wie der Autor immer wieder
herausstreicht. Anderseits aber dirfte dieses Buch gerade auch in Amerika
selbst auf groBes Interesse stoBen und — sofern es iibersetzt wird — der dor-
tigen Lage durch diese griindliche Begutachtung eines erfahrenen européi-
schen Systematikers neue Impulse geben. Da es weder bei uns noch jenseits
des Atlantiks eine derart umfassende Einfithrung zur geistigen Lage gibt,
macht sich der Autor darum sehr verdient. Es ist zu hoffen, dafl dieses Buch
mithelfen werde, auch bei uns das Interesse am theologischen Geschehen in
USA zu wecken und so aus einem Einbahn- zu einem echten Zweibahn-
Austausch zu kommen. Das umfassende Literaturverzeichnis ermdglicht
dem Leser ein weiteres Eindringen in die aktuelle Produktion.

Als einendes Anliegen der neuen Theologengeneration in Amerika versteht
Buri das «Ernstnehmen des Sikularismus» und das «Ringen mit den Pro-
blemen, die diese Zeiterscheinung fiir die Theologie zur Folge hat» (S. 19).
In einem ersten Teil «Neue Aspekte und neue Aufgaben» zeigt der Autor
darum, auf wie verschiedenen Wegen versucht wird, mit diesen Problemen
zurechtzukommen. An erster Stelle sind natiirlich die amerikanischen Bult-
mann-Schiiler zu nennen, die das Programm der Entmythologisierung iiber-
nommen und in einem «rechten» und einem «linken Fliugel» gesondert weiter
entfaltet haben. Daneben aber, und als hochst selbstandige Leistung ameri-
kanischer Theologie, stehen die Unternehmungen, die in den Bannkreis der
angelsichsischen Sprachanalyse, vor allem der Philosophie Wittgensteins,
geraten sind und bei denen der européische Leser wohl die wertvollsten Neu-
entdeckungen machen kann. Als dritten Weg der Bewiltigung des Sakularis-
musproblems stellt Buri die Tod-Gottes-Welle dar, deren Lautstéirke aller-
dings in grolem Kontrast zu ihrer positiven systematischen Leistung steht.
Nicht zuletzt sieht Buri das erwihnte Grundanliegen auch in der Ethik
gewaltig am Werk, in der Situationsethik eines Joseph Fletcher oder der
sog. Contextethik von Paul Lehmann.

Im zweiten Teil «Neue Losungen und neue Probleme» werden die pro-
gressiven Lésungsversuche amerikanischer Theologen gezeigt und analysiert.
Der Reichtum der verschiedenen und fiir européische Ohren oft sehr ge-
wagten Ideen ist geradezu tiberwiltigend und kann hier nur stichwortartig
angefithrt werden. Der Féacher der neuen Entwicklungen geht von den onto-
logisch-metaphysischen Bemithungen Macquarries und Ogdens, vom speku-
lativen Whiteheadianismus, Cobbs Gehversuchen in einer naturlichen Theo-
logie bis zu den Ansétzen einer antimetaphysischen Lehre von Christus ohne
Gott und zu den Radikalen wie van Buren, van Harvey, Altizer und Ha-
milton. Im Gebiet der Ethik, welches Buri sehr ausfiihrlich mitberiicksich-
tigt, zeigt sich dieselbe Mannigfaltigkeit. In einer SchluBbetrachtung geht
Buri noch kurz iiber eine bloBe Darstellung und Kritik anderer Theologen
hinaus, indem er selbst seine eigene Stellung als Basis der vorangegangenen
Kritik luzid und straff darstellt. In den Stichworten «Sinn und Sein» faBt



Rezensionen 375

er nicht nur die Problematik heutiger Theologie knapp zusammen, sondern
macht auch einige wesentliche Schritte in Richtung theologischen Neu-
landes, die zeigen, dal er nicht nur mit vielen Eindriicken, sondern auch
neuen Anregungen vom Studium amerikanischer Theologie heimgekehrt ist,
die er sogar seine «neue theologische Heimat» nennen kann.

Ein solches Buch ist grundsétzlich nicht abschlieBbar, denn die Ent-
wicklung geht weiter. So versucht Buri in einem Anhang noch die Er-
scheinungen der letzten sechziger Jahre zu beriicksichtigen, besonders Gor-
don Kaufmanns Geschichtstheologie, Hardwicks kritische Darstellung von
Buris eigener theologischer Leistung und den EinfluB Moltmanns auf die
dortige Lage, der gegenwértig in stetem Wachsen ist. Allerdings beginnt sich
auch bereits wieder andeutungsweise eine «post-hope-Debatte» anzubahnen,
die zeigt, dall das Gesprich in stetem Fortgang zu den stets offenen «new
frontiers» ist.

Alfred Jager, Wolfhalden, Kt. Appenzell A.R.

GERHARD BREIDENSTEIN, Das Higentum wund seine Verteilung. Hine sozial-
wissenschaftliche und evangelisch-sozialethische Untersuchung zum Higentum
und zur sozialen Gerechtigkeit. Stuttgart und Berlin, Kreuz-Verlag, 1968.
345 S. DM 12.80.

Diese sozialethische Dissertation der Theologischen Fakultdt Marburg
beschéftigt sich mit der Frage der sozialen Gerechtigkeit in der Verteilung
des Eigentums. Sie stellt einen bemerkenswerten und kritischen Beitrag dar
zu der Eigentums-Diskussion, in der die 1962 erschienene Denkschrift der
Evangelischen Kirche Deutschlands anregende Leitlinien gegeben hatte.
Breidenstein wirft der bisher gefiihrten Diskussion vor, daB sie auf einer
wirklichkeitsfremden und wirklichkeitsverfehlenden Eigentumsideologie be-
ruht. So hat er sich zur Aufgabe gemacht, die bisherigen Ergebnisse darzu-
stellen und ihren Mangel an Sachinformationen zu zeigen, die ergebnislose
und festgefahrene Diskussion zu analysieren, dem Ideologieverdacht dieser
Diskussion nachzugehen und andere zielgerechtere Wege zur Losung der
sozialen Gerechtigkeit in der Eigentumsfrage zu zeigen: Die Frage nach der
sozialen Gerechtigkeit muB3 von der Eigentumsverteilung abgelést und neu
formuliert werden.

Wihrend bisher in der Ethik das Verhéltnis des Einzelnen zum Eigentum
als Besitz, Reichtum und Gebrauchseigentum und seit 1955 auf der Linie
dieses Verhiltnisses der Aspekt der Verteilung dominierend war, zeigt
Breidenstein das Problem als Strukturproblem unter dem Horizont der
viel weiteren sozialen Gerechtigkeit. Das Gebrauchseigentum ist ohnehin
breit verteilt. Viel wichtiger ist ihm die Diskussion tber das Produktivver-
mogen, das am wenigsten personale Qualititen aufweist. Er will auf die
Notwendigkeit der ausgleichenden Umverteilung der Vermdgensverhéltnisse
durch gesellschaftspolitische Steuerungseingriffe hinaus. Das Produktivver-
mogen ist in der bisherigen Diskussion nicht berticksichtigt worden. Die
Notwendigkeit der gerechten Verteilung kann das Produktivvermdgen im
Interesse einer relativ besseren sozialen Gerechtigkeit nicht ausklammern.



376 Rezensionen

Erhellend und klédrend sind in Sektion A: Das Eigentum in seinen heutigen
Erscheinungsformen, die Definitionen der Arten des Eigentums und die
dargestellten Wandlungen der Eigentumsfunktionen, die mit einer Ein-
schrankung der Freiheitsfunktion der Produktionsmittel verbunden sind.
Die griindliche Darstellung von Sektion B: Die Verteilung des Eigentums,
zeigt auf das ethische Verstdndnis des Begriffs Vermégen, der besser ist als
der juristisch-sachenrechtliche Begriff des Eigentums. In den Erwéigungen
zur priméren und sekundiren Einkommensverteilung ist vom Umvertei-
lungseffekt die Rede, von dem Breidenstein sagt: « Das, was man den Reichen
abnimmt (Steuern ete.), reicht bei weitem nicht aus fiir das, was man den
Armen geben mull» (S. 68). Die entscheidende Umverteilung vollzieht sich
heute nicht in erster Linie zwischen arm und reich, sondern zwischen
Erwerbstéatigen und Erwerbsunfiahigen. Ungerecht ist die regressiv wirkende
indirekte Besteuerung. Mit anderen Worten: die derzeitige Vermogens-
struktur hat einen ungerecht strukturellen Uberhang zum Besitzeinkommen.
S. 104 heiBlt es: «<Wer hat, dem wird gegeben.» Zwar gibt es keine eindeutig
bestimmbare, notwendige, 6konomisch richtige funktionelle Verteilung des
Einkommens, und trotzdem helfen die statistischen Aspekte der Verteilung
die ethische Notwendigkeit einer Anderung der Verteilungsstruktur be-
grimden. Breidenstein beklagt, da von Umverteilung des Vermogens-
bestandes nicht gesprochen wird, vielmehr nur von einer Neuverteilung des
entstehenden Vermégenszuwachses. Das heif3t (S. 152): Wenn die Vermogens-
bildung der Vermégensschwachen verstirkt werden soll, dann nur durch
entsprechende Einschrénkung der Vermogensbildung der Gebietskorper-
schaften, der groBeren Unternehmen und selbstéindigen Haushalte. Die
Bildung von Kleinvermdgen éndert nichts an der ungleichen wie ungerecht
relativen Verteilung der Vermogen.

Der theologische Teil der Arbeit: Das Eigentum in sozialethischer Sicht,
macht kritische Anmerkungen zu den Ethiken von Emil Brunner, Alfred de
Quervain, Gottfried W. Locher, Helmut Thielicke, Heinz-Dietrich Wendland,
Wolfgang Trillhaas und zur Eigentumsdenkschrift der EKD. Die ungenauen
Begriffsinhalte in diesen Ethiken sind nach Breidenstein z.T. schuld an
Fehlinterpretierungen: z. B. ist der Gedanke, Privateigentum ist Schop-
fungsrecht, verfiihrerisch. Privateigentum kann auch als Raub (privatio) an
Gott und am Nichsten interpretiert werden (Kritik an Brunner). Oder:
Eigentum ist nur Grund zum Danken und Moéglichkeit zum Helfen — dieser
Gedanke Quervains tibersieht véllig die besondere Eigenart des Produktions-
mitteleigentums, wo diese Dimension des Dankens und Helfens nicht mehr
vorkommen kann. Thielickes «¢«Fahrrinnenmodelly als einem Struktur-
Kompromif3 zwischen dirigistischer Verplanung und einem Laissez-faire wirft
Breidenstein eine dreifache Verfehlung vor: das Fehlen einer Differenzierung
des Begriffs Eigentum (die seit Marx uniibersehbaren Sondereigenschaften
des Produktionsmitteleigentums), die Weckung des Eindrucks, daB die
Institution Eigentum geschichtslos sei und die Verabsolutierung eines be-
stimmten geschichtlich bedingten Eigentumsverstédndnisses in der Befangen-
heit liberaler Vorstellungen. Der Leser spiirt in der Kritik an Thielicke, wie
Breidenstein als Anwalt eines freiheitlichen Systems von sozialistischer Ge-



Rezenstonen 377

sellschaft und Wirtschaft Thielicke dafiir ankreidet, daB er die kapitalistische
Seite der freien Konkurrenzwirtschaft einseitig rechtfertigt. Besser kommt
Wendland in der Beurteilung Breidensteins weg: Das Miteigentum der
Arbeitnehmer an wirtschaftlichen Unternehmen und die sozialethische Auf-
gabe der Begrenzung und Kontrolle sind brauchbare Kriterien fiir eine von
Breidenstein geltend gemachte Strukturveréinderung. Die EKD-Denkschrift
ist in einer liberalindividualistischen Ideologie befangen und sieht nicht
geniigend die Unterscheidung von Gebrauchs- und Produktionsmitteleigen-
tum. Das Studium der Denkschrift hat Breidenstein zu dem Schluf3 gefiihrt,
daf3 tiefgreifende wirtschaftsdemokratische Reformen der Gesellschaft not-
wendig sind. Statt der sittlich-ethischen Appelle der Denkschrift, welche
an den langfristig wirkenden Verteilungsfaktoren, die in der wachsenden
privatkapitalistischen Marktwirtschaft mit dem Erbschaftsrecht strukturell
verankert sind, vorbeigehen, sind Strukturreformen notwendig. Breidenstein
denkt an Produktionsvermégensanteile, die elementar zu einem Ausbau einer
demokratisch gelenkten planvollen Wirtschaftspolitik gehoren miissen. Die
Institution Eigentum mul neu gestaltet werden. Breidenstein iibt eine imma.-
nente Ideologiekritik (S. 300) an der Eigentumsideologie und ihren Uber-
zeugungen, wie: Eigentum ist eo ipso Privateigentum, Produktionsmittel-
eigentum ist auch Privateigentum, Eigentum garantiert Freiheit und Sicher-
heit (im antikommunistischen Sinn), Mitverantwortung auf dieser Basis sei
moglich, eine gerechte Verteilung (ohne Strukturédnderung!) sei mdéglich.
Diese Ideologiekritik wirft der bisherigen Behandlung des Problems Unwirk-
samkeit vor, denn die Kategorien sind uberholt, Theorie und Wirklichkeit
klaffen auseinander, und es bleibt alles bei unrealisierbaren Wunschvor-
stellungen! Das bisherige Denken verschleiert den Konflikt und entfremdet
die Sozialethik der Sozialwissenschaft.

Eines der Hauptergebnisse der Untersuchung Breidensteins ist die Er-
kenntnis, daBl heute die Institution Eigentum nicht mehr fundamentale
gesellschaftspolitische Bedeutung hat. Vielmehr ist das Hauptproblem die
soziale Gerechtigkeit und die Chancengleichheit. An die Stelle des bisher fiir
zentral angesehenen Gedankens der gerechten Verteilung der Einkommen und
Vermogen steht die zentrale Frage nach der Verteilung von Freiheit, Sicher-
heit und sozialem Rang. S. 324: Gerecht ist eine Sozialordnung, wenn sie die
Grundbedingungen und Entfaltungschancen der Existenz gleich verteilt.
Das wird dann erreicht, wenn die Chancengleichheit von der Einkommens-
und Vermoégensverteilung unabhéngig gemacht wird. Der Abbau der gesell-
schaftspolitischen Bedeutung des Eigentums ist die Voraussetzung fiir den
Ausbau der Institutionen, die eine Gleichverteilung der sozialen Entwick-
lungschancen des Menschen erlauben.

Die Arbeit Breidensteins ist ein anregendes Buch, und die Auseinander-
setzung damit lohnt sich. Die Analysen und die revolutionér-sozialistischen
Konsequenzen geben dem Leser eine doppelte Aufgabe auf den Weg mit.

Hans-Joachim Kosmahl, Westensee bei Kiel

ErNsT DAMMANN. Wort und Religion. Kalima na dint. Studien zur Afrika-
nistik, Missionswissenschaft, Religionswissenschaft Hrnst Dammann zum



378 Rezensionen

65. Geburtstag. Hrsg. von Hans-Jiirgen Greschat und Hermann Jungraith-

mayr. Stuttgart, Evangelischer Missionsverlag, 1969. 384 S. Fr. 39.40.

Freunde, Kollegen und Schiiler begliickwiinschen mit 36 Aufsidtzen den
Marburger Theologen Ernst Dammann zu seinem 65. Geburtstag (am 6. Mai
1969), der an afrikanischer Sprachwissenschaft, Missions- und Religions-
wissenschaft interessiert ist.

Die 16 der Sprachwissenschaft verpflichteten Beitrége lassen die Mannig-
faltigkeit der afrikanischen Sprachen ahnen. Sonderuntersuchungen uber die
Swahili-Sprache, das Nyakyusa, das Hottentottische, die Gallasprache, tiber
Sprachen im Tschadseegebiet, iber die nordnigerianische Ron-Sprache, die
Sprache der Guang von Boso in Ghana und zur Struktur des Ewe zeigen dem
Leser, wie detailliert hier im einzelnen gearbeitet worden ist. Der Forscher
wird entweder von historischen Sachverhalten oder von grammatikalischen
Eigentiimlichkeiten, von der Bedeutungsgeschichte bestimmter Wérter oder
der Welt der Sprichworter angezogen.

Die sechs Beitriige zur Missionswissenschaft berihren verschiedene Pro-
bleme. - W. Holsten unterstreicht, dafl beim Reden von Gott in den Religionen
ein Reden von Abgéttern stattfindet, weil der Mensch bei sich selber ist und
den Vergotterungsversuchen des einzelnen oder des Stammes erliegt. —
A. Lehmann pladiert fiir einheimische, aus der Situation entsprungene
Namen der Neugetauften, die biblische oder europiische Namen ablésen
sollten. — S. T. Neill sucht Vorlaufer und Vorbilder von Ethnologen unter
den Missionaren der Geschichte und ruft von der «reinen» Kulturanthropo-
logie zum neuen Ernstnehmen der Religion innerhalb des ethnologischen
Studiums auf, bedauert aber zugleich, daf3 die Missionare in die Erziehungs-
systeme der neuen Staaten so integriert sind, daB sie mit den ethnologisch-
religiosen Wirklichkeiten kaum in Berithrung kommen. — G. F. Vicedom
beschreibt den Sieg alter Kulturen tiber die westliche Zivilisation und stellt
die Frage, ob die neuen Mischreligionen in und mit ihren Evolutionsgedanken
sich selber als Exponenten der laufend vorangetriebenen Entwicklung sehen
und so jede andere Religion iiberfliisssig machen. — G. Rosenkranz schildert
das Verhaltnis zwischen China und dem Westen in der zweiten Hilfte des
19. und am Anfang des 20. Jahrhunderts und fiihrt vor die Frage, ob das Heil
fir China in der Ubernahme westlicher Wissenschaft und Technik, in der
Erneuerung oder in der Aufhebung des Konfuzianismus (in der «Religion des
guten Biirgers und seiner Erfahrung von 2500 Jahren») liegt.

Die 14 Beitridge zur Religionswissenschaft regen in verschiedenster Weise
an, dem Thema «Religion und Glaube» weiter nachzudenken. — E. Benz
bringt einen Beitrag des Origenes zur Theologie der negritudo: das «ich bin
schwarz und schoén» (Hoh. Lied 1, 5) hat Origenes dazu verwendet, die
Gleichberechtigung des schwarzen mit dem weissen Menschen ins Licht zu
stellen. Die christliche Kirche «gibt sich selber preis, wenn sie weiterhin um
jeden Preis an einer grundsétzlichen Rassentrennung ihrer Glieder festhélt»
(S. 242). — P. Beyerhaus nimmt die Heilungsfakten bei synkretistischen
Kultgemeinschaften in Afrika zum Anlaf3, nicht nur von seiner lutherischen
Theologie aus kritische Fragen an diese Gemeinschaft zu stellen, sondern sich
mitsamt den Missionen durch die Existenz dieser Gruppen fragen zu lassen,



Rezenstonen 379

ob sie zur Schaffung und Erhaltung lebendiger und gliedhaft verbundener
Gemeinden imstande sind. — H. W. Turner zeigt, wie afrikanische Sekten-
grimder nicht nur aus protestantischen, sondern auch aus katholischen
Kirchen zu kommen pflegten. — H.-J. Greschat beschreibt eine Geistkirche
bei den Luo in Ostafrika, die in der Reaktion gegen einen nach Afrika
verpflanzten Anglikanismus z. B. alle Medizinen zuriickweisen, weil der
Geist alle Ubel zu heilen vermoége (S. 272f.). — J. Busse berichtet von den
Vorstellungen der Nyakyusa iiber das héchste Wesen, das «ein fernes, un-
nahbares Wesen» bleibt, dessen Herz niemand kennt. — J. Knappert orientiert
uber die Swahili-Theologie, indem er einen ostafrikanischen Moslem den
Islam interpretieren und dabei Anfangslosigkeit, Weltenferne und Allgegen-
wartigkeit Allahs verkiindigen 148t, der keinem Gerechtigkeitsprinzip unter-
worfen ist. — A. H. J. Prins unternimmt den Versuch, eine arabische Inschrift
und ein magisches Quadrat an einem Schiff in Lamu (Nordkenia) zu inter-
pretieren und mit diesem Schiffszauber die Zusammengehérigkeit von mos-
lemischem Gebet und fixierter Niederschrift dieses Gebetes zu unterstreichen,
damit Glick und Gefahrlosigkeit bei der Reise gewahrleistet seien. —
J. Zwernemann schreibt tber heilige Felder bei sudanesischen Volkern und
laBt die Frage nach einer Entsakralisierung der Felder im Hinblick auf
rationellere Bewirtschaftung wach werden. — A. Vorbichler macht den Leser
mit einer Dissertation tiber die afrikanischen Pygméen aus dem Jahre 1727
bekannt, deren Verfasser dhnlich wie Schliemann fiir Troja die antiken
Quellen iiber die Pygméen fir seine Zeit zu sprechen zu bringen wuflte. —
0. F. Raum zeigt beschamend, wie die Xhosa von jeher infolge ihres Expan-
sionswillens und wegen exogamer Gesellschaftsverhaltnisse sich als eine
offene Gesellschaft verstanden haben: Hatten sie einst fremdstdmmige
Flichtlinge aufgenommen, die sie in ihren kulturellen und zivilen Rechten
leben liessen, so weckten die Kriegsriistungen der Weissen feindliche Reak-
tionen. — N. Q. King beschreibt anschaulich, wie indische Sikhs in Ostafrika
ihr Leben einzurichten wulBlten und sich davor hiiten, nach Indien zurick-
zukehren, um ihren erworbenen Reichtum mit den Armen ihres Stammlandes
nicht teilen zu miussen. — H. W. Gensichen gibt den magischen Faktor im
Meister-Jiinger-Verhéltnis im Hinduismus zu bedenken, indem man in Guru
Wort und Gestalt des Gottes sucht ; wihrend im Christentum der Meister den
Jinger wahlt und Jingerschaft und Bruderschaft miteinander verbunden
sind, sucht in Indien der Jiinger seinen Guru und geniigt das Individualver-
héltnis zu seinem erwéahlten Gott. — K. Goldammer zeigt, wie im sogenannten
homerischen Demeter-Hymnus Demeter immer mehr im Zusammenhang mit
der kultischen Wirklichkeit von Eleusis an Bedeutung gewinnt, wihrend
Gaia zur tuckischen alten Hexe deklassiert und so verteufelt wird. — SchlieB-
lich enthiillt G. Muller den schauderhaften Antisemitismus, der sich in der
lutherisch-orthodoxen Theologie des 17. Jahrhunderts damit breitgemacht
hat, daB3 die Judenérzte im Urteil dieser Theologen beruflich untiichtige,
gefihrliche Filscher und Feinde Christi sind, mit denen christliche Arzte
nur unter gréBten VorsichtsmaBnahmen kooperieren diirfen. Im Bemiihen,
«das Seelenheil in jedem Fall der kérperlichen Hilfe vorzuordnen» (S. 376),
praktizierte man Judenhaf.



380 Rezensionen

Die vorliegenden Studien zur Afrikanistik, Missionswissenschaft und Re-
ligionswissenschaft, denen .eine Bibliographie mit 167 Nummern beigegeben
und ein Bild des Jubilars beigefiigt ist, konnen dazu anregen, je nach Inte-
ressen und Arbeitsgebiet die Lesefriichte im Ductus eigener Studien weiter
zu verwenden. Werner Bieder, Basel

REeENE METZ und JEAN SCHLICK, Ric 69. Répertoire bibliographique des tnstitu-
tions chrétiennes, 3. Strasbourg, Cerdic, 1970. 480 S., 5 Tabellen.

Band 1 von dieser Komputer-Bibliographie ist noch nicht erschienen, Band

2 erschien 1969. Das reichliche Material wird auf Liander verteilt, was den
Gebrauch erschwert. Wertvoll ist das Sachregister mit Ubersetzungen.

Bo Reicke, Basel

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

ScawEgiz. The Ecumenical Review 22, 3 (1970): S. J. Samartha, The World
Council of Churches and Men of Other Faiths (190-198); J. B. Carmau,
Continuing Tasks in Inter-Religious Dialogue (199-209); A. Fernandes, The
Role of the Church in Development (222—-50). Evangelisches Missions-Magazin
114, 2 (1970) : W. Bieder, Die Autoritédt des Wortes Gottes nach dem Jakobus-
brief (50—-68) ; R. Wagner, Die Bibel fiir Kerala (69-83). Fretburger Zeitschrift
fiir Philosophie und Theologie 17, 1-2 (1960) : R. Gasser, Propter lamentabilem
vocem hominis. Zur Theorie der Volkssprache in althochdeutscher Zeit (3—83);
A. M. Haas, Thema und Funktion der Selbsterkenntnis im Werk Heinrich
Seuses (84-138); M. Gagern, Ludwig Feuerbachs «dritter und letzter Ge-
danke» (139-60); H. Sonnemans, Bekenntnis zur Hoffnung. Zur Philosophie
Gabriel Marcels (161-85); I. Craemer-Riigenberg, Uber die Moglichkeit der
Begrimdung von normativen Urteilen (186-205). Internationale kirchliche
Zeitschrift 60,2 (1970): O. Gilg, Der antivatikanische Zeugenchor nach dem
18. Juli 1870 (60-84); M.-J. Congar, Le probléme ecclésiologique de la pa-
pauté aprés Vatican IT (85-100); M. Farantos, Der pépstliche Primat im
Glauben und im Dialog aus orthodoxer Sicht (101-23); W. Kuppers, Die
altkatholische Position heute im Riickblick auf Vatikanum I (124-67); U.
Kiry, Das Verhiiltnis der altkatholischen zur rémisch-katholischen Kirche
1870-1970 (168-98). Kirchenblatt fiir die reformierte Schweiz 126, 11-12 (1970):
H. Weidmann, Kierkegaardiana, I-IT (164-66; 181-84). 13—-14: K. Liithi,
Unsere Zeit als Sprache und die Probleme einer antwortenden Theologie
(193-96; 210-13). Neue Zeitschrift fiir Missionswissenschaft 26, 2 (1970):
J. L. van Hecken, Le mouvement liturgique au Japon (1865-1962), IT (94—
113); H. Cieslik, Die erste Jesuitenmission in Siam 1626-30, I (114-26); A.
Plangger, Shonagebetbiicher, IT (127—-36). Reformatio 19, 6/7 (1970): 16 Bei-
triage zum Thema: Die Schweiz und die Dritte Welt. 8: J. Glenthej, Dietrich
Bonhoeffers Weg zwischen Widerstand und Ergebung (504-12); H. Wolfens-



	Rezensionen

