
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 5

Artikel: Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan

Autor: Buri, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878763

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan

Wenn ich im folgenden - unter Absehen von einer Schilderung
der verschiedenen Gesprächssituationen und unter Weglassung von
Zitaten - in Kürze die wichtigsten Punkte zusammenfasse, die sich
mir aus meiner Begegnung mit dem buddhistischen Denken während
meines neunmonatigen Japanaufenthaltes ergeben haben, so möchte
ich dabei so vorgehen, daß ich zuerst herausstelle, was sich mir an
diesem Denken als typisch und bedeutsam gezeigt hat, sodann in
bezug auf die einzelnen Momente einige kritische Einwände erhebe,
um zum Schluß positive Vorschläge zu formulieren, wie ich sie

etwa in den betreffenden Auseinandersetzungen - mit
unterschiedlichem Erfolg - zu vertreten pflegte und wie sie mir für eine

Weiterführung des Gesprächs mit dem heutigen Buddhismus
wesentlich erscheinen.

Zur Charakterisierung dieses Berichtes und zur Rechtfertigung
des darin befolgten Vorgehens sind aber einige persönliche und
grundsätzliche Bemerkungen notwendig.

Zunächst habe ich auf zwei Einschränkungen aufmerksam zu machen, die
mit meiner - innerhalb dieser Grenzen - sehr intensiven Kontaktnahme mit
buddhistischer Philosophie verbunden waren.

Die erste, nicht zu übersehende Einschränkung war unfreiwilliger Art und
bestand darin, daß ich in meiner Lektüre wie in meinen Unterhaltungen
ausschließlich auf Übersetzungen angewiesen war. So beschränkt sich z. B.
meine Kenntnis des großen philosophischen Werkes des Begründers der
modernen japanischen Philosophie Kitaro Nishidas (gest. 1945) auf zwei Bände,
von denen der eine seine Erstlingsschrift «A Study of Good» aus dem Jahre
1911 und der andere drei längere Abhandlungen aus späterer Zeit enthält.
Für Keiji Nishitani stand mir neben zahlreichen seiner in englischer Sprache
erschienenen Aufsätzen eine Übersetzung seines religionsphilosophischen
Hauptwerkes «What is Religion?» in Manuskriptform zur Verfügung. Wie
von ihm so fand ich auch von anderen namhaften japanischen Philosophen
wertvolle Beiträge in «Philosophical Studies of Japan», «The Eastern
Buddhist», «Japanese Religions» und andern Sammelwerken und Zeitschriften1.

1 Als besonders aufschlußreich seien daraus nur erwähnt die
scharfsinnige Studie von Shin-ichi Hisamatsu «The Characteristics of Oriental
Nothingness» in Philosophical Studies of Japan (1960) sowie der Aufsatz
Nishitanis «Der Buddhismus und das Christentum» in Nachrichten der
Gesellschaft für Natur- und Völkerkunde Ostasiens (1960), der einen interessanten

Beitrag aus buddhistischer Sicht zur Entmythologisierungsdebatte
darstellt.



F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan 339

Eine willkommene Ergänzung dieser aus sprachlichen Gründen sehr
beschränkten Einsicht in die zugehörige Literatur ergab sich aus zahlreichen
mündlichen Unterhaltungen, die ich mit Philosophieprofessoren privat und
im Anschluß an Vorlesungen zu führen Gelegenheit hatte, so in Tokio außer
mit den Mitgliedern der Karl Jaspers-Gesellschaft insbesondere mit Koshiro
Tamaki, Hajime Nakamura und Perugi Jshizu sowie in Kyoto mit Keiji Nis-
hitani, Yoshimori Takeuchi, Masao Abe und K. Tsushimura, aber auch mit
christlichen Kennern des Buddhismus wie Maurus Heinrichs, Heinrich
Dumoulin und Joseph Spae. Dazu kamen noch besonders eindrückliche
Gespräche mit vier Zen-Meistern in Tokio, Heirinji und Kamakura.

Neben dieser erzwungenen Begrenztheit meiner Kenntnis der philosophischen

Lage der Gegenwart ist aber noch eine freiwillige Einschränkung zu
erwähnen, die ich mir nicht nur der Kürze der zur Verfügung stehenden Zeit
wegen auferlegte, sondern die mit meinem besonderen Interesse zusammenhängt,

mit dem ich mich in dieses mir bis dahin unbekannte Gebiet begab.
Als ein Theologe, der seine «Dogmatik als Selbstverständnis des christlichen
Glaubens» mit Hilfe der Begriffe und Methoden der Philosophie Karl Jaspers'
entwickelt und der in seinem Denken ganz allgemein auch mit den übrigen
Erscheinungen vertraut ist, die heute unter dem Namen Existenzphilosophie
zusammengefaßt zu werden pflegen, war und bin ich in meinem Interesse
an der modernen buddhistischen Philosophie vor allem durch drei Fragen
bestimmt, von denen ich mich denn auch in meinem Studium dieser Philosophie

leiten ließ :

Erstens wollte ich in Erfahrung bringen, ob es im buddhistischen Denken
ein Verständnis gibt für ein unbedingt verantwortliches Personsein, das ich
als eine nichtobjektivierbare Größe im Rahmen des Subjekt-Objekt-Schemas
begrifflich-gegenständlichen Denkens im Sinne von Jaspers' Philosophie des

Umgreifenden vertrete.
Zweitens ging es mir darum, zu prüfen, ob im Buddhismus ein Zugang

zu finden sei für eine auf jener unter Punkt eins ins Auge gefaßten Grundlage

und in Parallele zu einer Buddhologie entwickelte Christologie als Aussage

über die Möglichkeit einer Sinnerfüllung des menschlichen Daseins.
Drittens ergab sich mir von da aus ein Interesse an der buddhistischen

Ethik als dem Bereich, in dem sich das Wesen einer Lehre in ihren praktischen

Auswirkungen ausweist und beurteilen läßt.
Ich bekenne also, daß ich nicht unvoreingenommen an die philosophische

Erscheinung des Buddhismus herantrat, sondern mit bestimmten Gesichtspunkten,

die mich an ihm interessierten und von denen ich mich bei meinem
Lesen und Zuhören leiten ließ. Wenn ich darüber bei meinen geistigen und
leibhaftigen Gesprächspartnern auch nur in wenigen Fällen auf ein wirkliches
Verstehen gestoßen bin, so stellte ich doch — auch in gegensätzlichen Stellungnahmen

- fest, daß es sich hier um Fragestellungen und Probleme handelt,
die dem Buddhismus nicht unbekannt sind, und das nicht nur, weil er sich
heute in seiner Philosophie westlicher Denkformen bedient und sich mit
ihren Inhalten auseinandersetzt, sondern weil ihn diese Fragen und Anliegen
von seinem Ursprung her beschäftigen und er mit ihnen auf seine Weise
fertig zu werden versucht.



340 F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan

Das Subjekt-Objekt-Schema, des begrifflich-gegenständlichen Denkens

begegnet einem ständig in den erkenntnistheoretischen
Erörterungen heutiger japanischer Philosophie, und zwar nicht nur
seit sie sich damit in der neuzeitlichen Philosophie des Abendlandes
konfrontiert sieht, sondern weil sie seit dem Aufkommen der

Madhyamika-Logik auf dem eigenen Boden es auf die Überwindung
jenes Schemas abgesehen hat, insofern der Buddhismus in seinem
Wesen auf eine Auslöschung des an den Dingen haftenden
Subjekts aus ist. Das Ringen mit dem Subjekt-Objekt-Problem ist
nichts anderes als die epistemologische Form des urbuddhistischen
Trachtens nach dem wahren Selbst. Wenn die heutige buddhistische
Philosophie in Verfolgung dieses Ziels und als Weise seiner
Verwirklichung - unter Berufung auf eine lange Tradition und eine
hochentwickelte Versenkungspraxis - den Begriff des Nichts und
der Leere in Anschlag bringt, darin das Heil erblickt und es mit
Buddha in Verbindung bringt, so steht dieser Weg und seine

Vollendung ebenso in Parallele wie in Gegensatz zu der Jaspers'schen
Nichtobjektivierbarkeit des Umgreifenden und seiner Seinsweisen -
des Ichs, des Du, des Seins, der Transzendenz -, aber auch des von
mir in diesem Rahmen vertretenen Christusglaubens als des

Selbstverständnisses christlicher Existenz. Dementsprechend stehen sich
in abendländischer und buddhistischer Ethik Pflicht- und Naturethik,

christliche Liebe und buddhistisches Erbarmen gegenüber,
und wird darin der je verschieden aufgefaßte «große Tod» in
verschiedener Weise wirksam.

Heutiger Buddhismus ist - gerade auch um seiner gegenteiligen
Antworten willen - mit diesen Problemstellungen eines existen-
tialistischen Christentums vertrauter als viele Vertreter des christlichen

Glaubens in der von buddhistischem Denken so nachhaltig
bestimmten Geistes- und Religionswelt des Fernen Ostens. Aber
wenn die Theologie, die bis dahin auf diesem Felde die Mission
leitete, sich darüber Rechenschaft gäbe, wo, wie und weshalb sie

gewirkt hat, und wo, inwiefern und warum ihr eine Wirkung
versagt blieb, so würde sie vielleicht auf die skizzierte aktuelle
Gesprächslage mit buddhistischem Denken eintreten und von den

angedeuteten Gesichtspunkten Gebrauch machen. Um dieser Hoffnung

willen wollen wir die Situation, wie sie sich uns heute in der
buddhistischen Philosophie Japans zeigt, unter den angegebenen
Gesichtspunkten etwas genauer ins Auge fassen.



F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan 341

1. Drei Wesenszüge buddhistischen Denkens

Das buddhistische Denken stellt in seiner langen Geschichte wie
in der ganzen Breite seiner Erscheinung in der Gegenwart eine sehr

mannigfaltige Größe dar - durchaus vergleichbar der Entwicklung,
die das Christentum im Verlauf der abendländischen Geschichte

durchgemacht hat. Aber wie in der neuzeitlichen westlichen
Philosophie sich gewisse Grundprobleme feststellen lassen, so auch in
dem unter dem Einfluß des Buddhismus stehenden östlichen Denken

- insbesondere in der Ausgestaltung, die es in der heutigen
japanischen Philosophie gefunden hat, wobei sich diese für die

heutige Situation typischen Problemstellungen und Lösungsversuche

bis in die geschichtlichen Ursprünge dieses Denkens in der
Lehre Buddhas zurückverfolgen lassen. Ich greife im folgenden drei
solcher Wesenszüge buddhistischen Denkens heraus, und zwar in
der Form, in der sie mir bei meinen japanischen Gesprächspartnern
in der Literatur wie in der Diskussion immer wieder begegnet sind -
und dies keineswegs bloß auf meine Fragen hin, sondern durchaus
in ihren eigenen Darlegungen und Begründungen ihres
Standpunktes.

Die erste Eigentümlichkeit bezieht sich auf das uns im Westen
seit Descartes beschäftigende Subjekt-Objekt-Schema des

begrifflich-gegenständlichen Denkens, das ebenso zum Wesen der
neuzeitlichen Bewußtseinsphilosophie gehört, wie es von deren Gegnern
in einem sogenannten ungegenständlichen Denken in verschiedenen
Formen zu überwinden versucht wird. Zum mindesten seit Nishida
ist sich die japanische Philosophie dieser für alle Erkenntnistheorie
grundlegenden Problematik bewußt und bringt sie nicht nur in den

Kategorien des westlichen Denkens zum Ausdruck, sondern
versucht auch, auf verschiedenen Wegen des westlichen Denkens über
diesen Gegensatz hinauszukommen und zu einem Innewerden von
Wirklichkeit jenseits des Gegensatzes von Subjekt und Objekt zu
gelangen.

Programmatisch für dieses für das moderne japanische Denken
typische Bestreben, wie es vor allem in der Kyoto-Schule in
Erscheinung getreten ist, sind die ersten Sätze, mit denen Nishida
seine «Study of Good» einleitet, in denen er eine «pure experience»
fordert, in der vor dem Aufbrechen einer Unterscheidung von
erkennendem Subjekt und erkanntem Objekt, d. h. ohne Da-



342 F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan

zwischentreten der menschlichen Subjektivität, die Dinge sich in
ihrem wahren Wesen von sich aus zeigen und zur Erfahrung bringen
sollen. Was er hier in der Weise von Bergsons Intuitionismus in
mehr psychologischer Weise vertritt, das versuchte er später in
seiner «Logic of topics» in Form einer Ontologie verschiedener
«Felder» der Wirklichkeit durchzuführen.

In ähnlicher Weise wendet sich Nishitani gegen die
Bewußtseinsphilosophie, indem er ihr nicht nur zum Vorwurf macht, daß
sie ein vom Innen unabhängiges Außen zu einem vom Subjekt
abhängigen Vorgestellten mache, sondern auch, daß ihreAuswirkung
in der modernen Technik notwendig den westlichen Nihilismus zur
Folge habe, in dessen existentialistischer Form sich ein verzweifeltes

Ich trotzig zu behaupten versuche. In Parallele zum späteren
Heidegger will er diesen Subjektivismus überwinden durch ein
Leerwerden in einem «absoluten Nihilismus» einer totalen «emptiness»,

die den Bereich darstellen soll, in dem «die Dinge» nicht mehr
in ihrer vom Subjekt bedingten Dinghaftigkeit, sondern in ihrem
« home-ground », in ihrer wahren «suchness» erscheinen sollen.

Es liegt auf der Hand, daß die Aussagen dieses Denkens - insofern

hier noch von Denken die Rede sein kann - nicht so sehr in der
Form logischer Begrifflichkeit erfolgen - oder dann nur in einer
dialektischen Aufhebung logischer Begrifflichkeit in der Nachfolge
Nagarjunas -, sondern daß die Sprache der Mystik, der schockierende

logische Widerspruch eines Zen-Koans oder die Poesie eines

Haiku-Verses die sachgemäße Aussageweise darstellen. «Wenn du
den Bambus kennenlernen willst, so gehe in die Seinsweise des

Bambus ein» (Basho).
Die buddhistischen Denker von Nishida bis Nishitani,

insbesondere auch Daisetzu Teitaro Suzuki unterlassen es aber auch

nicht, ständig darauf hinzuweisen, daß die suchness der «Dinge» in
der emptiness nicht auf dem Wege des diskursiven Denkens zu
erreichen ist, sondern eine bestimmte Art der Meditation und
Disziplin voraussetzt und nur als «Erleuchtung» in der jahrelangen
Praxis des «Zazen» zuteil werden kann, in der «Körper und
Verstand wegfallen», um einer neuen Freiheit im Umgang mit den

Dingen Platz zu machen.
Mit diesem Höhe- und Wendepunkt des buddhistischen Erkenntnisweges

als Weg zur Erlösung sind aber zugleich die beiden
anderen Momente berührt, die für dieses ganze Denken nicht weniger



F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan 343

wesentlich sind als seine erkenntnismäßige Grundlage: seine
Metaphysik und seine Ethik.

Von Metaphysik im traditionell westlichen Sinne als Aussage über
die Transzendenz, über den Grund des Seins, das Sein des Seienden
und seine Formationen kann hier freilich nicht mehr die Rede sein.

In der Leere als dem «wahren Abgrund des Nichts» verschwindet
nicht nur das Ich und sein Erkennen, sondern auch das Sein in
seinem An-sich-sein und in seiner Unterscheidbarkeit vom Seienden.

Sowenig als das Auge, das alles sieht, sich selber sehen kann, und
das Eeuer, das brennt, sich selber brennt, ist zwischen Wasser und
Welle zu unterscheiden - um einige der von den Buddhisten in
diesem Zusammenhang verwendeten Bilder anzuführen.

Es handelt sich für sie hier jedoch nicht bloß um Bilder, sondern
der Erkennende sagt von seinem Erkennen, daß es Nichterkenntnis
und eben darum Erkenntnis sei, und er weiß sich im Unterschiedensein

von «Städten, Dörfern, Flüssen und Seen, Sonne und Mond,
Wolken und Regen, Palästen und Dingen» zugleich eins mit ihnen,
wie die Welle Wasser ist und Wasser die Form von Wellen annehmen

kann. Man nennt das «Identität des Gegensätzlichen» und
beschreibt es als umfassendes Aufeinanderbezogensein, als ein
gegenseitiges Sich-Spiegeln des einen im andern, alles in jedem und
jedes in allem. Trotz - oder gerade wegen der Nähe eines pan-
theistischen Monismus will man aber um des Ichs und der Dinge
willen weder von Monismus noch Pantheismus etwas wissen, sondern
lehnt beide ab und erblickt adäquatere Modelle für das Gemeinte
in Leibnizens Monadologie oder in Heideggers «Geviert» von «Himmel

und Erde, Sterblichen und Göttlichen». In der Verneinung alles

begrifflich Eindeutigen in der «absoluten Leere» sind eben wie bei
Gott alle Dinge möglich. In diesem Zusammenhang ist interessant,
zu verfolgen, wie Nishitani gelegentlich zu einem existentialen
Verständnis der Allgegenwart und Allmacht Gottes in der christlichen
Dogmatik zu gelangen versucht. Nishida dagegen in seinem Alter,
aber auch Suzuki und Hajime Nakamura berufen sich auf die

Spekulation der Kegon-Philosophie, einer der ältesten Formen des

in Japan über Korea aus China eingeführten Buddhismus.
Mit welchen Mitteln jedoch diese Unterscheidungen in der Nicht-

unterschiedenheit in der absoluten Leerheit immer durchgeführt
werden, so beruft man sich dafür auf Buddha, insofern ihm - ob-
schon er dahingehende Fragen ausdrücklich abgewiesen hat - die



344 F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan

Einsicht in diese Zusammenhänge in der Erleuchtung seiner
Meditation aufgegangen sein soll, aber auch auf die ewige Buddhaschaft,
die diesen Sachverhalt verkörpert und an der man als einer im
Wesen des Menschen angelegten Wirklichkeit durch Erleuchtung
Anteil gewinnt, indem man selber Buddha wird. Im Feld der Leere,
im Wesensgrund des Ichs und der Dinge ist dieses Buddhawerden
aber nicht bloß ein Vorgang im Menschen, sondern ein kosmisches
Geschehen; denn darin ist das Zentrum des Menschen im Zentrum
jedes Dinges und umgekehrt, und hier ereignet sich durch das

Nichthaften an den Dingen, weder am Außen noch am Innen, die

Befreiung vom Weltgesetz des Karma und der darin beschlossenen

Wiedergeburt.
Damit befinden wir uns bei dem dritten Punkt: der für den

Buddhismus sich aus dieser Leerheitsmetaphysik der Erleuchtung
ergebenden Ethik. Es liegt auf der Hand, daß die Non-attachment-
Theorie und ihre Verwirklichung durch die Widerspruchslogik und
in der Meditation zur Befreiung des wahren Ichs in der Einheit
mit allen Dingen ethische Folgen haben muß. Wie die ihr zugrundeliegende

geistige Haltung kann auch deren praktische Konsequenz
nur in einer ins Unfaßbare entschwindenden Nichteindeutigkeit
bestehen. Denn was kann ein das Ich und die Dinge Sein-lassen, was
sie sind, anderes bedeuten als Unverpflichtetheit und Beliebigkeit!
Was meine Bestimmung ist, und was ich zu tun habe, läßt sich ja
nicht sagen, denn das wäre immer schon ein Erkennenwollen in der

Haltung des attachments an das Ich und die Dinge und würde dem
Bild vom Wasser- und Welle-sein nicht entsprechen. Darum
verwirft Nishitani nachdrücklich die Kantische Pflichtethik als
ungenügend und sieht in jenem Erkennenwollen das Wesen der
Erbsünde, aus dem alle Sünden hervorgehen. Dieses Grundübel wird
ausgemerzt durch den «großen Tod», in dem sich die Vernichtigung
des Selbst ereignet und aus dem das neue Selbst hervorgeht, das

gleichzeitig «ein Herr und ein Diener aller Dinge» ist, d. h. sich
selber und die Dinge kommen und sich ereignen läßt, wie sie eben
kommen und sich ereignen - jenseits von Gut und Böse - in einem
ihrem Wesen entsprechenden universalen «Mitleiden». Im
Geschehenlassen des Geschehenden und im Verbundensein in diesem
Geschehen, das ein Eingreifen des Menschen nur im negativen Sinne
des Aufhebens solcher Eingriffe erlaubt, wird das ethische
Verhalten zu einem «unschuldigen Spiel».



F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan 345

Es ist denn auch bezeichnend, daß Nishitani in einem Aufsatz,
betitelt: «Die Erweckung des Selbst im Buddhismus», in dem er
die sozialethische Bedeutung des Buddhismus gegenüber neuzeitlichen

und gegenwärtigen sozialen Bestrebungen und Revolutionen
hervorheben will, nur den Umstand namhaft machen kann, daß
Buddha Kastenlosen und Frauen den Zugang zu den Orden nicht
verwehrt hat. In Nishidas «Study of Good» ist die Welt ohne den
Lebensdurst und das darausfolgende Tun des Menschen gut. Das

einzige, was der Mensch zu tun hat, ist also die Auslöschung des

Lebensdurstes - und das ist urbuddhistische Lehre. Wird dem
Umstand Rechnung getragen, daß der Mensch dazu nicht imstande
ist und sich dafür auf die «other power» des Gelübdes Shakyamunis
berufen darf, wie dies im Sinne des Amidismus vor allem bei
Hajirne Tanabe, aber auch bei andern der Fall ist - gelegentlich
auch bei Nishitani und D. T. Suzuki -, so hat diese Gnadenreligion
die gleiche Problematisierung der Ethik zur Folge, wie sie im
Christentum durch die Rechtfertigungslehre in Erscheinung tritt.

Wie nicht anders zu erwarten, hat uns das Inbetrachtziehen der
ethischen Konsequenzen des buddhistischen Denkens bereits zu
dessen Kritik Anlaß gegeben. Dieser Kritik wenden wir uns nun zu,
indem wir sie auch auf die beiden an erster Stelle angeführten
erkenntnistheoretischen und metaphysischen Aspekte ausdehnen.

2. Kritische Einwände gegen die buddhistische Lehre

Bevor wir unsere Bedenken gegenüber den im Vorangehenden
dargelegten Grundpositionen heutiger buddhistischer Philosophie
zur Sprache bringen, wollen wir zuerst jedoch ausdrücklich hervorheben,

was uns an diesem Denken als positiv bedeutungsvoll
erscheint und was bei aller in seiner Durchführung auftretenden
Fragwürdigkeit nicht ungewürdigt bleiben soll, zumal es für
westliches Denken und insbesondere christliche Theologie nicht ohne
weiteres selbstverständlich ist und deshalb darin zu deren Schaden
oft fehlt.

Bei aller Problematik der Logik und der Berufung auf besondere

psychische Zustände der buddhistischen Erkenntnislehre ist daran
doch anzuerkennen, daß hier dem Problem der Subjekt-Objekt-
Bezogenheit im erkennenden Bewußtsein nicht ausgewichen, son-



346 F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan

dem größte Aufmerksamkeit geschenkt wird. Die Intensität, in der
sich diese Denker mit diesem Problem befassen, und die Mühe,
die sie an seine Lösung verwenden, zeigt, daß sie sich seiner

Bedeutung bewußt sind, auch wenn sie es in Bedeutungslosigkeit
verschwinden lassen möchten. Von einer langen Tradition her mit
ihm vertraut, erscheint ihnen das Bemühen in heutiger westlicher
Philosophie um ein «ungegenständliches Denken» verwandt, und
sie nehmen dessen Anliegen denn auch in ihre Argumentation auf
und verstehen sich seiner Methoden geschickt zu bedienen.

Dabei machen sie nicht nur auf die von heutiger angelsächsischer
Sprachphilosophie vertretene Verschiedenartigkeit der Punktion
der Sprache für verschiedene Bereiche aufmerksam, sondern sie

wissen auch um die relativen wie die absoluten Grenzen begrifflich-
gegenständlichen Denkens. Von daher rührt ihr Interesse am Nichts
und ihr Reden von einem «Abgrund des Nichts», von dem nur noch
in Paradoxien gesprochen werden kann. Das hindert sie aber nicht,
diese Leere mit Buddha und dem Buddha-werden des Selbst zu
verstehen.

Schließlich bleibt diese Erweckung des Selbst für die Buddhisten
nicht eine blosse Theorie, sondern wie sie auf Grund einer gewissen
Lebenspraxis gewonnen wird, so wirkt sie sich auch in die
praktische Lebensgestaltung hinein aus - ganz gleich, wie man diese

von seinem Standpunkt aus beurteilen mag. Wie der Buddhismus
eine Religion ist, so kennt er auch eine Ethik, wobei beide ein
Ganzes bilden und universalen Charakter tragen, indem Erlösung -
obschon im einzelnen sich vollziehend - doch zugleich in
kosmischen Ausmaßen gesehen wird.

Indes: so wesentlich diese Aspekte und so erstaunlich diese

Positionen sind, so tritt doch gerade auf diesen Höhepunkten
buddhistischen Denkens auch dessen Eragwürdigkeit in Erscheinung.

Das Überraschende für den aus einer westlich-christlichen
Tradition Kommenden ist dabei, daß ihm diese Problematik aus
gewissen Erscheinungen westlicher Seinsphilosophie und bestimmten

Ausformungen christlichen Glaubens, gegen die das buddhistische

Denken sich bewußt abgrenzt und die es auf seinem Wege
meint überwinden zu können, nur zu bekannt sind. Wie heutiges
buddhistisches Operieren mit dem Nichts es mit den gleichen
Schwierigkeiten zu tun bekommt, mit denen das Heideggersche
Seinsdenken belastet ist, so tauchen auch in seiner Berufung auf



F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan 347

Buddha die nämlichen Probleme auf, die uns aus gewissen christo-
logischen Konstruktionen bekannt sind.

Die buddhistischen Denker wissen um die Grenzen, Kurz-
schlüssigkeiten, Verführungen und Katastrophen gegenständlichbegrifflichen

Erkennens. Weder das Ich noch das Sein des Seienden
ist in den Vorstellungen und Kategorien unseres denkenden
Bewußtseins zu erfassen. Angesichts dieser Größen tut sich vor diesem
ein absolutes Nichts auf. Im «großen Zweifel» als dem «großen
Tod» verschwinden Subjekt und Objekt. Aber wo ist «das Feld»,
der Bereich des «großen Zweifels» und des «großen Todes»? Wer
zweifelt im «großen Zweifel», und woran wird im «großen Zweifel»
gezweifelt, wenn es darin weder ein Subjekt noch ein Objekt gibt?
Ist die «große Masse des Zweifels», zu dem der Mensch im «großen
Tod» wird, nun nicht mehr der Mensch, sondern das Sein oder das

Nichts? Zweifelt und stirbt nun die Welt oder der Abgrund des

Nichts, in dem das Bewußtsein völlig zum Erlöschen kommt? Aber
wie könnte noch von Zweifel, Tod und Nichts die Rede sein, wenn
kein Bewußtsein mehr vorhanden wäre, in dem ein Subjekt eine
Aussage über etwas macht? Auch ein Reden in Widersprüchen, wie
es zum Innewerden des Nichts gehört, geschieht noch in der
Gegenständlichkeit meinenden Bewußtseins. Erlöscht das Bewußtsein, so

ist überhaupt kein Denken und Reden, kein Innewerden und
Mitteilen mehr möglich, sondern es bleibt nur Schweigen - Tod. Aber
der buddhistische Denker lebt ja und macht Aussagen. Er ist offenbar

nicht im Nichts, sondern erfährt sich - allen gegenteiligen
Aussagen zum Trotz - diesen gegenüber in einem Erleben seiner
Situation und als ein Gegenstand seines Denkens und Redens. Ein
ungegenständliches Denken und Reden ist nicht nur begrifflich ein
Widerspruch in sich seiher, sondern im Versuch seines Vollzugs
eine Unmöglichkeit. Weder das Sein noch das Nichts denkt und
spricht in den Seins- und Emptiness-Philosophen, sondern je diese

selber - allerdings verworren und sich mißverstehend,
mißverständlich oder gar unverständlich.

Aber - mag eingewendet werden - es handelt sich hier nicht um
das gewöhnliche Ich und die Dinge unserer Vorstellungswelt,
sondern um jenes eigentliche Ich, das sich selber nicht zuschauen kann,
und um das Geheimnis der Dinge, das alles Vorstellen transzendiert
und sich jedem Zugriff unseres gegenständlichen Erkennens
entzieht. Es handelt sich um das «Buddha-Sein», die Erleuchtung, das



348 F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan

Nirwana, um den Bereich der «absoluten Leere», in der das Ich
und alle Dinge in ihrer Eigentlichkeit zu Hause sind, nicht von uns
vorgestellt, sondern in ihrer «Gesammeltheit», mitten in der Welt
frei von der Welt - in einem Zustand des «Haben-als-hätte-man-
nicht», wie es unter Berufung auf Paulus der christliche Glaube für
das «Sein in Christus» in Anspruch nimmt - das «erleuchtete»,
«erweckte» Ich, dem nach dem Durchgang durch den «großen Tod»
oder dem «Sterben mit Christus» die ganze Welt in einem neuen
Licht erscheint - nicht in dem Licht der natürlichen Vernunft, dem
lumen naturale, sondern «im Licht der Dinge seihst» - im Licht
der Auferstehungswelt, wie die Christen sagen.

Allein gerade hier zeigt sich nun - abgesehen davon, daß Christen
und Buddhisten, obschon beide dies bestreiten, in begrifflicher
(allerdings verworrener) Gegenständlichkeit reden - der fundamentale

Unterschied zwischen Buddha- und Christusgläubigen,
buddhistischen und christlichen Denkern. Während die ersteren das

Buddha-werden mit emptiness und damit mit der darin allein
möglichen Gemeinsamkeit der Zentren des Ichs und aller Dinge,
also mit einer überall und in allen Dingen zu machenden Erfahrung
gleichsetzen, sprechen die Christen hier von einer besonderen

Offenbarung in Christus, die als solche von der Offenbarung Gottes
außerhalb des Christusgeschehens verschieden ist. Die Welt ist für
sie - sowenig als des Buddha - des Gottes voll, sondern - wenigstens
nach dem Neuen Testament - tritt Christus auf, um der bestehenden
Schöpfung ein Ende zu bereiten und eine zweite vollendete Schöpfung

der Gottesherrschaft zu inaugurieren. Obschon auch der
Buddhismus um ein besonderes, mit Buddha verbundenes Er-
leuchtungs- und Erlösungsgeschehen weiß, und die Christenheit
ihrerseits in den trinitarischen und christologischen Spekulationen
den Christus in Verbindung mit Gott bringt, so haben wir es hier
doch mit dem grundsätzlichen Unterschied einer letztlich monistischen

und einer wesentlich dualistischen Metaphysik zu tun. Das
zeigt sich auch gerade bei einem Vergleich der Trinitätslehre mit
den buddhistischen Spekulationen über die drei verschiedenen
Buddha-Naturen.

Von den betreffenden erkenntnistheoretischen Voraussetzungen
aus sind an sich beide Arten von Metaphysik - die dualistische wie
die monistische - vertretbar. Für ein kritisches, d. h. den Grenzen
seiner Begrifflichkeit Rechnung tragendes Denken dürfte die bud-



F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan 349

dhistische nur insoweit annehmbarer sein, als sie diesen Grenzen des

begrifflich-gegenständlichen Denkens in ihrer emptiness entschiedener

Rechnung trägt als das auf Objektivität Anspruch erhebende
christliche Glaubensdenken. Aber diesen Vorzug macht sie wiederum
zunichte, indem sie darin zu einem Kollaps des Denkens führt,
indem in ihr gerade von den Grenzen des Bewußtseins nicht mehr
die Rede sein kann. Ein ausgelöschtes Bewußtsein kann kein
kritisches Bewußtsein sein, und deshalb erweist sich das buddhistische

Denken, auch gerade wenn es als angeblich erleuchtetes in
die Welt der Alltäglichkeit zurückkehrt, als höchst unkritisch,
indem seinen Anweisungen zufolge letztlich alles nur sein zu lassen ist,
wie es ist, weil es so gut ist.

So hat denn der Kollaps des Denkens in der emptiness - der

sogenannte Durchbruch - auch einen Kollaps der Ethik zur Folge
bzw. wirkt sich jener in einem solchen aus. Einem - entgegen des

von ihm geforderten non-attachments - letztlich nur an seiner

Befreiung vom Leiden, d. h. seiner happiness interessierten Ich kann
im Auslöschen des Bewußtseins und des Lebensdurstes wohl
Erlösung zuteil werden - aber diese kann grundsätzlich nur egoistischer

Natur sein. In der Lehre von Shakyamunis Gelübde, nicht
ins Nirwana eingehen zu wollen, bis «alle fühlenden Wesen» erlöst,
d. h. zur wahren Einsicht gebracht seien, und in der Lebensauffassung

der Bodhisattwas wird dieser inkonsequenten Selbstzen-
triertheit freilich auch entgegengetreten, indem das Ich des andern,
ja das Leiden und Sehnen aller Wesen in das eigene Erlösungsstreben

einbezogen werden.
Im Mahayana-Buddhismus, zu dem der japanische gehört, hat

man versucht, diesen Widerspruch aufzuheben und die Teilnahme
am Schicksal der andern Geschöpfe zu begründen durch die monado-
logische Spekulation von dem Sich-spiegeln aller in allen und dem
Zentrum des Selbst, das keinen Umfang kennt, weil es überall und
jederzeit Zentrum, oder Wasser und Welle zugleich ist. Darin
gründet das buddhistische Mitleiden, das von tätiger, sich opfernder
und um Besserung auch der materiellen Daseinsbedingungen sich
mühender Liebe im christlichen Sinne dadurch verschieden ist, daß
hier im Grunde kein Subjekt mehr da ist, das einen andern zum
Objekt seiner Liebe machen kann, aber auch kein anderer, der

Objekt solcher Liebe werden könnte. Sich gegenseitig in seinem
Sosein spiegeln und bemitleiden im Bestreben, diese Spiegelung



350 F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan

schließlich als letzten Rest eines Self-attachments auslöschen zu
lassen, ist etwas Grundanderes als das, wozu sich der Christ in der
Nachfolge seines Herrn verpflichtet weiß und was Kant in seinem

Personbegriff zum Ausdruck gebracht hat.
Dabei sei nicht verschwiegen, daß auch das von diesem

buddhistischen Mitleidsgefühl grundverschiedene christliche Liebesgebot
Probleme in sich birgt, wie dies z. B. Martin Buber aufgedeckt hat.
Aber wie Buddha der Erlösung nicht dienliche metaphysische Fragen

mit dem Beispiel von dem durch einen vergifteten Pfeil
Verwundeten, der nicht lange nach der Herkunft des Pfeils fragt,
sondern ihn herausreißt, abgewiesen haben soll, so könnte man mit
noch mehr Recht darauf hinweisen, daß ein Hilfsbedürftiger - er
sei denn ein Psychopath - nicht zuerst nach den Motiven fragt, die
seinen Helfer bewegen, sondern einfach froh ist, daß ihm Hilfe
zuteil wird.

Heutige buddhistische Denker erwecken gelegentlich den
Anschein, als ob sie über der Hintergründigkeit ihrer ethischen
Überlegungen nicht zu dieser natürlichen Sicht der Dinge zu gelangen
vermögen. Sie scheinen sich mit tiefem und innigem Mitleiden
begnügen zu können, weil dies allein der Haltung des «Weisen»
entspricht, der von der «interrelational existence» (Hajime Nakamura)
oder von der «circumsessional interpénétration» (Keiji Nishitani)
aller Wesen und Dinge erleuchtet ist.

Diese «Weisheit» aber ist ebenso Grund wie Produkt des

buddhistischen Mitleidens als eines geschichtslosen Versinkens in die
Leere. Von daher rührt denn auch der Mangel eines Erfassens des

Wesens der Geschichte als einer ständig über sich hinausweisenden
Krise aller menschlichen Sinnverwirklichungen, wie sie in der
christlichen Eschatologie Gestalt gewinnt.

Fassen wir zum Schluß in Kürze zusammen, was sich für uns aus
dieser Kritik heutigen buddhistischen Denkens ergibt und was wir
ihm deshalb aus unserem - zugegebenermaßen westlich und christlich

geprägten - Denken positiv und - wie wir hoffen - weiterführend
entgegenzuhalten haben.

3. Die Gegenposition westlich-christlichen Denkens

Der zur Verfügung stehende Raum erlaubt es uns nicht, diese

unsere Gegenposition nach ihren drei wesentlichen Gesichtspunkten



F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan 351

hin im einzelnen auszuführen und zu begründen. Wir müssen uns
mit einigen Hinweisen begnügen, die aber auf Grund des

Vorausgehenden verständhch sein sollten, indem sie sich nicht nur aus
der dargestellten Sachlage ergeben, sondern auch eine Erhellung
und mögliche Lösung der darin zutage getretenen Schwierigkeiten
bilden. Weil wir darin positiv auf Anliegen und Ausführungen der
buddhistischen Gesprächspartner eintreten, hoffen wir, daß es sich
darin nicht bloß um Gegenpositionen handelt, sondern um die

Weiterführung des begonnenen Gesprächs, so daß es nicht bei einer

Auseinandersetzung bleibt, sondern zu einem «Zusammen-Sitzen»
kommt.

Was zunächst die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen
betrifft, so möchten wir die Buddhisten daran erinnern, daß wir, wenn
wir zusammen nachdenken, reden und auch schweigen, dies, jedenfalls

wenn wir uns - uns selber und einander - verständlich machen
wollen, nicht anders als bei klarem Bewußtsein und in möglichst
eindeutigem begrifflichen Bezeichnen des von uns Gemeinten tun
können. Damit befinden wir uns unausweichlich im Subjekt-
Objekt-Schema des begrifflich-gegenständlichen Denkens. Darum
wissen auch unsere buddhistischen Denker, denn wenn sie zu uns
reden, oder wenn wir ihre Schriften lesen, so tun weder sie noch wir
dies unter Auslöschung unseres Bewußtseins, wollen wir einander
etwas mitteilen und das Mitgeteilte nach Möglichkeit so verstehen,
wie es gemeint ist. Dazu aber sind nicht nur Vorstellungen, sondern
auch Begriffe unerläßlich. Noch wenn jemand dies bestreiten sollte,
bedient er sich dazu der logischen Begrifflichkeit, und zwar nicht
nur in Form ihrer dialektischen Auflösung, sondern mit der Absicht
eindeutiger Definierung seiner Auffassung. Aber es wird auch
niemand leugnen, daß er selber es ist, der hier denkt und redet oder
schweigt, versteht, nicht versteht oder falsch versteht - so sehr er
darin von seiner Tradition und Umwelt bestimmt sein mag. Weder
die Sprache noch das Sein spricht oder denkt, und auch das

Verstummen oder Nichtverstehen ist unsere, des Menschen Sache.

Wenn die Buddhisten - wie wir hoffen - soweit mit uns einig
sind, so können aber auch wir mit ihnen insofern weitergehen, als

wir nicht nur relative, sondern auch absolute Grenzen dieser Art des

begrifflich-gegenständlichen Erkennens anerkennen, und zwar
gerade in bezug auf diejenigen Größen, auf die sie in diesem
Zusammenhang hinweisen: in bezug auf das Ich und die Welt, den Andern



352 F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan

und den Grund aller Dinge. Beim Versuch, sich dieser Größen zu
bemächtigen, tut sich für das objektivierende Denken tatsächlich
ein Nichts auf, sogar ein «Abgrund des Nichts », weil in diesem Falle
der Begriff des Nichts nicht zureicht, da eine definierte Grenze des

Denkens bereits in das Denken einbezogen, vergegenständlicht -
und damit nicht mehr eine Grenze der denkenden Erfaßbarkeit
wäre. Im Unterschied zu den stets relativ bleibenden und deshalb
auch immer weiter hinausschiebbaren Grenzen des Bereichs alles
Wißbaren öffnet sich vor uns der Abgrund des Nichts, wenn wir
uns selbst und das Du des Andern vergegenständlichen wollen und
nach dem Sein des Seienden fragen. Der Reflexion über das Wesen
des Selbst, das diese Reflexion anstellt und das Geheimnis des Seins zu
ergründen sucht, löst sich das Ich auf und entzieht sich jeder Grund.

Zugegeben: Descartes scheint nicht um diesen Abgrund des

Denkens gewußt zu haben - sonst hätte er nicht meinen können, die
Wirklichkeit des Ichs im zweifelnden Denken begrifflich zu erfassen.
Aber Kant hat um die Brüchigkeit dieses Rationalismus gewußt,
und in seiner Nachfolge auch Karl Jaspers - aber nicht in der
panisch-chaotischen Angst, in die sich Pascal und Kierkegaard oder
der Heidegger von «Sein und Zeit» durch dieses Innewerden der
Grenzsituationen menschlicher Existenz haben versetzen lassen,
wie dies denn auch bei Nishitani der Fall ist, sondern in der Helle
des Bewußtseins, in der man um die Unaussagbarkeit des Unaus-
sagbaren in seinem Darüber-Aussagemachen weiß. Nicht in der
emptiness eines Angsterlebnisses oder eines abnormen psychischen
Zustandes, nicht in einer «Nacht, in der alle Kühe schwarz sind»,
sondern in der Helle des klaren Bewußtseins und mit den Mitteln
begrifflich eindeutigen Bezeichnens der gemeinten Wirklichkeit
werden wir auf dem Hintergrund jenes sich dem Begreifen öffnenden
Nichts unseres Ichs als des Ortes und des Aktes unseres für unser
Erkennen verantwortlichen Personseins inne. Dieses Personsein ist
keine gegenständliche Vorhandenheit, sondern mit unserem
gegenständlich-begrifflichen Denken weisen wir auf das hin, was sich

zugleich nicht anders als mit den Begriffen und Methoden dieses

Denkens je verwirklichen läßt: verantwortliches Personsein, das

weder «etwas» im Sinne eines Gegenstandes noch «nichts» ist,
sondern sich ereignet, wo ich mich als zu verantwortlichem Sein
bestimmt übernehme und um das Verfehlen meiner Eigentlichkeit
weiß, wo ich dies nicht tue.



F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan 353

Es ist hier nicht der Ort, auszuführen und zu rechtfertigen,
warum wir unter Berufung auf das Neue Testament und die christliche

Lehrtradition dieses Ereignis des Eigentlichwerdens menschlichen

Personseins auf dem Hintergrunde des Nichts und des Ver-
fehlenkönnens dieser Bestimmung als das Christusereignis bezeichnen.

Auf alle Fälle aber dürfte klar sein, daß dieses Selbstverständnis
verantwortlichen Personseins sich radikal unterscheidet von dem,
was buddhistisches Denken in seiner Tradition mit Buddha und
Buddha-werden meint - es sei denn, es entschließe sich dazu, seine

emptiness im Sinne des «Umgreifenden von Bewußtsein überhaupt»
zu verstehen und darin zugleich die Möglichkeit zu sehen, in diesem
Rahmen zur Eigentlichkeit menschlicher Existenz zu gelangen.

Wohl gibt es auch im Christentum die Erscheinung der Mystik
und die Lehre von der zum Heil nicht genügenden Offenbarung
Gottes in Natur und Geschichte, was gewissen Vorstadien
buddhistischer emptiness entsprechen würde. So ist christliche Theologie

gewohnt, neben einer besonderen Offenbarung Gottes in
Christus auch von einer natürlichen Theologie zu reden. Aber in der
Bibel selber ist von einer Offenbarung Gottes in Natur und
Geschichte nur im Zusammenhang mit dem besonderen Heilshandeln
Gottes an seinen Volke die Rede. Außerhalb dieser Heilsoffenbarung
Gottes gibt es für sie nur die Chaosmächte des Nichtigen, nicht von
Gott Gewollten, für deren Vorhandensein sie keine Erklärung
besitzt, die aber von Gottes Messias überwunden werden wird und an
deren Uberwindung die in Christus Erwählten teilhaben.

Von da aus gesehen, wäre schriftgemäß nur eine Theologia naturalis

negativa und eine ausgesprochen christologische Theologie als
deren positives Komplement. Der Slogan vom «Tode Gottes» kann
eine original christliche Theologie nicht schrecken, weil es für sie

außerhalb des als verantwortliches Personsein verstandenen Seins
des Gläubigen überhaupt keine Aussagemöglichkeit über Gott gibt,
vielmehr nur eine «Theologie» des Nichts, christlichen Atheismus.
Die Wirklichkeit des göttlichen Erlösers dagegen ereignet sich im
Vollzug des Selbstverständnisses verantwortlichen Personseins, d. h.
im Glauben. Die Aussagen der christlichen Theologie über Person
und Werk des Erlösers sind nichts anderes als die Aussagen eigentlichen

Selbstverständnisses in den ihnen im Rahmen dieser Tradition

angemessenen mythologischen Formen.
So bedeutsam eine Tradition für ihre jeweiligen Interpretations-

23



354 F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan

formen ist, so beruht deren Gültigkeit doch nicht auf einer
bestimmten Terminologie, sondern darauf, daß darin die Wirklichkeit
eines bestimmten Selbstverständnisses menschlicher Existenz zu
ihrem verstehbaren und sachgemäßen Ausdruck gelangt. Insofern
ist das im christlichen Glauben gemeinte Heil nicht an dessen

geheiligte und dogmatisierte Terminologie, also auch nicht an den
Christusnamen gebunden. Christus ist für uns «die Wahrheit»,
insofern dieser Name sich als wirksames Symbol für ein bestimmtes
Heilsverständnis eignet.

Insofern wäre also auch mit der Möglichkeit zu rechnen, daß das

Christussymbol in anderen Überlieferungsbereichen durch diesen

entnommene andere Symbole, also z. B. in durch buddhistisches
Denken geprägter Umgebung durch den Namen Buddhas ersetzt
werden könnte. Aber wenn die historischen Träger dieser Titel und
vor allem die Geschichte, die beide in der Folge gehabt haben, in
mancher Beziehung auch überraschende Gemeinsamkeiten
aufweisen, so kann hier nun doch der grundlegende Unterschied, in den
in diesen Namen und ihrer Geschichte verkörperten menschlichen
Selbstverständnissen nicht übersehen werden, die eine auswechselbare

Verwendung beider Symbole nicht ratsam erscheinen lassen.

Nicht bloß Namen von Religionsstiftern und von ihren Gläubigen
verehrten ewigen Wesen stehen hier gegeneinander, sondern
gegensätzliche, miteinander nicht zu vereinbarende, einander gegenseitig

ausschließende Selbstverständnisse menschlicher Existenz:
Es stehen sich gegenüber ein Selbstverständnis des Berufenseins zu
einem unbedingten Verantwortlichsein in Gemeinschaft und ein
Selbstverständnis, für das solches Personsein nur ein Ausfluß des

Lebensdurstes und des Haftens am Ich und den Dingen darstellt
und deshalb in der Auslöschung des Selbst in der emptiness zu
überwinden ist, um mit allen Dingen wie Welle und Wasser zugleich
zu werden.

Auf diesen fundamentalen Gegensatz bin ich in der buddhistischen
Philosophie immer wieder gestoßen, und zwar soweit ich sie in ihre
Geschichte zurückverfolgte wie auch in den Diskussionen mit ihren
heutigen Vertretern. Indes hat sich gelegentlich in langen
Gesprächen, die vom Willen, einander zu verstehen, und von dem
Bedürfnis nach Klärung des Geheimnisses der emptiness und der

Erleuchtung geleitet waren, gezeigt, daß das Wesen dieser
buddhistischen Zentralbegriffe demjenigen eigentlicher Existenz im



F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan 355

Rahmen des Umgreifenden nicht nur fremd ist, sondern daß hier
wie dort - obgleich auf verschiedenen Denkwegen - um die Wahrheit

menschlichen Selbstverständnisses gerungen wird.
Die Frage nach der Wahrheit seines Selbstverständnisses stellt

sich für einen jeden unausweichlich. Muß die Entscheidung, wie er
sich verstehen will, auch jeder selber fällen, so können wir einander
in der Klärung der Frage, ihrer Voraussetzungen und der

Konsequenzen ihrer Beantwortung doch behilflich sein. Wie der Christ
sich hier zu prüfen hat, ob ihm diese Frage nach seinem Selbstverständnis

überhaupt schon aufgegangen ist, so wird der Buddhist
sich fragen müssen, ob es in seinem Denken noch die Möglichkeit
eines Selbstverständnisses unbedingt verantwortlichen Personseins

gebe.
Wenn wir hier den erkenntnismäßigen und metaphysischen

Voraussetzungen auch größere Beachtung geschenkt haben, so sei - um
dieses Anliegens eines gegenseitigen Einander-weiter-helfens willen -
zum Schluß aber doch noch einmal auf die schon verschiedentlich
erwähnten praktischen Konsequenzen für das ethische Verhalten
hingewiesen.

Von meinem Denken aus ergibt sich als ethisches Prinzip die

Verwirklichung verantwortlichen Personseins - und dies nur in
Gemeinschaft, weil wir das, was uns als Bestimmung menschlichen
Daseins aufgeht, dem andern nicht vorenthalten dürfen, sondern zu
verwirklichen zu helfen haben, und weil wir darin zugleich die

Möglichkeit finden, Sühne zu leisten für das, wessen wir uns in
dieser Hinsicht schuldig gemacht haben, d. h. Versöhnung zu
erfahren. Statt nur den eigenen Lebensdurst auszulöschen und mit
denen, die dies nicht vermögen, Mitleid zu haben, könnten wir doch

jenem Lebensdurst auch die Richtung auf das Personwerden geben -
was dann freilich auch den «Schnitt ins eigene Fleisch» bedeuten
würde -, und uns seiher zum Personsein berufen verstehen, würde
einschließen, auch den Andern im Lichte dieser Bestimmung zu
sehen und ihm zu ihrer Erfüllung behilflich zu sein in hingebender
Liebe, die dann allerdings noch etwas anderes als bloßes Mitleiden
mit seinem Unerlöstsein infolge Unwissenheit wäre.

Angesichts dieser Forderung der Liehe muß sich nun freilich
nicht nur der Christ - aber der Christ in besonderem Maße - vom
Buddhisten fragen lassen, wie es denn mit der Verwirklichung jener
Persongemeinschaft in Liebe in der Christenheit, nicht zu reden in



356 F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan

bezug auf das Verhalten der Christenheit in der Welt in Vergangenheit

und Gegenwart, bestellt sei, und ob es darin nicht allzuoft auch
schon an bloßem Mitleiden mangle. Es geschieht deshalb nicht aus
Selbstgerechtigkeit und Überheblichkeit heraus, sondern aus dem
Bewußtsein der Schuld und der gemeinsamen tiefsten Sehnsucht
nach einer wirklichen Sinngebung des menschlichen Daseins, wenn
meine letzte Frage an den Buddhisten dahin geht, ob wir einander
nicht mehr als bloßes Mitleid, nämlich Liebe im Sinne unbedingten
Für-einander-verantwortlich-seins schuldig seien - aber auch: ob
ihm nicht gerade seine Philosophie den Weg zu einer solchen
Einstellung und einem solchen Verhalten, wenn nicht sogar verschließt,
so doch wenigstens nicht als verpflichtend nahelegt.

Albert Schweitzers Gedanke der «Brüderschaft der vom Schmerz
Gezeichneten», aus dem seine «Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben»

hervorgegangen ist, stellt bei aller Problematik, die seiner
philosophischen Begründung dieser Ethik anhaftet, doch etwas ganz
anderes dar als der allem sozialen Empfinden hohnsprechende
Ästhetizismus der Ethik als eines «schuldlosen Spiels», in den bei
Nishitani die urbuddhistische Forderung des Non-attachments
ausmündet.

Aus meiner Kenntnis des buddhistischen Denkens im heutigen
Japan und aus vielen Gesprächen mit dessen Vertretern weiß ich,
daß auf jene Frage kein ungeteiltes Ja zu erwarten ist, sondern auch
sehr viel Widerspruch. Widerspruch - allerdings anders begründeten
- erwarte ich freilich auch aus christlichen Kreisen, denen das hier
entwickelte Denken keine Selbstverständlichkeit ist, weil sie es von
ihrem Schriftverständnis und ihren Glaubensformen her nicht
gewohnt sind. Aber in persönlichen Begegnungen mit Christen und
Buddhisten, Gläubigen und Ungläubigen in jenem Lande ist mir
doch auch viel Aufgeschlossenheit für die hier dargelegten
Gesichtspunkte entgegengebracht worden, und mir selber ist darüber
in bezug auf westliches und östliches Denken manches klar
geworden, so daß ich zu hoffen wage, daß dieser Bericht über meine
Begegnung mit buddhistischem Denken auch andern zu einer

Begegnung verhelfen könnte - mit Buddha und mit Christus und
darin nicht zuletzt mit seinem wahren Selbst.

Fritz Buri, Basel


	Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan

