Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 5

Artikel: Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan
Autor: Buri, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878763

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878763
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan

Wenn ich im folgenden — unter Absehen von einer Schilderung
der verschiedenen Gesprichssituationen und unter Weglassung von
Zitaten — in Kiirze die wichtigsten Punkte zusammenfasse, die sich
mir aus meiner Begegnung mit dem buddhistischen Denken wiahrend
meines neunmonatigen Japanaufenthaltes ergeben haben, so méchte
ich dabei so vorgehen, daf ich zuerst herausstelle, was sich mir an
diesem Denken als typisch und bedeutsam gezeigt hat, sodann in
bezug auf die einzelnen Momente einige kritische Einwénde erhebe,
um zum Schlufl positive Vorschlidge zu formulieren, wie ich sie
etwa in den betreffenden Auseinandersetzungen - mit unter-
schiedlichem Erfolg — zu vertreten pflegte und wie sie mir fir eine
Weiterfiihrung des Gesprichs mit dem heutigen Buddhismus
wesentlich erscheinen.

Zur Charakterisierung dieses Berichtes und zur Rechtfertigung
des darin befolgten Vorgehens sind aber einige personliche und
grundsdtzliche Bemerkungen notwendig.

Zunichst habe ich auf zwei Einschrankungen aufmerksam zu machen, die
mit meiner — innerhalb dieser Grenzen — sehr intensiven Kontaktnahme mit
buddhistischer Philosophie verbunden waren.

Die erste, nicht zu iibersehende Einschrinkung war unfreiwilliger Art und
bestand darin, daf3 ich in meiner Lektiire wie in meinen Unterhaltungen aus-
schlieBlich auf Ubersetzungen angewiesen war. So beschrinkt sich z. B.
meine Kenntnis des groBen philosophischen Werkes des Begriinders der mo-
dernen japanischen Philosophie Kitaro Nishidas (gest. 1945) auf zwei Bénde,
von denen der eine seine Erstlingsschrift « A Study of Good» aus dem Jahre
1911 und der andere drei léingere Abhandlungen aus spéterer Zeit enthélt.
Fur Keiji Nishitani stand mir neben zahlreichen seiner in englischer Sprache
erschienenen Aufsiitzen eine Ubersetzung seines religionsphilosophischen
Hauptwerkes « What is Religion?» in Manuskriptform zur Verfiigung. Wie
von ihm so fand ich auch von anderen namhaften japanischen Philosophen
wertvolle Beitrage in «Philosophical Studies of Japan», «The Eastern Bud-
dhist», «Japanese Religions» und andern Sammelwerken und Zeitschriften®.

1 Als besonders aufschluBireich seien daraus nur erwidhnt die scharf-
sinnige Studie von Shin-ichi Hisamatsu «The Characteristics of Oriental
Nothingness» in Philosophical Studies of Japan (1960) sowie der Aufsatz
Nishitanis « Der Buddhismus und das Christentum» in Nachrichten der Ge-
sellschaft fir Natur- und Vélkerkunde Ostasiens (1960), der einen interes-
santen Beitrag aus buddhistischer Sicht zur Entmythologisierungsdebatte
darstellt.



F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan 339

Eine willkommene Erginzung dieser aus sprachlichen Griinden sehr be-
schrankten Einsicht in die zugehoérige Literatur ergab sich aus zahlreichen
miindlichen Unterhaltungen, die ich mit Philosophieprofessoren privat und
im Anschlul an Vorlesungen zu fithren Gelegenheit hatte, so in Tokio auler
mit den Mitgliedern der Karl Jaspers-Gesellschaft insbesondere mit Koshiro
Tamaki, Hajime Nakamura und Perugi Jshizu sowie in Kyoto mit Keiji Nis-
hitani, Yoshimori Takeuchi, Masao Abe und K. Tsushimura, aber auch mit
christlichen Kennern des Buddhismus wie Maurus Heinrichs, Heinrich Du-
moulin und Joseph Spae. Dazu kamen noch besonders eindriickliche Ge-
spriache mit vier Zen-Meistern in Tokio, Heirinji und Kamakura.

Neben dieser erzwungenen Begrenztheit meiner Kenntnis der philosophi-
schen Lage der Gegenwart ist aber noch eine freiwillige Einschrinkung zu er-
wéhnen, die ich mir nicht nur der Kiirze der zur Verfiigung stehenden Zeit
wegen auferlegte, sondern die mit meinem besonderen Interesse zusammen-
hangt, mit dem ich mich in dieses mir bis dahin unbekannte Gebiet begab.
Als ein Theologe, der seine « Dogmatik als Selbstverstdndnis des christlichen
Glaubens» mit Hilfe der Begriffe und Methoden der Philosophie Karl Jaspers’
entwickelt und der in seinem Denken ganz allgemein auch mit den iibrigen
Erscheinungen vertraut ist, die heute unter dem Namen Existenzphilosophie
zusammengefallt zu werden pflegen, war und bin ich in meinem Interesse
an der modernen buddhistischen Philosophie vor allem durch drei Fragen
bestimmt, von denen ich mich denn auch in meinem Studium dieser Philoso-
phie leiten lieB:

Erstens wollte ich in Erfahrung bringen, ob es im buddhistischen Denken
ein Verstédndnis gibt fiir ein unbedingt verantwortliches Personsein, das ich
als eine nichtobjektivierbare Gréfe im Rahmen des Subjekt-Objekt-Schemas
begrifflich-gegenstédndlichen Denkens im Sinne von Jaspers’ Philosophie des
Umgreifenden vertrete.

Zweitens ging es mir darum, zu priifen, ob im Buddhismus ein Zugang
zu finden sei fir eine auf jener unter Punkt eins ins Auge gefaBten Grund-
lage und in Parallele zu einer Buddhologie entwickelte Christologie als Aus-
sage Uber die Moglichkeit einer Sinnerfillung des menschlichen Daseins.

Drittens ergab sich mir von da aus ein Interesse an der buddhistischen
Ethik als dem Bereich, in dem sich das Wesen einer Lehre in ihren prakti-
schen Auswirkungen ausweist und beurteilen 1a8t.

Ich bekenne also, daB ich nicht unvoreingenommen an die philosophische
Erscheinung des Buddhismus herantrat, sondern mit bestimmten Gesichts-
punkten, die mich an ihm interessierten und von denen ich mich bei meinem
Lesen und Zuhoren leiten lief. Wenn ich dariiber bei meinen geistigen und
leibhaftigen Gespréchspartnern auch nur in wenigen Féllen auf ein wirkliches
Verstehen gestolBen bin, so stellte ich doch — auch in gegensétzlichen Stellung-
nahmen — fest, da} es sich hier um Fragestellungen und Probleme handelt,
die dem Buddhismus nicht unbekannt sind, und das nicht nur, weil er sich
heute in seiner Philosophie westlicher Denkformen bedient und sich mit
ihren Inhalten auseinandersetzt, sondern weil ihn diese Fragen und Anliegen
von seinem Ursprung her beschiftigen und er mit ihnen auf seine Weise
fertig zu werden versucht.



340 F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan

Das Subjekt-Objekt-Schema des begrifflich-gegenstéindlichen Den-
kens begegnet einem stindig in den erkenntnistheoretischen Er-
orterungen heutiger japanischer Philosophie, und zwar nicht nur
seit sie sich damit in der neuzeitlichen Philosophie des Abendlandes
konfrontiert sieht, sondern weil sie seit dem Aufkommen der
Madhyamika-Logik auf dem eigenen Boden es auf die Uberwindung
jenes Schemas abgesehen hat, insofern der Buddhismus in seinem
Wesen auf eine Ausloschung des an den Dingen haftenden Sub-
jekts aus ist. Das Ringen mit dem Subjekt-Objekt-Problem ist
nichts anderes als die epistemologische Form des urbuddhistischen
Trachtens nach dem wahren Selbst. Wenn die heutige buddhistische
Philosophie in Verfolgung dieses Ziels und als Weise seiner Ver-
wirklichung — unter Berufung auf eine lange Tradition und eine
hochentwickelte Versenkungspraxis — den Begriff des Nichts und
der Leere in Anschlag bringt, darin das Heil erblickt und es mit
Buddha in Verbindung bringt, so steht dieser Weg und seine Voll-
endung ebenso in Parallele wie in Gegensatz zu der Jaspers’schen
Nichtobjektivierbarkeit des Umgreifenden und seiner Seinsweisen —
des Ichs, des Du, des Seins, der Transzendenz —, aber auch des von
mir in diesem Rahmen vertretenen Christusglaubens als des Selbst-
verstindnisses christlicher Existenz. Dementsprechend stehen sich
in abendléndischer und buddhistischer Ethik Pflicht- und Natur-
ethik, christliche Liebe und buddhistisches Erbarmen gegeniiber,
und wird darin der je verschieden aufgefalite «grofle Tod» in ver-
schiedener Weise wirksam.

Heutiger Buddhismus ist — gerade auch um seiner gegenteiligen
Antworten willen — mit diesen Problemstellungen eines existen-
tialistischen Christentums vertrauter als viele Vertreter des christ-
lichen Glaubens in der von buddhistischem Denken so nachhaltig
bestimmten Geistes- und Religionswelt des Fernen Ostens. Aber
wenn die Theologie, die bis dahin auf diesem Felde die Mission
leitete, sich dariitber Rechenschaft gibe, wo, wie und weshalb sie
gewirkt hat, und wo, inwiefern und warum ihr eine Wirkung ver-
sagt blieb, so wirde sie vielleicht auf die skizzierte aktuelle Ge-
sprichslage mit buddhistischem Denken eintreten und von den
angedeuteten Gesichtspunkten Gebrauch machen. Um dieser Hoff-
nung willen wollen wir die Situation, wie sie sich uns heute in der
buddhistischen Philosophie Japans zeigt, unter den angegebenen
Gesichtspunkten etwas genauer ins Auge fassen.



F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan 341
1. Drei Wesensziige buddhistischen Denkens

Das buddhistische Denken stellt in seiner langen Geschichte wie
in der ganzen Breite seiner Erscheinung in der Gegenwart eine sehr
mannigfaltige Grofle dar — durchaus vergleichbar der Entwicklung,
die das Christentum im Verlauf der abendlindischen Geschichte
durchgemacht hat. Aber wie in der neuzeitlichen westlichen Philo-
sophie sich gewisse Grundprobleme feststellen lassen, so auch in
dem unter dem Einflu des Buddhismus stehenden &stlichen Den-
ken — insbesondere in der Ausgestaltung, die es in der heutigen
japanischen Philosophie gefunden hat, wobei sich diese fiir die
heutige Situation typischen Problemstellungen und Ld&sungsver-
suche bis in die geschichtlichen Urspriinge dieses Denkens in der
Lehre Buddhas zuriickverfolgen lassen. Ich greife im folgenden drei
solcher Wesensziige buddhistischen Denkens heraus, und zwar in
der Form, in der sie mir bei meinen japanischen Gesprichspartnern
in der Literatur wie in der Diskussion immer wieder begegnet sind —
und dies keineswegs bloB auf meine Fragen hin, sondern durchaus
in ihren eigenen Darlegungen und Begriindungen ihres Stand-
punktes.

Die erste Eigentiimlichkeit bezieht sich auf das uns im Westen
seit Descartes beschiftigende Subjekt-Objekt-Schema des begriff-
lich-gegenstindlichen Denkens, das ebenso zum Wesen der neu-
zeitlichen BewuBtseinsphilosophie gehort, wie es von deren Gegnern
in einem sogenannten ungegenstidndlichen Denken in verschiedenen
Formen zu tiberwinden versucht wird. Zum mindesten seit Nishida
ist sich die japanische Philosophie dieser fiir alle Erkenntnistheorie
grundlegenden Problematik bewuf3t und bringt sie nicht nur in den
Kategorien des westlichen Denkens zum Ausdruck, sondern ver-
sucht auch, auf verschiedenen Wegen des westlichen Denkens tiber
diesen Gegensatz hinauszukommen und zu einem Innewerden von
Wirklichkeit jenseits des Gegensatzes von Subjekt und Objekt zu
gelangen.

Programmatisch fiir dieses fiir das moderne japanische Denken
typische Bestreben, wie es vor allem in der Kyoto-Schule in Er-
scheinung getreten ist, sind die ersten Sétze, mit denen Nishida
seine « Study of Good» einleitet, in denen er eine «pure experience»
fordert, in der vor dem Aufbrechen einer Unterscheidung von
erkennendem Subjekt und erkanntem Objekt, d.h. ohne Da-



342 F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan

zwischentreten der menschlichen Subjektivitdt, die Dinge sich in
ihrem wahren Wesen von sich aus zeigen und zur Erfahrung bringen
sollen. Was er hier in der Weise von Bergsons Intuitionismus in
mehr psychologischer Weise vertritt, das versuchte er spiter in
seiner «Logic of topics» in Form einer Ontologie verschiedener
«Felder» der Wirklichkeit durchzufiihren.

In dhnlicher Weise wendet sich Nishitani gegen die BewuBt-
seinsphilosophie, indem er ihr nicht nur zum Vorwurf macht, dal3
sie ein vom Innen unabhéngiges Auflen zu einem vom Subjekt
abhéingigen Vorgestellten mache, sondern auch, daBl ihre Auswirkung
in der modernen Technik notwendig den westlichen Nihilismus zur
Folge habe, in dessen existentialistischer Form sich ein verzwei-
feltes Ich trotzig zu behaupten versuche. In Parallele zum spéateren
Heidegger will er diesen Subjektivismus iiberwinden durch ein
Leerwerden in einem «absoluten Nihilismus» einer totalen «empti-
ness», die den Bereich darstellen soll, in dem «die Dinge» nicht mehr
in ihrer vom Subjekt bedingten Dinghaftigkeit, sondern in ihrem
«home-ground», in ihrer wahren «suchness» erscheinen sollen.

Es liegt auf der Hand, dafi die Aussagen dieses Denkens — inso-
fern hier noch von Denken die Rede sein kann — nicht so sehr in der
Form logischer Begrifflichkeit erfolgen — oder dann nur in einer
dialektischen Aufthebung logischer Begrifflichkeit in der Nachfolge
Nagarjunas —, sondern dafl die Sprache der Mystik, der schockie-
rende logische Widerspruch eines Zen-Koans oder die Poesie eines
Haiku-Verses die sachgemalle Aussageweise darstellen. « Wenn du
den Bambus kennenlernen willst, so gehe in die Seinsweise des
Bambus ein» (Basho).

Die buddhistischen Denker von Nishida bis Nishitani, insbe-
sondere auch Daisetzu Teitaro Suzuki unterlassen es aber auch
nicht, sténdig darauf hinzuweisen, daf} die suchness der «Dinge» in
der emptiness nicht auf dem Wege des diskursiven Denkens zu
erreichen ist, sondern eine bestimmte Art der Meditation und Dis-
ziplin voraussetzt und nur als «Erleuchtung» in der jahrelangen
Praxis des «Zazen» zuteil werden kann, in der «Korper und Ver-
stand wegfallen», um einer neuen Freiheit im Umgang mit den
Dingen Platz zu machen.

Mit diesem Hohe- und Wendepunkt des buddhistischen Erkennt-
nisweges als Weg zur Erlosung sind aber zugleich die beiden an-
deren Momente beriihrt, die fiir dieses ganze Denken nicht weniger



F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan 343

wesentlich sind als seine erkenntnisméflige Grundlage: seine Meta-
physik und seine Ethik.

Von Metaphysik im traditionell westlichen Sinne als Aussage tiber
die Transzendenz, tiber den Grund des Seins, das Sein des Seienden
und seine Formationen kann hier freilich nicht mehr die Rede sein.
In der Leere als dem «wahren Abgrund des Nichts» verschwindet
nicht nur das Ich und sein Erkennen, sondern auch das Sein in
seinem An-sich-sein und in seiner Unterscheidbarkeit vom Seienden.
Sowenig als das Auge, das alles sieht, sich selber sehen kann, und
das Feuer, das brennt, sich selber brennt, ist zwischen Wasser und
Welle zu unterscheiden — um einige der von den Buddhisten in
diesem Zusammenhang verwendeten Bilder anzufiihren.

Es handelt sich fiir sie hier jedoch nicht bloB um Bilder, sondern
der Erkennende sagt von seinem Erkennen, dafl es Nichterkenntnis
und eben darum Erkenntnis sei, und er weill sich im Unterschieden-
sein von «Stadten, Dorfern, Fliussen und Seen, Sonne und Mond,
Wolken und Regen, Palédsten und Dingen» zugleich eins mit ihnen,
wie die Welle Wasser ist und Wasser die Form von Wellen anneh-
men kann. Man nennt das «[dentitit des Gegensitzlichen» und
beschreibt es als umfassendes Aufeinanderbezogensein, als ein ge-
genseitiges Sich-Spiegeln des einen im andern, alles in jedem und
jedes in allem. Trotz — oder gerade wegen der Nihe eines pan-
theistischen Monismus will man aber um des Ichs und der Dinge
willen weder von Monismus noch Pantheismus etwas wissen, sondern
lehnt beide ab und erblickt adidquatere Modelle fiir das Gemeinte
in Leibnizens Monadologie oder in Heideggers «Geviert» von «Him-
mel und Erde, Sterblichen und Gottlichen». In der Verneinung alles
begrifflich Eindeutigen in der «absoluten Leere» sind eben wie bei
Gott alle Dinge moglich. In diesem Zusammenhang ist interessant,
zu verfolgen, wie Nishitani gelegentlich zu einem existentialen Ver-
stdndnis der Allgegenwart und Allmacht Gottes in der christlichen
Dogmatik zu gelangen versucht. Nishida dagegen in seinem Alter,
aber auch Suzuki und Hajime Nakamura berufen sich auf die
Spekulation der Kegon-Philosophie, einer der éltesten Formen des
in Japan iiber Korea aus China eingefithrten Buddhismus.

Mit welchen Mitteln jedoch diese Unterscheidungen in der Nicht-
unterschiedenheit in der absoluten Leerheit immer durchgefiihrt
werden, so beruft man sich dafiir auf Buddha, insofern ihm - ob-
schon er dahingehende Fragen ausdriicklich abgewiesen hat — die



344 F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan

Einsicht in diese Zusammenhinge in der Erleuchtung seiner Medi-
tation aufgegangen sein soll, aber auch auf die ewige Buddhaschaft,
die diesen Sachverhalt verkorpert und an der man als einer im
Wesen des Menschen angelegten Wirklichkeit durch Erleuchtung
Anteil gewinnt, indem man selber Buddha wird. Im Feld der Leere,
im Wesensgrund des Ichs und der Dinge ist dieses Buddhawerden
aber nicht blol ein Vorgang im Menschen, sondern ein kosmisches
Geschehen; denn darin ist das Zentrum des Menschen im Zentrum
jedes Dinges und umgekehrt, und hier ereignet sich durch das
Nichthaften an den Dingen, weder am Auflen noch am Innen, die
Befreiung vom Weltgesetz des Karma und der darin beschlossenen
Wiedergeburt.

Damit befinden wir uns bei dem dritten Punkt: der fiir den
Buddhismus sich aus dieser Leerheitsmetaphysik der Erleuchtung
ergebenden Ethik. Es liegt auf der Hand, dall die Non-attachment-
Theorie und ihre Verwirklichung durch die Widerspruchslogik und
in der Meditation zur Befreiung des wahren Ichs in der Einheit
mit allen Dingen ethische Folgen haben muf3. Wie die ihr zugrunde-
liegende geistige Haltung kann auch deren praktische Konsequenz
nur in einer ins UnfaBBbare entschwindenden Nichteindeutigkeit be-
stehen. Denn was kann ein das Ich und die Dinge Sein-lassen, was
sie sind, anderes bedeuten als Unverpflichtetheit und Beliebigkeit!
Was meine Bestimmung ist, und was ich zu tun habe, 146t sich ja
nicht sagen, denn das wire immer schon ein Erkennenwollen in der
Haltung des attachments an das Ich und die Dinge und wiirde dem
Bild vom Wasser- und Welle-sein nicht entsprechen. Darum ver-
wirft Nishitani nachdriicklich die Kantische Pflichtethik als unge-
niigend und sieht in jenem Erkennenwollen das Wesen der Erb-
siinde, aus dem alle Siinden hervorgehen. Dieses Grundiibel wird
ausgemerzt durch den «groflen Tod», in dem sich die Vernichtigung
des Selbst ereignet und aus dem das neue Selbst hervorgeht, das
gleichzeitig «ein Herr und ein Diener aller Dinge» ist, d. h. sich
selber und die Dinge kommen und sich ereignen lifit, wie sie eben
kommen und sich ereignen — jenseits von Gut und Bose — in einem
ihrem Wesen entsprechenden universalen «Mitleiden». Im Ge-
schehenlassen des Geschehenden und im Verbundensein in diesem
Geschehen, das ein Eingreifen des Menschen nur im negativen Sinne
des Aufhebens solcher Eingriffe erlaubt, wird das ethische Ver-
halten zu einem «unschuldigen Spiel».



F'. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan 345

Es ist denn auch bezeichnend, daf3 Nishitani in einem Aufsatz,
betitelt: «Die Erweckung des Selbst im Buddhismus», in dem er
die sozialethische Bedeutung des Buddhismus gegeniiber neuzeit-
lichen und gegenwirtigen sozialen Bestrebungen und Revolutionen
hervorheben will, nur den Umstand namhaft machen kann, daB
Buddha Kastenlosen und Frauen den Zugang zu den Orden nicht
verwehrt hat. In Nishidas «Study of Good» ist die Welt ohne den
Lebensdurst und das darausfolgende Tun des Menschen gut. Das
einzige, was der Mensch zu tun hat, ist also die Ausloschung des
Lebensdurstes — und das ist urbuddhistische Lehre. Wird dem
Umstand Rechnung getragen, daB3 der Mensch dazu nicht imstande
ist und sich dafiir auf die «other power» des Geliibdes Shakyamunis
berufen darf, wie dies im Sinne des Amidismus vor allem bei
Hajime Tanabe, aber auch bei andern der Fall ist — gelegentlich
auch bei Nishitani und D.T.Suzuki -, so hat diese Gnadenreligion
die gleiche Problematisierung der Ethik zur Folge, wie sie im
Christentum durch die Rechtfertigungslehre in Erscheinung tritt.

Wie nicht anders zu erwarten, hat uns das Inbetrachtziehen der
ethischen Konsequenzen des buddhistischen Denkens bereits zu
dessen Kritik Anlal gegeben. Dieser Kritik wenden wir uns nun zu,
indem wir sie auch auf die beiden an erster Stelle angefithrten
erkenntnistheoretischen und metaphysischen Aspekte ausdehnen.

2. Kritische Einwdnde gegen die buddhistische Lehre

Bevor wir unsere Bedenken gegeniiber den im Vorangehenden
dargelegten Grundpositionen heutiger buddhistischer Philosophie
zur Sprache bringen, wollen wir zuerst jedoch ausdriicklich hervor-
heben, was uns an diesem Denken als positiv bedeutungsvoll er-
scheint und was bei aller in seiner Durchfithrung auftretenden
Fragwiirdigkeit nicht ungewiirdigt bleiben soll, zumal es fiir west-
liches Denken und insbesondere christliche Theologie nicht ohne
weiteres selbstverstiandlich ist und deshalb darin zu deren Schaden
oft fehlt.

Bei aller Problematik der Logik und der Berufung auf besondere
psychische Zustinde der buddhistischen Erkenntnislehre ist daran
doch anzuerkennen, daf3 hier dem Problem der Subjekt-Objekt-
Bezogenheit im erkennenden Bewufitsein nicht ausgewichen, son-



346 F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan

dern groBte Aufmerksamleit geschenkt wird. Die Intensitéat, in der
gich diese Denker mit diesem Problem befassen, und die Miihe,
die sie an seine Losung verwenden, zeigt, dall sie sich seiner Be-
deutung bewult sind, auch wenn sie es in Bedeutungslosigkeit
verschwinden lassen mochten. Von einer langen Tradition her mit
ihm vertraut, erscheint ihnen das Bemiihen in heutiger westlicher
Philosophie um ein «ungegenstindliches Denken» verwandt, und
gie nehmen dessen Anliegen denn auch in ihre Argumentation auf
und verstehen sich seiner Methoden geschickt zu bedienen.

Dabei machen sie nicht nur auf die von heutiger angelsdchsischer
Sprachphilosophie vertretene Verschiedenartigkeit der Funktion
der Sprache fiir verschiedene Bereiche aufmerksam, sondern sie
wissen auch um die relativen wie die absoluten Grenzen begrifflich-
gegenstidndlichen Denkens. Von daher rithrt ihr Interesse am Nichts
und ihr Reden von einem «Abgrund des Nichts», von dem nur noch
in Paradoxien gesprochen werden kann. Das hindert sie aber nicht,
diese Leere mit Buddha und dem Buddha-werden des Selbst zu
verstehen.

SchlieBlich bleibt diese Erweckung des Selbst fiir die Buddhisten
nicht eine blosse Theorie, sondern wie sie auf Grund einer gewissen
Lebenspraxis gewonnen wird, so wirkt sie sich auch in die prak-
tische Lebensgestaltung hinein aus — ganz gleich, wie man diese
von seinem Standpunkt aus beurteilen mag. Wie der Buddhismus
eine Religion ist, so kennt er auch eine Ethik, wobei beide ein
Ganzes bilden und universalen Charakter tragen, indem Erlosung —
obschon im einzelnen sich vollziehend — doch zugleich in kos-
mischen Ausmallen gesehen wird.

Indes: so wesentlich diese Aspekte und so erstaunlich diese
Positionen sind, so tritt doch gerade auf diesen Héhepunkten
buddhistischen Denkens auch dessen Fragwiirdigkeit in KErschei-
nung. Das Uberraschende fiir den aus einer westlich-christlichen
Tradition Kommenden ist dabei, dafl ihm diese Problematik aus
gewissen Erscheinungen westlicher Seinsphilosophie und bestimm-
ten Ausformungen christlichen Glaubens, gegen die das buddhi-
stische Denken sich bewuBt abgrenzt und die es auf seinem Wege
meint itberwinden zu konnen, nur zu bekannt sind. Wie heutiges
buddhistisches Operieren mit dem Nichts es mit den gleichen
Schwierigkeiten zu tun bekommt, mit denen das Heideggersche
Seinsdenken belastet ist, so tauchen auch in seiner Berufung auf



F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan 347

Buddha die ndmlichen Probleme auf, die uns aus gewissen christo-
logischen Konstruktionen bekannt sind.

Die buddhistischen Denker wissen um die Grenzen, Kurz-
schliissigkeiten, Verfithrungen und Katastrophen gegenstéindlich-
begrifflichen Erkennens. Weder das Ich noch das Sein des Seienden
ist in den Vorstellungen und Kategorien unseres denkenden Be-
wuBtseins zu erfassen. Angesichts dieser Groflen tut sich vor diesem
ein absolutes Nichts auf. Im «groBen Zweifel» als dem «groBen
Tod» verschwinden Subjekt und Objekt. Aber wo ist «das Feldy,
der Bereich des «groflen Zweifels» und des «groflen Todes»? Wer
zweifelt im «groBen Zweifel», und woran wird im «groflen Zweifel»
gezweifelt, wenn es darin weder ein Subjekt noch ein Objekt gibt?
Ist die «grofle Masse des Zweifels», zu dem der Mensch im «groflen
Tod» wird, nun nicht mehr der Mensch, sondern das Sein oder das
Nichts? Zweifelt und stirbt nun die Welt oder der Abgrund des
Nichts, in dem das BewuBltsein vollig zum Erloschen kommt? Aber
wie kénnte noch von Zweifel, Tod und Nichts die Rede sein, wenn
kein Bewulltsein mehr vorhanden wire, in dem ein Subjekt eine
Aussage iiber etwas macht? Auch ein Reden in Widerspriichen, wie
es zum Innewerden des Nichts gehort, geschieht noch in der Gegen-
standlichkeit meinenden BewulBtseins. Erloscht das Bewulltsein, so
ist iberhaupt kein Denken und Reden, kein Innewerden und Mit-
teilen mehr moglich, sondern es bleibt nur Schweigen — Tod. Aber
der buddhistische Denker lebt ja und macht Aussagen. Er ist offen-
bar nicht im Nichts, sondern erfahrt sich — allen gegenteiligen
Aussagen zum Trotz — diesen gegeniiber in einem Erleben seiner
Situation und als ein Gegenstand seines Denkens und Redens. Ein
ungegensténdliches Denken und Reden ist nicht nur begrifflich ein
Widerspruch in sich selber, sondern im Versuch seines Vollzugs
eine Unmoglichkeit. Weder das Sein noch das Nichts denkt und
spricht in den Seins- und Emptiness-Philosophen, sondern je diese
selber — allerdings verworren und sich miflverstehend, mifver-
stindlich oder gar unverstédndlich.

Aber — mag eingewendet werden — es handelt sich hier nicht um
das gewohnliche Ich und die Dinge unserer Vorstellungswelt, son-
dern um jenes eigentliche Ich, das sich selber nicht zuschauen kann,
und um das Geheimnis der Dinge, das alles Vorstellen transzendiert
und sich jedem Zugriff unseres gegenstidndlichen Erkennens ent-
zieht. Es handelt sich um das «Buddha-Sein», die Erleuchtung, das



348 F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan

Nirwana, um den Bereich der «absoluten Leere», in der das Ich
und alle Dinge in ihrer Eigentlichkeit zu Hause sind, nicht von uns
vorgestellt, sondern in ihrer «Gesammeltheit», mitten in der Welt
frei von der Welt — in einem Zustand des «Haben-als-hitte-man-
nicht», wie es unter Berufung auf Paulus der christliche Glaube fiir
das «Sein in Christus» in Anspruch nimmt — das «erleuchteten,
«erweckte» Ich, dem nach dem Durchgang durch den «groBen Tod»
oder dem «Sterben mit Christus» die ganze Welt in einem neuen
Licht erscheint — nicht in dem Licht der natirlichen Vernunft, dem
lumen naturale, sondern «im Licht der Dinge selbst» — im Licht
der Auferstehungswelt, wie die Christen sagen.

Allein gerade hier zeigt sich nun — abgesehen davon, dafl Christen
und Buddhisten, obschon beide dies bestreiten, in begrifflicher
(allerdings verworrener) Gegenstéindlichkeit reden — der fundamen-
tale Unterschied zwischen Buddha- und Christusgldubigen, bud-
dhistischen und christlichen Denkern. Wihrend die ersteren das
Buddha-werden mit emptiness und damit mit der darin allein
moglichen Gemeinsamkeit der Zentren des Ichs und aller Dinge,
also mit einer iiberall und in allen Dingen zu machenden Erfahrung
gleichsetzen, sprechen die Christen hier von einer besonderen
Offenbarung in Christus, die als solche von der Offenbarung Gottes
aullerhalb des Christusgeschehens verschieden ist. Die Welt ist fiir
sie — sowenig als des Buddha — des Gottes voll, sondern — wenigstens
nach dem Neuen Testament — tritt Christus auf, um der bestehenden
Schopfung ein Ende zu bereiten und eine zweite vollendete Schop-
fung der Gottesherrschaft zu inaugurieren. Obschon auch der
Buddhismus um ein besonderes, mit Buddha verbundenes Er-
leuchtungs- und Erlosungsgeschehen weill, und die Christenheit
ihrerseits in den trinitarischen und christologischen Spekulationen
den Christus in Verbindung mit Gott bringt, so haben wir es hier
doch mit dem grundsédtzlichen Unterschied einer letztlich monisti-
schen und einer wesentlich dualistischen Metaphysik zu tun. Das
zeigt sich auch gerade bei einem Vergleich der Trinitdtslehre mit
den buddhistischen Spekulationen fiiber die drei verschiedenen
Buddha-Naturen.

Von den betreffenden erkenntnistheoretischen Voraussetzungen
aus sind an sich beide Arten von Metaphysik — die dualistische wie
die monistische — vertretbar. Fur ein kritisches, d. h. den Grenzen
seiner Begrifflichkeit Rechnung tragendes Denken diirfte die bud-



F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan 349

dhistische nur insoweit annehmbarer sein, als sie diesen Grenzen des
begrifflich-gegenstédndlichen Denkens in ihrer emptiness entschiede-
ner Rechnung trigt als das auf Objektivitit Anspruch erhebende
christliche Glaubensdenken. Aber diesen Vorzug macht sie wiederum
zunichte, indem sie darin zu einem Kollaps des Denkens fiihrt,
indem in ihr gerade von den Grenzen des Bewultseins nicht mehr
die Rede sein kann. Ein ausgeloschtes BewuBtsein kann kein
kritisches Bewulitsein sein, und deshalb erweist sich das buddhi-
stische Denken, auch gerade wenn es als angeblich erleuchtetes in
die Welt der Alltéglichkeit zuriickkehrt, als hochst unkritisch, in-
dem seinen Anweisungen zufolge letztlich alles nur sein zu lassen ist,
wie es ist, weil es so gut ist.

So hat denn der Kollaps des Denkens in der emptiness — der
sogenannte Durchbruch — auch einen Kollaps der Ethik zur Folge
bzw. wirkt sich jener in einem solchen aus. Kinem - entgegen des
von ihm geforderten non-attachments — letztlich nur an seiner
Befreiung vom Leiden, d. h. seiner happiness interessierten Ich kann
im Ausloschen des BewulBtseins und des Lebensdurstes wohl Er-
16sung zuteil werden — aber diese kann grundsitzlich nur egoisti-
scher Natur sein. In der Lehre von Shakyamunis Gelitbde, nicht
ins Nirwana eingehen zu wollen, bis «alle fithlenden Wesen» erlost,
d. h. zur wahren Kinsicht gebracht seien, und in der Lebensauf-
fagsung der Bodhisattwas wird dieser inkonsequenten Selbstzen-
triertheit freilich auch entgegengetreten, indem das Ich des andern,
ja das Leiden und Sehnen aller Wesen in das eigene Erlosungs-
streben einbezogen werden.

Im Mahayana-Buddhismus, zu dem der japanische gehort, hat
man versucht, diesen Widerspruch aufzuheben und die Teilnahme
am Schicksal der andern Geschopfe zu begriinden durch die monado-
logische Spekulation von dem Sich-spiegeln aller in allen und dem
Zentrum des Selbst, das keinen Umfang kennt, weil es iiberall und
jederzeit Zentrum, oder Wasser und Welle zugleich ist. Darin
grindet das buddhistische Mitleiden, das von tétiger, sich opfernder
und um Besserung auch der materiellen Daseinsbedingungen sich
mithender Liebe im christlichen Sinne dadurch verschieden ist, dal3
hier im Grunde kein Subjekt mehr da ist, das einen andern zum
Objekt seiner Liebe machen kann, aber auch kein anderer, der
Objekt solcher Liebe werden koénnte. Sich gegenseitig in seinem
Sosein spiegeln und bemitleiden im Bestreben, diese Spiegelung



350 F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan

schlieBlich als letzten Rest eines Self-attachments ausloschen zu
lassen, ist etwas Grundanderes als das, wozu sich der Christ in der
Nachfolge seines Herrn verpflichtet weil und was Kant in seinem
Personbegriff zum Ausdruck gebracht hat.

Dabei sei nicht verschwiegen, dal auch das von diesem bud-
dhistischen Mitleidsgefiihl grundverschiedene christliche Liebesgebot
Probleme in sich birgt, wie dies z. B. Martin Buber aufgedeckt hat.
Aber wie Buddha der Erlésung nicht dienliche metaphysische Fra-
gen mit dem Beispiel von dem durch einen vergifteten Pfeil Ver-
wundeten, der nicht lange nach der Herkunft des Pfeils fragt,
sondern ihn herausreif3t, abgewiesen haben soll, so kénnte man mit
noch mehr Recht darauf hinweisen, dafl ein Hilfsbediirftiger — er
sei denn ein Psychopath —nicht zuerst nach den Motiven fragt, die
seinen Helfer bewegen, sondern einfach froh ist, dal ihm Hilfe
zuteil wird.

Heutige buddhistische Denker erwecken gelegentlich den An-
schein, als ob sie iiber der Hintergriindigkeit ihrer ethischen Uber-
legungen nicht zu dieser natiirlichen Sicht der Dinge zu gelangen
vermogen. Sie scheinen sich mit tiefem und innigem Mitleiden be-
gniigen zu koénnen, weil dies allein der Haltung des «Weisen» ent-
spricht, der von der «interrelational existence» (Hajime Nakamura)
oder von der «circumsessional interpenetration» (Keiji Nishitani)
aller Wesen und Dinge erleuchtet ist.

Diese «Weisheit» aber ist ebenso Grund wie Produkt des bud-
dhistischen Mitleidens als eines geschichtslosen Versinkens in die
Leere. Von daher rithrt denn auch der Mangel eines Erfassens des
Wesens der Geschichte als einer sténdig tiber sich hinausweisenden
Krise aller menschlichen Sinnverwirklichungen, wie sie in der
christlichen Eschatologie Gestalt gewinnt.

Fassen wir zum SchluB} in Kiirze zusammen, was sich fiir uns aus
dieser Kritik heutigen buddhistischen Denkens ergibt und was wir
ihm deshalb aus unserem — zugegebenermaflen westlich und christ-
lich gepréigten — Denken positiv und — wie wir hoffen — weiterfithrend
entgegenzuhalten haben.

3. Die Gegenposition westlich-christlichen Denkens

Der zur Verfiigung stehende Raum erlaubt es uns nicht, diese
unsere (Gegenposition nach ihren drei wesentlichen Gesichtspunkten



F. Buri, Begegnung mat buddhistischem Denken in Japan 351

hin im einzelnen auszufithren und zu begriinden. Wir miissen uns
mit einigen Hinweisen begniigen, die aber auf Grund des Voraus-
gehenden verstindlich sein sollten, indem. sie sich nicht nur aus
der dargestellten Sachlage ergeben, sondern auch eine Erhellung
und mogliche Losung der darin zutage getretenen Schwierigkeiten
bilden. Weil wir darin positiv auf Anliegen und Ausfithrungen der
buddhistischen Gesprichspartner eintreten, hoffen wir, dal es sich
darin nicht blof um Gegenpositionen handelt, sondern um die
Weiterfihrung des begonnenen Gespréchs, so dafl es nicht bei einer
Auseinandersetzung bleibt, sondern zu einem «Zusammen-Sitzen»
kommt.

Was zunichst die erkenntnistheoretischen Voraussetzungen be-
trifft, so mochten wir die Buddhisten daran erinnern, dal3 wir, wenn
wir zusammen nachdenken, reden und auch schweigen, dies, jeden-
falls wenn wir uns — uns selber und einander — verstidndlich machen
wollen, nicht anders als bei klarem Bewultsein und in moglichst
eindeutigem begrifflichen Bezeichnen des von uns Gemeinten tun
konnen. Damit befinden wir uns unausweichlich im Subjekt-
Objekt-Schema des begrifflich-gegenstdndlichen Denkens. Darum
wissen auch unsere buddhistischen Denker, denn wenn sie zu uns
reden, oder wenn wir ihre Schriften lesen, so tun weder sie noch wir
dies unter Ausloschung unseres BewulBtseins, wollen wir einander
etwas mitteilen und das Mitgeteilte nach Méglichkeit so verstehen,
wie es gemeint ist. Dazu aber sind nicht nur Vorstellungen, sondern
auch Begriffe unerliafilich. Noch wenn jemand dies bestreiten sollte,
bedient er sich dazu der logischen Begrifflichkeit, und zwar nicht
nur in Form ihrer dialektischen Auflosung, sondern mit der Absicht
eindeutiger Definierung seiner Auffassung. Aber es wird auch nie-
mand leugnen, da} er selber es ist, der hier denkt und redet oder
schweigt, versteht, nicht versteht oder falsch versteht — so sehr er
darin von seiner Tradition und Umwelt bestimmt sein mag. Weder
die Sprache noch das Sein spricht oder denkt, und auch das Ver-
stummen oder Nichtverstehen ist unsere, des Menschen Sache.

Wenn die Buddhisten — wie wir hoffen — soweit mit uns einig
sind, so konnen aber auch wir mit ibnen insofern weitergehen, als
wir nicht nur relative, sondern auch absolute Grenzen dieser Art des
begrifflich-gegenstéindlichen Erkennens anerkennen, und zwar ge-
rade in bezug auf diejenigen Groen, auf die sie in diesem Zusam-
menhang hinweisen: in bezug auf das Ich und die Welt, den Andern



352 F. Buri, Begegnung mait buddhistischem Denken in Japan

und den Grund aller Dinge. Beim Versuch, sich dieser Groflen zu
beméchtigen, tut sich fiir das objektivierende Denken tatséichlich
ein Nichts auf, sogar ein «Abgrund des Nichts», weil in diesem Falle
der Begriff des Nichts nicht zureicht, da eine definierte Grenze des
Denkens bereits in das Denken einbezogen, vergegenstidndlicht —
und damit nicht mehr eine Grenze der denkenden Erfallbarkeit
wire. Im Unterschied zu den stets relativ bleibenden und deshalb
auch immer weiter hinausschiebbaren Grenzen des Bereichs alles
Willbaren offnet sich vor uns der Abgrund des Nichts, wenn wir
uns selbst und das Du des Andern vergegenstidndlichen wollen und
nach dem Sein des Seienden fragen. Der Reflexion iiber das Wesen
des Selbst, das diese Reflexion anstellt und das Geheimnis des Seins zu
ergriinden sucht, 16st sich das Ich auf und entzieht sich jeder Grund.

Zugegeben: Descartes scheint nicht um diesen Abgrund des
Denkens gewulit zu haben — sonst hétte er nicht meinen kénnen, die
Wirklichkeit des Ichs im zweifelnden Denken begrifflich zu erfassen.
Aber Kant hat um die Briichigkeit dieses Rationalismus gewult,
und in seiner Nachfolge auch Karl Jaspers — aber nicht in der
panisch-chaotischen Angst, in die sich Pascal und Kierkegaard oder
der Heidegger von «Sein und Zeit» durch dieses Innewerden der
Grenzsituationen menschlicher Existenz haben versetzen lassen,
wie dies denn auch bei Nishitani der Fall ist, sondern in der Helle
des BewuBtseins, in der man um die Unaussagbarkeit des Unaus-
sagbaren in seinem Dariiber-Aussagemachen weil}. Nicht in der
emptiness eines Angsterlebnisses oder eines abnormen psychischen
Zustandes, nicht in einer «Nacht, in der alle Kiihe schwarz sind»,
sondern in der Helle des klaren Bewultseins und mit den Mitteln
begrifflich eindeutigen Bezeichnens der gemeinten Wirklichkeit
werden wir auf dem Hintergrund jenes sich dem Begreifen 6ffnenden
Nichts unseres Ichs als des Ortes und des Aktes unseres fiir unser
Erkennen verantwortlichen Personseins inne. Dieses Personsein ist
keine gegenstandliche Vorhandenheit, sondern mit unserem gegen-
sténdlich-begrifflichen Denken weisen wir auf das hin, was sich
zugleich nicht anders als mit den Begriffen und Methoden dieses
Denkens je verwirklichen 1aBt: verantwortliches Personsein, das
weder «etwas» im Sinne eines Gegenstandes noch «nichts» ist,
sondern sich ereignet, wo ich mich als zu verantwortlichem Sein
bestimmt tibernehme und um das Verfehlen meiner Eigentlichkeit
weill, wo ich dies nicht tue.



F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan 353

Es ist hier nicht der Ort, auszufithren und zu rechtfertigen,
warum wir unter Berufung auf das Neue Testament und die christ-
liche Lehrtradition dieses Ereignis des Eigentlichwerdens mensch-
lichen Personseins auf dem Hintergrunde des Nichts und des Ver-
fehlenkoénnens dieser Bestimmung als das Christusereignis bezeich-
nen. Auf alle Falle aber diirfte klar sein, daf3 dieses Selbstverstiandnis
verantwortlichen Personseins sich radikal unterscheidet von dem,
was buddhistisches Denken in seiner Tradition mit Buddha und
Buddha-werden meint — es sei denn, es entschliee sich dazu, seine
emptiness im Sinne des « Umgreifenden von Bewulitsein tiberhaupt»
zu verstehen und darin zugleich die Moglichkeit zu sehen, in diesem
Rahmen zur Eigentlichkeit menschlicher Existenz zu gelangen.

Wohl gibt es auch im Christentum die Erscheinung der Mystik
und die Lehre von der zum Heil nicht geniigenden Offenbarung
Gottes in Natur und Geschichte, was gewissen Vorstadien bud-
dhistischer emptiness entsprechen wiirde. So ist christliche Theo-
logie gewohnt, neben einer besonderen Offenbarung Gottes in
Christus auch von einer natiirlichen Theologie zu reden. Aber in der
Bibel selber ist von einer Offenbarung Gottes in Natur und Ge-
schichte nur im Zusammenhang mit dem besonderen Heilshandeln
Gottes an seinen Volke die Rede. AuBlerhalb dieser Heilsoffenbarung
Gottes gibt es fiir sie nur die Chaosméachte des Nichtigen, nicht von
Gott Gewollten, fir deren Vorhandensein sie keine Erklirung be-
sitzt, die aber von Gottes Messias iiberwunden werden wird und an
deren Uberwindung die in Christus Erwihlten teilhaben.

Von da aus gesehen, wiire schriftgemél nur eine Theologia natu-
ralis negativa und eine ausgesprochen christologische Theologie als
deren positives Komplement. Der Slogan vom «Tode Gottes» kann
eine original christliche Theologie nicht schrecken, weil es fiir sie
aullerhalb des als verantwortliches Personsein verstandenen Seins
des Glaubigen iiberhaupt keine Aussagemoglichkeit iiber Gott gibt,
vielmehr nur eine «Theologie» des Nichts, christlichen Atheismus.
Die Wirklichkeit des gottlichen Erlosers dagegen ereignet sich im
Vollzug des Selbstverstindnisses verantwortlichen Personseins, d. h.
im Glauben. Die Aussagen der christlichen Theologie tiber Person
und Werk des Erlosers sind nichts anderes als die Aussagen eigent-
lichen Selbstverstidndnisses in den ihnen im Rahmen dieser Tradi-
tion angemessenen mythologischen Formen.

So bedeutsam eine Tradition fiir ihre jeweiligen Interpretations-

23



354 F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan

formen ist, so beruht deren Giiltigkeit doch nicht auf einer be-
stimmten Terminologie, sondern darauf, da3 darin die Wirklichkeit
eines bestimmten Selbstverstindnisses menschlicher Existenz zu
ihrem verstehbaren und sachgeméfien Ausdruck gelangt. Insofern
ist das im christlichen Glauben gemeinte Heil nicht an dessen ge-
heiligte und dogmatisierte Terminologie, also auch nicht an den
Christusnamen gebunden. Christus ist fiir uns «die Wahrheity,
insofern dieser Name sich als wirksames Symbol fiir ein bestimmtes
Heilsverstédndnis eignet.

Insofern wire also auch mit der Mdglichkeit zu rechnen, daf} das
Christussymbol in anderen Uberlieferungsbereichen durch diesen
entnommene andere Symbole, also z. B. in durch buddhistisches
Denken gepriagter Umgebung durch den Namen Buddhas ersetzt
werden konnte. Aber wenn die historischen Tréiger dieser Titel und
vor allem die Geschichte, die beide in der Folge gehabt haben, in
mancher Beziehung auch iiberraschende Gemeinsamkeiten auf-
weisen, so kann hier nun doch der grundlegende Unterschied, in den
in diesen Namen und ihrer Geschichte verkérperten menschlichen
Selbstverstiandnissen nicht tibersehen werden, die eine auswechsel-
bare Verwendung beider Symbole nicht ratsam erscheinen lassen.
Nicht bloB Namen von Religionsstiftern und von ihren Glidubigen
verehrten ewigen Wesen stehen hier gegeneinander, sondern gegen-
sitzliche, miteinander nicht zu vereinbarende, einander gegen-
seitig ausschliefende Selbstverstdndnisse menschlicher Existenz:
Es stehen sich gegeniiber ein Selbstverstindnis des Berufenseins zu
einem unbedingten Verantwortlichsein in Gemeinschaft und ein
Selbstverstindnis, fiir das solches Personsein nur ein Ausflull des
Lebensdurstes und des Haftens am Ich und den Dingen darstellt
und deshalb in der Ausloschung des Selbst in der emptiness zu
itberwinden ist, um mit allen Dingen wie Welle und Wasser zugleich
zu werden.

Auf diesen fundamentalen Gegensatz bin ich in der buddhistischen
Philosophie immer wieder gestolen, und zwar soweit ich sie in ihre
Geschichte zuriickverfolgte wie auch in den Diskussionen mit ihren
heutigen Vertretern. Indes hat sich gelegentlich in langen Ge-
sprachen, die vom Willen, einander zu verstehen, und von dem
Bediirfnis nach Klirung des Geheimnisses der emptiness und der
Erleuchtung geleitet waren, gezeigt, dall das Wesen dieser bud-
dhistischen Zentralbegriffe demjenigen eigentlicher Existenz im



F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan 355

Rahmen des Umgreifenden nicht nur fremd ist, sondern dafl hier
wie dort — obgleich auf verschiedenen Denkwegen — um die Wahr-
heit menschlichen Selbstverstdndnisses gerungen wird.

Die Frage nach der Wahrheit seines Selbstverstindnisses stellt
sich fiir einen jeden unausweichlich. Muf3 die Entscheidung, wie er
sich verstehen will, auch jeder selber féllen, so konnen wir einander
in der Klarung der Frage, ihrer Voraussetzungen und der Konse-
quenzen ihrer Beantwortung doch behilflich sein. Wie der Christ
sich hier zu priifen hat, ob ihm diese Frage nach seinem Selbstver-
stédndnis tiberhaupt schon aufgegangen ist, so wird der Buddhist
sich fragen miissen, ob es in seinem Denken noch die Moglichkeit
eines Selbstverstdndnisses unbedingt verantwortlichen Personseins
gebe.

Wenn wir hier den erkenntnisméafBigen und metaphysischen Vor-
aussetzungen auch groBere Beachtung geschenkt haben, so sei — um
dieses Anliegens eines gegenseitigen Einander-weiter-helfens willen —
zum SchluB3 aber doch noch einmal auf die schon verschiedentlich
erwihnten praktischen Konsequenzen fiir das ethische Verhalten
hingewiesen.

Von meinem Denken aus ergibt sich als ethisches Prinzip die
Verwirklichung verantwortlichen Personseins — und dies nur in
Gemeinschaft, weil wir das, was uns als Bestimmung menschlichen
Daseins aufgeht, dem andern nicht vorenthalten dirfen, sondern zu
verwirklichen zu helfen haben, und weil wir darin zugleich die
Mboglichkeit finden, Sithne zu leisten fiir das, wessen wir uns in
dieser Hinsicht schuldig gemacht haben, d. h. Versohnung zu er-
fahren. Statt nur den eigenen Lebensdurst auszuléschen und mit
denen, die dies nicht vermdégen, Mitleid zu haben, kénnten wir doch
jenem Lebensdurst auch die Richtung auf das Personwerden geben —
was dann freilich auch den «Schnitt ins eigene Fleisch» bedeuten
wiirde —, und uns selber zum Personsein berufen verstehen, wiirde
einschliefen, auch den Andern im Lichte dieser Bestimmung zu
sehen und ihm zu ihrer Erfiilllung behilflich zu sein in hingebender
Liebe, die dann allerdings noch etwas anderes als bloBes Mitleiden
mit seinem Unerlostsein infolge Unwissenheit wire.

Angesichts dieser Forderung der Liebe mul} sich nun freilich
nicht nur der Christ — aber der Christ in besonderem Mafle — vom
Buddhisten fragen lassen, wie es denn mit der Verwirklichung jener
Persongemeinschaft in Liebe in der Christenheit, nicht zu reden in



356 F. Buri, Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan

bezug auf das Verhalten der Christenheit in der Welt in Vergangen-
heit und Gegenwart, bestellt sei, und ob es darin nicht allzuoft auch
schon an bloBem Mitleiden mangle. Es geschieht deshalb nicht aus
Selbstgerechtigkeit und Uberheblichkeit heraus, sondern aus dem
BewuBtsein der Schuld und der gemeinsamen tiefsten Sehnsucht
nach einer wirklichen Sinngebung des menschlichen Daseins, wenn
meine letzte Frage an den Buddhisten dahin geht, ob wir einander
nicht mehr als bloBes Mitleid, ndmlich Liebe im Sinne unbedingten
Fiir-einander-verantwortlich-seins schuldig seien — aber auch: ob
ihm nicht gerade seine Philosophie den Weg zu einer solchen Ein-
stellung und einem solchen Verhalten, wenn nicht sogar verschlief3t,
so doch wenigstens nicht als verpflichtend nahelegt.

Albert Schweitzers Gedanke der «Briiderschaft der vom Schmerz
Gezeichneten», aus dem seine « Ethik der Ehrfurcht vor dem Leben»
hervorgegangen ist, stellt bei aller Problematik, die seiner philo-
sophischen Begriindung dieser Ethik anhaftet, doch etwas ganz
anderes dar als der allem sozialen Empfinden hohnsprechende
Asthetizismus der Ethik als eines «schuldlosen Spiels», in den bei
Nishitani die urbuddhistische Forderung des Non-attachments
ausmiindet.

Aus meiner Kenntnis des buddhistischen Denkens im heutigen
Japan und aus vielen Gesprédchen mit dessen Vertretern weil} ich,
daf auf jene Frage kein ungeteiltes Ja zu erwarten ist, sondern auch
sehr viel Widerspruch. Widerspruch — allerdings anders begriindeten
— erwarte ich freilich auch aus christlichen Kreisen, denen das hier
entwickelte Denken keine Selbstverstandlichkeit ist, weil sie es von
ihrem Schriftverstéindnis und ihren Glaubensformen her nicht ge-
wohnt sind. Aber in personlichen Begegnungen mit Christen und
Buddhisten, Gldubigen und Ungldubigen in jenem Lande ist mir
doch auch viel Aufgeschlossenheit fiir die hier dargelegten Ge-
sichtspunkte entgegengebracht worden, und mir selber ist dariiber
in bezug auf westliches und Ostliches Denken manches klar ge-
worden, so daf} ich zu hoffen wage, dall dieser Bericht iiber meine
Begegnung mit buddhistischem Denken auch andern zu einer Be-
gegnung verhelfen kénnte — mit Buddha und mit Christus und
darin nicht zuletzt mit seinem wahren Selbst.

Fritz Buri, Basel



	Begegnung mit buddhistischem Denken in Japan

