
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 5

Artikel: Einen Autor besser verstehen, als er sich selbst verstanden hat : zur
Problematik der neueren Hermeneutik und Methodik am Beispiel von
Wilhelm Dilthey, Adolf von Harnack und Ernst Troeltsch

Autor: Kohls, Ernst-Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878762

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


1

Einen Autor besser verstehen, als er sich selbst
verstanden hat

Zur Problematik der neueren Hermeneutik und Methodik am Beispiel
von Wilhelm Dilthey, Adolf von Harnack und Ernst Troeltsch

«Nur das Metaphysische, keineswegs aber das Historische, macht selig;
das letztere macht nur verständig. Ist nur jemand wirklich mit Gott
vereinigt und in ihn eingekehrt, so ist es ganz gleichgültig, auf welchem Wege
er dazu gekommen; und es wäre eine sehr unnütze und verkehrte
Beschäftigung, anstatt in der Sache zu leben, nur immer das Andenken des

Weges sich zu wiederholen...»: Johann Gottlieb Fichte, Die Anweisung zum
seligen Leben, oder auch die Religionslehre (Berlin, sechste Vorlesung, 1806),

Ausgewählte Werke, hrsg. von F.Medicus, 5 (1910; Nachdruck 1962),
S. 197.

1.

Die Beschäftigung mit den Fragen der Hermeneutik bei Otto
Friedrich Bollnow1, Hans Georg Gadamer2 und Emilio Betti3 hat
in zentraler Weise auf einen Grundgedanken aufmerksam gemacht,
der u. a. auch für die neuere historische Methode geradezu eine

Zentralvorstellung bildet: den Gedanken, einen Autor besser zu
verstehen, als er sich selber verstanden hat11.

Kant, der diesen Gedanken in seiner «Kritik der reinen
Vernunft»5 - in einer Nebenbemerkung - ausgesprochen hat, ist der

anregende Vermittler dieser hermeneutischen Idee geworden, die

1 Vgl. vor allem O. F. Bollnow, Das Verstehen. Drei Aufsätze zur Theorie
der Geisteswissenschaften (1949), bes. S. 7ff. : «Was heißt, einen Schriftsteller

besser verstehen, als er sich verstanden hat »

2 H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen

Hermeneutik (2. Aufl., 1965), bes. S. 180ff.
3 E. Betti, Allgemeine Auslegungslehre als Methodik der Geisteswissenschaften

(1967).
4 Mit Hecht bemerkt Gadamer (A. 2), S. 180: «... eine Formel, die seither

immer wiederholt worden ist und in deren wechselnder Interpretation
sich die gesamte Geschichte der neueren Hermeneutik abzeichnet. In der
Tat liegt in diesem Satz das eigentliche Problem der Hermeneutik
beschlossen.»

5 «Plato bedient sich des Ausdrucks Idee so, daß man wohl sieht, er habe
darunter etwas verstanden, was nicht allein niemals von den Sinnen ent-

21



322 E.-W. Kohls, Einen Autor hesser verstehen,

in der Folgezeit von Fichte6, Schelling7 und insbesondere von
Schleiermacher8 aufgegriffen worden ist.

Der eigentliche Tradent dieses hermeneutischen Gedankens an
das ausgehende 19. Jahrhundert und das 20. Jahrhundert istWilhelm
Dilthey gewesen, mit dessen grundsätzlicher Auffassung historischer
und philosophischer Methodik sich u. a. Adolf von Harnack und
auch Ernst Troeltsch auf das engste berühren.

lehnt wird, sondern welches sogar die Begriffe des Verstandes, mit denen
sich Aristoteles beschäftigte, weit übersteigt, indem in der Erfahrung niemals
etwas damit Kongruierendes angetroffen wird. Die Ideen sind bei ihm
Urbilder der Dinge selbst, und nicht bloß Schlüssel zu möglichen Erfahrungen,
wie die Kategorien. Nach seiner Meinung flössen sie aus der höchsten
Vernunft aus, von der sie der menschlichen zuteil geworden, die sich aber jetzt
nicht mehr in ihrem ursprünglichen Zustande befindet, sondern mit Mühe
die alten, jetzt sehr verdunkelten Ideen durch Erinnerung (die Philosophie
heißt) zurückrufen muß. Ich will mich hier in keine literarische
Untersuchung einlassen, um den Sinn auszumachen, den der erhabene Philosoph
mit seinem Ausdruck verband. Ich merke nur an, daß es gar nichts
Ungewöhnliches sei, sowohl im gemeinen Gespräche, als in Schriften, durch die
Vergleichung der Gedanken, welche ein Verfasser über seinen Gegenstand
äußert, ihn sogar besser zu verstehen, als er sich selbst verstand, indem er
seinen Begriff nicht genugsam bestimmte, und dadurch bisweilen seiner eigenen

Absicht entgegen redete oder auch dachte...»: I.Kant, Kritik der
reinen Vernunft. Zweite, hin und wieder verbesserte Auflage (1787), S. 370
(Des ersten Buches der transzendentalen Dialektik erster Abschnitt: Von
den Ideen überhaupt).

6 Es handelt sich um die Bemerkungen Fichtes im Zusammenhang seiner
Interpretation Rousseaus in seinen «Vorlesungen über die Bestimmung des

Gelehrten», die Fichte im Sommersemester 1794 in Jena gehalten hat,
speziell um die Ausführungen in der fünften - der letzten - Vorlesung; deren
Kontext lautet: «... Dieser Wahrheit hat niemand bestimmter und mit
scheinbarem Gründen und kräftigerer Beredsamkeit widersprochen, als
Rousseau. Ihm ist das Fortrücken der Kultur die einzige Ursache alles
menschlichen Verderbens. Nach ihm ist kein Heil für den Menschen als in
dem Naturstande: und - was denn in seinen Grundsätzen ganz richtig folgt -
derjenige Stand, der den Fortgang der Kultur am meisten befördert, der
Gelehrtenstand, ist nach ihm die Quelle sowohl, als auch der Mittelpunkt
alles menschlichen Elends und Verderbens. - Einen solchen Lehrsatz trägt
ein Mann vor, der seine geistigen Anlagen selbst bis zu einem sehr hohen
Grade ausgebildet hatte... Ihm ist Rückkehr Fortgang ; ihm ist jener
verlassene Naturstand das letzte Ziel, zu welchem die jetzt verdorbene und
verbildete Menschheit endlich gelangen muß. Er tut demnach gerade das,
was wir tun; er arbeitet, um die Menschheit nach seiner Art weiter zu bringen,
und ihr Fortschreiten gegen ihr letztes höchstes Ziel zu befördern. Er tut



als er sich seihst verstanden hat 323

demnach gerade das, was er selbst so bitter tadelt; seine Handlungen stehen
mit seinen Grundsätzen in Widerspruch. Dieser Widerspruch ist ebenderselbe,

der auch in seinen Grundsätzen an sich herrscht... Wir werden diesen
Punkt finden; wir werden den Widerspruch lösen; wir werden Rousseau
besser verstehen, als er selbst sich verstand, und wir werden ihn in vollkommener
Übereinstimmung mit sich selbst und mit uns antreffen...»: J. G.Fichte,
Einige Vorlesungen über die Bestimmimg des Gelehrten (Jenaer Vorlesungen
1794). Neu herausgegeben von F. Medicus (Einzelausgabe 1922), S. 48f. In
den zwölf Jahren später im Sommersemester 1805 gehaltenen Erlanger
Vorlesungen Fichtes «Über das Wesen des Gelehrten und seine Erscheinungen
im Gebiet der Freiheit», die ohnehin eine völlige Umarbeitung und Erweiterimg

darstellen, hat Fichte den betreffenden Gedanken nicht wieder
entwickelt, vgl. den Abdruck in der Gesamtausgabe : J. G. Fichte, Ausgewählte
Werke, hrsg. von F. Medicus, 5 (Nachdruck 1962), S. 1-102.

' Schelling hat die Formel in seiner «Propädeutik der Philosophie»
(geschrieben ca. 1804; hrsg. aus dem handschriftlichen Nachlaß) im Zusammenhang

seiner Analyse der Ideen von Leibniz gebraucht : «... Wenn Ihnen
auffallen sollte, daß diese Darstellung des Leibnizianismus von allen bekannten
sehr wesentlich abweicht, so bemerke ich, daß allerdings das Leibnizische
System bis auf den heutigen Tag allgemein mißverstanden, oder wenigstens
nur in einzelnen Theilen richtig verstanden worden ist, und daß man Leibniz,
um einen Ausdruck Kants bei anderer Gelegenheit zu gebrauchen, erst besses

verstehen muß, als er sich selbst verstand, um ihn richtig zu verstehen...»,
vgl. Schellings Werke, nach der Originalausgabe in neuer Anordnung hrsg.
von M. Schröter, Ergbd. 2. Zur Identitätsphilosophie 1804 (1956), S. 39. -
Die ausdrückliche Berufung Schellings auf Kant bei der Benutzung der
Formel spricht dafür, daß Kant als der maßgebliche Initiator des Gebrauchs
dieser Formel in der neueren Philosophiegeschichte betrachtet werden darf,
auch wenn die Anfänge der Formel weiter zurückreichen, vgl. auch Gadamer
(A. 2), bes. S. 182f., insbesondere die gegenüber Bollnow vorgetragenen
Hinweise Gadamers auf den philosophischen, nicht philologischen Ursprung der
Formel.

8 Vgl. insbesondere Schleiermachers «Hermeneutik» in der von H.
Kimmerle nach den Handschriften neu herausgegebenen und eingeleiteten Edition

(1959), z. B. S. 138: «... Was ist wol die schönste Frucht von aller
ästhetischen Kritik über Kunstwerke der Rede, wenn nicht erhöhtes Ver-
ständniß von dem inneren Verfahren der Dichter und anderer Künstler der
Rede von dem ganzen Hergang der Composition vom ersten Entwurf an bis
zur letzten Ausführimg. Ja ist überhaupt etwas wahres an der Formel, die
höchste Vollkommenheit der Auslegung sei die, einen Autor besser zu
verstehen als er selbst von sich Rechenschaft geben könne...» (Akademiereden,
«Über den Begriff der Hermeneutik», 1829). Vgl. auch die weiteren
Zitationen der Formel bei Schleiermacher in den «Aphorismen zur Hermeneutik»
(von 1805 und 1809), ebd., S. 50, ebenfalls in dem ersten Entwurf (aus der
Zeit zwischen 1810 und 1819(, ebd., S. 74: «... Die Nebenvorstellungen sind,
wenn auch die ganze Persönlichkeit gegeben ist, nie vom Anfang herein
nach Auswahl und Art zu errathen. Der Schriftsteller selbst hatte sie nicht,



324 E.-W. Kohls, Einen Autor besser verstehen,

a) Die Affinität der philosophischen Theorie Wilhelm Diltheys zur
Geschichte ist ungemein groß. Das Anliegen schon des jungen
Dilthey, Idee und Wirklichkeit stärker zusammenzusehen9, ist eines
der grundlegenden Motive für Diltheys lebenslanges Interesse an
geschichtlichen Fragen geworden10. Auch der an Schleiermacher
ausgerichtete Diltheysche Neuansatz einer philosophischen Ethik
unter Verwerfung eines ausgeführten ethischen Systems11 und

sondern sie werden erst successiv angeregt ; und auch für das ,ihn besser
verstehen als er selbst' wird die Aufgabe zu complicirt. Das Diviniren muß
sich also nur auf das nächste erstrekken...»), zudem in der kompendienartigen

Darstellung der Hermeneutik (1819), ebd., S. 87f. und S. 91: «... In
dem Ausdruck, daß wir uns des Sprachgebiets müssen im Gegensatz gegen
die übrigen organischen Theile bewußt werden, liegt auch jenes, daß wir
den Verfasser besser verstehen als er selbst, denn in ihm ist vieles dieser
Art unbewußt, was in uns ein bewußtes werden muß, theils schon im
allgemeinen bei der ersten Übersicht, theils im Einzelnen, sobald Schwierigkeiten

entstehen ».

Vgl. auch insgesamt zum Gebrauch der Formel bei Schleiermacher die
Hinweise von Bollnow (A. 1), bes. S. 10 und Gadamer (A. 2), S. 172—185.

9 Vgl. die Auszüge aus dem Tagebuch, das der junge Dilthey nach dem
Verlassen des Gymnasiruns Ostern 1852 begonnen hat in der von Diltheys
Tochter besorgten Ausgabe: Clara Misch geb. Dilthey, Der junge Dilthey.
Ein Lebensbild in Briefen und Tagebüchern 1852-1870 (1933), S. 2-5. In
Ooethe vor allem erblickt Dilthey in diesem Tagebucheintrag ein Vorbild,
«dem es gelang, das Ideal mit dem Leben zu versöhnen... In ihm hat die
Poesie vorgefühlt, was der Philosophie erst lange Jahre nachher gelang, in
Begriffen darzustellen — die Einheit des Lebens und des Ideals, die ewige
Identität, die Verwirklichung der Weltvernunft in dem Leben der
Geschichte», ebd., S. 5.

10 Mit seinem Anliegen erweist sich Dilthey in enger Übereinstimmung
mit der Bewegung des später so benannten «Historismus». F. Meinecke,
Die Entstehimg des Historismus, 1-2 (1936), hat in der Aufgabe, «Idee und
Realität miteinander zu vermählen», den maßgeblichen Ursprungsgedanken
des Historismus gesehen, vgl. bes. 2, S. 650. Siehe dazu auch die ergänzenden
Hinweise hinsichtlich des aristotelischen Ideen- und Entelechiebegriffs in
der Abhandlung: E.-W. Kohls, Das Bild der Reformation in der
Geisteswissenschaft des 19. Jahrhunderts (G. W. F. Hegel, L. v. Ranke, J. Burck-
hardt): Neue Zeitschr. f. Syst. Theol. u. Religionsphil. 9 (1967), 229-246,
S. 236, Anm. 36. Vgl. insgesamt zum Geschichtsverständnis Diltheys den
eingehenden Überblick bei Gadamer (A. 2), bes. S. 205-228; vgl. auch H.
Diwald, Wilhelm Dilthey. Erkenntnistheorie und Philosophie der
Geschichte (1963).

11 Grundlegend in dieser Hinsicht ist neben Diltheys Dissertation «De

principiis ethicis Schleiermachi » seine Habilitationsschrift vom Jahre 1864



als er sich selbst verstanden hat 325

unter entschlossenem Rückgang auf das moralische Bewußtsein
bzw. die «moralische Organisation» des Menschen12 enthält
entscheidende historische Implikationen. Denn die ethische Zielsetzung
Diltheys, daß « das eigentliche Studium der Menschheit... der
Mensch sei»13, wird durch den von Dilthey mehrfach pointiert
ausgesprochenen Grundgedanken näher bestimmt: «Was der Mensch
sei, sagt ihm nur seine Geschichte.»14

über das Thema «Versuch einer Analyse des moralischen Bewußtseins», neu
abgedruckt in Gesammelte Schriften [im folgenden abgekürzt: GS], VI,
S. 1-55.

12 Vgl. im einzelnen ebd., bes. S. 5ff. und S. 40ff. und zuvor S. 3: «Die
Analyse des moralischen Bewußtseins soll aber nicht nur dem Sollen, der
absoluten Verbindlichkeit, dem Urteil des Zuschauers, kurz der moralischen
Prädizierung, wie sie in verschiedenen Systemen verschieden als Erkenntnisprinzip

auftritt, ein Fundament zu einer vollständigen Analyse der moralischen

Form geben; sie gestaltet dieses Fundament selber um...». Siehe bes.
S. 50 : « Die moralische Organisation ist der Grund des Guten ; das verwirklichte
Gute ist die Gesinnung...»

13 Vgl. ebd., S. 55. Zur Anlage und Auffassung der Ethik bei Dilthey ist
besonders instruktiv die noch von H. Nohl besorgte Veröffentlichung der
ab 1890 gehaltenen Ethikvorlesungen Diltheys, GS X (1958). In
Auseinandersetzung mit der utilitaristischen Ethik Friedrich Paulsens hat
Dilthey sein doppeltes Anliegen einer Beschreibimg der ethischen Wirklichkeit

auf Grund einer Analyse des moralischen Bewußtseins des Einzelnen
einerseits und andererseits der Darstellung der «großen Individuen»: Nation,
Kirche, Staat und Kunst durchgeführt. In Diltheys frühen Briefen und
Tagebüchern finden sich darüber hinaus aufschlußreiche Bemerkungen auch
hinsichtlich einer christlichen Ethik, vgl. C. Misch (A. 9), vgl. etwa S. 144
(Tagebuchnotiz vom Jahre 1861): «Eine christliche Ethik müßte von der
Erkenntnis ausgehen, daß das Christentum kein System, sondern eine
Lebensanschauung ist...»

14 Dieser Gedanke begegnet mehrfach in Diltheys Schriften, vgl. vor
allem GS VIII, S. 224 und GS IV, S. 528f. (in spezieller Abgrenzung gegen
Nietzsche): «Das, was der menschliche Geist sei, kann nur das geschichtliehe

Bewußtsein an dem, was er gelebt und hervorgebracht hat, zur
Erkenntnis bringen... Nietzsche steht als ein sehreckendes Beispiel dafür da,
wohin das Brüten des Einzelgeistes über sich selbst führt, welcher das
Wesenhafte in sich selbst erfassen möchte. Er sagte der Geschichte ab,
vielleicht im Überdruß an der Grenzenlosigkeit des kritischen Details, ohne
welches sie doch nicht Wissenschaft ist... Vor allem glaubte er abstrahieren
zu müssen, was diese Geschichte und die Gemeinschaft an ihm getan; er zog
das wie Häute nacheinander ab; den Kern, das, was den Menschen
konstituiert, glaubte er dann in immer neuer Qual des Brütens über sich selbst



326 E.-W. Kohls, Einen Autor besser verstehen,

Durch Diltheys transzendentalphilosophischen Entwurf einer
Philosophie des Lebens sind der Bereich der Geschichte und das

Problem der Geschichtlichkeit noch weitgehender in Diltheys
philosophische Erörterung mit einbezogen worden15.

Der Ausgangspunkt ist dabei für Dilthey der Impuls gewesen, das

«Leben aus ihm selbst verstehen zu wollen»18. An Stelle des

Erkenntnissubjekts in der Vernunft, wie es Kant ausgesagt hat, tritt
bei Dilthey der Versuch, das Leben in der Ganzheit seiner
schöpferischen Leistungen zum Ausgang des Philosophierens zu machen17.

In diesem Sinne hat Dilthey verschiedentlich eine «Kritik der

packen zu können... Und dies Brüten über den eigenen Kern, diese immer
erneute Selbstbeobachtung, was fand sie? Eben das, was den heutigen
historischen Stand unseres Wissenschaftslebens, unserer Gesellschaft
charakterisiert: das ,Gefährlichleben', die rücksichtslose Entfaltung der eigenen
Kraft; bloß diesen Übermenschen hatte ihm die Historie von Euripides bis
zur Renaissance in die Seele gegraben... Und aus ihm machte er sein
abstraktes Schema des Menschen... Was der Mensch sei, sagt nur die
Geschichte...» Vgl. auch GS VII, S. 250 und GS VIII, S. 21.

15 Die lebensphilosophischen Abhandlungen und Entwürfe Diltheys sind
im Jahre 1911 - unmittelbar vor seinem Tode (f 1. Okt. 1911) - für eine Edition

zusammengefaßt worden. Unter dem Gesamtthema «Die geistige Welt.
Einleitung in die Philosophie des Lebens» sind diese Abhandlungen jetzt in
GS V und VI vereinigt worden, ausführlich eingeleitet von G. Misch, vgl.
GS V, S. VII-CXVII. Eine gesonderte Quellenpublikation ausgewählter,
einschlägiger Texte ist veröffentlicht worden von H. Nohl, Wilhelm Dilthey.
Die Philosophie des Lebens (1961). An älteren Einzeluntersuchungen zur
Lebensphilosophie Diltheys sind zu nennen: K. Katsube, Wilhelm Diltheys
Methode der Lebensphilosophie (1931); D. Bischoff, Wilhelm Diltheys
geschichtliche Lebensphilosophie (1935); vor allem: O. F. Bollnow, Dilthey.
Eine Einführung in seine Philosophie (2. Aufl., 1955). Siehe auch die
Interpretation der Lebensphilosophie Diltheys bei M. Heidegger, Sein und Zeit
(8. unveränd. Aufl., 1957), bes. S. 397ff.

16 GS V, S. 4 (aus Diltheys Vorrede vom Jahre 1911 für die geplante
Sammlung lebensphilosophischer Abhandlungen). Dilthey selbst hat seine
Entwürfe einer Philosophie des Lebens im größeren Zusammenhang einer von
Kant über Schleiermacher dem 19. Jahrhundert vermittelten
«Transzendentalphilosophie» verstanden, vgl. seine eigenen Bemerkungen GS III,
S. 14 u. ö. Vgl. dazu auch G. Misch, Vom Lebens- und Gedankenkreis
Wilhelm Diltheys (1947) und O. F. Bollnow, Dilthey. Eine Einführung in seine
Philosophie (2. Aufl., 1955), bes. S. 18ff. Vgl. auch ders., Wilhelm Dilthey:
Die Rel. in Gesch. u. Geg., 2 (1958), Sp. 196-198, bes. Sp. 197.

17 Vgl. GS V, bes. S. 4f. Siehe dazu auch Gadamer (A. 2), S. 210f. und
S. 216ff.



als er sich seihst verstanden hat 327

historischen Vernunft» als sein philosophisches Anliegen bezeichnet

18.

In seiner Abhandlung über «Die Entstehung der Hermeneutik»
hat Dilthey die spezielle Intention seiner eigenen Hermeneutik mit
den Worten umrissen: «Das letzte Ziel des hermeneutischen
Verfahrens ist, den Autor besser zu verstehen, als er sich selbst
verstanden hat.»19 Diese - durch Dilthey von Kant selbst und vor
allem von Schleiermacher ühernommene Formel20 - erweist bei
näherer Prüfung die Prävalenz philosophischer Vorverständnisse
bei Diltheys Beschäftigung mit der Geschichte. Der Einfluß des

aristotelischen Ideen- und Entwicklungs- bzw. Organismusbegriffs,
der die Entstehung und Ermittlung eines fest Konstatierbaren erst
in dem fortschreitenden geschichtlichen Prozeß und nur annähernd
aussagt, spielt hei dem obigen Grundsatz eine entscheidende Rolle21.
Nicht auf die Herausstellung feststehender historischer Fakten
(hinter denen - im Sinne Rankes - der Historiker ganz zurückzutreten

hat), sondern auf die Beurteilung und deutende Weiterentwicklung

in der Gestalt des Beurteilers kommt es bei Dilthey
entscheidend an22.

18 Vgl. dazu vor allem GS VII, S. 191ff. («Entwürfe zur Kritik der
historischen Vernunft. Erster Teil: Erleben, Ausdruck, Verstehen»). Dilthey hat
von diesen Ansätzen her einerseits in Weiterentwicklung Kants die «Kritik
einer historischen Vernunft» postuliert und andererseits seine «Hermeneutik
des Lebens» (mit den Kategorien Erleben, Ausdruck, Verstehen) konzipiert,
vgl. GS V, S. 317ff. : «Die Entstehung der Hermeneutik.»

19 GS V, S. 331. Auf Gadamers (A. 2) kritische Bemerkung zu dieser
hermeneutischen Formel Diltheys sei besonders hingewiesen, bes. S. 227f.

20 Vgl. dazu die Belege und Hinweise in der von M. Redeker besorgten
Einleitung zu GS XIV 1, S. LH ff.

21 Vgl. dazu auch die Hinweise bei Kohls (A. 10), S. 236, Anm. 36.
22 Deutlich verrät Diltheys Hermeneutik auf Grund dieser Formel das

Überwiegen möglicher philosophischer VorVerständnisse bei der Beschäftigung

mit der Geschichte. Nicht die Herausstellung der historischen Fakten
im Sinne Leopold von Rankes (der die Gestalt und Meinung des Historikers
weit zurücktreten lassen möchte), sondern gerade deren Deutung und
Beurteilung gilt das primäre Interesse Diltheys. Konsequent hat Dilthey den
Ansatz Leopold von Rankes kritisiert, vgl. seine Bemerkungen in den
«Beiträgen zum Studium der Individualität» (1895/96), GS V, bes. S. 281:
«Jener Rankesche Wunsch, sein Selbst auszulöschen, um die Dinge zu sehen,
wie sie gewesen sind, ist für den Dichter noch viel immöglicher als für den
Geschichtsschreiber...»



328 E.-W. Kohls, Einen Autor hesser verstehen,

Damit nähert sich Dilthey mit seiner grundlegenden hermeneu-
tischen Formel der philosophischen Geschichtsbetrachtung Hegels,
die wohl wertvolle historische Strukturen erfassen wollte (und
weithin auch aufgehellt hat), die aber letztlich in der weiteren
Gesamteinordnung und -beurteilung der historischen Fakten - nicht
in ihnen und ihrer Darstellung selbst - ihre eigentliche Aufgabe
gesehen hat23.

An dieser Stelle liegt ein fundamentaler Unterschied zur eigentlichen

Aufgabe des Historikers vor, die Leopold von Ranke prägnant
in der Darstellung dessen, «wie es gewesen», gesehen hat24.

b) Im Blick auf die Methodik Adolf von Harnacks25 müssen wir
uneingeschränkt von einer historisch-kritischen Methode sprechen,
wie eine Vielzahl seiner Abhandlungen, die sich gerade mit dem

23 Daß sich Dilthey mit seinem hermeneutischen Ausgangspunkt der
philosophischen Geschichtsbetrachtung Hegels nähert, ist in der Forschung
längst erkannt worden. Vgl. etwa den Hinweis auf eine latente «Philosophie
der Geschichte» in Diltheys Lebensphilosophie bei Bollnow (A. 15), bes.
S. 47; siehe dazu auch G. Misch (A. 16), bes. S. 37ff. und S. 47f.

24 L. v. Ranke, Geschichten der romanischen und germanischen Völker
(1. Aufl. 1824; 2. Aufl. 1874; Sämtliche Werke, 33-34, 1874). Vgl. dort
S. VII in der Vorrede zur ersten Ausgabe : «... Man hat der Historie das Amt,
die Vergangenheit zu richten, die Mitwelt zum Nutzen zukünftiger Jahre zu
belehren, beigemessen: so hoher Amter unterwindet sich gegenwärtiger
Versuch nicht: er will blos zeigen, wie es eigentlich gewesen.» Vgl. auch ebd.,
weiter unten : «... Man kann von einer Historie nicht die freie Entfaltung
fordern, welche wenigstens die Theorie in einem poetischen Werke sucht...
Strenge Darstellung der Thatsache, wie bedingt und unschön sie auch sei,
ist ohne Zweifel das oberste Gesetz.»

25 Über Adolf von Harnacks Leben informiert am besten die meisterhafte
Biographie seiner Tochter Agnes von Zahn-Harnack, Adolf von Harnack
(1936; 2. Aufl., 1951). Über Harnacks Persönlichkeit und Werk vgl. auch
den Sammelband : K. Aland, W. Elliger, O. Dibelius, Adolf von Harnack
in memoriam. Reden zum 100. Geburtstag am 7. Mai 1951 (1951); G. Voigt,
Gespräch mit Harnack. Zur kritischen Auseinandersetzung mit dem «Wesen
des Christentums» (1954); R. Bultmann, Geleitwort zur Neuausgabe: A. v.
Harnack, Das Wesen des Christentums (1950) [ebenfalls erschienen als

Siebenstern-Taschenbuch, 27, 1964]; W. von Loewenich, Laudatio auf Adolf
von Harnack: Jahrbuch der Evang. Akademie Tutzingen, 12 (1962/63),
S. 48-57 ; C. W. Glick, The Reality of Christianity. A Study of A. von
Harnack as Historian and Theologian (1967); H. Karpp (Hrsg.), Karl Holl,
Briefwechsel mit Adolf von Harnack (1966); W. Pauck, Harnack and
Troeltsch. Two Historical Theologians (1968).



als er sich selbst verstanden hat 329

historischen Methodenproblem beschäftigen, deutlich erkennen
lassen26.

Dabei liegt auf dem «Historischen» bei Harnack ein fast Rankescher

Akzent27. Von der unparteiischen Verantwortung des

Geschichtsschreibers hinsichtlich der primären Feststellung der
Tatsachen hat Harnack verschiedentlich mit Leidenschaft sprechen
können28. Als die «heiligste Pflicht des Historikers» hat Harnack
die Ermittlung der Wahrheit der Tatsachen bezeichnet29. Zugleich
freilich hat Harnack an zentraler Stelle den Ausspruch Epiktets
zitiert: «Nicht die Tatsachen, sondern die Auffassung von
Tatsachen erregen den Menschen. »30

Es ist auch Harnack letztlich um die Deutung des Geschichtlichen

gegangen, wobei für Harnack das Geschichtliche seinen Ausdruck
einerseits in Persönlichkeiten und Institutionen, andererseits in
Quellen und Urkunden findet31.

Historische Größe ergibt sich für Harnack aus der Weiterentwicklung

der Ideen historischer Persönlichkeiten im fortschreitenden

Prozeß der Geschichte. Wie einst Erasmus sagen konnte, in den

Evangelien könne man Jesus noch lebendiger sehen als in seinen

26 Adolf von Harnack hat sich mehrfach mit dem Methodenproblem der
Historie beschäftigt, vgl. die Abhandlungen: Über die Sicherheit und die
Grenzen geschichtlicher Erkenntnis (1917), in: A. von Harnack, Erforschtes
und Erlebtes, 4 (1923), S. 3-23; Was hat die Historie an fester Erkenntnis
zur Deutung des Weltgeschehens zu bieten? (1920), ebd., S. 171—195; Die
Bedeutung geistiger Werte für Arbeit und Wirtschaft: Velhagens und
Klasings Monatshefte, 41, 7, S. 60-64; Stufen wissenschaftlicher Erkenntnis,
in: Axel v. Harnack (Hrsg.), Adolf von Harnack. Aus der Werkstatt des
Vollendeten (1930), S. 202-205. Vgl. auch insgesamt zum Methodenproblem
bei Adolf von Harnack den Überblick bei Agnes von Zahn-Harnack (A. 25),
S. 536ff., bes. S. 545ff.

27 Vgl. etwa Leopold von Rankes Brief an seinen Sohn Otto vom 25. Mai
1873, abgedruckt bei W. P. Fuchs (Hrsg.), Leopold von Ranke, Das Briefwerk

(1949), S. 518-519.
28 Vgl. A. von Harnack, Reden und Aufsätze, 1 (1904), bes. S. 23.
29 Vgl. ebd., S. 23.
30 A. von Harnack, Erforschtes und Erlebtes, 4 (1923), S. 12 (Aus der

Abhandlung: «Über die Sicherheit und die Grenzen geschichtlicher Erkenntnis»,
1917).

31 Vgl. ebd., bes. S. 14f.



330 E.-W. Kohls, Einen Autor besser verstehen,

Erdentagen32, so hat Harnack von Sokrates gesagt: «der ideale, ja
der postexistente ist der reale.»33

Vom aristotelischen Entwicklungsgedanken her (der ja auch der

Hegeischen Fortschrittsidee zugrunde liegt) berührt sich Harnack
in seinen entscheidenden Aussagen zur Frage des historischen Ver-
stehens mit dem hermeneutischen Grundsatz Diltheys, ein Historiker

müsse den Autor besser verstehen, als dieser sich selbst
verstanden habe. Die geistige Ahnherrschaft Kants und Schleiermachers

will für diesen Zusammenhang auch bei Adolf von Harnack
bedacht sein.

c) Ernst Troeltsch ist als Methodiker geradezu als Theoretiker der
historisch-kritischen Methode zu bezeichnen34.

In seiner berühmten Abhandlung «über historische und dogmatische

Methode» (im Jahre 1898 erstmals als Vortrag entstanden) hat
Ernst Troeltsch die Axiome der historisch-kritischen Methode
zusammengestellt: Kausalität, Analogie, Korrelation und Immanenz35.

32 Vgl. dazu E.-W. Kohls, Die Theologie des Erasmus, 1-2 (1966), bes. 1,

S. 29f. Vgl. auch ders., Die Bedeutung literarischer Überlieferung bei
Erasmus: Arch. f. Kulturgesch. 48 (1966), 219-233, S. 227.

33 «Hieraus ergibt sich aber auch, worin wir die Bedeutimg der großen
Männer in der Geschichte zu suchen haben - einzig in ihrem Werke und seiner
lebendigen Kraft. In diesem Sinne ist der ideale, ja der postexistente
Sokrates der reale und der Sokrates samt seiner Xanthippe, den etwa die
photographische Kleinkunst zeigen könnte, ist bedeutungslos, ja im höheren
Sinne unwirklich...» : Erforschtes und Erlebtes (A. 30), S. 21 f.

34 Über Ernst Troeltsch (17. Febr. 1865-1. Febr. 1923) informieren
zunächst in biographischer Hinsicht die Abhandlungen von Ernst Troeltsch
selbst : Über meine Bücher : Die deutschen Philosophen der Gegenwart in
Selbstdarstellungen, hrsg. von R. Schmidt, 2 (1921), S. 161-173,
Wiederabdruck in Ernst Troeltsch, Gesammelte Schriften [im folgenden abgekürzt :

GST], IV (1924), S. 3-18; und Die «kleine Göttinger Fakultät» von 1890:
Die Christliche Welt 34 (1920), Sp. 281-283. Zusätzlich besitzen wir die
meisterliche Darstellung des Lebens und Werkes Troeltsch's von W. Köhler,
Ernst Troeltsch (1941). Instruktive Bemerkungen in dieser Hinsicht enthält
die von H. Baron besorgte Edition: Ernst Troeltsch, Spektator-Briefe.
Aufsätze über die deutsche Revolution und die Weltpolitik 1918/22. Mit
einem Geleitwort von F. Meinecke (1924).

35 Wiederabdruck: GST II, S. 129ff. Zum gleichen Fragenbereich der
Methode und zum Geschichtsverständnis allgemein hat sich Ernst Troeltsch
geäußert in seinen großen Abhandlungen: «Die Absolutheit des Christentums

und die Religionsgeschichte» (1902; 2. Aufl., 1911) und «Was heißt
,Wesen des Christentums'», Neuabdruck GST II, S. 386-451.



als er sich selbst verstanden hat 331

Die historisch-kritische Methode ist auch für Troeltsch in ihrer
Struktur empirisch-induktiv, und mit Recht hat er den Anfang
dieser Methode hei René Descartes erblickt, wie auch Friedrich
Meinecke mit ihm seine Geschichte des Historismus hat beginnen
lassen36.

Ernst Troeltsch ist ja lehenslang von der Frage umgetrieben
worden: Wenn alles - im Sinne des Historismus - im geschichtlichen

Werden immanent gesehen werden muß: wo ist dann ein
Neues möglich, das aus diesem ewigen Kreislauf des immanent
Geschichtlichen hinausführt? Aus diesen Erwägungen heraus hat
Troeltsch seiner Bestimmung der historisch-kritischen Momente ein
Axiom hinzugefügt, das oft übersehen wird : das der Persönlichkeit
und Subjektivität37. Damit ist die Methode bei Troeltsch
eingebettet in das Moment der subjektiven Entscheidung des Einzelnen38,
dessen Charakter und Persönlichkeit gegebenenfalls sogar eine

Öffnung für den religiösen und transzendenten Bereich der
Metaphysik mit sich bringen kann. So hat Troeltsch die Worte
aussprechen können: «Das Jenseits ist die Kraft des Diesseits.»39

36 Vgl. etwa GST II, S. 391ff. u. ö. und F. Meinecke, Die Entstehung
des Historismus (1936).

37 «Wesensbestimmung erfordert nicht nur die divinatorische Abstraktion,

sondern in und mit ihr zugleich eine ethisch-persönlich begründete, die
Erscheinungen am Wesen messende Kritik, und darum ist sie nur dem
Protestantismus möglich, der gerade auf dem Grundsatz beruht, daß die
persönliche Einsicht in das Wesentliche am Christentum die Masse der
tatsächlichen geschichtlichen Erscheinungen auslesend beurteilt», GST II,
S. 411; vgl. auch GST II, S. 418ff. u. ö. In dem Anliegen neuschöpferischer
subjektiver Wertungen besteht der Ansatz des Ringens um das Problem
des Historismus bei Ernst Troeltsch, vgl. auch unten A. 39.

38 Von grundlegender Wichtigkeit ist für Ernst Troeltsch in diesem
Zusammenhang der Entwicklungsgedanke, vgl. bes. GST II, S. 414-418.
Troeltsch nähert sieh hier einerseits dem philosophischen Entwicklungsgedanken

Hegels, andererseits kommt Troeltsch dem Traditionsprinzip des

römischen Katholizismus auffällig nahe, vgl. ebd., S. 418f. und bes. auch
S. 432, im Wesensbegriff (sc. des Christentums) «steckt ein religiöser
Subjektivismus, der in der Kontinuität zu bleiben gewiß ist, aber das Kontinuum
selbst neu gestaltet». Vgl. zu diesem Fragenbereich auch die Hinweise bei
W. von Loewenich, Luther und der Neuprotestantismus (1963), S. 141 f.,
und G. Gloege, Offenbarimg und Überlieferung: Theol. Lit.zeit. 79 (1954),
214-236, Sp. 217.

39 E. Troeltsch, Der Historismus und seine Überwindung, eingel. und
hrsg. von F. von Hügel (1924), S. 69f.



332 E.-W. Kohls, Einen Autor besser verstehen,

Ernst Troeltsch steht damit auf Grund seiner durchgehenden
Betonung der Deutungen der Geschehnisse und Sachen (insbesondere

z. B. innerhalb seiner «Soziallehren») ähnlich wie sein Freund
Max Weber dem hermeneutischen Grundprinzip Diltheys und der
Methodik Harnacks durchaus nahe.

Schon von seiner historisch-kritischen Methodik her hätte
Troeltsch allerdings eine «Überwindung des Historismus» schwerlich
durchführen können, denn eines der Wesensmomente des Historismus

ist einerseits gerade der Entwicklungsgedanke, andererseits
eine Hermeneutik, die dem hermeneutischen Grundprinzip
Schleiermachers, Diltheys und nicht zuletzt Troeltschs selbst nahesteht.

Ernst Troeltsch hat denn auch, was vielfach nicht beachtet
worden ist, nicht selbst den Titel «Überwindung des Historismus»
für eine Sammlung seiner Vorträge ausgewählt, die ja erst posthum
herausgegeben worden sind. Von Ernst Troeltschs methodischen
Voraussetzungen her könnte bestenfalls von einer «Bewältigung des

Historismus» gesprochen werden40. Aber konnte Troeltschs methodische

Grundlage mit ihrer entscheidenden Beschränkung auf die
Immanenz, die schon bei Troeltsch selbst eine Art «wissenschaftlicher

Selbstverkürzung» (F. Wagner)41 darstellt, dazu ausreichen?
Es sei ebenfalls darauf hingewiesen, daß sich Ernst Troeltschs

Geschichtstheorie mit dem katholischen Traditionsbegriff nahe
berühren kann, worauf G. Gloege besonders aufmerksam gemacht
hat42. (Ähnlich im Falle Harnacks die Biographie seiner Tochter
Agnes von Zahn-Harnack.) Auf die methodischen Berührungen
Max Webers mit Ernst Troeltsch braucht hier nicht im einzelnen
eingegangen zu werden. Daß beide ihre Urteile z. B. hinsichtlich
der Reformation und speziell Luthers auf einer - selbst
eingestandenen - ganz schmalen «Quellenbasis» durchgeführt haben43,

40 Zur Entstehungsgeschichte dieser Abhandlungen vgl. Köhler (A. 34),
bes. S. 33Iff. Daß der Herausgeber hinsichtlich des Gesamttitels dieser
Abhandlungen im Sinne von Ernst Troeltsch besser von einer «Bewältigung» -
statt von einer « Überwindung» - des Historismus gesprochen hätte, betont
mit Recht H. W. Krumwiede, Glaube und Geschichte in der Theologie
Luthers (1952), S. 8.

41 F. Wagner, Zweierlei Maß der Geschichtsschreibung - eine offene
Frage: Saeculum 10 (1959), S. 113-123, bes. S. 123.

42 Gloege (A. 38), Sp. 214ff.
43 Vgl. Köhler (A. 34), bes. S. 289, und Troeltschs eigene Bemerkungen



als er sich selbst verstanden hat 333

darf nie übersehen werden. Beiden ging es - mit Nietzsche - gar
nicht um «Tatsachen», sondern um «Interpretationen».44 Eine
Haltung, die nicht zuletzt übrigens auch allen marxistischen Denkern
von Marx, Engels, Lenin und Stalin bis hin zu Georg Lukacz eigen
ist45.

2.

Hinter den methodologischen Besinnungen bei Dilthey, Harnack
und Troeltsch steht unter dem Einfluß Kants und Schleiermachers
letztlich der aristotelische Ideenbegriff und Organismusgedanke
einschließlich des grundlegenden aristotelischen Entelechiebegriffs.

Dem hermeneutischen Grundsatz, einen Autor besser zu
verstehen, als dieser sich selbst verstanden hat, wie ihn vor allem
Dilthey in Schleiermachers Nachfolge vertreten hat, liegen damit
philosophische Prämissen und Vorverständnisse zugrunde, die den

eigentlichen historischen Bereich überschreiten.
a) Im Blick auf die historische Wirklichkeitserfassung muß gesagt

werden, daß die Methodik Diltheys, Harnacks und Troeltschs wohl
der Geschichte verbunden bleibt, letzten Endes aber angesichts der

überwiegenden philosophischen Vorverständnisse starke ahistorische
Züge aufweist. Rankes46 und Jacob Burckhardts47 kritische Äuße¬

rn seiner selbstbiographischen Skizze «Über meine Bücher» (A. 34), S. 169.
Siehe auch Max Webers eigene Äußerungen zu dieser Frage in seiner
Untersuchung: Die protestantische Ethik (Neuausgabe 1965), S. 73 und S. 113

(Anm. 80).
44 E. Förster-Nietzsche, Das Leben Friedrich Nietzsches, 2, 2 (1904),

S. 771.
45 Vgl. etwa den Überblick bei G. Lukacz, Geschichte und Klassenbewußtsein.

Studien über marxistische Dialektik (Berlin, ohne Jahr), S. 18f.
46 Es handelt sich vor allem um die Auseinandersetzung mit Hegel, die

Ranke im Herbst des Jahres 1854 in seinen Berchtesgadener Vorträgen vor
Maximilian II. von Bayern gehalten hat; vgl. dazu die Berichte in Rankes
Briefen: L. v. Ranke, Das Briefwerk, hrsg. von W. P. Fuchs (1949), S. 383-
392. Die Vorträge selbst sind ediert worden unter dem Titel: «Über die
Epochen der neueren Geschichte», hrsg. von A. Dove (1888; 3. Aufl., 1906).
Ein weiterer Abdruck ist in der von A. Dove und G. Winter besorgten
Ausgabe von Rankes «Weltgeschichte», 9, 2 (1888), S. 1-238, erfolgt.

47 Vgl. insbesondere J. Burckhardts (posthum edierten) «Weltgeschichtlichen

Betrachtungen», etwa in der Ausgabe von A. v. Martin (1948), bes.
S. 8ff. Siehe dazu auch die Hinweise bei Kohls (A. 10), bes. S. 242f.



334 E.-W. Kohls, Einen Autor besser verstehen,

rungen gegen Hegel treffen mutatis mutandis auch auf die
Entwicklung der neueren Methodologie seit Dilthey zu.

b) Diese Tatsache hat etwa Lessing bereits erkannt, wenn er

gegen die - biblizistischen - Thesen Goezes die Worte richtete:
«... Als ob die innere Wahrheit eine Probe noch brauchte Als ob
nicht vielmehr die innere Wahrheit die Probe der hermeneutischen
sein müßte Woher die innere Wahrheit nehmen? Aus ihr selbst
Deswegen heißt sie ja die innere Wahrheit; die Wahrheit, die keiner
Beglaubigung von außen bedarf.»48 Die neuere Hermeneutik und
Methodik stehen demgegenüber seit Schleiermacher dem
methodischen Ansatz des Biblizismus und der Orthodoxie näher, als sie

auch nur im entferntesten ahnen. Die neue Erkenntnistheorie ist
seit René Descartes49 bis Ernst Troeltsch speziell in ihrer
Beschränkung auf den Immanenzbereich gleichsam ein totaler
«Mythos», eine «wissenschaftliche Selbstverkürzung» (E.Wagner)50.

c) Die historisch-kritische Forschung und Methode hat ihre
unbestrittene Bedeutung für die induktive Erhellung und Herausarbeitung
spezifischer Traditionsschichten. Sie überschreitet aber ihren Bereich,
wenn sie historische Feststellungen mit eigenen außerhalb der
Texte und außerhalb der historischen Ereignisse liegenden Urteilen
versieht - etwa alles traditionsgeschichtlich Spätere und Zugefügte
auf Grund eines vorgefaßten «Verfallsschemas» als Rückschritt und
Verfall einstuft oder ein politisches oder philosophisches
Vorverständnis des Interpreten an die Stelle des zu Interpretierenden
setzt und damit ein eigentliches Gegenüber von vorfindlicher Sache
und jeweiligen Interpreten auflöst und ausschließt51.

48 Vgl. G. E. Lessing, Gesammelte Werke, 7, S. 215f.
49 Vgl. zur hier anstehenden Frage des Problems der Immanenz die

Vorlesung von C. F. von Weizsäcker, Descartes und die neuzeitliche
Naturwissenschaft. Abgedruckt in: Ders., Die Tragweite der Wissenschaft, 1

(2. Aufl., 1966), S. 201-221, bes. S. 220f. ; ebenfalls Gadamer (A. 2), bes.
8. 261 ff.

60 Vgl. oben A. 41.
51 Vgl. W. Maurers Bemerkungen zu dieser Problematik der historischkritischen

Methode in seiner Abhandlung «Luthers Verständnis des neu-
testamentlichen Kanons»: Fuldaer Hefte, hrsg. v. F. Hübner, 12 (1960),
47-77, S. 47f. Siehe auch H. Graß, Historisch-kritische Forschung und Dog-
matik: Theologie und Kritik. Gesammelte Aufsätze und Vorträge (1969),
S. 9-27.



als er sich selbst verstanden hat 335

3.

An dieser Stelle erliegt speziell die historisch-kritische Methode

genau jener Gefahr, die Ernst Troeltsch der von ihm so benannten
dogmatischen Methode vorgeworfen hat52. In beiden Fällen wird
nicht mehr aus dem Selbstverständnis und aus der Tatsächlichkeit
vorgegebener Texte oder Ereignisse deduziert, sondern es werden
lediglich längst fertige Antworten an Texte und Ereignisse herangetragen.

Gerade das aber ist der besondere Charakter jedes Historismus53,

der sich als Folgeerscheinung sowohl einer absolut gesetzten
dogmatischen Methode als auch als Konsequenz einer verabsolutierten
historisch-kritischen (einschließlich einer «empirisch»-kritischen54)
Methodik einstellen muß. Die einzige Alternative stellt die Rückgabe
des Bedeutungsprimats von der Person des Deuters an die inhaltlichen

Selbstaussagen vorgegebener Texte oder Ereignisse dar,
deren Selbstaussage sich der Deuter zu stellen und gegebenenfalls
unterzuordnen hat. Nicht neue Deutungen und «Methoden» als
solche schaffen bleibend Neues, sondern die inhaltliche Selbstaussage

von Texten oder Ereignissen, denen sich spätere Menschen
stellen, d. h. auf sie einstellen. Hierin - im neuen Einstellen auf alte

52 Vgl. die Literatur- und Quellenhinweise oben in A. 35.
53 Siehe dazu vor allem Meinecke (A. 10), passim, und jetzt den Aufsatz

von R. Wittram, Der vollendete Historismus und die Verantwortung des
Historikers: Das Interesse an der Geschichte (2. Aufl., 1963), S. 58—69.

Vgl. auch die Bemerkungen zu diesem Fragenbereich bei Kohls (A. 10),
bes. S. 236, Anm. 36.

54 Siehe zu einer «empirisch-kritischen» Methode und deren Bedenklichkeiten

und Einseitigkeiten jetzt vor allem die kritischen Ausführungen von
W. Schmithals, Über die Bedeutung der Exegese für Theologie und Kirche:
Evangelische Zeitstimmen, 53 (1970), S. 43-61, bes. S. 47f. u. ö. Im obigen
geht es uns um die Herausstellung einer verbreiteten bedenklichen
Verkennung der Möglichkeiten speziell der historisch-kritischen Methode, die
vor allem durch ihre Absolutsetzung droht. Eine Anwendimg der historischkritischen

Methode innerhalb der in ihr angelegten Grenzen dürfte
grundsätzlich nur zu bejahen sein. Diese grundsätzliche Bedeutung und auch
Berechtigung der historisch-kritischen Methode wird z. T. in der heutigen
Debatte gänzlich verkannt und verzeichnet, so etwa von R. Bohren, Predigt
und Gemeinde (1963), bes. S. 90ff., imd T. Rendtorff in seinen Darlegungen
in der Theol. Lit.zeit. 90 (1965), bes. Sp. 88. Auf diese Weise kommt dann
die eigentliche Tiefe der gegenwärtigen Methodenproblematik überhaupt
nicht mehr in den Blick.



336 E.-W. Kohls, Einen Autor besser verstehen,

Inhalte, nicht in der eigenen, schon vorgefaßten Einstellung - liegt
die Möglichkeit der Uberwindung eines Historismus, der «methodisch»

im strengen Sinne gar nicht abzuwehren ist, der überdies in
der selbstgewählten Beschränkung auf die Immanenz gerade
gefördert wird. Schon die leiseste Anerkennung und Erkenntnis einer
«Andeutung von Transzendenz» (M.Horkheimer55) könnte heute
aus methodischen Sackgassen, in die Historie, Philosophie und
Theologie geraten sind, hinausführen.

a) Die äußere Gegebenheit und die inhaltliche Sache eines Textes
oder eines historischen Geschehens bringen sich energisch selbst «zur
Sprache»56. Eine ausschließlich und einseitig angewandte besondere
Methodik oder Hermeneutik können allenfalls arbeitshypothetischen
Wert haben, sind bei ausschließlicher Anwendung jedoch hinderlich
und verdecken nur echte Sachverhalte.

b) Das Ganze einer Sache oder eines historischen Geschehens
wird durch eine absolut angewandte Hermeneutik und Methodik
nur «verstellt». Dieser Tatsache entspricht die Verfahrenheit unserer
geistesgeschichtlichen und theologischen Situation bei zunehmender
Produktion von «Methodiken» und «VerStehenslehren». Es kann
nicht um einen letztlich nur selbstgewissen (und stets zugleich
gesetzlichen und «meisternden») Verstehensbegriff gehen, sondern
um das Selbstverständnis eines Textes oder eines historischen
Geschehens, das Einzelne anpacken und ergreifen will und uns dann
auf einen neuen - gemeinsamen und auch allgemeinen - Weg, eine
«Methode» (im wahren Sinne des Wortes pé&oboç) führen kann.
Nach dem überlangen Vorherrschen einer ermüdenden Erörterung
der Erkenntnistheorie in allen Bereichen der Wissenschaften kommt
die Aufgabe und Sache einer neu zu begreifenden und auszusagenden
Ontologie ganz neu in Sicht.

c) Die eigene Wirkungskraft eines vorurteilsfrei dargebotenen
Selbstverständnisses eines Autors und Textes will für die
wissenschaftliche Methodik in den Geisteswissenschaften neu bedacht
werden. Sowohl die Deutung als auch die Methode sind der historischen
Sache unterzuordnen - nicht umgekehrt.

Leopold von Ranke hat einst in seinen frühen Tagebüchern im

55 M. Horkheimer, Kritische Theorie, 1-2 (1969).
56 Vgl. dazu auch die wegweisenden Gedanken zur Interpretations- und

Methodenfrage bei E. Hoffmann, Piatonismus und christliche Philosophie
(1960), bes. S. 5ff., S. 42ff., S. 220ff. und bes. S. 230ff.



als er sich selbst verstanden hat 337

Blick auf Luther die Bemerkung ausgesprochen, Luther sei nicht
«durch den Grundsatz zur Meinung, sondern durch die Meinung
zum Grundsatz gekommen», d.h.: Luther sei von der Sache zur
Methode geschritten (während, wie Ranke weiter bemerkt hat, die
Wissenschaft allgemein den umgekehrten Weg gehe)67. In der Tat
liegt an dieser Stelle für den späteren Betrachter die Einzigartigkeit
Luthers innerhalb der neueren Geistes- und Theologiegeschichte58.

Luthers berühmte, schon aus der altkirchlichen Theologiegeschichte

stammende theologische Formel «sacra scriptura sui ipsius
interpres» hat in diesem Sinne eine weit über den theologischen
Bereich hinausgehende allgemeine historische Relevanz, die etwa in
Rankes Formel, der Historiker habe zu schreiben, «wie es gewesen»59,
und in Jacob Burckhardts Ausspruch «historia scribitur ad narran-
dum, non ad probandum»60 sichtbar werden kann.

d) Die historischen, philosophischen und theologischen Aussagen
seihst wollen unverkürzt zu Worte kommen, und das Selbstverständnis

eines Autors ist wichtiger als die Auffassung und Deutung
und Methodik späterer Beurteiler. Erst wenn das vom Interpreten
beachtet wird, können Geschehnisse oder Texte der Vergangenheit
in bislang kaum geahnter Weise voll gegenwärtig und im ursächlichen

Sinne neu wirksam werden. Das gilt in gleicher Weise für
alle Bereiche der Geisteswissenschaft, insbesondere aber für die
Geschichtswissenschaft und die Theologie.

Ernst-Wilhelm Kohls, Marburg

57 Vgl. im einzelnen Kohls (A. 10), bes. S. 238.
68 Siehe dazu G. Gloeges Hinweis in seinem Werk: Mythologie und

Luthertum. Das Problem der Entmythologisierung im Lichte lutherischer
Theologie (2. Aufl., 1953), S. 140ff., bes. S. 142: «... Luthers Hermeneutik
ist bisher in der neueren Theologie und Geistesgeschichte völlig einzigartig
geblieben.»

59 Vgl. oben bei A. 24.
60 Aus Jacob Burckhardts Briefen, 4 (1960), S. 130 (an Wilhelm Vischer

vom 14. Juni 1863).

22


	Einen Autor besser verstehen, als er sich selbst verstanden hat : zur Problematik der neueren Hermeneutik und Methodik am Beispiel von Wilhelm Dilthey, Adolf von Harnack und Ernst Troeltsch

