Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 26 (1970)
Heft: 5
Artikel: Einen Autor besser verstehen, als er sich selbst verstanden hat : zur

Problematik der neueren Hermeneutik und Methodik am Beispiel von

Wilhelm Dilthey, Adolf von Harnack und Ernst Troeltsch
Autor: Kohls, Ernst-Wilhelm
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878762

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Einen Autor besser verstehen, als er sich selbst
verstanden hat

Zur Problematik der neueren Hermeneutik und Methodik am Beispiel
von Wilhelm Dilthey, Adolf von Harnack und Ernst Troeltsch

«Nur das Metaphysische, keineswegs aber das Historische, macht selig;
das letztere macht nur versténdig. Ist nur jemand wirklich mit Gott ver-
einigt und in ihn eingekehrt, so ist es ganz gleichgiiltig, auf welchem Wege
er dazu gekommen; und es wire eine sehr unniitze und verkehrte Be-
schaftigung, anstatt in der Sache zu leben, nur immer das Andenken des
Weges sich zu wiederholen...»: Johann Gottlieb Fichte, Die Anweisung zum
seligen Leben, oder auch die Religionslehre (Berlin, sechste Vorlesung, 1806),
= Ausgewdhlte Werke, hrsg. von F.Medicus, 5 (1910; Nachdruck 1962),
S. 197.

Die Beschaftigung mit den Fragen der Hermeneutik bei Otto
Friedrich Bollnow?!, Hans Georg Gadamer? und Emilio Betti® hat
in zentraler Weise auf einen Grundgedanken aufmerksam gemacht,
der u. a. auch fur die neuere historische Methode geradezu eine
Zentralvorstellung bildet: den Gedanken, einen Awutor besser zu
verstehen, als er sich selber verstanden hat®.

Kant, der diesen Gedanken in seiner «Kritik der reinen Ver-
nunft»® — in einer Nebenbemerkung — ausgesprochen hat, ist der
anregende Vermittler dieser hermeneutischen Idee geworden, die

1 Vgl. vor allem O. F. Bollnow, Das Verstehen. Drei Aufsitze zur Theorie
der Geisteswissenschaften (1949), bes. S. T{f.: «Was heillt, einen Schrift-
steller besser verstehen, als er sich verstanden hat ?»

2 H.-G. Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophi-
schen Hermeneutik (2. Aufl., 1965), bes. S. 180f1f.

8 E. Betti, Allgemeine Auslegungslehre als Methodik der Geisteswissen-
schaften (1967).

& Mit Recht bemerkt Gadamer (A. 2), S. 180: «... eine Formel, die seit-
her immer wiederholt worden ist und in deren wechselnder Interpretation
sich die gesamte Geschichte der neueren Hermeneutik abzeichnet. In der
Tat liegt in diesem Satz das eigentliche Problem der Hermeneutik be-
schlossen.»

5 ¢ Plato bedient sich des Ausdrucks Idee so, dal man wohl sieht, er habe
darunter etwas verstanden, was nicht allein niemals von den Sinnen ent-

21



322 E.-W. Kohls, HEinen Autor besser verstehen,

in der Folgezeit von Fichte®, Schelling” und insbesondere von
Schleiermacher® aufgegriffen worden ist.

Der eigentliche Tradent dieses hermeneutischen Gedankens an
das ausgehende 19.Jahrhundert und das 20.Jahrhundert ist Wilhelm
Dilthey gewesen, mit dessen grundsétzlicher Auffassung historischer
und philosophischer Methodik sich u. a. Adolf von Harnack und
auch Ernst Troeltsch auf das engste beriihren.

lehnt wird, sondern welches sogar die Begriffe des Verstandes, mit denen
sich Aristoteles beschiftigte, weit iibersteigt, indem in der Erfahrung niemals
etwas damit Kongruierendes angetroffen wird. Die Ideen sind bei ihm Ur-
bilder der Dinge selbst, und nicht blo3 Schliissel zu mdéglichen Erfahrungen,
wie die Kategorien. Nach seiner Meinung flossen sie aus der hochsten Ver-
nunft aus, von der sie der menschlichen zuteil geworden, die sich aber jetzt
nicht mehr in ihrem urspriinglichen Zustande befindet, sondern mit Miihe
die alten, jetzt sehr verdunkelten Ideen durch Erinnerung (die Philosophie
heillt) zurickrufen muf3. Ich will mich hier in keine literarische Unter-
suchung einlassen, um den Sinn auszumachen, den der erhabene Philosoph
mit seinem Ausdruck verband. Ich merke nur an, daB es gar nichts Unge-
wohnliches sei, sowohl im gemeinen Gespriche, als in Schriften, durch die
Vergleichung der Gedanken, welche ein Verfasser iiber seinen Gegenstand
dulert, ihn sogar besser zu verstehen, als er sich selbst verstand, indem er
seinen Begriff nicht genugsam bestimmte, und dadurch bisweilen seiner eige-
nen Absicht entgegen redete oder auch dachte...»: I. Kant, Kritik der
reinen Vernunft. Zweite, hin und wieder verbesserte Auflage (1787), S. 370
(Des ersten Buches der transzendentalen Dialektik erster Abschnitt: Von
den Ideen uberhaupt).

¢ Es handelt sich um die Bemerkungen Fichtes im Zusammenhang seiner
Interpretation Rousseaus in seinen «Vorlesungen iiber die Bestimmung des
Gelehrten», die Fichte im Sommersemester 1794 in Jena gehalten hat, spe-
ziell um die Ausfiihrungen in der fiinften — der letzten — Vorlesung; deren
Kontext lautet: «... Dieser Wahrheit hat niemand bestimmter und mit
scheinbarern Griinden und kréftigerer Beredsamkeit widersprochen, als
Rousseau. Ihm ist das Fortriicken der Kultur die einzige Ursache alles
menschlichen Verderbens. Nach ihm ist kein Heil fiir den Menschen als in
dem Naturstande: und — was denn in seinen Grundsitzen ganz richtig folgt —
derjenige Stand, der den Fortgang der Kultur am meisten befoérdert, der
Gelehrtenstand, ist nach ihm die Quelle sowohl, als auch der Mittelpunkt
alles menschlichen Elends und Verderbens. — Einen solchen Lehrsatz tragt
ein Mann vor, der seine geistigen Anlagen selbst bis zu einem sehr hohen
Grade ausgebildet hatte... Ihm ist Rickkehr Fortgang; ihm ist jener ver-
lassene Naturstand das letzte Ziel, zu welchem die jetzt verdorbene und
verbildete Menschheit endlich gelangen mufl. Er tut demnach gerade das,
was wir tun; er arbeitet, um die Menschheit nach seiner Art weiter zu bringen,
und ihr Fortschreiten gegen ihr letztes héchstes Ziel zu beférdern. Er tut



als er sich selbst verstanden hat 323

demnach gerade das, was er selbst so bitter tadelt; seine Handlungen stehen
mit seinen Grundsitzen in Widerspruch. Dieser Widerspruch ist ebender-
selbe, der auch in seinen Grundsédtzen an sich herrscht... Wir werden diesen
Punkt finden; wir werden den Widerspruch lésen; wir werden Rousseau
besser verstehen, als er selbst sich verstand, und wir werden ihn in vollkommener
Ubereinstimmung mit sich selbst und mit uns antreffen...»: J. G. Fichte,
Einige Vorlesungen iiber die Bestimmung des Gelehrten (Jenaer Vorlesungen
1794). Neu herausgegeben von F. Medicus (Einzelausgabe 1922), S. 48f. In
den zwolf Jahren spéater im Sommersemester 1805 gehaltenen Erlanger Vor-
lesungen Fichtes «Uber das Wesen des Gelehrten und seine Erscheinungen
im Gebiet der Freiheit», die ohnehin eine véllige Umarbeitung und Erwei-
terung darstellen, hat Fichte den betreffenden Gedanken nicht wieder ent-
wickelt, vgl. den Abdruck in der Gesamtausgabe: J. G. Fichte, Ausgewihlte
Werke, hrsg. von F. Medicus, 5 (Nachdruck 1962), S. 1-102.

? Schelling hat die Formel in seiner «Propddeutik der Philosophie» (ge-
schrieben ca. 1804; hrsg. aus dem handschriftlichen Nachlaf3) im Zusammen-
hang seiner Analyse der Ideen von Leibniz gebraucht: «... Wenn Ihnen auf-
fallen sollte, dal3 diese Darstellung des Leibnizianismus von allen bekannten
sehr wesentlich abweicht, so bemerke ich, dall allerdings das Leibnizische
System bis auf den heutigen Tag allgemein millverstanden, oder wenigstens
nur in einzelnen Theilen richtig verstanden worden ist, und daf man Leibniz,
um einen Ausdruck Kants bei anderer Gelegenheit zu gebrauchen, erst besses
verstehen muf}, als er sich selbst verstand, um ihn richtig zu verstehen...»,
vgl. Schellings Werke, nach der Originalausgabe in neuer Anordnung hrsg.
von M. Schréter, Ergbd. 2. Zur Identitétsphilosophie 1804 (1956), S. 39. —
Die ausdriickliche Berufung Schellings auf Kant bei der Benutzung der
Formel spricht dafir, dafl Kant als der malgebliche Initiator des Gebrauchs
dieser Formel in der neueren Philosophiegeschichte betrachtet werden darf,
auch wenn die Anfiange der Formel weiter zuriickreichen, vgl. auch Gadamer
(A. 2), bes. S. 182f., insbesondere die gegeniiber Bollnow vorgetragenen Hin-
weise Gadamers auf den philosophischen, nicht philologischen Ursprung der
Formel.

8 Vgl. insbesondere Schleiermachers «Hermeneutik» in der von H. Kim-
merle nach den Handschriften neu herausgegebenen und eingeleiteten Edi-
tion (1959), z. B. S.138: «... Was ist wol die schénste Frucht von aller
adsthetischen Kritik tiber Kunstwerke der Rede, wenn nicht erhéhtes Ver-
stindnif3 von dem inneren Verfahren der Dichter und anderer Kiinstler der
Rede von dem ganzen Hergang der Composition vom ersten Entwurf an bis
zur letzten Ausfithrung. Ja ist tiberhaupt etwas wahres an der Formel, die
héchste Vollkommenheit der Auslegung sei die, einen Autor besser zu ver-
stehen als er selbst von sich Rechenschaft geben kénne...» (Akademiereden,
«Uber den Begriff der Hermeneutik», 1829). Vgl. auch die weiteren Zita-
tionen der Formel bei Schleiermacher in den « Aphorismen zur Hermeneutik»
(von 1805 und 1809), ebd., S. 50, ebenfalls in dem ersten Entwurf (aus der
Zeit zwischen 1810 und 1819(, ebd., S. 74: «... Die Nebenvorstellungen sind,
wenn auch die ganze Personlichkeit gegeben ist, nie vom Anfang herein
nach Auswahl und Art zu errathen. Der Schriftsteller selbst hatte sie nicht,



324 E.-W. Kohls, HEinen Autor besser verstehen,

a) Die Affinitdt der philosophischen Theorie Wilhelm Diltheys zur
Geschichte ist ungemein grofl. Das Anliegen schon des jungen
Dilthey, Idee und Wirklichkeit stéirker zusammenzusehen?, ist eines
der grundlegenden Motive fiir Diltheys lebenslanges Interesse an
geschichtlichen Fragen geworden?!®. Auch der an Schleiermacher
ausgerichtete Diltheysche Neuansatz einer philosophischen Ethik
unter Verwerfung eines ausgefiihrten ethischen Systems!! und

sondern sie werden erst successiv angeregt; und auch fiir das ,ihn besser
verstehen als er selbst® wird die Aufgabe zu complicirt. Das Diviniren mulf}
sich also nur auf das nichste erstrekken...»), zudem in der kompendien-
artigen Darstellung der Hermeneutik (1819), ebd., S. 87f. und S. 91: ... In
dem Ausdruck, daB3 wir uns des Sprachgebiets miissen im Gegensatz gegen
die ubrigen organischen Theile bewulBt werden, liegt auch jenes, daB3 wir
den Verfasser besser verstehen als er selbst, denn in ihm ist vieles dieser
Art unbewullt, was in uns ein bewuBltes werden muB, theils schon im allge-
meinen bei der ersten Ubersicht, theils im Einzelnen, sobald Schwierig-
keiten entstehen ».

Vgl. auch insgesamt zum Gebrauch der Formel bei Schleiermacher die
Hinweise von Bollnow (A. 1), bes. S. 10 und Gadamer (A. 2), S. 172-185.

9 Vgl. die Ausziige aus dem Tagebuch, das der junge Dilthey nach dem
Verlassen des Gymnasiums Ostern 1852 begonnen hat in der von Diltheys
Tochter besorgten Ausgabe: Clara Misch geb. Dilthey, Der junge Dilthey.
Ein Lebensbild in Briefen und Tagebiichern 1852-1870 (1933), S. 2-5. In
Goethe vor allem erblickt Dilthey in diesem Tagebucheintrag ein Vorbild,
«dem es gelang, das Ideal mit dem Leben zu verséhnen... In ihm hat die
Poesie vorgefiihlt, was der Philosophie erst lange Jahre nachher gelang, in
Begriffen darzustellen — die Einheit des Lebens und des Ideals, die ewige
Identitéat, die Verwirklichung der Weltvernunft in dem Leben der Ge-
schichte», ebd., S. 5.

10 Mit seinem Anliegen erweist sich Dilthey in enger Ubereinstimmung
mit der Bewegung des spiter so benannten «Historismus». F. Meinecke,
Die Entstehung des Historismus, 1-2 (1936), hat in der Aufgabe, «Idee und
Realitédt miteinander zu verméhlen», den mafBgeblichen Ursprungsgedanken
des Historismus gesehen, vgl. bes. 2, S. 650. Siehe dazu auch die ergdnzenden
Hinweise hinsichtlich des aristotelischen Ideen- und Entelechiebegriffs in
der Abhandlung: E.-W. Kohls, Das Bild der Reformation in der Geistes-
wissenschaft des 19. Jahrhunderts (G. W. F. Hegel, L. v. Ranke, J. Burck-
hardt): Neue Zeitschr. f. Syst. Theol. u. Religionsphil. 9 (1967), 229-246,
S. 236, Anm. 36. Vgl. insgesamt zum Geschichtsverstdndnis Diltheys den
eingehenden Uberblick bei Gadamer (A. 2), bes. S. 205-228; vgl. auch H.
Diwald, Wilhelm Dilthey. Erkenntnistheorie und Philosophie der Ge-
schichte (1963).

11 Grundlegend in dieser Hinsicht ist neben Diltheys Dissertation «De
principiis ethicis Schleiermachi» seine Habilitationsschrift vom Jahre 1864



als er sich selbst verstanden hat 325

unter entschlossenem Riickgang auf das moralische Bewultsein
bzw. die «moralische Organisation» des Menschen? enthélt ent-
scheidende historische Implikationen. Denn die ethische Zielsetzung
Diltheys, daBl «das eigentliche Studium der Menschheit... der
Mensch sei»'?, wird durch den von Dilthey mehrfach pointiert aus-
gesprochenen Grundgedanken néher bestimmt: «Was der Mensch
sei, sagt ihm nur seine Geschichte.»'*

iiber das Thema «Versuch einer Analyse des moralischen BewuBtseins», neu
abgedruckt in Gesammelte Schriften [im folgenden abgekiirzt: GS], VI,
S. 1-565.

12 Vgl. im einzelnen ebd., bes. S. 5{f. und 8. 40ff. und zuvor S. 3: «Die
Analyse des moralischen BewuBltseins soll aber nicht nur dem Sollen, der
absoluten Verbindlichkeit, dem Urteil des Zuschauers, kurz der moralischen
Préadizierung, wie sie in verschiedenen Systemen verschieden als Erkenntnis-
prinzip auftritt, ein Fundament zu einer vollstdndigen Analyse der morali-
schen Form geben; sie gestaltet dieses Fundament selber um...». Siehe bes.
S. 50: ¢«Die moralische Organisation ist der Grund des Guten ; das verwirklichte
Gute ist die Gesinnung...»

13 Vgl. ebd., S. 55. Zur Anlage und Auffassung der Ethik bei Dilthey ist
besonders instruktiv die noch von H. Nohl besorgte Verdffentlichung der
ab 1890 gehaltenen Ethikvorlesungen Diltheys, GS X (1958). In Aus-
einandersetzung mit der utilitaristischen Ethik Friedrich Paulsens hat
Dilthey sein doppeltes Anliegen einer Beschreibung der ethischen Wirklich-
keit auf Grund einer Analyse des moralischen Bewultseins des Einzelnen
einerseits und andererseits der Darstellung der «groBen Individuen»: Nation,
Kirche, Staat und Kunst durchgefithrt. In Diltheys frithen Briefen und
Tagebiichern finden sich dariiber hinaus aufschluffireiche Bemerkungen auch
hinsichtlich einer christlichen Ethik, vgl. C. Misch (A. 9), vgl. etwa S. 144
(Tagebuchnotiz vom Jahre 1861): «Eine christliche Ethik mii3te von der
Erkenntnis ausgehen, dal3 das Christentum kein System, sondern eine Le-
bensanschauung ist...»

14 Dieser Gedanke begegnet mehrfach in Diltheys Schriften, vgl. vor
allem GS VIII, S. 224 und GS IV, S. 528f. (in spezieller Abgrenzung gegen
Nietzsche): «Das, was der menschliche Geist sei, kann nur das geschicht-
liche BewufBltsein an dem, was er gelebt und hervorgebracht hat, zur Er-
kenntnis bringen... Nietzsche steht als ein schreckendes Beispiel dafur da,
wohin das Briiten des Einzelgeistes tiber sich selbst fithrt, welcher das
Wesenhafte in sich selbst erfassen mdéchte. Er sagte der Geschichte ab,
vielleicht im UberdruB an der Grenzenlosigkeit des kritischen Details, ohne
welches sie doch nicht Wissenschaft ist... Vor allem glaubte er abstrahieren
zu miissen, was diese Geschichte und die Gemeinschaft an ihm getan; er zog
das wie Héaute nacheinander ab; den Kern, das, was den Menschen kon-
stituiert, glaubte er dann in immer neuer Qual des Briutens uber sich selbst



326 E.-W. Kohls, Hinen Autor besser versiehen,

Durch Diltheys transzendentalphilosophischen Entwurf einer
Philosophie des Lebens sind der Bereich der Geschichte und das
Problem. der Geschichtlichkeit noch weitgehender in Diltheys philo-
sophische Erdrterung mit einbezogen worden!®.

Der Ausgangspunkt ist dabei fir Dilthey der Impuls gewesen, das
«Leben aus ihm selbst verstehen zu wollen»®. An Stelle des Er-
kenntnissubjekts in der Vernunft, wie es Kant ausgesagt hat, tritt
bei Dilthey der Versuch, das Leben in der Ganzheit seiner schop-
ferischen Leistungen zum Ausgang des Philosophierens zu machen?7.
In diesem Sinne hat Dilthey verschiedentlich eine «Kritik der

packen zu kénnen... Und dies Briiten iber den eigenen Kern, diese immer
erneute Selbstbeobachtung, was fand sie? Eben das, was den heutigen
historischen Stand unseres Wissenschaftslebens, unserer Gesellschaft charak-
terisiert: das ,Geféhrlichleben’, die riicksichtslose Entfaltung der eigenen
Kraft ; bloB diesen Ubermenschen hatte ihm die Historie von Euripides bis
zur Renaissance in die Seele gegraben... Und aus ihm machte er sein ab-
straktes Schema des Menschen... Was der Mensch sei, sagt nur die Ge-
schichte..» Vgl. auch GS VII, S. 250 und GS VIII, S. 21.

15 Die lebensphilosophischen Abhandlungen und Entwirfe Diltheys sind
im Jahre 1911 — unmittelbar vor seinem Tode (T 1. Okt. 1911) — fiir eine Edi-
tion zusammengefaflt worden. Unter dem Gesamtthema «Die geistige Welt.
Einleitung in die Philosophie des Lebens» sind diese Abhandlungen jetzt in
GS V und VI vereinigt worden, ausfiihrlich eingeleitet von G. Misch, vgl.
GS V, S. VII-CXVII. Eine gesonderte Quellenpublikation ausgewéhlter,
einschligiger Texte ist verdffentlicht worden von H. Nohl, Wilhelm Dilthey.
Die Philosophie des Lebens (1961). An &lteren Einzeluntersuchungen zur
Lebensphilosophie Diltheys sind zu nennen: K. Katsube, Wilhelm Diltheys
Methode der Lebensphilosophie (1931); D. Bischoff, Wilhelm Diltheys ge-
schichtliche Lebensphilosophie (1935); vor allem: O. F. Bollnow, Dilthey.
Eine Einfithrung in seine Philosophie (2. Aufl., 1955). Siehe auch die Inter-
pretation der Lebensphilosophie Diltheys bei M. Heidegger, Sein und Zeit
(8. unverand. Aufl., 1957), bes. S. 397ff.

1 GS V, 8.4 (aus Diltheys Vorrede vom Jahre 1911 fir die geplante
Sammlung lebensphilosophischer Abhandlungen). Dilthey selbst hat seine
Entwiirfe einer Philosophie des Lebens im groBeren Zusammenhang einer von
Kant tber Schleiermacher dem 19. Jahrhundert vermittelten «Trans-
zendentalphilosophie» verstanden, vgl. seine eigenen Bemerkungen GS III,
S. 14 u. 6. Vgl. dazu auch G. Misch, Vom Lebens- und Gedankenkreis Wil-
helm Diltheys (1947) und O. F. Bollnow, Dilthey. Eine Einfiihrung in seine
Philosophie (2. Aufl., 1955), bes. S. 18ff. Vgl. auch ders., Wilhelm Dilthey:
Die Rel. in Gesch. u. Geg., 2 (1958), Sp. 196-198, bes. Sp. 197.

17 Vgl. GS V, bes. S. 4f. Siehe dazu auch Gadamer (A. 2), S. 210f. und
S. 216ff.



als er sich selbst verstanden hat 327

historischen Vernunft» als sein philosophisches Anliegen bezeich-
net 18,

In seiner Abhandlung iiber «Die Entstehung der Hermeneutik»
hat Dilthey die spezielle Intention seiner eigenen Hermeneutik mit
den Worten umrissen: «Das letzte Ziel des hermeneutischen Ver-
fahrens ist, den Autor besser zu verstehen, als er sich selbst ver-
standen hat.»'® Diese — durch Dilthey von Kant selbst und vor
allem von Schleiermacher iibernommene Formel2® — erweist bei
naherer Priifung die Prédvalenz philosophischer Vorverstdndnisse
bei Diltheys Beschaftigung mit der Geschichte. Der Einflul des
aristotelischen Ideen- und Entwicklungs- bzw. Organismusbegriffs,
der die Entstehung und Ermittlung eines fest Konstatierbaren erst
in dem fortschreitenden geschichtlichen Prozell und nur annidhernd
aussagt, spielt bei dem obigen Grundsatz eine entscheidende Rolle 2.
Nicht auf die Herausstellung feststehender historischer Fakten
(hinter denen — im Sinne Rankes — der Historiker ganz zuriickzu-
treten hat), sondern auf die Beurteilung und deutende Weiterent-
wicklung in der Gestalt des Beurteilers kommt es bei Dilthey
entscheidend an 22,

18 Vgl. dazu vor allem GS VII, 8. 191ff. («Entwiirfe zur Kritik der histo-
rischen Vernunft. Erster Teil: Erleben, Ausdruck, Verstehen»). Dilthey hat
von diesen Ansétzen her einerseits in Weiterentwicklung Kants die «Kritik
einer historischen Vernunft» postuliert und andererseits seine « Hermeneutik
des Lebens» (mit den Kategorien Erleben, Ausdruck, Verstehen) konzipiert,
vgl. GS V, 8. 317{f.: «Die Entstehung der Hermeneutik.»

1% GS V, 8.331. Auf Gadamers (A. 2) kritische Bemerkung zu dieser
hermeneutischen Formel Diltheys sei besonders hingewiesen, bes. S. 227f.,

20 Vgl. dazu die Belege und Hinweise in der von M. Redeker besorgten
Einleitung zu GS XTIV 1, S. LIIff.

21 Vgl. dazu auch die Hinweise bei Kohls (A. 10), S. 236, Anm. 36.

22 Deutlich. verrat Diltheys Hermeneutik auf Grund dieser Formel das
Uberwiegen méglicher philosophischer Vorverstindnisse bei der Beschifti-
gung mit der Geschichte. Nicht die Herausstellung der historischen Fakten
im Sinne Leopold von Rankes (der die Gestalt und Meinung des Historikers
weit zuriicktreten lassen méchte), sondern gerade deren Deutung und Beur-
teilung gilt das primére Interesse Diltheys. Konsequent hat Dilthey den
Ansatz Leopold von Rankes kritisiert, vgl. seine Bemerkungen in den
«Beitragen zum Studium der Individualitdt» (1895/96), GS V, bes. S. 281:
«Jener Rankesche Wunsch, sein Selbst auszuldschen, um die Dinge zu sehen,
wie sie gewesen sind, ist fiir den Dichter noch viel unmoéglicher als fir den
Geschichtsschreiber. . .»



328 E.-W. Kohls, Einen Autor besser verstehen,

Damit néhert sich Dilthey mit seiner grundlegenden hermeneu-
tischen Formel der philosophischen Geschichtsbetrachtung Hegels,
die wohl wertvolle historische Strukturen erfassen wollte (und
weithin auch aufgehellt hat), die aber letztlich in der weiteren
Gesamteinordnung und -beurteilung der historischen Fakten — nicht
in ihnen und ihrer Darstellung selbst — ihre eigentliche Aufgabe
gesehen hat 23,

An dieser Stelle liegt ein fundamentaler Unterschied zur eigent-
lichen Aufgabe des Historikers vor, die Leopold von Ranke prignant
in der Darstellung dessen, «wie es gewesen», gesehen hat 4.

b) Im Blick auf die Methodik Adolf von Harnacks?2> miissen wir
uneingeschrinkt von einer historisch-kritischen Methode sprechen,
wie eine Vielzahl seiner Abhandlungen, die sich gerade mit dem

2 Daf3 sich Dilthey mit seinem hermeneutischen Ausgangspunkt der
philosophischen Geschichtsbetrachtung Hegels ndhert, ist in der Forschung
lingst erkannt worden. Vgl. etwa den Hinweis auf eine latente « Philosophie
der Geschichte» in Diltheys Lebensphilosophie bei Bollnow (A. 15), bes.
S. 47; siehe dazu auch G. Misch (A. 16), bes. S. 37ff. und S. 47f.

24 L. v. Ranke, Geschichten der romanischen und germanischen Vélker
(1. Aufl. 1824; 2. Aufl. 1874; Samtliche Werke, 33-34, 1874). Vgl. dort
S. VII in der Vorrede zur ersten Ausgabe: «... Man hat der Historie das Amt,
die Vergangenheit zu richten, die Mitwelt zum Nutzen zukinftiger Jahre zu
belehren, beigemessen: so hoher Amter unterwindet sich gegenwirtiger Ver-
such nicht: er will blos zeigen, wie es eigentlich gewesen.» Vgl. auch ebd.,
weiter unten: «... Man kann von einer Historie nicht die freie Entfaltung
fordern, welche wenigstens die Theorie in einem poetischen Werke sucht...
Strenge Darstellung der Thatsache, wie bedingt und unschén sie auch sei,
ist ohne Zweifel das oberste Gesetz.»

25 Uber Adolf von Harnacks Leben informiert am besten die meisterhafte
Biographie seiner Tochter Agnes von Zahn-Harnack, Adolf von Harnack
(1936; 2. Aufl., 1951). Uber Harnacks Persénlichkeit und Werk vgl. auch
den Sammelband: K. Aland, W. Elliger, O. Dibelius, Adolf von Harnack
in memoriam. Reden zum 100. Geburtstag am 7. Mai 1951 (1951); G. Voigt,
Gespréach mit Harnack. Zur kritischen Auseinandersetzung mit dem « Wesen
des Christentums» (1954); R. Bultmann, Geleitwort zur Neuausgabe: A. v.
Harnack, Das Wesen des Christentums (1950) [ebenfalls erschienen als
Siebenstern-Taschenbuch, 27, 1964]; W. von Loewenich, Laudatio auf Adolf
von Harnack: Jahrbuch der Evang. Akademie Tutzingen, 12 (1962/63),
S. 48-57; C. W. Glick, The Reality of Christianity. A Study of A. von
Harnack as Historian and Theologian (1967); H. Karpp (Hrsg.), Karl Holl,
Briefwechsel mit Adolf von Harnack (1966); W. Pauck, Harnack and
Troeltsch. Two Historical Theologians (1968).



als er sich selbst verstanden hat 329

historischen Methodenproblem beschéftigen, deutlich erkennen
lassen 26,

Dabei liegt auf dem «Historischen» bei Harnack ein fast Ranke-
scher Akzent??. Von der unparteiischen Verantwortung des Ge-
schichtsschreibers hinsichtlich der priméren Feststellung der Tat-
sachen hat Harnack verschiedentlich mit Leidenschaft sprechen
konnen?. Als die «heiligste Pflicht des Historikers» hat Harnack
die Ermittlung der Wahrheit der Tatsachen bezeichnet?®. Zugleich
freilich hat Harnack an zentraler Stelle den Ausspruch Epiktets
zitiert: «Nicht die Tatsachen, sondern die Auffassung von Tat-
sachen erregen den Menschen.»3°

Es ist auch Harnack letztlich um die Deutung des Geschichtlichen
gegangen, wobei fir Harnack das Geschichtliche seinen Ausdruck
einerseits in Personlichkeiten und Institutionen, andererseits in
Quellen und Urkunden findet 3.

Historische Grofe ergibt sich fiir Harnack aus der Weiterent-
wicklung der Ideen historischer Personlichkeiten im fortschreiten-
den ProzeB der Geschichte. Wie einst Erasmus sagen konnte, in den
Evangelien kénne man Jesus noch lebendiger sehen als in seinen

26 Adolf von Harnack hat sich mehrfach mit dem Methodenproblem der
Historie beschiftigt, vgl. die Abhandlungen: Uber die Sicherheit und die
Grenzen geschichtlicher Erkenntnis (1917), in: A. von Harnack, Erforschtes
und Erlebtes, 4 (1923), S. 3-23; Was hat die Historie an fester Erkenntnis
zur Deutung des Weltgeschehens zu bieten? (1920), ebd., S. 171-195; Die
Bedeutung geistiger Werte fiir Arbeit und Wirtschaft: Velhagens und
Klasings Monatshefte, 41, 7, S. 60—64; Stufen wissenschaftlicher Erkenntnis,
in: Axel v. Harnack (Hrsg.), Adolf von Harnack. Aus der Werkstatt des
Vollendeten (1930), S. 202-205. Vgl. auch insgesamt zum Methodenproblem
bei Adolf von Harnack den Uberblick bei Agnes von Zahn-Harnack (A. 25),
S. 536ff., bes. S. 5451f.

27 Vgl. etwa Leopold von Rankes Brief an seinen Sohn Otto vom 25. Mai
1873, abgedruckt bei W. P. Fuchs (Hrsg.), Leopold von Ranke, Das Brief-
werk (1949), S. 518-519.

28 Vgl. A. von Harnack, Reden und Aufsiatze, 1 (1904), bes. S. 23.

29 Vgl. ebd., S. 23.

30 A. von Harnack, Erforschtes und Erlebtes, 4 (1923), S. 12 (Aus der Ab-
handlung: « Uber die Sicherheit und die Grenzen geschichtlicher Erkenntnis»,
1917).

31 Vgl. ebd., bes. S. 14f.



330 E.-W. Kohls, HEinen Autor besser verstehen,

Erdentagen??, so hat Harnack von Sokrates gesagt: «der ideale, ja
der postexistente ist der reale.»®?

Vom aristotelischen Entwicklungsgedanken her (der ja auch der
Hegelschen Fortschrittsidee zugrunde liegt) beriihrt sich Harnack
in seinen entscheidenden Aussagen zur Frage des historischen Ver-
stehens mit dem hermeneutischen Grundsatz Diltheys, ein Histo-
riker miusse den Autor besser verstehen, als dieser sich selbst ver-
standen habe. Die geistige Ahnherrschaft Kants und Schleier-
machers will firr diesen Zusammenhang auch bei Adolf von Harnack
bedacht sein.

¢) Ernst Troeltsch ist als Methodiker geradezu als Theoretiker der
historisch-kritischen Methode zu bezeichnen !

In seiner berithmten Abhandlung «iiber historische und dogma-
tische Methode» (im Jahre 1898 erstmals als Vortrag entstanden) hat
Ernst Troeltsch die Axiome der historisch-kritischen Methode zusam-
mengestellt: Kausalitit, Analogie, Korrelation und Immanenz 3.

32 Vgl. dazu E.-W. Kohls, Die Theologie des Erasmus, 1-2 (1966), bes. 1,
S. 29f. Vgl. auch ders., Die Bedeutung literarischer Uberlieferung bei
Erasmus: Arch. f. Kulturgesch. 48 (1966), 219-233, S. 227.

33 «Hieraus ergibt sich aber auch, worin wir die Bedeutung der grofB3en
Mainner in der Geschichte zu suchen haben — einzig in ihrem Werke und seiner
lebendigen Kraft. In diesem Sinne ist der ideale, ja der postexistente So-
krates der reale und der Sokrates samt seiner Xanthippe, den etwa die
photographische Kleinkunst zeigen koénnte, ist bedeutungslos, ja im hoheren
Sinne unwirklich...»: Erforschtes und Erlebtes (A. 30), S. 21f.

3¢ Uber Ernst Troeltsch (17. Febr. 1865-1. Febr. 1923) informieren zu-
néchst in biographischer Hinsicht die Abhandlungen von Ernst Troeltsch
selbst: Uber meine Biicher: Die deutschen Philosophen der Gegenwart in
Selbstdarstellungen, hrsg. von R. Schmidt, 2 (1921), S. 161-173, Wieder-
abdruck in Ernst Troeltsch, Gesammelte Schriften [im folgenden abgekiirzt :
GST], IV (1924), S. 3-18; und Die «kleine Gottinger Fakultdt» von 1890:
Die Christliche Welt 34 (1920), Sp. 281-283. Zusétzlich besitzen wir die
meisterliche Darstellung des Lebens und Werkes Troeltsch’s von W. Kéhler,
Ernst Troeltsch (1941). Instruktive Bemerkungen in dieser Hinsicht enthalt
die von H. Baron besorgte Edition: Ernst Troeltsch, Spektator-Briefe.
Aufsitze tiber die deutsche Revolution und die Weltpolitik 1918/22. Mit
einem Geleitwort von F. Meinecke (1924).

35 Wiederabdruck: GST II, S.129ff. Zum gleichen Fragenbereich der
Methode und zum Geschichtsversténdnis allgemein hat sich Ernst Troeltsch
geduBert in seinen groBen Abhandlungen: «Die Absolutheit des Christen-
tums und die Religionsgeschichte» (1902; 2. Aufl., 1911) und «Was heil3t
,Wesen des Christentums‘», Neuabdruck GST 1I, S. 386-451.



als er sich selbst verstanden hat 331

Die historisch-kritische Methode ist auch fiir Troeltsch in ihrer
Struktur empirisch-induktiv, und mit Recht hat er den Anfang
dieser Methode bei René Descartes erblickt, wie auch Friedrich
Meinecke mit ihm seine Geschichte des Historismus hat beginnen
lassen 3¢,

Ernst Troeltsch ist ja lebenslang von der Frage umgetrieben
worden: Wenn alles — im Sinne des Historismus — im geschicht-
lichen Werden immanent gesehen werden mufl: wo ist dann ein
Neues moglich, das aus diesem ewigen Kreislauf des immanent
Geschichtlichen hinausfiithrt? Aus diesen Erwigungen heraus hat
Troeltsch seiner Bestimmung der historisch-kritischen Momente ein
Axiom hinzugefiigt, das oft iibersehen wird: das der Personlichkeit
und Subjektivitdt3?’. Damit ist die Methode bei Troeltsch einge-
bettet in das Moment der subjektiven Entscheidung des Einzelnen 38,
dessen Charakter und Personlichkeit gegebenenfalls sogar eine
Offnung fiir den religiésen und transzendenten Bereich der Meta-
physik mit sich bringen kann. So hat Troeltsch die Worte aus-
sprechen konnen: «Das Jenseits ist die Kraft des Diesseits.»?

38 Vgl. etwa GST II, S.391ff. u. 6. und F. Meinecke, Die Entstehung
des Historismus (1936).

37 «Wesensbestimmung erfordert nicht nur die divinatorische Abstrak-
tion, sondern in und mit ihr zugleich eine ethisch-personlich begriindete, die
Erscheinungen am Wesen messende Kritik, und darum ist sie nur dem Pro-
testantismus moglich, der gerade auf dem Grundsatz beruht, daB die per-
sonliche Einsicht in das Wesentliche am Christentum die Masse der tat-
séchlichen geschichtlichen Erscheinungen auslesend beurteilty, GST II,
S. 411; vgl. auch GST II, S. 4181f. u. 6. In dem Anliegen neuschépferischer
subjektiver Wertungen besteht der Ansatz des Ringens um das Problem
des Historismus bei Ernst Troeltsch, vgl. auch unten A. 39.

38 Von grundlegender Wichtigkeit ist fiir Ernst Troeltsch in diesem Zu-
sammenhang der Entwicklungsgedanke, vgl. bes. GST II, S.414-418.
Troeltsch ndhert sich hier einerseits dem philosophischen Entwicklungs-
gedanken Hegels, andererseits kommt Troeltsch dem Traditionsprinzip des
rémischen Katholizismus auffillig nahe, vgl. ebd., S. 418f. und bes. auch
S. 432, im Wesensbegriff (sc. des Christentums) «steckt ein religiéser Sub-
jektivismus, der in der Kontinuitét zu bleiben gewil3 ist, aber das Kontinuum
selbst neu gestaltet». Vgl. zu diesem Fragenbereich auch die Hinweise bei
W. von Loewenich, Luther und der Neuprotestantismus (1963), S. 141f.,
und G. Gloege, Offenbarung und Uberlieferung: Theol. Lit.zeit. 79 (1954),
214-236, Sp. 217.

39 T, Troeltsch, Der Historismmus und seine 1fj‘berwindu]zlg, eingel. und
hrsg. von F. von Hiigel (1924), S. 69f.



332 E.-W. Kohls, Einen Autor besser verstehen,

Ernst Troeltsch steht damit auf Grund seiner durchgehenden
Betonung der Deutungen der Geschehnisse und Sachen (insbeson-
dere z. B. innerhalb seiner «Soziallehren») ahnlich wie sein Freund
Max Weber dem hermeneutischen Grundprinzip Diltheys und der
Methodik Harnacks durchaus nahe.

Schon von seiner historisch-kritischen Methodik her hitte
Troeltsch allerdings eine « Uberwindung des Historismus» schwerlich
durchfithren konnen, denn eines der Wesensmomente des Historis-
mus ist einerseits gerade der Entwicklungsgedanke, andererseits
eine Hermeneutik, die dem hermeneutischen Grundprinzip Schleier-
machers, Diltheys und nicht zuletzt Troeltschs selbst nahesteht.

Ernst Troeltsch hat denn auch, was vielfach nicht beachtet
worden ist, nicht selbst den Titel «Uberwindung des Historismus»
fur eine Sammlung seiner Vortrige ausgewahlt, die ja erst posthum
herausgegeben worden sind. Von Ernst Troeltschs methodischen
Voraussetzungen her konnte bestenfalls von einer « Bewéltigung des
Historismus» gesprochen werden . Aber konnte Troeltschs metho-
dische Grundlage mit ihrer entscheidenden Beschrinkung auf die
Immanenz, die schon bei Troeltsch selbst eine Art «wissenschaft-
licher Selbstverkiirzung» (F. Wagner)*! darstellt, dazu ausreichen?

Es sei ebenfalls darauf hingewiesen, daf3 sich Ernst Troeltschs
Geschichtstheorie mit dem katholischen Traditionsbegriff nahe be-
rithren kann, worauf G.Gloege besonders aufmerksam gemacht
hat42. (Ahnlich im Falle Harnacks die Biographie seiner Tochter
Agnes von Zahn-Harnack.) Auf die methodischen Beriihrungen
Max Webers mit, Ernst Troeltsch braucht hier nicht im einzelnen
eingegangen zu werden. Dall beide ihre Urteile z. B. hinsichtlich
der Reformation und speziell Luthers auf einer — selbst einge-
standenen — ganz schmalen «Quellenbasis» durchgefithrt haben?3,

10 Zur Entstehungsgeschichte dieser Abhandlungen vgl. Kohler (A. 34),
bes. S. 331ff. DaBl der Herausgeber hinsichtlich des Gesamttitels dieser Ab-
handlungen im Sinne von Ernst Troeltsch besser von einer « Bewiltigung» —
statt von einer « Uberwindung» — des Historismus gesprochen hitte, betont
mit Recht H.W. Krumwiede, Glaube und Geschichte in der Theologie
Luthers (1952), S. 8.

41 K. Wagner, Zweierlei Mall der Geschichtsschreibung — eine offene
Frage: Saeculum 10 (1959), S. 113-123, bes. S. 123.

42 (Gloege (A. 38), Sp. 214ff.

48 Vgl. Kohler (A. 34), bes. S. 289, und Troeltschs eigene Bemerkungen



als er sich selbst verstanden hat 333

darf nie iibersehen werden. Beiden ging es — mit Nietzsche — gar
nicht um «Tatsachen», sondern um «Interpretationen».** Eine Hal-
tung, die nicht zuletzt iibrigens auch allen marxistischen Denkern
von Marx, Engels, Lenin und Stalin bis hin zu Georg Lukacz eigen
ist 45,

Hinter den methodologischen Besinnungen bei Dilthey, Harnack
und Troeltsch steht unter dem Einflufl Kants und Schleiermachers
letztlich der aristotelische Ideembegriff und Organismusgedanke ein-
schlieBlich des grundlegenden aristotelischen Entelechiebegriffs.

Dem hermeneutischen Grundsatz, einen Autor besser zu ver-
stehen, als dieser sich selbst verstanden hat, wie ihn vor allem
Dilthey in Schleiermachers Nachfolge vertreten hat, liegen damit
philosophische Primissen und Vorverstindnisse zugrunde, die den
eigentlichen historischen Bereich iiberschreiten.

a) Im Blick auf die historische Wirklichkeitserfassung mul} gesagt
werden, dal3 die Methodik Diltheys, Harnacks und Troeltschs wohl
der Geschichte verbunden bleibt, letzten Endes aber angesichts der
iiberwiegenden philosophischen Vorverstindnisse starke ahistorische
Zige aufweist. Rankes® und Jacob Burckhardts? kritische Aufe-

in seiner selbstbiographischen Skizze «Uber meine Biicher» (A. 34), S. 169.
Siehe auch Max Webers eigene AuBlerungen zu dieser Frage in seiner Unter-
suchung: Die protestantische Ethik (Neuausgabe 1965), S.73 und S. 113
(Anm. 80).

44 F, Forster-Nietzsche, Das Leben Friedrich Nietzsches, 2, 2 (1904),
S. 771.

45 Vgl. etwa den Uberblick bei G. Lukécz, Geschichte und KlassenbewuBt-
sein. Studien tiber marxistische Dialektik (Berlin, ohne Jahr), S. 18f.

46 Ks handelt sich vor allem um die Auseinandersetzung mit Hegel, die
Ranke im Herbst des Jahres 1854 in seinen Berchtesgadener Vortrégen. vor
Maximilian II. von Bayern gehalten hat; vgl. dazu die Berichte in Rankes
Briefen: L. v. Ranke, Das Briefwerk, hrsg. von W. P. Fuchs (1949), S. 383
392. Die Vortriige selbst sind ediert worden unter dem Titel: «Uber die
Epochen der neueren Geschichte», hrsg. von A. Dove (1888; 3. Aufl., 1906).
Ein weiterer Abdruck ist in der von A. Dove und G. Winter besorgten Aus-
gabe von Rankes « Weltgeschichte», 9, 2 (1888), S. 1-238, erfolgt.

47 Vgl. insbesondere J. Burckhardts (posthum edierten) «Weltgeschicht-
lichen Betrachtungen», etwa in der Ausgabe von A. v. Martin (1948), bes.
S. 8ff. Siehe dazu auch die Hinweise bei Kohls (A. 10), bes. S. 242f.



334 E.-W. Kohls, Einen Autor besser verstehen,

rungen gegen Hegel treffen mutatis mutandis auch auf die Ent-
wicklung der neueren Methodologie seit Dilthey zu.

b) Diese Tatsache hat etwa Lessing bereits erkannt, wenn er
gegen die — biblizistischen — Thesen Goezes die Worte richtete:
«.. Als ob die innere Wahrheit eine Probe noch brauchte! Als ob
nicht vielmehr die innere Wahrheit die Probe der hermeneutischen
sein miifite!... Woher die innere Wahrheit nehmen? Aus ihr selbst!
Deswegen heilt sie ja die innere Wahrheit; die Wahrheit, die keiner
Beglaubigung von auBlen bedarf.»*® Die neuere Hermeneutik und
Methodik stehen demgegeniiber seit Schleiermacher dem metho-
dischen Ansatz des Biblizismus und der Orthodoxie naher, als sie
auch nur im entferntesten ahnen. Die neue Erkenntnistheorie ist
seit René Descartes?® bis Ernst Troeltsch speziell in ihrer Be-
schrinkung auf den Immanenzbereich gleichsam ein totaler «My-
thos», eine «wissenschaftliche Selbstverkiirzung» (F. Wagner)53°.

¢) Die historisch-kritische Forschung und Methode hat ihre unbe-
strittene Bedeutung fiir die induktive Erhellung und Herausarbeitung
spezifischer Traditionsschichten. Sie iiberschreitet aber ihren Bereich,
wenn sie historische Feststellungen mit eigenen auBlerhalb der
Texte und aullerhalb der historischen Ereignisse liegenden Urteilen
versieht — etwa alles traditionsgeschichtlich Spitere und Zugefiigte
auf Grund eines vorgefaliten «Verfallsschemas» als Riickschritt und
Verfall einstuft oder ein politisches oder philosophisches Vorver-
stindnis des Interpreten an die Stelle des zu Interpretierenden
setzt und damit ein eigentliches Gegeniiber von vorfindlicher Sache
und jeweiligen Interpreten auflost und ausschlief3t 5.

48 Vgl. G. E. Lessing, Gesammelte Werke, 7, S. 215f.

49 Vgl. zur hier anstehenden Frage des Problems der Immanenz die Vor-
lesung von C. F. von Weizsédcker, Descartes und die neuzeitliche Natur-
wissenschaft. Abgedruckt in: Ders., Die Tragweite der Wissenschaft, 1
(2. Aufl., 1966), S.201-221, bes. S.220f.; ebenfalls Gadamer (A. 2), bes.
S. 261ff.

50 Vgl. oben A. 41.

51 Vgl. W. Maurers Bemerkungen zu dieser Problematik der historisch-
kritischen Methode in seiner Abhandlung «Luthers Versténdnis des neu-
testamentlichen Kanons»: Fuldaer Hefte, hrsg. v. F. Hiibner, 12 (1960),
47-717, S. 47f. Siehe auch H. Graf3, Historisch-kritische Forschung und Dog-
matik: Theologie und Kritik. Gesammelte Aufsidtze und Vortrage (1969),
S. 9-27.



als er sich selbst verstanden hat 335

An dieser Stelle erliegt speziell die historisch-kritische Methode
genau jener Gefahr, die Ernst Troeltsch der von ihm so benannten
dogmatischen Methode vorgeworfen hats%. In beiden Féllen wird
nicht mehr aus dem Selbstverstindnis und aus der Tatsdchlichkeit
vorgegebener Texte oder Ereignisse deduziert, sondern es werden
lediglich lingst fertige Antworten an Texte und Erewgnisse herange-
tragen. Gerade das aber ist der besondere Charakter jedes Historis-
mus 53, der sich als Folgeerscheinung sowohl einer absolut gesetzten
dogmatischen Methodealsauchals Konsequenz einer verabsolutierten
historisch-kritischen (einschlieflich einer «empirisch»-kritischen®?)
Methodik einstellen muB. Die einzige Alternative stellt die Riickgabe
des Bedeutungsprimats von der Person des Deuters an die inhalt-
lichen Selbstaussagen vorgegebener Texte oder Ereignisse dar,
deren Selbstaussage sich der Deuter zu stellen und gegebenenfalls
unterzuordnen hat. Nicht neue Deutungen und «Methoden» als
solche schaffen bleibend Neues, sondern die inhaltliche Selbstaus-
sage von Texten oder Ereignissen, denen sich spéitere Menschen
stellen, d. h. auf sie einstellen. Hierin — ¢m neuen Einstellen auf alte

52 Vgl. die Literatur- und Quellenhinweise oben in A. 35.

53 Siehe dazu vor allem Meinecke (A. 10), passim, und jetzt den Aufsatz
von R. Wittram, Der vollendete Historismus und die Verantwortung des
Historikers: Das Interesse an der Geschichte (2. Aufl.,, 1963), S. 58-69.
Vgl. auch die Bemerkungen zu diesem Fragenbereich bei Kohls (A. 10),
bes. S. 236, Anm. 36.

5¢ Siehe zu einer «empirisch-kritischen» Methode und deren Bedenklich-
keiten und Einseitigkeiten jetzt vor allem die kritischen Ausfithrungen von
W. Schmithals, Uber die Bedeutung der Exegese fiir Theologie und Kirche:
Evangelische Zeitstimmen, 53 (1970), S. 43-61, bes. S. 47f. u. 6. Im obigen
geht es uns um die Herausstellung einer verbreiteten bedenklichen Ver-
kennung der Moglichkeiten speziell der historisch-kritischen Methode, die
vor allem durch ihre Absolutsetzung droht. Eine Anwendung der historisch-
kritischen Methode innerhalb der in ihr angelegten Grenzen diirfte grund-
sétzlich nur zu bejahen sein. Diese grundsétzliche Bedeutung und auch Be-
rechtigung der historisch-kritischen Methode wird z.T. in der heutigen
Debatte géinzlich verkannt und verzeichnet, so etwa von R. Bohren, Predigt
und Gemeinde (1963), bes. S. 901f., und T. Rendtorff in seinen Darlegungen
in der Theol. Lit.zeit. 90 (1965), bes. Sp. 88. Auf diese Weise kommt dann
die eigentliche Tiefe der gegenwirtigen Methodenproblematik iberhaupt
nicht mehr in den Blick.



336 HE.-W. Kohls, Einen Autor besser verstehen,

Inhalte, nicht in der eigenen, schon vorgefalten Einstellung — liegt
die Moglichkeit der Uberwindung eines Historismus, der «metho-
disch» im strengen Sinne gar nicht abzuwehren ist, der iiberdies in
der selbstgewihlten Beschrinkung auf die Immanenz gerade ge-
férdert wird. Schon die leiseste Anerkennung und Erkenntnis einer
«Andeutung von Transzendenz» (M.Horkheimer?) konnte heute
aus methodischen Sackgassen, in die Historie, Philosophie und
Theologie geraten sind, hinausfiithren.

a) Die dullere Gegebenheit und die inhaltliche Sache eines Textes
oder eines historischen Geschehens bringen sich energisch selbst «zur
Sprache»®S. Eine ausschlieBlich und einseitig angewandte besondere
Methodik oder Hermeneutik konnen allenfallsarbeitshypothetischen
Wert haben, sind bei ausschlieflicher Anwendung jedoch hinderlich
und verdecken nur echte Sachverhalte.

b) Das Ganze einer Sache oder eines historischen Geschehens
wird durch eine absolut angewandte Hermeneutik und Methodik
nur «verstellt». Dieser Tatsache entspricht die Verfahrenheit unserer
geistesgeschichtlichen und theologischen Situation bei zunehmender
Produktion von «Methodiken» und «Verstehenslehren». Es kann
nicht um einen letztlich nur selbstgewissen (und stets zugleich
gesetzlichen und «meisternden») Verstehensbegriff gehen, sondern
um das Selbstverstindnis eines Textes oder eimes historischen Ge-
schehens, das Einzelne anpacken und ergreifen will und uns dann
auf einen neuen — gemeinsamen und auch allgemeinen — Weg, eine
«Methode» (im wahren Sinne des Wortes pédodog) fithren kann.
Nach dem tiberlangen Vorherrschen einer ermiidenden Erorterung
der Erkenntnistheorie in allen Bereichen der Wissenschaften kommt
die Aufgabe und Sache einer neu zu begreifenden und auszusagenden
Ontologie ganz neu in Sicht.

¢) Die eigene Wirkungskraft eines vorurteilsfrei dargebotenen
Selbstverstindnisses eines Autors und Textes will fir die wissen-
schaftliche Methodik in den Geisteswissenschaften neu bedacht
werden. Sowohl die Deutung als auch die Methode sind der historischen
Sache unterzuordnen — nicht umgekehrt.

Leopold von Ranke hat einst in seinen frithen Tagebiichern im

55 M. Horkheimer, Kritische Theorie, 1-2 (1969).

56 Vgl. dazu auch die wegweisenden Gedanken zur Interpretations- und
Methodenfrage bei E. Hoffmann, Platonismus und christliche Philosophie
(1960), bes. S. 5ff., S. 42ff., S. 220ff. und bes. S. 230ff.



als er sich selbst verstanden hat 337

Blick auf Luther die Bemerkung ausgesprochen, Luther sei nicht
«durch den Grundsatz zur Meinung, sondern durch die Meinung
zum Grundsatz gekommen», d.h.: Luther sei von der Sache zur
Methode geschritten (wiahrend, wie Ranke weiter bemerkt hat, die
Wissenschaft allgemein den umgekehrten Weg gehe)5?. In der Tat
liegt an dieser Stelle fiir den spéteren Betrachter die Einzigartigkeit
Luthers innerhalb der neueren Geistes- und Theologiegeschichte 58.

Luthers berithmte, schon aus der altkirchlichen Theologiege-
schichte stammende theologische Formel «sacra scriptura sui ipsius
interpres» hat in diesem Sinne eine weit {iber den theologischen
Bereich hinausgehende allgemeine historische Relevanz, die etwa in
Rankes Formel, der Historiker habe zu schreiben, «wie es gewesen »%?,
und in Jacob Burckhardts Ausspruch «historia scribitur ad narran-
dum, non ad probandum»® sichtbar werden kann.

d) Die historischen, philosophischen und theologischen Aussagen
selbst wollen unverkiirzt zu Worte kommen, und das Selbstver-
stimdnis eines Autors ist wichtiger als die Auffassung und Deutung
und Methodik spiterer Beurteiler. Erst wenn das vom Interpreten
beachtet wird, konnen Geschehnisse oder Texte der Vergangenheit
in bislang kaum geahnter Weise voll gegenwdrtig und im ursédch-
lichen Sinne neu wirksam werden. Das gilt in gleicher Weise fiir
alle Bereiche der Geisteswissenschaft, insbesondere aber fiur die
Geschichtswissenschaft und die Theologie.

Ernst-Wilhelm Kohls, Marburg

57 Vgl. im einzelnen Kohls (A. 10), bes. S. 238.

58 Siehe dazu G. Gloeges Hinweis in seinem Werk: Mythologie und Lu-
thertum. Das Problem der Entmythologisierung im Lichte lutherischer
Theologie (2. Aufl., 1953), S. 140ff., bes. S. 142: «... Luthers Hermeneutik
ist bisher in der neueren Theologie und Geistesgeschichte véllig einzigartig
geblieben.»

5 Vgl. oben bei A. 24.

80 Aus Jacob Burckhardts Briefen, 4 (1960), S. 130 (an Wilhelm Vischer
vom 14. Juni 1863).

22



	Einen Autor besser verstehen, als er sich selbst verstanden hat : zur Problematik der neueren Hermeneutik und Methodik am Beispiel von Wilhelm Dilthey, Adolf von Harnack und Ernst Troeltsch

