
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszelle 285

fol. 207 R.

ßaioicr TriffTeuovTacr Kai Xepov

Tacr to -fpaqnKov ßeßaiujoov ne

ev Toi0 Xofoia crou uTtep Kai o a

TrooToXocr tpriaiv iva r)Te eppi
Zuupevoi Kai TeGepeXiopevoi

ev xr| TTiUTei

«Ta ertafe' KaOwcr napebocrav

ppiv 01

an apxncr auTOttTai Kai umipeTai

Tevapevoi tou Xoyou •

oipia °u TtXripocpopei ou jap
airo OTipeiuuv opaTinv Ta KpiTTOva

cpucreuucr npafpaTa KpiveTai aXXa

Xo-fUJ ei yap to eopaKevai tov kv

KaTa

cruipa auT07iTr|v yeveaOai tou
Xotou Kai

TTlXaTOCT aUTOTTTtlff 1V KOI o rrpo-
boTpcr

louöacr Kai rravTea oi XejovTecr

OTaupou (TTaupou auTov

to ouv ibeiv tov Xotov eKei voeito
ottou eXeTev o app o eujpaKiucr

epe eujpaKev tov npa pou tov
rrepipavTa pe • touteotiv Xotuj

Kaivuj ukt Kai ev eSobu) o Xaocr

euupa cpujvr|v icü

George D. Kilpatrick, Oxford

Rezensionen

Hans Schwager, Schriften der Bibel literaturgeschichtlich geordnet, 1. Vom
Thronfolgebuch bis zur Priesterschrift. Stuttgart, Calwer Verlag &
München, Kösel-Verlag, 1968. 351 S. DM 15.50 (Subskr.), 18.-.

H. Schwager macht den interessanten Versuch, dem modernen Menschen
die biblischen Schriften «in der Reihenfolge ihrer literarischen Fixierung»
darzubieten. Freilich handelt es sich nur um eine beschränkte Auswahl; so
erscheinen z. B. nur 28 Psalmen. Dabei «ergeben sich vier Textgruppen:
die Erzählwerke der frühem Königszeit (Thronfolgebuch und Jahwist);
Dichtung an Hof und Heiligtum (frühe Weisheit und Psalmen); die
Propheten (Elia, Arnos, Hosea, Jesaia, Jeremia, Ezechiel und Deutero-Jesaia);
Geschichtswerke nach dem Untergang Judas (deuteronomistisches
Geschichtswerk und Priesterschrift)». Der II. noch ausstehende Band «beginnt
mit den späten Weisheitsschriften und reicht bis zum zweiten Petrusbrief.
Die gewohnte Zäsur AT - NT ist dabei bewußt vermieden.» Den einzelnen
Abschnitten sind erhellende Einleitungen vorangestellt (57 Seiten), die
allerdings von subjektiven Ansichten nicht frei sind («Jesaia überragt alle
andern Propheten», S. 168; «Ezechiel vermochte sich vom Leid zu
distanzieren», S. 219; das Deuteronomium von «Priestern der kleinen Landheiligtümer»

verfaßt, S. 251). Schade ist, daß nur das Werk des Jahwisten, nicht
aber auch das des Elohisten einer eingehenden Würdigung wert befunden
wird. Der «Sitz im Leben», der den einzelnen Texten (in den Marginalien)
zugewiesen wird, erscheint oft etwas gewagt.



286 Rezensionen

Ob das Werk des jungen Münchner Studienrates einem wirklichen
Bedürfnis entgegenkommt, wird sich zeigen müssen. Theologen werden sich
vielleicht doch eher an die kanonische Reihenfolge des Bibeltextes mit
angegebener Quellenzuweisung halten. — Kleine Mängel sollten behoben
werden: «Psalm Davids» ist formell nicht anzufechten (S. 104); Kyros S. 233
wechselt mit Kyrus S. 234 und Cyrus S. 242; «das erste griechische Testament»

gab Erasmus nicht 1519, sondern schon 1516 heraus (S. 341), u. a.
Hans Bruppacher, Buchs, Kt. Zürich

Gilbert Brdnet, Les Lamentations contre Jérémie. Réinterprétation des

quatre premières Lamentations. Bibl. de l'Ecole des Hautes Etudes,
Sciences religieuses, 75. Paris, Presses Universitaires de France, 1968.
200 S. Ffr. 65.-.

Dies ist ein wichtiger Beitrag zum Verständnis der ersten vier Klagelieder.
Ausgangspunkt bildet die Tatsache, daß in Kl. 4, 12 die Wörter sar und
'ôjêb für den Feind gebraucht werden, was der Verfasser als Hinweis auf
den äußeren Feind (die Babylonier) und den inneren Feind (Jeremia) deutet.
Dadurch erhalten viele, bis jetzt schwer verständliche Stellen in den
Klageliedern einen neuen Sinn, ja auch die Datierung der ersten vier Lieder müßte
gegen 587 oder kurz nachher angesetzt werden.

Die Arbeit besticht wegen der Fülle und der Originalität der angeführten
Argumente, und der Rezensent erwartet mit Spannung, ob diealttestament-
liche Forschimg ihre Schlüsse aufnehmen oder widerlegen wird.

J. A. Soggin, Rom

Willi Marxsen, Der Exeget als Theologe. Gütersloh, Gerd Mohn, 1968.
264 S. DM 24.-.

In dem Sammelband von Vorträgen, die W. Marxsen bei verschiedenen
Anlässen gehalten hat, und einigen ergänzenden Aufsätzen aus den Jahren
1955—1966 wird die Arbeit des Exegeten gründlich durchreflektiert. Dabei
kommt der Verfasser zu Feststellungen, die in oft überraschender Weise
Gegenwartsproblemen der Exegese, Verkündigung und Gemeindepraxis zu
brauchbaren Lösungen verhelfen. So «brauchen Widersprüche und Spannungen

innerhalb der neutestamentlichen Aussagen niemanden mehr zu
beunruhigen», der mit Marxsen erkennt, daß die einzelnen Aussagen der
biblischen Schriften zu verschiedenen Zeiten entstanden und für verschiedene
Empfängerkreise bestimmt waren. Die Formen können geändert, ja müssen

sogar in einer sachgemäßen Verkündigung vom Theologen der jeweils neuen
Situation und dem entsprechenden Empfängerkreis angepaßt werden, wenn
dabei nur kein «Widerspruch in der Sache» entsteht. Ferner überwindet
Marxsen heutige Mißverständnisse, indem er nicht vorschnell alle
Schriftaussagen mit Paulus vergleicht. Die Exegeten, die so von Paulus her urteilten,
diskreditierten z. B. die Lukas-Exegese und «ernteten den Protest der
Kirche» (S. 203). So kritisiert er auch mit Recht R. Bultmann, der sich mit
seinem Festhalten am bloßen «Daß» des Gekommenseins Jesu in einseitiger
Weise allein auf Paulus beruft (S. 147f., 256f.). Man darf das nicht tun,



Rezensionen 287

einmal weil das bloße «Daß» zwar für Paulus, nicht aber für weite Partien
des frühen synoptischen Traditionsgutes zutrifft (S. 148). Zum anderen
könnte dann Jesus «durch jeden anderen Menschen ersetzt» werden (S. 257).
Deshalb fragt Marxsen, hinter das Osterkerygma zurückgehend, nach dem
«Was» und «Wie» der Menschheit Jesu, ohne damit einer «historischen
Sicherung des Kerygmas» zu verfallen (S. 153).

Kritisch ist zu fragen, ob Marxsen der biblischen Osterverkündigung des

Gekreuzigten gerecht wird, wenn er sie mit Bultmann nur als «Interpretation
des Kreuzes» ansieht (S. 38). Denn Gott hat nicht nur in Jesus von Nazareth
(S. 193), sondern auch in den Erfahrungen der Zeugen an Ostern (S. 155)
gehandelt. Insofern bedeutet Ostern im Gegensatz zur Behauptung Marxsens,
daß doch «noch etwas hinzugekommen ist» (S. 155), nämlich die Erfahrung
der Zeugen des Auferstandenen, daß der zunächst für tot Gehaltene lebendig
ist. So kannte auch Paulus nicht einfach die Inhalte seiner Verkündigung
schon vor seinem sogenannten Damaskus-Erlebnis (S. 209), sondern die
Widerfahrnisse der Zeugen nach der Kreuzigung Jesu kamen für ihn durch
sein Damaskus-Erlebnis nachher dazu, vgl. 1. Kor. 15, 3ff.

Es ist auch zu fragen, ob Marxsen die Bedingtheit jeder Schriftaussage
durch die jeweilige Zeitsituation nicht überbewertet. Zwar kann man - wie er
mit Recht sagt - der einfachen Einsicht nicht widersprechen, daß es
grundsätzlich kein schriftliches Dokument gibt, das nicht einen bestimmten «Sitz
im Leben» hat (S. 251). Aber die biblischen Schriftsteller sind nicht nur
Exponenten ihrer Umwelt und Zeit, sondern auch und vor allem Botschafter
Gottes. Marxsen steht hier offenbar im Trend heutigen Denkens, das die
soziologische Betrachtungsweise auf allen Gebieten überbewertet.

Abschließend sei noch bemerkt, daß Marxsen durch seine Sicht und seine
Forschungsergebnisse nicht nur dem Pfarrer zu «sachgemäßer» Arbeit
verhilft, sondern auch die Kirche dazu anleitet, die konfessionelle Spaltung zu
überwinden und zu der Einheit zu gelangen, «wie sie uns im Neuen Testament

gerade in der Mannigfaltigkeit geschichtlicher Formen begegnet»
(S. 197). Helmut Wenz, Bad Lauterberg

Jack D. Kingsbury, The Parables of Jesus in Matthew 13. A Study in
Redaction-Criticism. London, S.P.C.K., 1969. 180 S. 40 s.

Das Buch ist eine weiter bearbeitete Dissertation an der Universität Basel.
Als «doctor father» nennt der Verfasser Professor Bo Reicke. Gemäß dem
Untertitel richtet er seine Aufmerksamkeit auf die Epoche des Matthäus
(als Deckname des Redaktors aufgefaßt). Was Jesus selber rein historisch
gesagt hat, wird beiseitegeschoben.

Aber wenn man das Evangelium in die Lage des «Matthäus»
hineininterpretiert, fragt man sich, ob nicht dahinter ein altes Schema steckt, eine
evolutionistische Theorie, die mit einer Entwicklung von individueller
Jüngerschaft zur kirchlichen Gemeinschaft arbeitet: dem Matthäus ist «Jünger»
(autois) Terminus technicus der Kirche geworden. Gleichzeitig wird mit
einer weit verästelten Gleichheit der Situationen gerechnet (Berührung mit
Essäern, Mission in Galiläa und unter den Juden, Streit mit den Pharisäern
usw.).



288 Rezensionen

Die Interpretation des Gleichniskapitels ist in eine Totalschau des
Evangeliums eingebettet. Hier geschieht nach dem Verfasser ein Übergang von
der Öffentlichkeit des Wirkens Jesu zum esoterischen Unterricht des Jüngerkreises.

Mit Kap. 12 endete das «keryssein», mit Kap. 14 fängt das «didas-
kein» an, dazwischen befindet sich unser Gleichniskapitel als ein Abschnitt
des «lalein». Ja, der «turning point» ist zwischen Vv. 35 und 36 zu finden.
In diesem Wendepunkt wird auch der doppelte Zweck der Gleichnisse
natürlich.

Gedankengänge, von früheren Stufen in der Erforschung der Gleichnisse
her vertraut, vermählen sich hier mit einer sorgfältigen Analyse der Texte.

Erik Esking, Jakobsberg (Schweden)

Johannes Lindblom, Gesichte und Offenharungen. Vorstellungen von göttlichen
Weisungen und übernatürlichen Erscheinungen im ältesten Christentum.
Acta Soc. hum. litt, lund., 65. Lund, CWK Gleerup, 1968. 254 S. Kr. 50.-.
Das alttestamentliche Verständnis des Offenbarungsvorganges hat Lindblom

immer wieder beschäftigt. Davon zeugen seine exegetischen,
religionsgeschichtlichen und religionspsychologischen Arbeiten. Im vorliegenden Buch
dehnt er seine Forschungen über sein Arbeitsgebiet hinaus auf die ältesten
christlichen Zeugnisse aus, die er mit denselben Methoden untersucht. Es
geht Lindblom nicht run die historische und theologische Wertung der
neutestamentlichen Botschaft, sondern allein um eine Analyse der Vorstellungen

der ersten Christen von den Offenbarungsvorgängen. Beachtlich sind
vor allem die ersten Kapitel, die sich mit Omina, Träumen, Visionen, Engel-
und Christuserscheinungen beschäftigen. Lindblom zeigt sehr schön, wie
spröde sich die neutestamentlichen Berichte gegenüber aller Freude am
Phantastischen und Außergewöhnlichen verhalten, weil sie völlig auf die
Offenbarungsbotschaft konzentriert sind. Besonderen Wert legt er mit Recht
auf die Beobachtung, daß für den antiken Menschen außerordentliche Phänomene

wie Engel- und Christuserscheinungen durchaus verschiedene Grade
von «Realität» haben konnten. Von Träumen und Visionen sind eigentliche
Epiphanien zu unterscheiden, was besonders bedeutsam ist für das
Verständnis der Vorstellungen über die österlichen Erscheinungen Jesu, die «auf
realer Ebene», außerhalb des Bereiches ekstatischer, visionärer und akustischer

Phänomene, erfahren wurden. Bei der Behandlung dieser Fragen fehlt
dem Buch allerdings öfters die notwendige methodische Klarheit. Man kann
z. B. die paulinischen Berichte nicht von der Apg. her interpretieren und
dann in 1. Kor. 15, 5-8 Christusepiphanien (V. 5) und pneumatische Gesichte
(V. 6-8) unterscheiden. Weder der Kontext des ganzen Kapitels 15 (der das

paulinische Verständnis von Wesen und Modus der Auferstehung verrät,
aber von Lindblom vernachlässigt wird) noch Gal. 1, 12ff. und 1. Kor. 9,

lf. empfehlen, die Erscheinung Jesu vor Paulus als pneumatisches Visionserlebnis

auszulegen. — In den folgenden Kapiteln behandelt Lindblom die
Erfahrungen des Christus internus und des Geistes. Hier macht sich der
Mangel an differenzierter Analyse der Texte am meisten bemerkbar. Die
beiden Schlußkapitel befassen sich mit dem altchristlichen Prophetismus,
dessen Verwurzelung im Prophetismus des Alten Testaments aufgezeigt wird.



Rezensionen 289

Ein besonderes Kapitel widmet Lindblom den Visionsschilderungen der
Johannesapokalypse. Hier haben sich die in der ganzen Untersuchimg
gewonnenen Kriterien zur Unterscheidung von echtem Visionserlebnisbericht
und literarischer Stilform zu bewähren. Lindblom geht vorbildlich vorsichtig
ans Werk. Natürlich kann man in manchen Einzelfragen anders urteilen als
der Verfasser, es dürfte aber auf Grund seiner Untersuchungen schwer sein,
zu beweisen, daß hinter den Visionsberichten des Johannes keine echten
visionären Erlebnisse stehen. Überzeugend legt Lindblom dar, wie die Visionen,

die sich selbstverständlich zum größten Teil auf traditionellem Material
aufbauen, mit dem der Seher innigst vertraut war, von Johannes gedanklich
und literarisch verarbeitet wurden; ein Vorgang, der weit besser den
literarischen Charakter des Buches erklärt als alle Quellenscheidungsversuche.
Daß Urteile in solchen Bereichen nie unabhängig sein werden von den «

Einfühlungsfähigkeiten» des Auslegers, versteht sich (so wird auch ein amusischer
Mensch immer unfähig bleiben, das Werden und Wesen eines Kunstwerkes
aus eigenem «Miterleben» heraus zu begreifen). Aber gerade wenn man die
Methoden Lindbloms ernst nimmt, erscheinen manche seiner Urteile doch
allzu subjektiv (so wenn er z. B. zu Off. 20-21 dekretiert : «um diese
Zukunftsschilderungen zu verstehen, haben wir keine ekstatischen Erlebnisse nötig»,
oder zu 13-14: diese Kapitel seien reine Denkprodukte, da sie nichts
enthalten, was nicht der schöpferischen Phantasie des Apokalyptikers
zugeschrieben werden könnte, oder wenn er in 4, lf. «eidetische Wahrnehmung»
und «Vision» unterscheiden möchte). Doch sollen diese kritischen
Randbemerkungen nicht verwischen, daß uns Lindblom mit seinem Buch einen
interessanten Beitrag zum Verständnis des Neuen Testaments geschenkt hat.

Mathias Rissi, Richmond, Va.

Franz-Josef Ortkemper, Das Kreuz in der Verkündigung des Apostels
Paulus. Dargestellt an den Texten der paulinischen Hauptbriefe. —
Stuttgarter Bibelstudien, 24. Stuttgart, Katholisches Bibelwerk, 1967. 109 p.
DM 6.80.

Dans cette thèse de licence, l'auteur reprend quelques-uns des textes
principaux des grandes épîtres pauliniennes où l'apôtre aborde le thème de
la croix (Gai., 1-2 Cor., Rom.). Bon exégète, il étudie le contexte, le sens et
la portée théologique des affirmations de Paul à l'aide des derniers résultats
des sciences bibliques. Bien qu'internationale, sa bibliographie est cependant
centrée sur les études allemandes1.

F.-J. Ortkemper comprend à juste titre l'apôtre Paul comme un théologien
engagé: la théologie de la croix, comme fin de la Loi, telle qu'elle apparaît
dans Gai. (ch. 1) est polémique, tout comme celle de la folie dans les Cor.
(ch. 2). L'auteur n'explique pas - on ne sait pourquoi - Gal. 1, 4, formule sans
doute prépaulinienne, qui lui aurait permis de mieux comprendre Gai. 6, 14,
relecture paulinienne de cette donnée traditionnelle.

L'exégèse de Rom. 6 (ch. 3) est originale. Selon F.-J. Ortkemper, Paul

1 II ignore en particulier, dans son exégèse de Gai. 3, 13, la thèse inverse,
largement développée par L. Sabourin, Rédemption sacrificielle (1961).

19



290 Rezensionen

argumente à partir de la croix et non du baptême. Le baptême n'imite pas
le sort de Jésus ; il insère le croyant dans la communion du Christ. La conclusion

(ch. 4) rappelle que la croix est le cœur de la théologie paulinienne et
qu'elle entraîne l'homme dans une éthique de l'abaissement. L'auteur insiste
également sur la résurrection indissociable de la croix. Pour le croyant la
croix est la manifestation de la puissance de Dieu.

Sans être une contribution vraiment originale, ce travail concentre les
résultats actuels de l'exégèse, les critique intelligemment et brosse un tableau
cohérent de la théologie paulinienne de la croix. On aurait aimé que l'auteur
approfondît des notions comme celles de substitution, d'identification, de

représentation et de personnalité corporative. François Bovon, Genève

J. Murphy-O'Connor O.P., La prédication selon saint Paul. Cahiers de
la Revue biblique, 4. Paris, Gabalda, 1966. 182 p.
Le renouveau de la prédication dans l'Eglise catholique éveille naturellement

l'intérêt du théologien protestant. L'ouvrage du P. Murphy-O'Connor,
en particulier, sur la prédication selon saint Paul ne saurait laisser indifférent
un lecteur réformé.

Sans avoir séduit l'auteur de ces lignes par des analyses originales, des
intuitions exégétiques géniales ou des rapprochements imprévus, cette étude
lui aura présenté une exégèse honnête des divers textes pauliniens consacrés
à la prédication et de bonnes synthèses de théologie biblique sur le sujet.
Le théologien protestant notera avec regret que l'auteur ignore une bonne
partie de la production exégétique allemande et qu'il n'engage pas le dialogue
avec les théologiens contemporains de la Parole de Dieu (Barth, Bultmann,
Ebeling, pour ne citer que ceux-là).

Renonçant à définir la forme que prenait la prédication paulinienne et le
contenu objectif qu'elle recelait, l'auteur tente de cerner «la structure théologique

de cette proclamation de la parole de Dieu dont l'objet primordial est
la genèse de la foi» (p. 9). J. Murphy-O'Connor ordonne son travail en six
chapitres : 1 La place de la prédication dans le plan de Dieu ; 2) La prédication,
instrument de Dieu (p. 37-56 bonne analyse des divers titres du prédicateur ;

p. 62-67 étude assez faible de la notion de Parole de Dieu); 3) Un prolongement

du ministère du Christ; 4) La puissance de la Parole (à mon avis,
le meilleur chapitre, du moins en ce qui concerne Paul, p. 106-117 ; sans le
savoir, l'auteur lutte contre une theologia crucis qui, oubliant la résurrection,
vanterait la faiblesse et non l'efficacité de la prédication) ; 5) Le prédicateur
et son auditoire (l'auteur insiste trop sur la psychologie de l'auditeur);
6) La prédication, acte cultuel.

Parmi les coquilles relevées (l'ouvrage a été rédigé en anglais, puis traduit
en vue de sa publication), notons celle-ci qui est amusante: «les persécutions
de Saiil contre l'Eglise» (p. 155). François Bovon, Genève

Rosemary Radford Ruether, Gregory of Nazianzus, Rhetor and Philosopher.
Oxford, Clarendon Press, 1969. 184 S. Sh. 40.-.
Wer sich für das Geistesleben des 4. Jahrhunderts interessiert, wird gerne

zu dem hübschen und sorgfältig gearbeiteten Buch greifen. Da der Raum



Rezensionen 291

hier keine Erörterung von Einzelfragen erlaubt, sei nur auf die Grundthese
eingegangen: Der Konflikt zwischen Christentum und heidnischer Bildung,
wie er in Gregors Leben in Erscheinung trete, sei ein Wiederaufleben des

alten Gegensatzes zwischen Rhetorik und Philosophie. Unter der
Überschrift «the conflict of cultures» wird aber dann vornehmlich Gregors
persönliches Schwanken zwischen «bios theoretikos» und «bios praktikos»
behandelt. Das ist doch wohl etwas anderes, da es konkret um die Entscheidung
zwischen einem Leben als Asket («philosophein») und dem Wirken in einem
kirchlichen Amt geht. Gregors Christentum steht nicht zur Diskussion, und
seine literarische Produktion geht in den Zeiten des Rückzugs von der Welt
unvermindert weiter, wenn auch in anderer Form. Freilich hat er seine Liebe
zur Kunst so wenig wie andere große Theologen befriedigend zu begründen
gewußt. Die Probleme seines Lebens und Denkens lassen sich eben nicht auf
eine einfache Antithese zurückführen. Der Titel müßte wohl richtiger heißen :

«Gregor, Literat, Bisehof und Asket» («Philosoph» entspricht zwar dem
damaligen Sprachgebrauch, s. o., ist für uns aber doch irreführend).
Überhaupt wäre zu fragen, ob die Verwendung der alten Terminologie nicht öfter
Gegensätze verschleiert als Zusammenhänge aufdeckt.

Christoph Jungck, Basel

René Hatjswirth, Landgraf Philipp von Hessen und Zwingli.
Voraussetzungen und Geschichte der politischen Beziehungen zwischen Hessen,
Straßburg, Konstanz, Ulrich von Württemberg und reformierten
Eidgenossen 1526-1531. Schriften zur Kirchen- und Rechtsgeschichte, hrsg.
v. E. Fabian, 35. Tübingen, Osiandersche Buchhandlung, & Basel,
Basileia-Verlag, 1968. 288 S. Fr. 29.35.

Ein Blick auf den Briefwechsel Huldrych Zwingiis mit Landgraf Philipp
von Hessen lehrt, daß dieser zur bedeutendsten Korrespondenz des Zürcher
Reformators zählt. Deshalb kann es nicht verwundern, wenn die darin —

und darüber hinaus in anderen Texten - berührten theologischen und
politischen Probleme des Verhältnisses zwischen dem Zürcher und dem Hessen
im Laufe der historischen Forschimg öfters zu eingehender Untersuchung
Anlaß geboten haben. Es seien hier nur die Namen Max Lenz, Hermann
Escher und Walther Köhler genannt.

Die weitläufigen Zusammenhänge der Beziehungen zwischen Zürich und
Hessen sind von René Hauswirth einer eingehenden Untersuchung unterzogen

worden. Die Arbeit lag 1961 der Philosophischen Fakultät I der
Universität Zürich als Inauguraldissertation vor und wurde zum Teil in der
Zeitschrift «Zwingliana» gedruckt1. Der Vergleich mit dem vorliegenden
Werk zeigt indes, daß durch Ausweitung der Themenstellung und
Neubearbeitung weiter Teile «im Lauf der Jahre ein neues Werk (entstand)»,
wie der Verfasser zu Recht sagt (S. 7).

Der Untertitel gibt den weitgespannten Rahmen der Untersuchung an.
Hauswirth verfolgt alle Verästelungen des diplomatischen Spiels zwischen

1 Zwingliana 11, Heft 8 (1962), S. 499-552.



292 Rezensionen

den dort angegebenen Größen, er zeigt den Ablauf der politischen Verhandlungen,

über Voraussetzungen, Kontaktnahme und eigentlicher Auseinandersetzung

bis hin zur Formulierung der Artikel und deren Folgen. Im Vordergrund

steht eine genaue und geschlossene Detailforschimg unter Vermeidung
des Aufstellens von allgemeinen Grundsätzen. Eine zweite Beschränkung
tritt in der Darstellung der spezifisch theologischen Probleme, insonderheit
der Abendmahlsfrage, zutage, obwohl sie keineswegs unterschlagen werden.

Die Arbeit ist in drei große Teile gegliedert: I. «Die Voraussetzungen der
Außenpolitik Landgraf Philipps 1529-1531» (S. 15-64), das heißt besonders
die hessische Politik 1528-1529 (Packsche Händel und Probleme des Speyrer
Reichstages 1529); II. «Die Voraussetzungen von Zwingiis außenpolitischem
Handeln 1529-1531» (S. 65-100), das betrifft Zwingiis «Ideen zur
Außenpolitik» und «die Praxis der aktiven Politik» bis 1529; schließlich III. der
Hauptteil «Landgraf Philipp von Hessen und Zwingli : Die Zeit ihrer direkten
Beziehungen von 1529 bis 1531» (S. 100-254). Aus diesem Überblick geht
hervor, wieviel Mühe und Sorgfalt der Verfasser auf die Vorgeschichte der
unmittelbaren Beziehungen verwandt hat. So wurde die Untersuchung
geradezu zu einem Kompendium der zürcherischen und hessischen Außenpolitik

der zweiten Hälfte der zwanziger Jahre des 16. Jahrhunderts. Auch
hier versteht es Hauswirth aufgrund einer sorgfältigen Quelleninterpretation,
zu neuen Ergebnissen zu kommen.

Wir wollen es uns hier versagen, auf diese Vorgeschichte bzw. die
verwickelten Verhältnisse der gegenseitigen Beziehungen näher einzugehen
und nur auf einen Aspekt hinweisen. Neuere Untersuchungen aus der Sehlde
Leonhard von Muralts haben dargetan, daß es in Zürich die Institution des

«Geheimen Rates», in dem Zwingli den allmächtigen Führer gespielt haben
soll, wie die Forschung bis vor wenigen Jahren annahm, gar nicht gegeben
hat2.

Nach dem Nachweis, daß in der innereidgenössischen Politik die führenden
Köpfe Zürichs keineswegs nach der Pfeife des Reformators tanzten, stellt
sich nun die Frage, ob dieses Urteil auch für die Außenpolitik Geltung
besitzt. Wir versuchen die entsprechenden Äußerungen Hauswirths zusammenzustellen:

Den Anstoß zur Aufnahme der politischen Beziehimgen zwischen
Hessen und Zürich ging vom Landgrafen aus, dieser blieb auch nachher stets
der Führende von den beiden (S. 259, damit korrigiert der Verfasser das Urteil

der älteren Historiographie, wonach Zwingli für Philipp ein «Lehrer in
politicis» gewesen sei); allerdings war Zwingli für Philipp nicht nur ein
Informant über eidgenössische oder oberdeutsche Zustände, sondern brachte
auch selbst neue Ideen ein (S. 123); auf diese Weise war der Zürcher sowohl
außen- wie innenpolitisch ein wichtiger geistiger Anreger (S. 230), der aber
selbst nicht allein über die «letzten Mittel» der Politik verfügte (S. 100)

2 L. von Muralt, Zum Problem der Theokratie bei Zwingli: Discordia
Concors. Festgabe für Edgar Bonjour zu seinem siebzigsten Geburtstag am
21. August 1968 (1968), S. 367—390. Nicht zur Kenntnis genommen wurde
diese Tatsache von J. Lortz & E. Iserloh, Kleine Reformationsgeschichte.
Ursachen - Verlauf — Wirkung (1969), S. 111.



Rezensionen 293

und damit dem Landgrafen kein wirklicher politischer Partner war (S. 154).
Festzustellen ist eine Kongenialität in den politischen Ideen der beiden
(S. 123, 181), so daß Philipp nahezu mit keinem anderen außerhessischen
Vertrauten seine Politik eingehender erwogen hätte als mit dem Zürcher
(S. 192). Hauswirth spricht wohltuend offen von Zwingiis «Versagen als
Politiker, nämlich in der richtigen Einschätzung des Möglichen» (S. 258), die
treibenden Kräfte waren sein Angriffsgeist (S. 98) und sein
Sendungsbewußtsein (S. 96, 98, 221, 234). In Zürich, das zeitweise eine «intransigente
Politik» (S. 178) trieb, besaß der Reformator im Gremium der «heimlichen
Verordneten» einen großen Einfluß, konnte aber doch die Politik nicht nach
seinem Willen gestalten (S. 178). Neben diesen vorsichtig-abwägenden
Urteilen über den Anteil Zwingiis an der politischen Gestaltung fällt folgender
Satz aus dem Rahmen: «Von der Rückkehr aus Marburg (sc. im Oktober
1529) bis über die Jahreswende war Zwingli fast unmittelbarer Führer der
zürcherischen Außenpolitik gewesen» (S. 196).

Trotz der politischen Inanspruchnahme bleibt Zwingli der «Prophet», und
die Politik steht im Dienste der Verkündigung und nicht umgekehrt (S. 234f.).
Gegenüber der Wahrheitsfrage in Glaubensdingen stellt der Reformator
günstige politische Aussichten entschieden zurück (S. 228). Der Verfasser
hat von einem anderen Gesichtspunkt aus den Anteil Zwingiis an der zürcherischen

Politik im ähnlichen Sinne bestimmt und damit einen wertvollen
Beitrag zur Zwingli-Forschung geliefert. Hauswirths Buch tut in aller nur
wünschbaren Offenheit einen hilfreichen Dienst: Es warnt davor, Zwingli
als Politiker überschätzen zu wollen. Ulrich Oäbler, Zürich

Grete Mecenseefy (Hrsg.), Quellen zur Geschichte der Täufer, II. Österreich,

1. Quellen und Forsch, z. Ref. gesch., 31. Gütersloh, Gerd Mohn,
1964. XVI + 402 S. DM 46.-.

Die Arbeiten an diesem Band, der die Edition der Täuferquellen fortsetzt,
reichen bis in das Jahr 1929 zurück. Damals begann der österreichische
Pfarrer Dr. Paul Dedic im Auftrag des Vereins für Reformationsgeschichte
mit der entsagungsvollen Sammelarbeit der österreichischen Täuferakten.
Infolge der Kriegs- und Nachkriegszeit war Dedic nicht mehr in der Lage,
das gesammelte Material zu vervollständigen und zu veröffentlichen. Sein
Nachlaß wurde von Grete Mecenseffy gesichtet, die Abschriften mit den
Autographen verglichen und weitere Stücke hinzugefügt. Nach zwölf Jahren
mühevoller Sammel- und Editionsarbeit legt die bekannte Wiener
Kirchenhistorikerin nun den ersten Band der österreichischen Täuferakten vor.

Die Edition umfaßt 299 Akten aus dem österreichischen Raum mit
Ausnahme der Gebiete Salzburg, Tirol und Voralberg in der Zeit von 1527 bis
1625, gewiß nur ein Bruchteil des einmal vorhanden Gewesenen. Die Wiedergabe

erfolgt nach modernen Editionsgrundsätzen. Den Texten sind kurze
Regesten vorangestellt. Ein doppelter Apparat für Varianten und
Sacherklärungen erläutert unverständliche Textpassagen. Ein Aktenverzeichnis und
zwei Register erleichtern die Arbeit an den Urkunden.



294 Rezensionen

Die Quellen sind theologisch — auch für die Täufertheologie selbst - nicht
besonders ergiebig, «aber in rechtlicher Hinsicht sind sie sehr aufschlußreich,
sowohl was die Behandlung der Täufer durch den Landesfürsten und die
Regierung betrifft... wie auch bezüglich der Stellungnahme der durchführenden

Organe, die durchaus nicht immer zur Zufriedenheit des Herrschers
vorgingen» (S. XI). Man weiß nicht recht, ob man lachen oder weinen soll,
wenn man die Order Ferdinands I. vom 9. Juli 1557 (Nr. 236) liest, derzufolge
die Bürger von Laa, weil bei ihnen Täufer aus dem benachbarten Mähren
beim Grasmähen ausgeholfen hatten, «zu gebüerlicher straff gebracht werden»
(S. 314). Zum größeren Teil sind die Dokumente erschütternde Zeugnisse
eines Zeitalters, dem der Gedanke der Toleranz in Glaubensdingen noch
fremd war. Joachim Staedtke, Erlangen

Ekkehabt Fabian, Quellen zur Geschichte der Reformationsbündnisse und der
Konstanzer Reformationsprozesse 1529-1548. Erstausgabe von ausgewählten
Texten zur Bündnis- und Bekenntnispolitik reformierter Orte der
Eidgenossenschaft mit den schmalkaldischen Bundesständen Konstanz, Straßburg
und Hessen (sowie Ulrich von Württemberg) und zur kirchlichen Rechtsgeschichte

der reformierten Reichsstadt Konstanz. Schriften zur Kirchen-
und Rechtsgesehichte, hrsg. v. E. Fabian, 34. Tübingen, Osiandersche
Buchhandlung, & Basel, Basileia-Verlag, 1967. 260 S. Fr. 29.35.

Der rührige Herausgeber der «Schriften zur Kirchen- und Rechtsgeschichte»

- an 28 von 38 Nummern der Reihe zeichnet er mitverantwortlich -
legt einen weiteren Quellenband vor, der aus drei kaum zusammenhängenden
Teilen besteht. In einem ersten Teil veröffentlicht Fabian 37 Quellenstücke
zur Bündnispolitik Basels und Zürichs zwischen 1529 und 1531/32. Die von
René Hauswirth dazu geschriebene Einleitung deckt sich - bis auf einen
Einleitungsabsatz - wortwörtlich mit der «Zusammenfassimg» des unten
angezeigten Buches. Der zweite Teil umfaßt 12 Stücke zur Bekenntnis- und
Bündnispolitik Basels und Zürichs zwischen 1532 und 1534, der dritte Teil
bietet 40 Texte zur Geschichte der Konstanzer Bündnispolitik und
«Reformationsprozesse» 1537-1548. Es handelt sich grundsätzlich um eine
«Erstausgabe» (s. den Untertitel) von Texten, die bisher nur in Regestform
oder anderen Ausfertigungen (z. B. S. 73f. ; 91 f.) vorlagen. Diese Beschränkung

hat den Nachteil, daß die wichtigsten - bereits gedruckten - Quellen
hier fehlen, so daß der vorliegende Band nur als Ergänzung zu bereits
publizierten Quelleneditionen seinen Dienst tim kann. In einem Anhang gibt
Fabian eine Übersicht über Reformationsbündnisse 1526-1546 und
überraschenderweise, da an diesem Ort kaum zu vermuten, eine Übersicht über
Fundort und Anzahl von Basler Theologenbriefen zwischen 1531 und 1617.

Zur Editionsmethode darf vielleicht angemerkt werden, daß Fabian darauf
verziehtet hat, die Editionsgrundsätze anzugeben. Auch werden die Gruß-
und Eingangsformeln stets fortgelassen. Die verwendeten Abkürzungen
zeugen zwar von großer Erfindungsgabe, sind aber weder konsequent gebildet
(s. etwa «UAGLASA», S. 250) noch stets angewandt. Für denmit den
herkömmlichen Abbreviaturen vertrauten Fachmann ist es so nicht ganz einfach,



Rezensionen 295

sich darin zurechtzufinden. Man wird dem Herausgeber für den enormen
Fleiß und die Mühe, die er auf diese Edition verwandte, zu danken haben,
gleichzeitig aber auch die Schranken des Bandes im Auge behalten müssen.

Ulrich Oäbler, Zürich

Erich Camenzind, Weihbischof Balthasar Wurer von Konstanz 1574-1598 und
die kirchliche Reformbewegung in den V Orten. — Zeitschr. f. Schweiz.

Kirchengeschichte, Beih. 21. Freiburg, Universitätsverlag, 1968. XXVI +
255 S. Fr. 25.-.

Überall wurde nach Abschluß des Trident inums vermehrt mit großem
Einsatz und Erfolg an der inneren Reform der katholischen Kirche gearbeitet.
Für das Bistum Konstanz leistete diesen Dienst Weihbischof B. Wurer.
Person und Werk dieses gelehrten Theologen, Seelsorgers und ausdauernden
Streiters für die Auferbauung seiner Kirche erstehen vor uns durch
vorzügliche Auswertung und Gestaltung des Quellenmaterials in bisher nicht
erreichter Deutlichkeit. In einem ersten Teil der Monographie, die einen
gediegenen Einblick in die Reform des Bistums gewährt, wird die Entwicklung

Wurers während seiner Studien und anschließenden Lehrtätigkeit in
Freiburg geschildert, die er mit der Promotion zum Baccalaureus Biblicus
und einer kurzen Tätigkeit als Lektor in Speyer beschließt. Wurers
Veranlagung zur Lösung seelsorgerlicher Aufgaben und seine Fähigkeit,
Reformmaßnahmen umsichtig durchzuführen, wurden schon in dieser Zeit sichtbar.
So erscheint er geeignet, das hohe Amt eines Weihbischofs im Jahre 1574 zu
übernehmen, auf dem die Hauptlast der Durchführung der im Sinne des

Tridentinums abgefaßten Beschlüsse der ersten Konstanzer Diözesansynode
von 1567 lag. Denn der Konstanzer Ordinarius, Kardinal Mark Sittich von
Hohenems, besaß nicht die höheren Weihen, vernachlässigte seine Residenzpflicht

und gab wegen seines Lebenswandels und seinem nur materiellen
Interesse an dem Bistum vielfachen Anlaß zur Klage. Der zweite Teil der
Untersuchung weist die mannigfachen Schwierigkeiten Wurers auf, die Reformen

durchzusetzen. Weil er nur unzulängliche Unterstützung durch seinen
Bischof fand, gestaltete sich die Sicherung der bischöflichen Rechte gegenüber
den auf Grund dieser Lage selbst um Ordnung in der Kirche bemühten
Obrigkeiten schwierig. In einem langjährigen Kampf gegen die Mißstände
unter dem Klerus und in dem Bemühen um dessen religiös-sittliche
Erneuerung wurden die Reformen durchgesetzt. Wenn die Verhältnisse des

Bistums, in Sonderheit in seinen zur Eidgenossenschaft gehörigen Teilen,
am Ende des 16. Jahrhunderts auf eine geordnete Grundlage gestellt waren,
so ist dies in hohem Maße Wurers Verdienst. Dies überzeugend erarbeitete
Ergebnis der Monographie hätte durch eine Berücksichtigung der äußeren
Bedingtheiten der Arbeit Wurers wie der politischen Lage oder des
Verhältnisses zu den angrenzenden protestantischen Mächten noch gewinnen
können. Der Blick nur auf Wurer und sein Tätigkeitsfeld wirkt beengend,
zumal da der Autor der Persönlichkeit seines Helden zu erliegen droht, indem
er ihn idealisiert.

Heiner Faulenbach, Münster in Westfalen



296 Rezensionen

Rich a BD Stauffer, L'affaire d'Huisseau. Une controverse protestante au
sujet de la réunion des chrétiens (1670-1671). Bibliothèque de l'Ecole
des hautes études, 76. Paris, Presses universitaires, 1969. viii + 96 S.

10 fFr.

Bien qu'il ne l'ait jamais avoué pour sien, le pasteur Isaac d'Huisseau est
bien l'auteur de l'ouvrage intitulé: «La réunion du christianisme». Il fut
imprimé à Saumur, pendant une absence d'Huisseau, grâce à l'indiscrétion
d'un ami auquel il avait confié son manuscrit. Ce sont les faits que M. Stauffer
établit sur la base d'une lettre du fils d'Huisseau, postérieure aux événements
de vingt-cinq ans mais, néanmoins, décisive.

Le professeur de Paris affirme que «La réunion du christianisme» est «une
des œuvres les plus intéressantes de la théologie réformée française du XVIIe
siècle». Intéressante, en effet, par sa conception de la voie qui pourrait mener
à la réunion des chrétiens, et, plus encore, par la liberté grande de la pensée
d'Huisseau. Il distingue les doctrines nécessaires au salut — ce sont celles que
la Bible établit clairement et que la tradition générale de l'église a reconnues
pour telles - des doctrines secondaires, œuvre de théologiens interprétant
des données bibliques sujettes à discussion, telles que la trinité, les deux
natures du Christ, la prédestination, l'opération de la grâce.

Quant aux exposés et commentaires de M. Stauffer, leur grand intérêt nait
de l'érudition et de la méthode rigoureuse dont ils sont la preuve. L'auteur
nous met en appétit en nous promettant une «Histoire doctrinale du
Protestantisme français au XVIIe siècle» qui comblera une lacune certaine.

Jean-David Burger, Neuchâtel

Paul Tillich, Die religiöse Substanz der Kultur. Schriften zur Theologie der
Kultur. Gesammelte Werke, 9. Hrsg. von Renate Albrecht. Stuttgart,
Ev. Verlagswerk, 1967. 401 S. DM 32.-.

In diesem Band, der Eduard Heimann gewidmet ist, sind die meisten
Abhandlungen zusammengetragen, die Paul Tillich über das Verhältnis von
Theologie (Kirche) und Kultur geschrieben hat. Das sind zusammen eine
stattliche Reihe, gehörte diese Thematik doch zum Hauptinteresse Tillichs,
weshalb er unermüdlich die schon in der Berliner Kant-Gesellschaft 1919

niedergelegten Ansichten über den religiös-humanistischen Charakter der
Kultur weiter ausbaute und vertiefte, allerdings ohne deren Grundgedanken
stark abzuändern. Die Bedeutung dieses IX. Bandes der Gesammelten Werke
ist für den heutigen Stand der Theologie deshalb außerordentlich
schwerwiegend, weil der Trend der Theologie in Richtung einer christlich-humanistischen

Auslegung der Kultur im Denken Tillichs seinen Ausgangspunkt fand.
Schleiermachers Ideal einer Durchdringung der Kultur mit dem christlich-
religiösen Gedankengut fand in Tillich von den frühesten Anfängen seiner
Theologie einen Befürworter. Es ist, als ob man es mit den neuesten Traktaten

über eine Theologie der Revolution zu tun hätte, wenn man ihn schon
1919 die Forderimg stellen hört, daß die autonome Form des Staates ge-



Rezensionen 297

sprengt werden soll durch den religiösen Gehalt eines idealistischen
«Anarchismus». Was eine theologische Ethik im Grunde will, könne nur in einer
Theologie der Kultur zur Erfüllung gelangen, hören wir. Wie sehr dann
Kirche und Staat sich gegenseitig erfüllen werden, wird aus folgender
Umschreibung von «Kirche» ersichtlich: «Die universelle, aus Geistesgemeinschaften

aufgebaute, alle Kulturfunktionen und ihren religiösen Gehalt in
sich tragende Menschengemeinschaft, deren Lehrer die großen schöpferischen

Philosophen, deren Priester die Künstler, deren Propheten die Seher
einer neuen Ethik der Person und der Gemeinschaft, deren Bischöfe die
Führer zu neuen Zielen der Gemeinschaft, deren Diakonen und Armenpfleger

die Leiter und Neuschöpfer des wirtschaftlichen Prozesses sind.»
Eine neue Kultur also aus den Grundsätzen einer religiösen Liebesmystik, die
eschatologisch die Aufgabe einer Revolution des christlichen Denkens wäre.
Der vorliegende Band fügt nur zusammen, was Tillich während seines
Lebens zu dieser Thematik weiter ausgeführt hat. Altes und Neues findet sich
fast zeitlos zusammen. Und das ist vielleicht auch unter dem Aspekt zu
rechtfertigen, daß Tillichs Ansichten über die Materie sich grundsätzlich
nicht geändert haben und im Jahre 1919 schon gegeben war, was in den
letzten Jahrzehnten seines Lebens ausgearbeitet wurde. Besonders wertvoll
an diesem Band ist die Tatsache, daß eine Reihe von theologischen Bedenken,
die wohl Ende der zwanziger Jahre Wilhelm Stählin in «Neuwerk» veröffentlicht

hatte, hier aufgenommen worden ist und Erwiderungen von
Oberkirchenrat Thomas und Tillich selbst Stählins Arginnente zu widerlegen
versuchen. Aus diesen Beiträgen wie auch aus den späteren Ergänzungen Tillichs
wird klar, wie sehr seine Theologie von einer philosophischen Hypothese
getragen wird, am besten mit ihm zu formulieren als «Esse qua esse bonum
est», wobei diese Ontologie einerseits eine optimistische Sicht zur Sakra-
mentalisierung der Kultur (schon kommt die religiös fundierte «Technopolis»

in Sicht!) freigibt, andererseits den humanistischen Aktivismus der-
massen überbetont, daß der Gottesglaube (Stählin: «bei Tillich keine
Geborgenheit mehr in Gott») irrelevant wird und die Grundlagen für eine «Theologie
vom Tode Gottes» freigelegt werden. Die Folgen für das rechte Verständnis
der Christologie und der Ekklesiologie, wie auch schon von Stählin betont,
sind nicht zu übersehen. — Nachdem die ersten 120 Seiten den grundsätzlichen

Fragen gewidmet wurden, bewegt sich der letzte Teil des Bandes um
konkrete Fragen der Politik, der Erziehimg, der Medizin, der Technik und
der Kunst. Wer Tillichs Bemühimg um das Verständnis ungezählter Fragen
der Kultur zur Kenntnis nehmen möchte, findet hier einen Reichtum an
Gedanken, der in der neueren Theologie völlig einzigartig ist. Tillich hatte
eine empfindliche Antenne, um alles, was theologisch und kulturell auf den
Markt kam, in sich aufzunehmen und zu verarbeiten, oft auch ohne Nennung
des Ursprungs - man kann nicht sagen, es sei alles originell Tillichsche
Produktion. Nur ist die Ganzheit der Verarbeitung von einem so weiten Horizont
gezeichnet, daß es immer erstaunlich bleiben wird, daß es heutzutage noch
einen Theologen geben konnte, der eine fast mittelalterlich-universale Erudition

sein eigen nannte.
Hendrik van Oyen, Basel



298 Rezensionen

Robert Letjenberger u. a., Gottesdienst - Angebot ohne Nachfrage? Zwei
Umfragen unter der reformierten Bevölkerung Basels. Basel, Fr. Reinhardt,
1969. 78 S., Fr. 9.80.
Das Buch informiert durch Text, Tabellen und Graphiken über eine

Befragung der Basler Protestanten nach ihrer Stellung zu und Erwartung
an das kirchliche Leben (Befragung der Gottesdienstbesucher am 5. März
1967 und anschließende Befragung eines Querschnitts der reformierten
Basler Bevölkerung durch Interviews). Man wollte statt eines Pendeins
zwischen pessimistischer und optimistischer Sicht der Verhältnisse zu
nackten Daten gelangen, sei es denn zur Entschleierung unbequemer
Wahrheiten. Diese sind nun vor Augen: Man hat es jetzt schwarz auf weiß, daß
in Basel der traditionelle Sonntagsgottesdienst nur knapp 10 % der reformierten

Bevölkerung erreicht, daß die Gottesdienstgemeinde «eine Gemeinde von
Frauen» (66%), von Alleinstehenden (wobei aber die Geschiedenen fehlen),
von nicht Aktiven (nur 28 % geben an, berufstätig zu sein), von Gesicherten
ist (verschwindend wenig Arbeiter; S. 3Iff.). R. Leuenberger betont im
Vorwort nicht zu Unrecht, die Untersuchung diene nicht dazu, das Leben
der Kirche zu soziologisieren, «sondern umgekehrt, der Kirche gefährliche
soziale und psychische Bindungen bewußt zu machen» (S. 7). So hätten sich
auch weniger die Protestanten von der Kirche abgewandt, vielmehr sei es
«die Kirche..., welche sich von ihren getauften Gliedern abgewendet hat»
(ib.). Die Arbeitsgruppe gelangt zu Postulaten wie z. B. : Ausbildung von
kirchlichen Radio- und Fernsehfachleuten, Anstellung vollamtlicher
Hauptredaktoren kirchlicher Blätter (weil die massenmediale Form des Wortes
auch nach der Basler Erhebimg Verheißung hat), Pluralität der Gottesdienste
nach Zeiten und Formen, Bereitschaft, in der Jugendunterweisung «auch
denen etwas zu bieten, die voraussichtlich nie zum Kreis der kirchlich
Aktiven gehören werden» (S. 57).

Zwei kritische Erwägungen seien angefügt: - 1. Der Bericht enthält auch
Rechenschaft, daß überlegt und fachgerecht, keineswegs dilettantisch,
soziologisch gearbeitet worden ist (S. 9f.). Dennoch empfinde ich in der
Fragestellung konkrete Mängel. Wenn z. B. hinsichtlich des Gottesdienstbesuchs
gefragt wird, wer jeden Sonntag, wer zweimal monatlich und mehr, wer
monatlich ungefähr einmal und wer weniger als einmal monatlich zum
Gottesdienst gehe, so sind die beiden ersten Fragen nahezu Dubletten und
ist andrerseits den nach meiner Erfahrung vielen nicht Rechnung getragen,
die etwa alle 6-12 Wochen regelmäßig zum Gottesdienst gehen; sie werden
zu Unrecht mit den «Unkirchlichen» in einen Topf geworfen. Andrerseits
wird hinsichtlich des Kirchenblattes nur temporal gefragt, ob es regelmäßig,
gelegentlich oder nie gelesen werde, aber nicht nach dem Grad der
Gründlichkeit. Das hat zur Folge ein eher zu positives Abschneiden der kirchlichen
Presse gegenüber einem eher zu negativen Resultat hinsichtlich des

Gemeindegottesdienstes. — 2. Die Wortführer der Umfrage urteilen umsichtig
und haben nicht den Ehrgeiz, organisatorisch und theologisch so umstürzend
wie möglich zu wirken. Die Umfrage soll «im Dienst des Wortes Gottes»
stehen (8. 7). Das ist heute alles andere als theologisch selbstverständlich.
Mit Uppsala, Sektion V, wird der Gottesdienstgemeinde auch heute «eine



Rezensionen 299

zentrale Funktion und Bedeutung im Blick auf die Sammlung und
Ausrüstung des Volkes Gottes» zuerkannt (S. 58) und innerhalb des
Gemeindegottesdienstes der Predigt (S. 63). Gleichwohl oder gerade deshalb empfindet
der theologische Leser die Diskrepanz zwischen dem Ausgangspunkt Nachfrage

und dem Ausgangspunkt Wort Gottes, zwischen der Intention, jedem
«etwas zu bieten» (S. 57), und dem Botschaftcharakter des Wortes Gottes.
Diese Schrift mochte nicht der Ort sein, in dieser Hinsicht weitere Klärungsarbeit

zu leisten. Unumgänglich aber ist sie, damit die Gemeinde weiß, was
sie der Nachfrage und was sie ohne Nachfrage und was sie dem Wort der
Sendung schuldig ist. Jürgen Fangmeier, Wuppertal

Webneb Jettes, Was wird aus der Kirche? Beobachtungen, Fragen,
Vorschläge. Stuttgart, Kreuz-Verlag, 1968. 239 S. DM 12.80.

Hans Heinbich Bbunneb, Kirche ohne Illusionen. Experimenteller Report
aus der Zeit nach dem 7. Juli 1983. Zürich, Zwingli Verlag, 1968. 152 S.

Fr. 9.50.

Seit die Flut der «Kritik an der Kirche» losbrach, hat sie ein Meer von
Literatur an das Ufer der Diskussion geschwemmt, so daß man sich
nachgerade fragen muß, ob es angesichts einer solchen Über-Produktion
überhaupt noch grundsätzlich Neues geben kann.

1. Wenn man das Buch von Werner Jetter zur Hand nimmt und es

gründlich (mehrmals) studiert, braucht man es hinterher nicht zu bedauern,
seine Zeit an ein «kirchenkritisches» Werk gesetzt zu haben. Ganz im Gegenteil!

Was hier geboten wird, ist zwar nirgends «revolutionär» und schlechthin
umwälzend, aber es stammt (in einer selten glücklichen Kombination) aus
einer vieljährigen Pfarrerpraxis, die nun im akademischen Lehramt ihre
behutsam gereiften Früchte trägt. Weil es wirklich aus-gereift ist, leidet
dieses Buch nicht an schnellfüßigem Pessimismus. Was der Autor will, sagt
er selber in klaren Worten so : «Mit alledem möchte dieses Buch Mut machen
für die Zukunft, gerade auch für die Zukunft der Kirche» (S. 19). Jetter
verzichtet expressis verbis auf den hochfahrenden Anspruch, «eine originelle
und aufregend neue Sicht der Dinge vorzutragen» (ibid.). Seine Ausführungen
übertreffen dann aber - so muß man urteilen — diese bescheidene Zielsetzung
bei weitem. Wo passiert Ähnliches oder Gleiches im literarischen Raum der
« Kirchenkritik »

Es ist müßig, wenn nicht gar unangemessen, den Inhalt des Buches im
einzelnen vorzuführen. Von kirchen-soziologischen Fragen bis hin zu Problemen

neuer Abendmahlsfeiern und Taufordnungen werden die wichtigsten
jener Punkte besprochen, die heute alle Kirchentümer, Theologien und
christlichen Gemeinden in Atem halten. Überall wird sachlich informiert,
abgewogen argumentiert und realistisch projektiert. Man spürt nichts von
jenem altbekannten Geist des ekklesiologischen Schwärmertums, der heute
eine Breitenwirkung hat wie seit den Tagen der Reformation nicht mehr.

Das Werk verdankt sich persönlichem Engagement auf der einen und
sachlicher Kompetenz auf der anderen Seite. Echte Sorge um die heutige
Kirche und ihren Weg ins Morgen verbindet sich nahtlos mit klarem Blick



300 Rezensionen

für das Not-Wendende und Erreichbare. Souveräne Diktion und kultivierte
Sprache machen die Lektüre des Ganzen über das rein Sachliche hinaus zu
einem Gewinn. Kurzum: endlich ein Buch, das man mit dem besten
theologischen Gewissen jedermann in die Hand legen kann, der sich — in These
oder auch Antithese - irgendwie mit der «Zukunft der Kirche» befaßt.

Ein sehr ausführliches Inhaltsverzeichnis und ein gutes Stichwortregister
erleichtern den Zugang zu den komprimierten Darlegungen. Man kann dem
Buch nur wünschen, daß es von möglichst vielen Theologen und Gemeindegliedern

gelesen und diskutiert werde. Die Arbeit lohnt sich.
2. Auch die Veröffentlichung von H. H. Brunner ist in ihrer Eigenart

ungewöhnlich. Man erfaßt das Anliegen des Autors sehr schnell, wenn man (ehe
man das corpus liest) mit der Lektüre von S. 145ff. beginnt: «Über kurz oder
lang wird der Leser erkannt haben, daß es in dieser Schrift weniger um die
Vorhersage künftiger Dinge als um die Auseinandersetzung mit einigen
gegenwärtigen Dingen geht» (S. 145). Während W. Jetter (vgl. a.a.O., S. 16)

vorwiegend für die (west)deutsche Situation schreibt, tut dies Brunner für
die spezifisch schweizerische: «Der vorliegenden Schrift liegt folgende
Annahme zugrunde: Am 7. Juli 1983 stimmt das Schweizervolk einer
Neufassung des Artikels 49 (Glaubens- und Gewissensfreiheit) der Bundesverfassung

zu. Der neugefaßte Artikel 49 verlangt die vollständige Trennung von
Kirche und Staat auf dem ganzen Gebiet der Eidgenossenschaft. In den
folgenden Jahren haben sich die Kirchen dieser neuen Situation anzupassen»
(S. 5).

Was Brunner tut, ist also nichts anderes, als daß er (man müßte dafür den
neuen Begriff «retro-projektiv» bilden) von diesem Juli-Termin 1983
«vorwärts» auf die uns heute noch von 1983 trennenden 13-14 Jahre schaut und
fragt, was wir in der vor uns liegenden Zeit im Blick auf die Kirche tun sollen.
Freilich, der Autor lehnt die «prophetische Allüre» ab und bezeichnet seinen
«Bericht» als ein «bloß gedankliches Experiment», das «keinerlei Anspruch
erhebt, die künftige Entwicklung auch nur mit relativer Genauigkeit zu
schildern». Vielmehr will Brunner nur «ein paar Denkanstöße» (alle Zitate
auf S. 7, die beiden ersten leicht umgestellt) geben. Was dann materialiter
entfaltet wird, sind meist altbekannte Einzelgedanken: das kongregationa-
listische Gemeindeprinzip im herkömmlichen Koordinatennetz des Terri-
torialkirchentums wird «strukturell» verbessert, der «kirchliche (Finanz-)
Haushalt» weitgehend eingeschränkt, die Amtshandlungen gehen z. T. über
in von der Kirche und Gemeinde losgelöste «weltliche Feiern». Es ist nicht
zu bestreiten, daß der Verfasser in einzelnen Punkten durchaus Richtiges
anvisiert. Indem er aber viele Fragen nicht bis ins letzte wirklich theologisch
durchdenkt, gerät sein ganzes Denken in eine seltsame Schwankung, was sich
etwa im folgenden Satz deutlich zeigt: «Es ist also nicht statthaft, vom
Neuen Testament her die von einer rechtlichen Sonderstellung befreite Kirche
zur allein legitimen Kirche zu erklären. Ebensowenig sind Prinzip und
Struktur der Volkskirche sakrosankt. Wir müssen uns hier wie auf jedem
anderen Gebiet vor aller Ideologisierung hüten» (S. 147).

In dieser Schwebe-Haltung ist das ganze Buch geschrieben. Der Rezensent
zweifelt nicht daran, daß es in «theologischen Mußestunden» als Unter-



Rezensionen 301

haltungslektüre dienen könnte. Aber er meint auch, das Thema «Kirche ohne
Illusion» (mindestens in der Form und Weise, wie es Brunner behandelt)
passe zu unserer heutigen kirchlich-theologischen Lage ebenso schlecht wie
die Sonne zur Mitternacht. Gotthold Müller, Würzburg

Notizen und Glossen

Zeitschkiftenschatt

Schweiz. The Ecumenical Review 22, 2 (1970): L. Vischer, «A Genuinely
Universal Council...?»; mit Diskussionsbeiträgen von C. Parthenios-Aris u.
R. Mehl (97-112); H. J. McSorley, Eucharistie Sharing. A New State of the
Question for Roman Catholics (113-24); V. Vajta, «Intercommunion», a
Terminological Problem (125-32); L. Thunberg, Experimental Communion
Fellowship (133-46); A. J. van der Bent, Treasures in the World Council of
Churches Library (146-62). Internationale kirchliche Zeitschrift 60, 1 (1970):
B. Spuler, Die orthodoxen Kirchen, LXI (5-18); A. E. Rüthy, Bemerkungen
und Erwägungen zu den altkatholischen Liturgien (19-35). Judaica 26, 1

(1970): H. Schmid, Die Herrschaft Abimelechs, Jdc. 9 (1—11); K. Hruby,
Katholizismus und Judentum (12-37); H. Greive, Der Erlösungsgedanke in
der «Königskrone» des Salomo Ibn Gabirol (38-49). Kirchenblatt für die
reformierte Schweiz 126, 7 (1970): A. Mettler, Die protestantische Krankheit.
Zu J. Klepper, «Der Vater» (98-103). Reformatio 19, 4 (1970): H. P. Moser,
A. Niederer, L. Znier, F. J. Enderle u. a. zum Thema «Fremdarbeiter». 5: P.
Dürrenmatt, Evangelische Existenz und Fortschrittsidee; mit Diskussionsbeiträgen

von M. Geiger, W. Kägi, B. Schneider (312-39) ; E. Blum, Die
Neuwerkbewegung in Deutschland 1920-33 (339-52). Revue de théologie et de

philosophie 20, 2 (1970): M. Peter, Quel est le principal usage de la loi (65-81);
R. Kasser, L'Evangile selon Philippe, II (82-106). Schweizerische Zeitschrift
für Geschichte 19, 4 (1969): T. Geizer, Die Bachofen-Briefe. Betrachtungen
zu Vision und Werk, Wirklichkeit und Leben J. J. Bachofens (777-869).
Verbum caro 1970, 1: P. Evdokimow, Mystère de l'histoire (13-24); F. Jou-
tart, Les groupes spontanés de l'église contemporaine (60-73). Zeitschrift für
schweizerische Kirchengeschichte 63, 3/4 (1969): E. Meyer-Marthaler, Zur
Geschichte der Propstei Aadorf (209-20); U. Gabler, Die Kinderwallfahrten
aus Deutschland und der Schweiz zum Mont-Saint-Michel 1456-59 (221-331) ;

I. Müller, Ein elsässisch-westschweizerisches Kalendar im Cod. Sang. 403

aus dem 12. Jahrhundert (332-52).
Belgien. Nouvelle revue théologique 92, 3 (1970) : J. Coppens, Le sacerdoce

chrétien (225-45); L. Leloir, Valeurs permanentes du sacerdoce lévitique
(246-66) ; K. Duchatelez, La notion d'économie et ses richesses théologiques
(267-92). 4 : J. Coppens, Le sacerdoce..., II. Des Pères apostoliques à Vatican
(337-64); E. L. Bone, Bilan de paléontologie humaine 1964-69 (398-422).


	Rezensionen

