Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 26 (1970)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszelle 285

fol. 207 R. AOYW * €1 YO.p TO €OPOKEVAL TOV KV
Balwao MOTEVOVTAD Kol AEYOV KoTo
TO0 TO Ypo@ikov Befarwaov pe CwUa QUTOTITNHV TEVETOOL TOU
€V TO10 AOYOLT GOV UTIEP KUl O O Aoyovu xat
TOOTOAOC PNOIV VO, NTE €PPL TAOTO0 QUTOTITNG NV KAl O TTPO-
Zwpevol Kot TeBepeliopevol dotno
€V TN MOTEL lovdao ko TAVTET o AeYOVTED
€1Ta eaye” kabwo wopedooav OTOUPOU OTOUPOV QUTOV

nuwv ot TO OUV 1D€WV TOV AOYTOV €KEL VOEITO
AT ApXNOC QUTOTITOL KA1 UTINPETOL OToU eAETEV O ONP 0 EWPAKWT
YEVOUEVOL TOU AOYOU * €LE EWPAKEV TOV TPA MOV TOV
OYL0 YOp OV TIANPOPOPEL OV Yap TEUWYAVTO UE" TOUTECTIV AOYW
QTT0 ONUEIWY OPATWY T KPITTOVO. KOVW WO Kat €v e£0dw 0 haoo
QUOEWT TIPAYTHATA KPIVETAL OANC EWPA PWYNV KU

George D. Kilpatrick, Oxford

Rezensionen

HANs SCHWAGER, Schriften der Bibel literaturgeschichilich geordnet, 1. Vom
Thronfolgebuch bis zur Priesterschrift. Stuttgart, Calwer Verlag & Miun-
chen, Kosel-Verlag, 1968. 351 S. DM 15.50 (Subskr.), 18.—.

H. Schwager macht den interessanten Versuch, dem modernen Menschen
die biblischen Schriften «in der Reihenfolge ihrer literarischen Fixierung»
darzubieten. Freilich handelt es sich nur um eine beschrankte Auswahl; so
erscheinen z. B. nur 28 Psalmen. Dabei «ergeben sich vier Textgruppen:
die Erzidhlwerke der frﬁhen:» Konigszeit (Thronfolgebuch und Jahwist);
Dichtung an Hof und Heiligtum (frithe Weisheit und Psalmen); die Pro-
pheten (Elia, Amos, Hosea, Jesaia, Jeremia, Ezechiel und Deutero-Jesaia);
Geschichtswerke nach dem Untergang Judas (deuteronomistisches Ge-
schichtswerk und Priesterschrift)». Der II. noch ausstehende Band «beginnt
mit den spiten Weisheitsschriften und reicht bis zum zweiten Petrusbrief.
Die gewohnte Zdsur AT — NT ist dabei bewul3t vermieden.» Den einzelnen
Abschnitten sind erhellende Einleitungen vorangestellt (57 Seiten), die
allerdings von subjektiven Amsichten nicht frei sind («Jesaia iiberragt alle
andern Propheten», S. 168; «Ezechiel vermochte sich vom Leid zu distan-
zieren», S. 219; das Deuteronomium von «Priestern der kleinen Landheilig-
tiimer» verfaBt, S. 251). Schade ist, daB nur das Werk des Jahwisten, nicht
aber auch das des Elohisten einer eingehenden Wiirdigung wert befunden
wird. Der «Sitz im Leben», der den einzelnen Texten (in den Marginalien)
zugewiesen wird, erscheint oft etwas gewagt.



286 Rezensionen

Ob das Werk des jungen Minchner Studienrates einem wirklichen Be-
dirfnis entgegenkommt, wird sich zeigen miissen. Theologen werden sich
vielleicht doch. eher an die kanonische Reihenfolge des Bibeltextes mit an-
gegebener Quellenzuweisung halten. — Kleine Mingel sollten behoben wer-
den: «Psalm Davids» ist formell nicht anzufechten (S. 104); Kyros S. 233
wechselt mit Kyrus S. 234 und Cyrus S. 242; «das erste griechische Testa-
ment» gab Erasmus nicht 1519, sondern schon 1516 heraus (S. 341), u. a.

Hans Bruppacher, Buchs, Kt. Zurich

GILBERT BRUNET, Les Lamentations contre Jérémie. Réinterprétation des
quatre premiéres Lamentations. = Bibl. de 1’Ecole des Hautes Etudes,
Sciences religieuses, 75. Paris, Presses Universitaires de France, 1968.
200 S. Ffr. 65.—.

Dies ist ein wichtiger Beitrag zum Versténdnis der ersten vier Klagelieder.
Ausgangspunkt bildet die Tatsache, da in Kl. 4, 12 die Woérter sar und
’¢jéb fiir den Feind gebraucht werden, was der Verfasser als Hinweis auf
den duferen Feind (die Babylonier) und den ¢nneren Feind (Jeremia) deutet.
Dadurch erhalten viele, bis jetzt schwer versténdliche Stellen in den Klage-
liedern einen neuen Sinn, ja auch die Datierung der ersten vier Lieder mii3te
gegen 587 oder kurz nachher angesetzt werden.

Die Arbeit besticht wegen der Fiille und der Originalitét der angefiihrten
Argumente, und der Rezensent erwartet mit Spannung, ob die alttestament-
liche Forschung ihre Schliisse aufnehmen oder widerlegen wird.

J. A. Soggin, Rom

Wittt MARXSEN, Der Hxeget als Theologe. Giutersloh, Gerd Mohn, 1968.
264 S. DM 24.-.

In dem Sammelband von Vortrigen, die W. Marxsen bei verschiedenen
Anléssen gehalten hat, und einigen ergéinzenden Aufsitzen aus den Jahren
1955-1966 wird die Arbeit des Exegeten griindlich durchreflektiert. Dabei
kommt der Verfasser zu Feststellungen, die in oft tiberraschender Weise
Gegenwartsproblemen der Exegese, Verkiindigung und Gemeindepraxis zu
brauchbaren Losungen verhelfen. So «brauchen Widerspriiche und Spannun-
gen innerhalb der neutestamentlichen Aussagen niemanden mehr zu beun-
ruhigen», der mit Marxsen erkennt, daB# die einzelnen Aussagen der bibli-
schen Schriften zu verschiedenen Zeiten entstanden und fiir verschiedene
Empfangerkreise bestimmt waren. Die Formen konnen gedndert, ja miissen
sogar in einer sachgemiBen Verkiindigung vom Theologen der jeweils neuen
Situation und dem entsprechenden Empféngerkreis angepaf3t werden, wenn
dabei nur kein «Widerspruch in der Sache» entsteht. Ferner tiberwindet
Marxsen heutige MiBBverstdndnisse, indem er nicht vorschnell alle Schrift-
aussagen mit Paulus vergleicht. Die Exegeten, die so von Paulus her urteilten,
diskreditierten z.B. die Lukas-Exegese und «ernteten den Protest der
Kirche» (S. 203). So kritisiert er auch mit Recht R. Bultmann, der sich mit
seinem Festhalten am blofen «DaB» des Gekommenseins Jesu in einseitiger
Weise allein auf Paulus beruft (S. 147f., 256f.). Man darf das nicht tun,



Rezensionen 287

einmal weil das bloBe «DalB» zwar fur Paulus, nicht aber fiir weite Partien
des frithen synoptischen Traditionsgutes zutrifft (S. 148). Zum anderen
konnte dann Jesus «durch jeden anderen Menschen ersetzt» werden (S. 257).
Deshalb fragt Marxsen, hinter das Osterkerygma zuriickgehend, nach dem
«Was» und «Wie» der Menschheit Jesu, ohne damit einer «historischen
Sicherung des Kerygmas» zu verfallen (S. 153).

Kritisch ist zu fragen, ob Marxsen der biblischen Osterverkiindigung des
Gekreuzigten gerecht wird, wenn er sie mit Bultmann nur als «Interpretation
des Kreuzes» ansieht (S. 38). Denn Gott hat nicht nur in Jesus von Nazareth
(8. 193), sondern auch. in den Erfahrungen der Zeugen an Ostern (S. 155)
gehandelt. Insofern bedeutet Ostern im Gegensatz zur Behauptung Marxsens,
daB doch «noch etwas hinzugekommen ist» (S. 155), ndmlich die Erfahrung
der Zeugen des Auferstandenen, daf3 der zuniichst fiir tot Gehaltene lebendig
ist. So kannte auch Paulus nicht einfach die Inhalte seiner Verkiindigung
schon vor seinem sogenannten Damaskus-Erlebnis (S. 209), sondern die
Widerfahrnisse der Zeugen nach der Kreuzigung Jesu kamen fiir ihn durch
sein Damaskus-Erlebnis nachher dazu, vgl. 1. Kor. 15, 3ff.

Es ist auch zu fragen, ob Marxsen die Bedingtheit jeder Schriftaussage
durch die jeweilige Zeitsituation nicht iiberbewertet. Zwar kann man — wie er
mit Recht sagt — der einfachen Einsicht nicht widersprechen, da3 es grund-
gétzlich kein schriftliches Dokument gibt, das nicht einen bestimmten « Sitz
im Leben» hat (S. 251). Aber die biblischen Schriftsteller sind nicht nur Ex-
ponenten ihrer Umwelt und Zeit, sondern auch und vor allem Botschafter
Gottes. Marxsen steht hier offenbar im Trend heutigen Denkens, das die
soziologische Betrachtungsweise auf allen Gebieten iiberbewertet.

AbschlieBend sei noch bemerkt, da3 Marxsen durch seine Sicht und seine
Forschungsergebnisse nicht nur dem Pfarrer zu «sachgeméBer» Arbeit ver-
hilft, sondern auch die Kirche dazu anleitet, die konfessionelle Spaltung zu
tberwinden und zu der Einheit zu gelangen, «wie sie uns im Neuen Testa-
ment gerade in der Mannigfaltigkeit geschichtlicher Formen begegnet»
(S. 197). Helmut Wenz, Bad Lauterberg

Jack D. KinegsBURY, The Parables of Jesus in Matthew 13. A Study in
Redaction-Criticism. London, S.P.C.K., 1969. 180 S. 40 s.

Das Buch ist eine weiter bearbeitete Dissertation an der Universitéit Basel.
Als «doctor father» nennt der Verfasser Professor Bo Reicke. Gema3 dem
Untertitel richtet er seine Aufmerksamkeit auf die Epoche des Matthius
(als Deckname des Redaktors aufgefaBt). Was Jesus selber rein historisch
g:esa.gt. hat, wird beiseitegeschoben.

Aber wenn man das Evangelium in die Lage des «Matthéus» hinein-
interpretiert, fragt man sich, ob nicht dahinter ein altes Schema steckt, eine
evolutionistische Theorie, die mit einer Entwicklung von individueller Jin-
gerschaft zur kirchlichen Gemeinschaft arbeitet: dem Matthéus ist «JUnger»
(autois) Terminus technicus der Kirche geworden. Gleichzeitig wird mit
einer weit verdstelten Gleichheit der Situationen gerechnet (Beriihrung mit
Essiéern, Mission in Galilia und unter den Juden, Streit mit den Phariséiern
usw.).



288 Rezensionen

Die Interpretation des Gleichniskapitels ist in eine Totalschau des Evan-
geliums eingebettet. Hier geschieht nach dem Verfasser ein Ubergang von
der Offentlichkeit des Wirkens Jesu zum esoterischen Unterricht des Jiinger-
kreises. Mit Kap. 12 endete das «keryssein», mit Kap. 14 fingt das «didas-
kein» an, dazwischen befindet sich unser Gleichniskapitel als ein Abschnitt
des «lalein». Ja, der «turning point» ist zwischen Vv. 35 und 36 zu finden.
In diesem Wendepunkt wird auch der doppelte Zweck der Gleichnisse
natiirlich.

Gedankengiinge, von fritheren Stufen in der Erforschung der Gleichnisse
her vertraut, vermihlen sich hier mit einer sorgféiltigen Analyse der Texte.

_ Erik Esking, Jakobsberg (Schweden)

JoHANNES LINDBLOM, Gesichie und Offenbarungen. Vorstellungen von gittlichen
Weisungen und tibernatiirlichen Erscheinungen im dltesten Christentum. =
Acta Soc. hum. litt. lund., 65. Lund, CWK Gleerup, 1968. 254 S. Kr. 50.—.

Das alttestamentliche Verstindnis des Offenbarungsvorganges hat Lind-
blom immer wieder beschiftigt. Davon zeugen seine exegetischen, religions-
geschichtlichen und religionspsychologischen Arbeiten. Im vorliegenden Buch
dehnt er seine Forschungen iiber sein Arbeitsgebiet hinaus auf die &ltesten
christlichen Zeugnisse aus, die er mit denselben Methoden untersucht. Es
geht Lindblom nicht um die historische und theologische Wertung der
neutestamentlichen Botschaft, sondern allein um eine Analyse der Vorstel-
lungen der ersten Christen von den Offenbarungsvorgidngen. Beachtlich sind
vor allem die ersten Kapitel, die sich mit Omina, Tréaumen, Visionen, Engel-
und Christuserscheinungen beschéftigen. Lindblom zeigt sehr schén, wie
sprode sich die neutestamentlichen Berichte gegeniiber aller Freude am
Phantastischen und AuBlergewéhnlichen verhalten, weil sie vollig auf die
Offenbarungsbotschaft konzentriert sind. Besonderen Wert legt er mit Recht
auf die Beobachtung, daB fiir den antiken Menschen auBlerordentliche Phéno-
mene wie Engel- und Christuserscheinungen durchaus verschiedene Grade
von «Realitéit» haben konnten. Von Tréumen und Visionen sind eigentliche
Epiphanien zu unterscheiden, was besonders bedeutsam ist fiir das Ver-
standnis der Vorstellungen iiber die osterlichen Erscheinungen Jesu, die «auf
realer Ebene», aulBerhalb des Bereiches ekstatischer, visiondrer und akusti-
scher Phénomene, erfahren wurden. Bei der Behandlung dieser Fragen fehlt
dem Buch allerdings 6fters die notwendige methodische Klarheit. Man kann
z. B. die paulinischen Berichte nicht von der Apg. her interpretieren und
dann in 1. Kor. 15, 5-8 Christusepiphanien (V. 5) und pneumatische Gesichte
(V. 6-8) unterscheiden. Weder der Kontext des ganzen Kapitels 15 (der das
paulinische Verstdndnis von Wesen und Modus der Auferstehung verrit,
aber von Lindblom vernachlédssigt wird) noch Gal. 1, 12ff. und 1. Kor. 9,
1f. empfehlen, die Erscheinung Jesu vor Paulus als pneumatisches Visions-
erlebnis auszulegen. — In den folgenden Kapiteln behandelt Lindblom die
Erfahrungen des Christus internus und des Geistes. Hier macht sich der
Mangel an differenzierter Analyse der Texte am meisten bemerkbar. Die
beiden SchluBkapitel befassen sich mit dem altchristlichen Prophetismus,
dessen Verwurzelung im Prophetismus des Alten Testaments aufgezeigt wird.



Rezensionen 289

Ein besonderes Kapitel widmet Lindblom den Visionsschilderungen der
Johannesapokalypse. Hier haben sich die in der ganzen Untersuchung ge-
wonnenen Kriterien zur Unterscheidung von echtem Visionserlebnisbericht
und literarischer Stilform zu bewéhren. Lindblom geht vorbildlich vorsichtig
ans Werk. Natiirlich kann man in manchen Einzelfragen anders urteilen als
der Verfasser, es diirfte aber auf Grund seiner Untersuchungen schwer sein,
zu beweisen, dafB3 hinter den Visionsberichten des Johannes keine echten
vision#ren Erlebnisse stehen. Uberzeugend legt Lindblom dar, wie die Visio-
nen, die sich selbstverstédndlich zum gréften Teil auf traditionellem Material
aufbauen, mit dem der Seher innigst vertraut war, von Johannes gedanklich,
und literarisch verarbeitet wurden; ein Vorgang, der weit besser den litera-
rischen Charakter des Buches erkliart als alle Quellenscheidungsversuche.
Dafl Urteile in solchen Bereichen nie unabhiingig sein werden von den « Ein-
fiuhlungsfahigkeiten» des Auslegers, versteht sich (so wird auch ein amusischer
Mensch immer unféhig bleiben, das Werden und Wesen eines Kunstwerkes
aus eigenem. «Miterleben» heraus zu begreifen). Aber gerade wenn man die
Methoden Lindbloms ernst nimmt, erscheinen manche seiner Urteile doch
allzu subjektiv (so wenn er z. B. zu Off. 20-21 dekretiert: «um diese Zukunfts-
schilderungen zu verstehen, haben wir keine ekstatischen Erlebnisse notig»,
oder zu 13-14: diese Kapitel seien reine Denkprodukte, da sie nichts ent-
halten, was nicht der schopferischen Phantasie des Apokalyptikers zuge-
schrieben werden konnte, oder wenn er in 4, 1f. «eidetische Wahrnehmung»
und «Vision» unterscheiden mdchte). Doch sollen diese kritischen Rand-
bemerkungen nicht verwischen, dal uns Lindblom mit seinem Buch einen
interessanten Beitrag zum Verstindnis des Neuen Testaments geschenkt hat.

Mathias Rissi, Richmond, Va.

FraNz-JosEF ORTKEMPER, Das Kreuz in der Verkiindigung des Apostels
Paulus. Dargestellt an den Texten der paulinischen Hauptbriefe. = Stutt-
garter Bibelstudien, 24. Stuttgart, Katholisches Bibelwerk, 1967. 109 p.
DM 6.80.

Dans cette thése de licence, 'auteur reprend quelques-uns des textes
principaux des grandes épitres pauliniennes ol 1’apdtre aborde le théme de
la croix (Gal., 1-2 Cor., Rom.). Bon exégéte, il étudie le contexte, le sens et
la portée théologique des affirmations de Paul a 1’aide des derniers résultats
des sciences bibliques. Bien qu’internationale, sa bibliographie est cependant
centrée sur les études allemandes?.

F.-J. Ortkemper comprend & juste titre I’apotre Paul comme un théologien
engagé: la théologie de la croix, comme fin de la Loi, telle qu’elle apparait
dans Gal. (ch. 1) est polémique, tout comme celle de la folie dans les Cor.
(ch. 2). L’auteur n’explique pas — on ne sait pourquoi — Gal. 1, 4, formule sans
doute prépaulinienne, qui lui aurait permis de mieux comprendre Gal. 6, 14,
relecture paulinienne de cette donnée traditionnelle.

L’exégeése de Rom. 6 (ch. 3) est originale. Selon F.-J. Ortkemper, Paul

17l ignore en particulier, dans son exégese de Gal. 3, 13, la thése inverse,
largement développée par L. Sabourin, Rédemption sacrificielle (1961).

19



290 Rezensionen

argumente & partir de la croix et non du baptéme. Le baptéme n’imite pas
le sort de Jésus; il insére le croyant dans la communion du Christ. La conclu-
sion (ch. 4) rappelle que la croix est le coeur de la théologie paulinienne et
qu’elle entraine I’homme dans une éthique de 1’abaissement. L’auteur insiste
également sur la résurrection indissociable de la croix. Pour le croyant la
croix est la manifestation de la puissance de Dieu.

Sans étre une contribution vraiment originale, ce travail concentre les
résultats actuels de I’exégese, les critique intelligemment et brosse un tableau
cohérent de la théologie paulinienne de la croix. On aurait aimé que ’auteur
approfondit des notions comme celles de substitution, d’identification, de
représentation et de personnalité corporative. Frangois Bovon, Genéve

J. MurprY-O’CoNNOR O.P., La prédication selon saint Paul. = Cahiers de
la Revue biblique, 4. Paris, Gabalda, 1966. 182 p.

Le renouveau de la prédication dans 1’Eglise catholique éveille naturelle-
ment 1'intérét du théologien protestant. L’ouvrage du P. Murphy-O’Connor,
en particulier, sur la prédication selon saint Paul ne saurait laisser indifférent
un lecteur réformsé.

Sans avoir séduit ’auteur de ces lignes par des analyses originales, des
intuitions exégétiques géniales ou des rapprochements imprévus, cette étude
lui aura présenté une exégése honnéte des divers textes pauliniens consacrés
a la prédication et de bonnes synthéses de théologie biblique sur le sujet.
Le théologien protestant notera avec regret que l’auteur ignore une bonne
partie de la production exégétique allemande et qu’il n’engage pas le dialogue
avec les théologiens contemporains de la Parole de Dieu (Barth, Bultmann,
Ebeling, pour ne citer que ceux-la).

Renongant & définir la forme que prenait la prédication paulinienne et le
contenu objectif qu’elle recelait, I’auteur tente de cerner «la structure théolo-
gique de cette proclamation de la parole de Dieu dont I'objet primordial est
la genése de la foi» (p. 9). J. Murphy-O’Connor ordonne son travail en six
chapitres: 1) La place de la prédication dans le plan de Dieu; 2) La prédication,
instrument de Dieu (p. 37-56 bonne analyse des divers titres du prédicateur;
p. 62—67 étude assez faible de la notion de Parole de Dieu); 3) Un prolonge-
ment du ministére du Christ; 4) La puissance de la Parole (& mon avis,
le meilleur chapitre, du moins en ce qui concerne Paul, p. 106-117; sans le
savoir, ’auteur lutte contre une theologia crucis qui, oubliant la résurrection,
vanterait la faiblesse et non ’efficacité de la prédication); 5) Le prédicateur
et son auditoire (I'auteur insiste trop sur la psychologie de l'auditeur);
6) La prédication, acte cultuel.

Parmi les coquilles relevées (I’ouvrage a été rédigé en anglais, puis traduit
en vue de sa publication), notons celle-ci qui est amusante: «les persécutions
de Saiil contre I’Eglise» (p. 155). Frangots Bovon, Genéve

RosEMARY RADFORD RUETHER, Gregory of Nazianzus, Rhetor and Philosopher.
Oxford, Clarendon Press, 1969. 184 S. Sh. 40.—.

Wer sich fiir das Geistesleben des 4. Jahrhunderts interessiert, wird gerne
zu dem hubschen und sorgfiéiltig gearbeiteten Buch greifen. Da der Raum



Rezensionen 291

hier keine Erorterung von Einzelfragen erlaubt, sei nur auf die Grundthese
eingegangen: Der Konflikt zwischen Christentum und heidnischer Bildung,
wie er in Gregors Leben in Erscheinung trete, sei ein Wiederaufleben des
alten Gegensatzes zwischen Rhetorik und Philosophie. Unter der Uber-
schrift «the conflict of cultures» wird aber dann vornehmlich Gregors per-
sonliches Schwanken zwischen «bios theoretikos» und «bios praktikos» be-
handelt. Das ist doch wohl etwas anderes, da es konkret um die Entscheidung
zwischen einem Leben als Asket («philosophein») und dem Wirken in einem
kirchlichen Amt geht. Gregors Christentum steht nicht zur Diskussion, und
geine literarische Produktion geht in den Zeiten des Riickzugs von der Welt
unvermindert weiter, wenn auch in anderer Form. Freilich hat er seine Liebe
zur Kunst so wenig wie andere grofle Theologen befriedigend zu begriinden
gewullt. Die Probleme seines Lebens und Denkens lassen sich eben nicht auf
eine einfache Antithese zuriickfithren. Der Titel miite wohl richtiger heilen:
«Gregor, Literat, Bischof und Asket» («Philosoph» entspricht zwar dem
damaligen Sprachgebrauch, s. o., ist fiir uns aber doch irrefithrend). Uber-
haupt wire zu fragen, ob die Verwendung der alten Terminologie nicht 6fter
Gegensitze verschleiert als Zusammenhiénge aufdeckt.

Christoph Jungck, Basel

RENE HavswirTtH, Landgraf Philipp von Hessen wund Zwingli. Voraus-
setzungen und Geschichte der politischen Beziehungen zwischen Hessen,
Strapburg, Konstanz, Ulrich von Wiirttemberg und reformierten Hid-
genossen 1526—1531. = Schriften zur Kirchen- und Rechtsgeschichte, hrsg.
v. E. Fabian, 35. Tubingen, Osiandersche Buchhandlung, & Basel,
Basileia-Verlag, 1968. 288 S. Fr. 29.35.

Ein Blick auf den Briefwechsel Huldrych Zwinglis mit Landgraf Philipp
von Hessen lehrt, da dieser zur bedeutendsten Korrespondenz des Zircher
Reformators zahlt. Deshalb kann es nicht verwundern, wenn die darin —
und dariber hinaus in anderen Texten — beriihrten theologischen und po-
litischen Probleme des Verhéltnisses zwischen dem Ziircher und dem Hessen
im Laufe der historischen Forschung o6fters zu eingehender Untersuchung
Anlafl geboten haben. Es seien hier nur die Namen Max Lenz, Hermann
Escher und Walther Kohler genannt.

Die weitlaufigen Zusammenhénge der Beziehungen zwischen Ziirich und
Hessen sind von René Hauswirth einer eingehenden Untersuchung unter-
zogen worden. Die Arbeit lag 1961 der Philosophischen Fakultidt I der Uni-
versitit Zurich als Inauguraldissertation vor und wurde zum Teil in der
Zeitschrift «Zwingliana» gedruckt!. Der Vergleich mit dem vorliegenden
Werk zeigt indes, daBl durch. Ausweitung der Themenstellung und Neu-
bearbeitung weiter Teile «im Lauf der Jahre ein neues Werk (entstand)»,
wie der Verfasser zu Recht sagt (S. 7).

Der Untertitel gibt den weitgespannten Rahmen der Untersuchung an.
Hauswirth verfolgt alle Verdstelungen des diplomatischen Spiels zwischen

1 Zwingliana 11, Heft 8 (1962), S. 499-552.



292 Rezensionen

den dort angegebenen GroBen, er zeigt den Ablauf der politischen Verhand-
lungen, iiber Voraussetzungen, Kontaktnahme und eigentlicher Auseinander-
setzung bis hin zur Formulierung der Artikel und deren Folgen. Im Vorder-
grund steht eine genaue und geschlossene Detailforschung unter Vermeidung
des Aufstellens von allgemeinen Grundsédtzen. Eine zweite Beschrinkung
tritt in der Darstellung der spezifisch theologischen Probleme, insonderheit
der Abendmahlsfrage, zutage, obwohl sie keineswegs unterschlagen werden.

Die Arbeit ist in drei groe Teile gegliedert: I. «Die Voraussetzungen der
AuBenpolitik Landgraf Philipps 1529-1531» (S. 15-64), das heit besonders
die hessische Politik 15628-1529 (Packsche Héndel und Probleme des Speyrer
Reichstages 1529); II. «Die Voraussetzungen von Zwinglis aullenpolitischem
Handeln 1529-1531» (8. 65-100), das betrifft Zwinglis «Ideen zur AufBen-
politik» und «die Praxis der aktiven Politik» bis 1529; schlieBlich III. der
Hauptteil « Landgraf Philipp von Hessen und Zwingli: Die Zeit ihrer direkten
Beziehungen von 1529 bis 1531» (S. 100-254). Aus diesem Uberblick geht
hervor, wieviel Mihe und Sorgfalt der Verfasser auf die Vorgeschichte der
unmittelbaren Beziehungen verwandt hat. So wurde die Untersuchung ge-
radezu zu einem Kompendium der ziircherischen und hessischen Auf3en-
politik der zweiten Hélfte der zwanziger Jahre des 16. Jahrhunderts. Auch
hier versteht es Hauswirth aufgrund einer sorgfiltigen Quelleninterpretation,
zu neuen Ergebnissen zu kommen.

Wir wollen es uns hier versagen, auf diese Vorgeschichte bzw. die ver-
wickelten Verhiltnisse der gegenseitigen Beziehungen néher einzugehen
und nur auf einen Aspekt hinweisen. Neuere Untersuchungen aus der Schule
Leonhard von Muralts haben dargetan, daB es in Ziirich die Institution des
«Geheimen Rates», in dem Zwingli den allméchtigen Fiithrer gespielt haben
soll, wie die Forschung bis vor wenigen Jahren annahm, gar nicht gegeben
hat 2. ‘

Nach dem Nachweis, dafl in der innereidgendssischen Politik die fithrenden
Kopfe Zurichs keineswegs nach der Pfeife des Reformators tanzten, stellt
sich nun die Frage, ob dieses Urteil auch fiir die AuBBenpolitik Geltung be-
sitzt. Wir versuchen die entsprechenden AuBerungen Hauswirths zusammen-
zustellen: Den Ansto zur Aufnahme der politischen Beziehungen zwischen
Hessen und Ziirich ging vom Landgrafen aus, dieser blieb auch nachher stets
der Fiihrende von den beiden (S. 259, damit korrigiert der Verfasser das Ur-
teil der #@lteren Historiographie, wonach Zwingli fiir Philipp ein «Lehrer in
politicis» gewesen sei); allerdings war Zwingli fir Philipp nicht nur ein In-
formant iiber eidgendssische oder oberdeutsche Zustédnde, sondern brachte
auch selbst neue Ideen ein (S. 123); auf diese Weise war der Ziircher sowohl
auBen- wie innenpolitisch ein wichtiger geistiger Anreger (S. 230), der aber
selbst nicht allein tUber die «letzten Mittel» der Politik verfiigte (S. 100)

2 L. von Muralt, Zum Problem der Theokratie bei Zwingli: Discordia
Concors. Festgabe fur Edgar Bonjour zu seinem siebzigsten Geburtstag am
21. August 1968 (1968), S. 367—390. Nicht zur Kenntnis genommen wurde
diese Tatsache von J. Lortz & E. Iserloh, Kleine Reformationsgeschichte.
Ursachen — Verlauf — Wirkung (1969), S. 111.



Rezensionen 293

und damit dem Landgrafen kein wirklicher politischer Partner war (S. 154).
Festzustellen ist eine Kongenialitdt in den politischen Ideen der beiden
(S. 123, 181), so daB Philipp nahezu mit keinem anderen auBerhessischen
Vertrauten seine Politik eingehender erwogen hétte als mit dem Ziircher
(S. 192). Hauswirth spricht wohltuend offen von Zwinglis «Versagen als
Politiker, néamlich in der richtigen Einschétzung des Moglichen» (S. 258), die
treibenden Kréfte waren sein Angriffsgeist (S. 98) und sein Sendungs-
bewulltsein (S. 96, 98, 221, 234). In Ziirich, das zeitweise eine «intransigente
Politik» (S. 178) trieb, besafl der Reformator im Gremium der «heimlichen
Verordneten» einen groflen Einflu3, konnte aber doch die Politik nicht nach
seinem Willen gestalten (S. 178). Neben diesen vorsichtig-abwégenden Ur-
teilen tiber den Anteil Zwinglis an der politischen Gestaltung fillt folgender
Satz aus dem Rahmen: «Von der Riickkehr aus Marburg (sc. im Oktober
1529) bis iiber die Jahreswende war Zwingli fast unmittelbarer Fiihrer der
ziircherischen AuBenpolitik gewesen» (S. 196).

Trotz der politischen Inanspruchnahme bleibt Zwingli der « Prophet», und
die Politik steht im Dienste der Verkiindigung und nicht umgekehrt (S. 234f.).
Gegentiiber der Wahrheitsfrage in Glaubensdingen stellt der Reformator
giinstige politische Aussichten entschieden zuriick (S. 228). Der Verfasser
hat von einem anderen Gesichtspunkt aus den Anteil Zwinglis an der ziirche-
rischen Politik im #@hnlichen Sinne bestimmt und damit einen wertvollen
Beitrag zur Zwingli-Forschung geliefert. Hauswirths Buch tut in aller nur
wiinschbaren Offenheit einen hilfreichen Dienst: Es warnt davor, Zwingli
als Politiker uiberschitzen zu wollen. Ulrich Gdibler, Zirich

GRETE MECENSEFFY (Hrsg.), Quellen zur Geschichte der Tdufer, II. Oster-
reich, 1. = Quellen und Forsch. z. Ref. gesch., 31. Giitersloh, Gerd Mohn,
1964. XVI + 402 S. DM 46.—.

Die Arbeiten an diesem Band, der die Edition der Téduferquellen fortsetzt,
reichen bis in das Jahr 1929 zuriick. Damals begann der osterreichische
Pfarrer Dr. Paul Dedic im Auftrag des Vereins fiir Reformationsgeschichte
mit der entsagungsvollen Sammelarbeit der Osterreichischen Téduferakten.
Infolge der Kriegs- und Nachkriegszeit war Dedic nicht mehr in der Lage,
das gesammelte Material zu vervollstdndigen und zu verdffentlichen. Sein
NachlaBl wurde von Grete Mecenseffy gesichtet, die Abschriften mit den
Autographen verglichen und weitere Stiicke hinzugefiigt. Nach zwolf Jahren
miihevoller Sammel- und Editionsarbeit legt die bekannte Wiener Kirchen-
historikerin nun den ersten Band der 6sterreichischen Téuferakten vor.

Die Edition umfalt 299 Akten aus dem sterreichischen Raum mit Aus-
nahme der Gebiete Salzburg, Tirol und Voralberg in der Zeit von 1527 bis
1625, gewiBl nur ein Bruchteil des einmal vorhanden Gewesenen. Die Wieder-
gabe erfolgt nach modernen Editionsgrundsitzen. Den Texten sind kurze
Regesten vorangestellt. Ein doppelter Apparat fir Varianten und Sacher-
klarungen erldutert unversténdliche Textpassagen. Ein Aktenverzeichnis und
zwei Register erleichtern die Arbeit an den Urkunden.



294 Rezensionen

Die Quellen sind theologisch — auch fiir die Tdufertheologie selbst — nicht
besonders ergiebig, «aber in rechtlicher Hinsicht sind sie sehr aufschluBlreich,
sowohl was die Behandlung der Téufer durch den Landesfiirsten und die
Regierung betrifft... wie auch beziiglich der Stellungnahme der durchfiithren-
den Organe, die durchaus nicht immer zur Zufriedenheit des Herrschers
vorgingen» (S. XI). Man weill nicht recht, ob man lachen oder weinen soll,
wenn man die Order Ferdinands I. vom 9. Juli 1557 (Nr. 236) liest, derzufolge
die Biirger von Laa, weil bei ihnen Téufer aus dem benachbarten Mihren
beim Grasmihen ausgeholfen hatten, «zu gebiierlicher straff gebracht werden»
(8. 314). Zum groBeren Teil sind die Dokumente erschiitternde Zeugnisse
eines Zeitalters, dem der Gedanke der Toleranz in Glaubensdingen noch
fremd war. Joachvm Staedtke, Erlangen

ExxEBART FABIAN, Quellen zur Geschichte der Reformationsbiindnisse und der
Konstanzer Reformationsprozesse 1529—1548. Hrstausgabe von ausgewdhlten
Texten zur Biindnis- und Bekenntnispolitik reformierter Orte der Hidge-
nossenschaft mit den schmalkaldischen Bundesstinden Konstanz, Strafburg
und Hessen (sowie Ulrich von Wiirttemberg) und zur kirchlichen Rechtsge-
schichte der reformierten Reichsstadt Konstanz. = Schriften zur Kirchen-
und Rechtsgeschichte, hrsg. v. E. Fabian, 34. Tiibingen, Osiandersche
Buchhandlung, & Basel, Basileia-Verlag, 1967. 260 S. Fr. 29.35.

Der riihrige Herausgeber der «Schriften zur Kirchen- und Rechtsge-
schichte» — an 28 von 38 Nummern der Reihe zeichnet er mitverantwortlich —
legt einen weiteren Quellenband vor, der aus drei kaum zusammenhéngenden
Teilen besteht. In einem ersten Teil veroffentlicht Fabian 37 Quellenstiicke
zur Biindnispolitik Basels und Ziirichs zwischen 1529 und 1531/32. Die von
René Hauswirth dazu geschriebene Einleitung deckt sich — bis auf einen
Einleitungsabsatz — wortwortlich mit der «Zusammenfassung» des unten
angezeigten Buches. Der zweite Teil umfaBt 12 Stiicke zur Bekenntnis- und
Biindnispolitik Basels und Ziirichs zwischen 1532 und 1534, der dritte Teil
bietet 40 Texte zur Geschichte der Konstanzer Biindnispolitik und ¢«Re-
formationsprozesse» 1537-1548. Es handelt sich grundsétzlich um eine
«Erstausgabe» (s. den Untertitel) von Texten, die bisher nur in Regestform
oder anderen Ausfertigungen (z. B. S. 73f.; 91f.) vorlagen. Diese Beschréin-
kung hat den Nachteil, daBl die wichtigsten — bereits gedruckten — Quellen
hier fehlen, so daf3 der vorliegende Band nur als Ergénzung zu bereits pub-
lizierten Quelleneditionen seinen Dienst tun kann. In einem Anhang gibt
Fabian eine Ubersicht iiber Reformationsbiindnisse 1526-1546 und iiber-
raschenderweise, da an diesem Ort kaum zu vermuten, eine Ubersicht iiber
Fundort und Anzahl von Basler Theologenbriefen zwischen 1531 und 1617.

Zur Editionsmethode darf vielleicht angemerkt werden, da3 Fabian darauf
verzichtet hat, die Editionsgrundsétze anzugeben. Auch werden die GruB3-
und Eingangsformeln stets fortgelassen. Die verwendeten Abkiirzungen
zeugen zwar von grofler Erfindungsgabe, sind aber weder konsequent gebildet
(s. etwa «UAGLASA», S. 250) noch stets angewandt. Fiir denmit den her-
kémmlichen Abbreviaturen vertrauten Fachmann ist es so nicht ganz einfach,



Rezensionen 295

sich darin zurechtzufinden. Man wird dem Herausgeber fiir den enormen
Fleil und die Miihe, die er auf diese Edition verwandte, zu danken haben,
gleichzeitig aber auch die Schranken des Bandes im Auge behalten miissen.

Ulrich Gabler, Ziirich

EricH CAMENZIND, Weihbischof Balthasar Wurer von Konstanz 1574-1598 und
die kirchliche Reformbewegung in den V Orten. = Zeitschr. f. Schweiz.
Kirchengeschichte, Beih. 21. Freiburg, Universitdtsverlag, 1968. XXVI +
255 8. Fr. 25.—.

Uberall wurde nach AbschluB des Tridentinums vermehrt mit groBem
Einsatz und Erfolg an der inneren Reform der katholischen Kirche gearbeitet.
Fiir das Bistum Konstanz leistete diesen Dienst Weihbischof B. Wurer.
Person und Werk dieses gelehrten Theologen, Seelsorgers und ausdauernden
Streiters fiir die Auferbauung seiner Kirche erstehen vor uns durch vor-
ziigliche Auswertung und Gestaltung des Quellenmaterials in bisher nicht
erreichter Deutlichkeit. In einem ersten Teil der Monographie, die einen
gediegenen Einblick in die Reform des Bistums gewihrt, wird die Entwick-
lung Wurers wiahrend seiner Studien und anschlieBenden Lehrtétigkeit in
Freiburg geschildert, die er mit der Promotion zum Baccalaureus Biblicus
und einer kurzen Titigkeit als Lektor in Speyer beschlieBt. Wurers Veran-
lagung zur Losung seelsorgerlicher Aufgaben und seine Féhigkeit, Reform-
mafBnahmen umsichtig durchzufiithren, wurden schon in dieser Zeit sichtbar.
So erscheint er geeignet, das hohe Amt eines Weihbischofs im Jahre 1574 zu
iibernehmen, auf dem die Hauptlast der Durchfithrung der im Sinne des
Tridentinums abgefal3ten Beschliisse der ersten Konstanzer Didzesansynode
von 1567 lag. Denn der Konstanzer Ordinarius, Kardinal Mark Sittich von
Hohenems, besafl nicht die héheren Weihen, vernachlissigte seine Residenz-
pflicht und gab wegen seines Lebenswandels und seinem nur materiellen
Interesse an. dem Bistum vielfachen Anla3 zur Klage. Der zweite Teil der
Untersuchung weist die mannigfachen Schwierigkeiten Wurers auf, die Refor-
men durchzusetzen. Weil er nur unzuléingliche Unterstiitzung durch seinen
Bischof fand, gestaltete sich die Sicherung der bischéflichen Rechte gegeniiber
den auf Grund dieser Lage selbst um Ordnung in der Kirche bemiihten
Obrigkeiten schwierig. In einem langjiahrigen Kampf gegen die MiBstdnde
unter dem Klerus und in dem Bemiithen um dessen religiés-sittliche Er-
neuerung wurden die Reformen durchgesetzt. Wenn die Verhiltnisse des
Bistums, in Sonderheit in seinen zur Eidgenossenschaft gehoérigen Teilen,
am Ende des 16. Jahrhunderts auf eine geordnete Grundlage gestellt waren,
80 ist dies in hohem MaBe Wurers Verdienst. Dies iiberzeugend erarbeitete
Ergebnis der Monographie hétte durch eine Beriicksichtigung der dulleren
Bedingtheiten der Arbeit Wurers wie der politischen Lage oder des Ver-
héltnisses zu den angrenzenden protestantischen Méchten noch gewinnen
konnen. Der Blick nur auf Wurer und sein Tétigkeitsfeld wirkt beengend,
zumal da der Autor der Personlichkeit seines Helden zu erliegen droht, indem
er ihn idealisiert.

Heiner Faulenbach, Miinster in Westfalen



296 Rezensionen

R1cHARD STAUFFER, L’affaire d’Huisseau. Une controverse protestante au
sujet de la réunion des chrétiens (1670-1671). = Bibliothéque de I'Ecole
des hautes études, 76. Paris, Presses universitaires, 1969. viii + 96 S.
10 fFr.

Bien qu’il ne l'ait jamais avoué pour sien, le pasteur Isaac d’Huisseau est
bien l'auteur de l'ouvrage intitulé: «La réunion du christianisme». Il fut
imprimé & Saumur, pendant une absence d’Huisseau, grace a l'indiscrétion
d’un ami auquel il avait confié son manuscrit. Ce sont les faits que M. Stauffer
établit sur la base d'une lettre du fils d’Huisseau, postérieure aux événements
de vingt-cing ans mais, néanmoins, décisive.

Le professeur de Paris affirme que «La réunion du christianisme» est «une
des ceuvres les plus intéressantes de la théologie réformée frangaise du XVIIe
siécle». Intéressante, en effet, par sa conception de la voie qui pourrait mener
& la réunion des chrétiens, et, plus encore, par la liberté grande de la pensée
d’Huisseau. Il distingue les doctrines nécessaires au salut — ce sont celles que
la Bible établit clairement et que la tradition générale de I’église a reconnues
pour telles — des doctrines secondaires, ceuvre de théologiens interprétant
des données bibliques sujettes & discussion, telles que la trinité, les deux
natures du Christ, la prédestination, I’opération de la gréce.

Quant aux exposés et commentaires de M. Stauffer, leur grand intérét nait
de I’érudition et de la méthode rigoureuse dont ils sont la preuve. L’auteur
nous met en appétit en nous promettant une «Histoire doctrinale du Pro-
testantisme francais au XVIIe siécle» qui comblera une lacune certaine.

Jean-David Burger, Neuchétel

Pavur Tivricu, Die religidse Substanz der Kultur. Schriften zur Theologie der
Kultur. = Gesammelte Werke, 9. Hrsg. von Renate Albrecht. Stuttgart,
Ev. Verlagswerk, 1967. 401 S. DM 32.—.

In diesem Band, der Eduard Heimann gewidmet ist, sind die meisten
Abhandlungen zusammengetragen, die Paul Tillich {iber das Verhiltnis von
Theologie (Kirche) und Kultur geschrieben hat. Das sind zusammen eine
stattliche Reihe, gehorte diese Thematik doch zum Hauptinteresse Tillichs,
weshalb er unermiudlich die schon in der Berliner Kant-Gesellschaft 1919
niedergelegten Amnsichten tiber den religids-humanistischen Charakter der
Kultur weiter ausbaute und vertiefte, allerdings ohne deren Grundgedanken
stark abzuindern. Die Bedeutung dieses IX. Bandes der Gesammelten Werke
ist fiir den heutigen Stand der Theologie deshalb auBerordentlich schwer-
wiegend, weil der Trend der Theologie in Richtung einer christlich-humanis-
tischen Auslegung der Kultur im Denken Tillichs seinen Ausgangspunkt fand.
Schleiermachers Ideal einer Durchdringung der Kultur mit dem christlich-
religiésen Gedankengut fand in Tillich von den frithesten Anfidngen seiner
Theologie einen Befiirworter. Es ist, als ob man es mit den neuesten Trak-
taten tiber eine Theologie der Revolution zu tun hétte, wenn man ihn schon
1919 die Forderung stellen hort, daBl die autonome Form des Staates ge-



Rezensionen 297

sprengt werden soll durch den religiésen Gehalt eines idealistischen «Anar-
chismus». Was eine theologische Ethik im Grunde will, kénne nur in einer
Theologie der Kultur zur Erfiullung gelangen, horen wir. Wie sehr dann
Kirche und Staat sich gegenseitig erfiillen werden, wird aus folgender Um-
schreibung von «Kirche» ersichtlich: «Die universelle, aus Geistesgemein-
schaften aufgebaute, alle Kulturfunktionen und ihren religiosen Gehalt in
sich tragende Menschengemeinschaft, deren Lehrer die groBen schépfe-
rischen Philosophen, deren Priester die Kinstler, deren Propheten die Seher
einer neuen HEthik der Person und der Gemeinschaft, deren Bischofe die
Fiihrer zu neuen Zielen der Gemeinschaft, deren Diakonen und Armen-
pfleger die Leiter und Neuschopfer des wirtschaftlichen Prozesses sind.»
Eine neue Kultur also aus den Grundsiitzen einer religiosen Liebesmystik, die
eschatologisch die Aufgabe einer Revolution des christlichen Denkens wiire.
Der vorliegende Band fiigt nur zusammen, was Tillich wéhrend seines
Lebens zu dieser Thematik weiter ausgefithrt hat. Altes und Neues findet sich
fast zeitlos zusammen. Und das ist vielleicht auch unter dem Aspekt zu
rechtfertigen, dafl Tillichs Ansichten iiber die Materie sich grundsétzlich
nicht gedndert haben und im Jahre 1919 schon gegeben war, was in den
letzten Jahrzehnten seines Lebens ausgearbeitet wurde. Besonders wertvoll
an diesem Band ist die Tatsache, dal eine Reihe von theologischen Bedenken,
die wohl Ende der zwanziger Jahre Wilhelm Stéhlin in « Neuwerk» versffent-
licht hatte, hier aufgenommen worden ist und Erwiderungen von Ober-
kirchenrat Thomas und Tillich selbst Stéhlins Argumente zu widerlegen ver-
suchen. Aus diesen Beitragen wie auch aus den spéateren Ergénzungen Tillichs
wird klar, wie sehr seine Theologie von einer philosophischen Hypothese
getragen wird, am besten mit ihm zu formulieren als «Esse qua esse bonum
est», wobei diese Ontologie einerseits eine optimistische Sicht zur Sakra-
mentalisierung der Kultur (schon kommt die religiés fundierte «Techno-
polis» in Sicht!) freigibt, andererseits den humanistischen Aktivismus der-
masgsen iiberbetont, daBl der Gottesglaube (Stihlin: «bei Tillich keine Gebor-
genheit mehr ¢n Gott») irrelevant wird und die Grundlagen fiir eine « Theologie
vom Tode Gottes» freigelegt werden. Die Folgen fiir das rechte Verstéandnis
der Christologie und der Ekklesiologie, wie auch schon von Stéhlin betont,
sind nicht zu tbersehen. — Nachdem die ersten 120 Seiten den grundsiitz-
lichen Fragen gewidmet wurden, bewegt sich der letzte Teil des Bandes um
konkrete Fragen der Politik, der Erziehung, der Medizin, der Technik und
der Kunst. Wer Tillichs Bemiihung um das Verstdndnis ungezéhlter Fragen
der Kultur zur Kenntnis nehmen méchte, findet hier einen Reichtum an
Gedanken, der in der neueren Theologie voéllig einzigartig ist. Tillich hatte
eine empfindliche Antenne, um alles, was theologisch und kulturell auf den
Markt kam, in sich aufzunehmen und zu verarbeiten, oft auch ohne Nennung
des Ursprungs — man kann nicht sagen, es sei alles originell Tillichsche Pro-
duktion. Nur ist die Ganzheit der Verarbeitung von einem so weiten Horizont
gezeichnet, daB es immer erstaunlich bleiben wird, daB es heutzutage noch
einen Theologen geben konnte, der eine fast mittelalterlich-universale Erudi-
tion sein eigen nannte.

Hendrik van Oyen, Basel



298 Rezensionen

ROBERT LEUENBERGER u. a., Gottesdienst — Angebot ohne Nachfrage? Zwer
Umfragen unter der reformierten Bevilkerung Basels. Basel, Fr. Reinhardt,
1969. 78 S., Fr. 9.80.

Das Buch informiert durch Text, Tabellen und Graphiken iiber eine
Befragung der Basler Protestanten nach ihrer Stellung zu und Erwartung
an das kirchliche Leben (Befragung der Gottesdienstbesucher am 5. Mirz
1967 und anschlieBende Befragung eines Querschnitts der reformierten
Basler Bevoélkerung durch Interviews). Man wollte statt eines Pendelns
zwischen pessimistischer und optimistischer Sicht der Verhéltnisse zu
nackten Daten gelangen, sei es denn zur Entschleierung unbequemer Wahr-
heiten. Diese sind nun vor Augen: Man hat es jetzt schwarz auf weil3, dal
in Basel der traditionelle Sonntagsgottesdienst nur knapp 10 9% der reformier-
ten Bevolkerung erreicht, dafl die Gottesdienstgemeinde «eine Gemeinde von
Frauen» (669), von Alleinstehenden (wobei aber die Geschiedenen fehlen),
von nicht Aktiven (nur 28 %, geben an, berufstétig zu sein), von Gesicherten
ist (verschwindend wenig Arbeiter; S. 31ff.). R. Leuenberger betont im
Vorwort nicht zu Unrecht, die Untersuchung diene nicht dazu, das Leben
der Kirche zu soziologisieren, «sondern umgekehrt, der Kirche gefdhrliche
soziale und psychische Bindungen bewuf3t zu machen» (S. 7). So hétten sich
auch weniger die Protestanten von der Kirche abgewandt, vielmehr sei es
«die Kirche..., welche sich von ihren getauften Gliedern abgewendet hat»
(ib.). Die Arbeitsgruppe gelangt zu Postulaten wie z. B.: Ausbildung von
kirchlichen Radio- und Fernsehfachleuten, Anstellung vollamtlicher Haupt-
redaktoren kirchlicher Blatter (weil die massenmediale Form des Wortes
auch nach der Basler Erhebung VerheiBung hat), Pluralitit der Gottesdienste
nach Zeiten und Formen, Bereitschaft, in der Jugendunterweisung «auch
denen etwas zu bieten, die voraussichtlich nie zum Kreis der kirchlich
Aktiven gehoren werden» (S. 57).

Zwei kritische Erwigungen seien angefiigt: — 1. Der Bericht enthélt auch
Rechenschaft, daf iiberlegt und fachgerecht, keineswegs dilettantisch, sozio-
logisch gearbeitet worden ist (S. 9f.). Dennoch empfinde ich in der Frage-
stellung konkrete Mingel. Wenn z. B. hinsichtlich des Gottesdienstbesuchs
gefragt wird, wer jeden Sonntag, wer zweimal monatlich und mehr, wer
monatlich ungeféhr einmal und wer weniger als einmal monatlich zum
Gottesdienst gehe, so sind die beiden ersten Fragen nahezu Dubletten und
ist andrerseits den nach meiner Erfahrung vielen nicht Rechnung getragen,
die etwa alle 6-12 Wochen regelméafBig zum Gottesdienst gehen; sie werden
zu Unrecht mit den «Unkirchlichen» in einen Topf geworfen. Andrerseits
wird hinsichtlich des Kirchenblattes nur temporal gefragt, ob es regelméaBig,
gelegentlich oder nie gelesen werde, aber nicht nach dem Grad der Griind-
lichkeit. Das hat zur Folge ein eher zu positives Abschneiden der kirchlichen
Presse gegeniiber einem eher zu negativen Resultat hinsichtlich des Ge-
meindegottesdienstes. — 2. Die Wortfithrer der Umfrage urteilen umsichtig
und haben nicht den Ehrgeiz, organisatorisch und theologisch so umstiirzend
wie moglich zu wirken. Die Umfrage soll «im Dienst des Wortes Gottes»
stehen (S. 7). Das ist heute alles andere als theologisch selbstversténdlich.
Mit Uppsala, Sektion V, wird der Gottesdienstgemeinde auch heute «eine



Rezensionen 299

zentrale Funktion und Bedeutung im Blick auf die Sammlung und Aus-
ristung des Volkes Gottes» zuerkannt (S. 58) und innerhalb des Gemeinde-
gottesdienstes der Predigt (S. 63). Gleichwohl oder gerade deshalb empfindet
der theologische Leser die Diskrepanz zwischen dem Ausgangspunkt Nach-
frage und dem Ausgangspunkt Wort Gottes, zwischen der Intention, jedem
«etwas zu bieten» (S. 57), und dem Botschaftcharakter des Wortes Gottes.
Diese Schrift mochte nicht der Ort sein, in dieser Hinsicht weitere Klarungs-
arbeit zu leisten. Unumgiinglich aber ist sie, damit die Gemeinde weil}, was
sie der Nachfrage und was sie ohne Nachfrage und was sie dem Wort der
Sendung schuldig ist. Jiirgen Fangmeier, Wuppertal

WERNER JETTER, Was wird aus der Kirche? Beobachtungen, I'ragen, Vor-
schliage. Stuttgart, Kreuz-Verlag, 1968. 239 S. DM 12.80.

Hans HeINrRICH BRUNNER, Kirche ohne Illusionen. Experimenteller Report
aus der Zeit nach dem 7. Juli 1983. Zirich, Zwingli Verlag, 1968. 152 S.
Fr. 9.50.

Seit die Flut der «Kritik an der Kirche» losbrach, hat sie ein Meer von
Literatur an das Ufer der Diskussion geschwemmt, so da3 man sich nach-
gerade fragen muB, ob es angesichts einer solchen Uber-Produktion iiber-
haupt noch grundsétzlich Neues geben kann.

1. Wenn man das Buch von Werner Jetter zur Hand nimmt und es
griindlich (mehrmals) studiert, braucht man es hinterher nicht zu bedauern,
seine Zeit an ein «kirchenkritisches» Werk gesetzt zu haben. Ganz im Gegen-
teil! Was hier geboten wird, ist zwar nirgends «revolutionér» und schlechthin
umwilzend, aber es stammt (in einer selten gliicklichen Kombination) aus
einer vieljihrigen Pfarrerpraxis, die nun im akademischen Lehramt ihre
behutsam gereiften Friichte tragt. Weil es wirklich aus-gereift ist, leidet
dieses Buch nicht an schnellfiiBigem Pessimismus. Was der Autor will, sagt
er selber in klaren Worten so: «Mit alledem moéchte dieses Buch Mut machen
fir die Zukunft, gerade auch fiir die Zukunft der Kirche» (S. 19). Jetter
verzichtet expressis verbis auf den hochfahrenden Anspruch, «eine originelle
und aufregend neue Sicht der Dinge vorzutragen» (ibid.). Seine Ausfithrungen
ubertreffen dann aber — so mufl man urteilen — diese bescheidene Zielsetzung
bei weitem. Wo passiert Ahnliches oder Gleiches im literarischen Raum der
«Kirchenkritik»?

Es ist miilig, wenn nicht gar unangemessen, den Inhalt des Buches im
einzelnen vorzufiithren. Von kirchen-soziologischen Fragen bis hin zu Proble-
men neuer Abendmahlsfeiern und Taufordnungen werden die wichtigsten
jener Punkte besprochen, die heute alle Kirchentiimer, Theologien und
christlichen Gemeinden in Atem halten. Uberall wird sachlich informiert,
abgewogen argumentiert und realistisch projektiert. Man spiirt nichts von
jenem altbekannten Geist des ekklesiologischen Schwérmertums, der heute
eine Breitenwirkung hat wie seit den Tagen der Reformation nicht mehr.

Das Werk verdankt sich personlichem Engagement auf der einen und
sachlicher Kompetenz auf der anderen Seite. Echte Sorge um die heutige
Kirche und ihren Weg ins Morgen verbindet sich nahtlos mit klarem Blick



300 Rezenstonen

fir das Not-Wendende und Erreichbare. Souverdane Diktion und kultivierte
Sprache machen die Lektiire des Ganzen {iber das rein Sachliche hinaus zu
einem Gewinn. Kurzum: endlich ein Buch, das man mit dem besten theo-
logischen Gewissen jedermann in die Hand legen kann, der sich — in These
oder auch Antithese — irgendwie mit der «Zukunft der Kirche» befal3t.

Ein sehr ausfithrliches Inhaltsverzeichnis und ein gutes Stichwortregister
erleichtern den Zugang zu den komprimierten Darlegungen. Man kann dem
Buch nur wiinschen, dal3 es von méglichst vielen Theologen und Gemeinde-
gliedern gelesen und diskutiert werde. Die Arbeit lohnt sich.

2. Auch die Verdéffentlichung von H. H. Brunner ist in ihrer Eigenart unge-
wohnlich. Man erfal3t das Anliegen des Autors sehr schnell, wenn man (ehe
man das corpus liest) mit der Lektiire von S. 145ff. beginnt: « Uber kurz oder
lang wird der Leser erkannt haben, da3 es in dieser Schrift weniger um die
Vorhersage kiunftiger Dinge als um die Auseinandersetzung mit einigen
gegenwirtigen Dingen geht» (S. 145). Wahrend W. Jetter (vgl. a.a.0., S. 16)
vorwiegend fiir die (west)deutsche Situation schreibt, tut dies Brunner fiir
die spezifisch schweizerische: «Der vorliegenden Schrift liegt folgende An-
nahme zugrunde: Am 7. Juli 1983 stimmt das Schweizervolk einer Neu-
fassung des Artikels 49 (Glaubens- und Gewissensfreiheit) der Bundesver-
fassung zu. Der neugefaflte Artikel 49 verlangt die vollstéandige Trennung von
Kirche und Staat auf dem ganzen Gebiet der Eidgenossenschaft. In den
folgenden Jahren haben sich die Kirchen dieser neuen Situation anzupassen»
(S. 5).

‘Was Brunner tut, ist also nichts anderes, als dal er (man mii3te dafur den
neuen Begriff «retro-projektiv» bilden) von diesem Juli-Termin 1983 «vor-
wirts» auf die uns heute noch von 1983 trennenden 13—-14 Jahre schaut und
fragt, was wir in der vor uns liegenden Zeit im Blick auf die Kirche tun sollen.
Freilich, der Autor lehnt die «prophetische Alliire» ab und bezeichnet seinen
«Bericht» als ein «blof gedankliches Experiment», das «keinerlei Anspruch
erhebt, die kiinftige Entwicklung auch nur mit relativer Genauigkeit zu
schildern». Vielmehr will Brunner nur «ein paar DenkanstoBe» (alle Zitate
auf S. 7, die beiden ersten leicht umgestellt) geben. Was dann materialiter
entfaltet wird, sind meist altbekannte Einzelgedanken: das kongregationa-
listische Gemeindeprinzip im herkémmlichen Koordinatennetz des Terri-
torialkirchentums wird «strukturelly verbessert, der «kirchliche (Finanz-)
Haushalt» weitgehend eingeschréinkt, die Amtshandlungen gehen z. T. iiber
in von der Kirche und Gemeinde losgeloste «weltliche Feiern». Es ist nicht
zu bestreiten, daB der Verfasser in einzelnen Punkten durchaus Richtiges
anvisiert. Indem er aber viele Fragen nicht bis ins letzte wirklich theologisch
durchdenkt, gerat sein ganzes Denken in eine seltsame Schwankung, was sich
etwa im folgenden Satz deutlich zeigt: «Es ist also nicht statthaft, vom
Neuen Testament her die von einer rechtlichen Sonderstellung befreite Kirche
zur allein legitimen Kirche zu erkldren. Ebensowenig sind Prinzip und
Struktur der Volkskirche sakrosankt. Wir miissen uns hier wie auf jedem
anderen Gebiet vor aller Ideologisierung hiiten» (S. 147).

In dieser Schwebe-Haltung ist das ganze Buch geschrieben. Der Rezensent
zweifelt nicht daran, daB es in «theologischen MuBestunden» als Unter-



Rezensionen 301

haltungslektiire dienen kénnte. Aber er meint auch, das Thema «Kirche ohne
Ilusion» (mindestens in der Form und Weise, wie es Brunner behandelt)
passe zu unserer heutigen kirchlich-theologischen Lage ebenso schlecht wie
die Sonne zur Mitternacht. Gotthold Myiiller, Wiirzburg

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

ScewErz. The Hcumenical Review 22, 2 (1970): L. Vischer, «A Genuinely
Universal Council...?»; mit Diskussionsbeitrigen von C. Parthenios-Aris u.
R. Mehl (97-112); H. J. McSorley, Eucharistic Sharing. A New State of the
Question for Roman Catholics (113-24); V. Vajta, «Intercommunion», a
Terminological Problem (125-32); L. Thunberg, Experimental Communion
Fellowship (133-46); A. J. van der Bent, Treasures in the World Council of
Churches Library (146—62). Internationale kirchliche Zeitschrift 60, 1 (1970):
B. Spuler, Die orthodoxen Kirchen, LXI (5-18); A. E. Rithy, Bemerkungen
und Erwigungen zu den altkatholischen Liturgien (19-35). Judaica 26, 1
(1970): H. Schmid, Die Herrschaft Abimelechs, Jde. 9 (1-11); K. Hruby,
Katholizismus und Judentum (12-37); H. Greive, Der Erlésungsgedanke in
der «Ko6nigskrone» des Salomo Ibn Gabirol (38—49). Kirchenblait fiir die re-
formierte Schweiz 126, 7 (1970): A. Mettler, Die protestantische Krankheit.
Zu J. Klepper, «Der Vater» (98-103). Reformatio 19, 4 (1970): H. P. Moser,
A. Niederer, L. Znier, F. J. Enderle u. a. zum Thema «Fremdarbeiter». 5: P.
Diirrenmatt, Evangelische Existenz und Fortschrittsidee; mit Diskussions-
beitragen von M. Geiger, W. Kégi, B. Schneider (312-39); E. Blum, Die Neu-
werkbewegung in Deutschland 1920-33 (339-52). Revue de théologie et de
philosophie 20, 2 (1970) : M. Peter, Quel est le principal usage de la. 10i? (65-81);
R. Kasser, L’Evangile selon Philippe, IT (82-106). Schwezzerische Zeztschrift
fiir Geschichte 19, 4 (1969): T. Gelzer, Die Bachofen-Briefe. Betrachtungen
zu Vision und Werk, Wirklichkeit und Leben J. J. Bachofens (777-869).
Verbum caro 1970, 1: P. Evdokimow, Mystére de I’histoire (13-24); F. Jou-
tart, Les groupes spontanés de 1’église contemporaine (60-73). Zeitschrift fir
schweizerische Kirchengeschichte 63, 3/4 (1969): E. Meyer-Marthaler, Zur Ge-
schichte der Propstei Aadorf (209-20); U. Gabler, Die Kinderwallfahrten
aus Deutschland und der Schweiz zum Mont-Saint-Michel 145659 (221-331);
I. Miiller, Ein elsissisch-westschweizerisches Kalendar im Cod. Sang. 403
aus dem 12. Jahrhundert (332—-52).

BEeLGIEN. Nouwvelle revue théologique 92, 3 (1970): J. Coppens, Le sacerdoce
chrétien (225-45); L. Leloir, Valeurs permanentes du sacerdoce lévitique
(246—66) ; K. Duchatelez, La notion d’économie et ses richesses théologiques
(267-92). 4: J. Coppens, Le sacerdoce..., I1. Des Péres apostoliques & Vatican
(337—-64); E. L. Bone, Bilan de paléontologie humaine 1964—-69 (398—-422).



	Rezensionen

