
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 4

Artikel: Die Theologie als Wissenschaft

Autor: Wiesner, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878760

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878760
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Theologie als Wissenschaft

Wenn heute die Theologie als Wissenschaft in der Krise steht, so

ist das zunächst eine Begleiterscheinung jener ernsten Krise, in der
der christliche Glaube und mit ihm die Kirchen beider abendländischen

Konfessionen sich befinden. Zwar erfreut sich die Theologie
als Zweig innerhalb der universitas litterarum wohl auf Grund ihrer
wissenschaftlichen Leistungen in der Vergangenheit von seiten der

übrigen Wissenschaften einer unangefochtenen Toleranz, auch
wenn man sie zum wissenschaftlichen Gespräch weithin nicht mehr
ernst nimmt, weil sie in den gängigen Wissenschaftsbegriff nicht
hineinpaßt.

Während sie von den kirchlichen Gemeinden gerade wegen ihres
Wissenschaftsanspruchs und dessen kritischer Konsequenzen als
Vertreterin christlichen Glaubens weithin in Frage gestellt wird, ist
ihre Wissenschaftlichkeit zu einem innertheologischen Problem
geworden. Nicht bloß, daß manche «konservative» Richtungen von
der sich «modern» nennenden Theologie nicht ernst genommen
werden - das geschieht seit dem Einbruch der Aufklärung in die

Theologie, obwohl der mit der Aufklärung bezeichnete geistige
Umbruch mit wenigen Ausnahmen seit dem 19. Jahrhundert von allen
Richtungen der wissenschaftlichen Theologie bis heute anerkannt
wird. Die entscheidende Krise der Theologie als Wissenschaft hegt
in der Gegenwart darin, daß sie in der Gefahr ist, sich in andere
Wissenschaftszweige aufzulösen und damit ihren Anspruch, eine
besondere Wissenschaft im Ganzen der Fakultäten zu sein,
aufzugeben.

Diese Gefahr hat sie eigentlich von ihrer Geschichte als Wissenschaft an
begleitet. Dabei war das Motiv dazu, etwa sich als eine christliche Philosophie
auszugeben, primär ein christlich-apologetisches. Welche Sprache sollte die
Theologie bei ihrem Eintritt in die antike Kulturwelt gebrauchen, um als
Wissenschaft verstanden zu werden, wenn nicht die Sprache der Philosophie -
mochte man sich dabei mehr an die Stoa, den Neuplatonismus oder den
Aristotelismus halten? Die jüdische Wissenschaft war ihr darin bis ins Mittelalter

hinein vorangegangen. In der christlichen Theologie waren es wesentlich
die philosophischen Gebiete der Logik, der Metaphysik und der Ethik, aus
denen sie ihr Begriffssystem entnahm. Natürlich ist sich die christliche
Theologie stets bewußt gewesen, daß philosophische Begriffe in der
Übernahme in die Theologie ihre Bedeutimg verändern müssen, aber es gelang ihr
meist nicht, bei dem Gebrauch philosophischer Begriffe eine Umdeutung der
christlichen Inhalte in philosophische ganz zu vermeiden, so daß die Theologie



266 W. Wiesner, Die Theologie als Wissenschaft

ebenso als Ausdruck einer philosophischen Religion wie des christlichen
Glaubens erscheinen konnte, auch wenn das nicht beabsichtigt war. Der
Gewinn stand dem gegenüber, daß die Theologie nun nicht bloß eine Wissensehaft

neben anderen war, sondern für mehr als ein Jahrtausend die
Universalwissenschaft wurde, die alle anderen Wissenschaftszweige zusammenfaßte

und ihnen erst spät und sehr allmählich ihre Selbständigkeit zurückgab.
Der Occamismus und die Reformation bedeuteten hier einen wesentlichen

Einschnitt. Als mit der Neuzeit am Anfang des 18. Jahrhunderts die
Philosophie die Theologie als Universalwissenschaft ablöste, verstand sich wenigstens

die deutsche Philosophie trotz weitgehender Preisgabe dogmatischer
Bindimg als wissenschaftliche Darstellung christlicher Glaubenswahrheit,
was es der kirchlichen Theologie erleichterte, die neuzeitliche Philosophie als
ihre Grundwissenschaft aufzunehmen, somit ihre Anerkennung als Wissenschaft

zu wahren und ihren Zusammenhang mit den übrigen Wissenschaftsgebieten.

Erst als mit dem Zusammenbruch des Deutschen Idealismus um
die Mitte des 19. Jahrhunderts die relative Einheit der Wissenschaft
überhaupt verloren ging und jede Einzelwissenschaft sich ihre eigene philosophische

Grundlage schuf, war die Theologie als Wissenschaft heimatlos
geworden. Um wenigstens die philosophische Basis nicht zu verlieren, die ihren
Wissenschaftsanspruch legitimierte, suchte die Theologie Anschluß an die
Reste romantisch-idealistischer und kantianischer Philosophie. Allerdings
zwang sie dieser Versuch durch das philosophische Wahrheitskriterium zur
Preisgabe wesentlicher christlicher Glaubensinhalte und trug ihr aber anderseits

ihre Anerkennung als Wissenschaft, wenn sie die philosophischen Grundlagen

als Theologie notwendig überschritt, nicht mehr ein. Der letzte große
Versuch, die Theologie als Wissenschaft zu retten, der sich nach dem letzten
Weltkrieg durchsetzte, war die Existenzialtheologie R. Bultmanns und
seiner Schüler im Anschluß an M. Heidegger wie anderer, die K. Jaspers
zu ihrem Lehrmeister machten. Aber diese Anknüpfung an eine anthro-
pologistische Philosophie fand abgesehen von Theologenkreisen wenig Beifall,

vor allem aber führte sie bei den radikalen Bultmannschülern zu einer
fortschreitenden Preisgabe christlicher Glaubensinhalte bis zu einem ethizisti-
schen Atheismus, der nicht mehr als eine vorübergehende Sensation sein
dürfte, die sich durch propagandistische Mittel Geltung zu verschaffen sucht.
Vor allem wurde in die Katastrophe des individualistischen Existenzialismus
im Zeitalter der Gesellschaftsprobleme auch die Existenzialtheologie mit
hineingerissen.

Nachdem es nun keinen philosophischen Anker mehr gibt, an
den die Theologie sich halten kann, geht sie dazu über, sich mit
Einzelwissenschaften zu verbinden, um dadurch ihren
wissenschaftlichen Charakter zu behalten, etwa mit der Historie als

Christentumsgeschichte wie im Kreis um W. Pannenberg1. Dabei

1 Er wurde auf dem Europäischen Theologenkongreß im Oktober 1969
in Wien, der sich mit unserm Thema beschäftigte, durch D. Rößler vertreten.



W. Wiesner, Die Theologie als Wissenschaft 267

wird die theologische Wahrheitsfrage ausgeklammert, die nicht
historisch entschieden werden kann, es sei denn daß die jeweilig
bestehende opinio communis als Wahrheit ausgegeben wird, auf
die die Geschichte hinführte. Außerdem macht man damit die

Theologie zu einem historischen Ausschnitt der Religionsgeschichte.
Es ist nicht einzusehen, warum sie noch als besondere Wissenschaft
auftreten soll. Dasselbe ist dagegen einzuwenden, wenn man sie als

allgemeine Wirklichkeitshermeneutik ausgeben will. Die neueste

Wendung in der Identifizierung der Theologie mit einer
Einzelwissenschaft ist ihre «Umfunktionierung» zur kritischen Soziologie
Frankfurter Schule in einer Weiterbildung des Marxismus zugleich
durch eine Verkopplung mit S. Freuds Psychoanalyse. Man greift
zwar gegenüber dem individualistischen Existentialismus darauf
zurück, daß die christliche Botschaft es mit der Welt, d. h. mit der

Erneuerung der Menschheit zu tun hat, macht aber in einer Dies-
seitseschatologie an Stelle Gottes die Gesellschaft zum Subjekt und
Objekt des verwandelnden Handelns. Hier verliert die Theologie
ihren Zusammenhang mit der Kirche, es sei denn, daß auf diesem

Wege die Kirche zu einer Sozialrevolutionären Partei etwa nach
dem Muster der Partei Lenins umgewandelt werden soll. Es dürfte
klar sein, daß es dabei um die Vernichtung der christlichen Kirche,
ihre Verwandlung in einen antichristlichen Kampfverband handelt
und die Theologie zur dilettantischen Imitation einer Soziologie
wird. Eine repräsentative Darstellung hat dieser Versuch zwar
noch nicht gefunden, aber es ist immerhin alarmierend, daß er bei
«theologischen» Promovenden, ja sogar bei habilitierten Dozenten
innerhalb der theologischen Fakultäten seine Vertreter gefunden
hat. Hier kommt die Krise der Theologie als Wissenschaft wohl am
stärksten zum Ausdruck. Daß die etwa in der Naturwissenschaft
durchaus sinnvollen Begriffe der «Information» und der «Kybernetik»

hierbei in den Vordergrund treten, ist nur ein symptomatischer

Ausdruck für die Selbstentfremdung, um nicht zu sagen
Selbstzerstörung der Theologie als Wissenschaft. Wir stehen somit
in der wohl schwersten Krise der Theologie in ihrer Geschichte.

Dies muß um so mehr erstaunen, als sie noch in den letzten
Jahrzehnten hervorragende Vertreter gefunden hat, unter denen wohl
Karl Barth als der bedeutendste Theologe des 20. Jahrhunderts,
wenn nicht des Protestantismus überhaupt, schon nach der Quantität

seiner literarischen Leistung zu nennen ist, dessen Theologie



268 W. Wiesner, Die Theologie als Wissenschaft

sich auch in der Praxis des Kirchenkampfes im Dritten Reich
bewährt hat. Heute kommt er bei der jungen Theologengeneration
nicht an, da er auf ihre Fragen in der gewandelten Welt
olfensichtlich keine Antwort gibt.

1.

Damit ist heute das Problem der Theologie als Wissenschaft
begrifflich und praktisch neu gestellt, soviel wir der dialektischen
Theologie auch bleibend verdanken. Schon die Frage, ob Theologie
begrifflich als Wissenschaft zu bezeichnen ist, dürfte heute schwer
zu beantworten sein, da es einen einheitlichen Wissenschaftsbegriff,
unter dem sich auch nur die Profanwissenschaften zusammenfassen
ließen, nicht mehr gibt. Es ist darum verständlich, wenn K. Barth
für die Theologie einen eigenen Wissenschaftsbegriff voraussetzt,
ja den Profanwissenschaften zumutet, «in ihrer Spitze Theologie»
zu sein, wenn sie ihre spezielle Thematisierung der theologischen
Aufgabe, «Kritik und Korrektur der Rede von Gott nach Maßgabe
des der Kirche eigenen Prinzips» zu sein, unterordnen2. Aber diese

Lösung der Frage dürfte angesichts der Differenz der Theologie zu
den Profanwissenschaften und der eigenen Problematik der Theologie

zu einfach sein. Ferner ist nicht zu übersehen, daß es einen
zeitlosen Begriff von Wissenschaft nicht gibt, daß also nicht bloß
die Wissenschaft als solche, sondern auch das Verständnis der
Wissenschaft geschichtlich ist, also zeitlich-relativ, man denke nur
an den Unterschied zwischen der klassischen und der heutigen
theoretischen Physik.

Wir können also nur von einem Begriff der Wissenschaft
ausgehen, der heute das Gemeinsame der verschiedenen Wissenschaften
und ihres Selbstverständnisses zusammenfaßt, wobei wir den Unterschied

von theoretischen und praktischen Wissenschaften, der auch
in die Theologie hineinreicht, zunächst beiseite lassen. Wissenschaft
gehört in den Bereich des Erkennens im weitesten Sinne,
unterscheidet sich aber vom alltäglichen menschlichen Erkennen darin,
daß letzteres meist an individuellen praktischen Interessen orientiert
ist, während für die Wissenschaft das Erkennen Eigenwert hat und
ferner die Einzelerkenntnis erst durch die Einordnungsmöglichkeit

2 K. Barth, Die kirchliehe Dogmatik, I, 2 (41948), S. 5.



W. Wiesner, Die Theologie als Wissenschaft 269

in einen größeren Erkenntniszusammenhang wissenschaftliche
Bedeutung erhält und notwendig methodisch-kritisch verfährt. Dieser
intendierte Zusammenhang bestimmt das Thema der Einzelwissenschaft.

Der Zweck der Einzelwissenschaft ist es, die Einzelerfahrung
aus dem Zusammenhang eines bestimmten und begrenzten
Einzelaspektes der Wirklichkeit zu erklären bzw. zu verstehen, wie
umgekehrt der Zusammenhang aus der Synthese vonEinzelerfahrungen
genommen wird. Dabei ist zu beachten, daß die Wissenschaft auf
keinem Gebiet die Tatsachen und Vorgänge an sich erkennt,
sondern immer nur in ihrer Relation zum erkennenden Menschen, sei

es, wie in den Naturwissenschaften, zum experimentierenden, sei es

in den Geisteswissenschaften in der geschichtlichen Beziehung. Eür
die neuzeitliche Wissenschaft ist charakteristisch, daß sie auf alle
metaphysischen Erklärungen verzichtet und sich auf die
Zusammenhänge der Tatsachen und Vorgänge, streng auf den möglichen
menschlichen Erfahrungsbereich beschränkt, auch wenn dieser nur
durch technische Mittel zugänglich ist. Schließlich ist zu beachten,
daß Wissenschaft nur als soziologisches Phänomen zu verstehen ist
und durch gegenseitige Information wie Kritik fortschreitet. Eine
wissenschaftliche Erkenntnis ist erst in dem Maße allgemeingültig,
als sie von allen wissenschaftlich Zuständigen anerkannt werden
muß. Das Subjekt wissenschaftlicher Erkenntnis ist grundsätzlich
austauschbar. Nur dadurch ist die kritische Kontrolle möglich.
Nur jederzeit begründbare Urteile sind wissenschaftlich gültig.
Vorurteile haben in der Wissenschaft keinen Platz, deren Aufgabe
es gerade ist, unbewußte Vorurteile abzubauen. Das schließt nicht
aus, daß jede Wissenschaft mit Voraussetzungen arbeitet, die dem

Sachgebiet und den Erkenntnismöglichkeiten entsprechen. Alle
Voraussetzungen tragen aber hypothetischen Charakter, sie müssen
sich im wissenschaftlichen Vorgang bestätigen, oder sie werden
widerlegt oder verworfen, zum mindesten in ihrem Gültigkeitsbereich

relativiert. Dies gilt sogar vom Kausalgesetz, besonders in
der Geschichtswissenschaft, die es nicht bloß mit physischen
Wirkungszusammenhängen, sondern mit irrationalen menschlichen
freien Willensentscheidungen zu tun hat. Dadurch sind auch die

Deutungsprinzipien der Analogie und der Korrelation alles
geschichtlichen Geschehens begrenzt. Wie schon im Naturgeschehen
neben dem Gesetzlichen das Kontingente seinen Platz hat, so daß

z. B. in der Entwicklungslehre der «Zufall» des Wie? der Mutationen



270 W. Wiesner, Die Theologie als Wissenschaft

einkalkuliert ist, so ist darüber, was geschichtlich möglich ist, nur
in den Grenzen bisheriger geschichtlicher Erkenntnisse zu urteilen,
was uns absolute historische Urteile verbietet. Von da aus kann
keine Wissenschaft eine «Weltanschauung» oder «Ideologie»
begründen, weil wissenschaftliche Erkenntnis, mag sie sich auch noch
so sehr ausweiten, in einer zeitlichen Welt stets ihre Grenzen hat.
Weltanschauungen und Ideologien entstehen nur so, daß endliche
Gegebenheiten und Ideen als Deutungsprinzipien für das All
verabsolutiert werden, was beides den Voraussetzungen der Wissenschaft,

zu denen die Endlichkeit alles Wirklichen gehört,
widerspricht.

Wie kommt nun wissenschaftliche Erkenntnis zur Sprache? Unsere

Sprache hat ihren Ursprung nicht in der Wissenschaft, sondern
in dem alltäglichen Leben, dessen Inhalte durch Worte bezeichnet
werden, die ihnen als Namen dienen, obwohl sie einer noch
unkritischen Popularsprache entsprangen. Sie werden in Vorstellungen
von dem so Benannten und durch zusammenfassende Begriffe geistig

angeeignet, die aber ihrerseits in der Geschichte sich wandeln.
Um nun die wissenschaftliche Sprache von der populären zu
unterscheiden und die wissenschaftlichen Begriffe zu präzisieren,
entnimmt man die Namen für die Tatsachen und Vorgänge aus
Premdsprachen, die ihnen dann gleichzeitig internationale Gültigkeit
geben. Naturwissenschaftliche Vorgänge, die hauptsächlich Messungen

unterliegen, werden auf mathematische Eormeln aus Zahlen
und Buchstaben gebracht, die es ermöglichen, mit ihnen zu rechnen.

Schwierig ist es mit unanschaulichen Vorgängen. Man hilft sich für
sie mit ModellVorstellungen. Man ist sich darüber klar, daß diese

«Modelle» keine Abbilder der bezeichneten Vorgänge sind, sie dienen

nur dazu, die unanschaulichen Vorgänge rational verständlich zu
machen.

In der Geschichtswissenschaft haben wir Urkunden und Quellen,
die aber erst gedeutet werden müssen, einerseits dadurch, daß die
historische Phantasie die Trümmer der Vergangenheit zu einem
Gesamtbild ergänzt, anderseits daß der Historiker das Vergangene
aus den Konstanten des Menschlichen und den ihnen entsprechenden
Analogien versteht. Hier sind aber dem Verstehen und damit den

Ausdrucksmöglichkeiten um so mehr Grenzen gesetzt, je fremder
der Kulturkreis ist bzw. je ferner die Zeit liegt, deren Geschichte
anvisiert wird. Im übrigen gibt es keine Geschichtswissenschaft ohne



W. Wiesner, Die Theologie als Wissenschaft 271

die Wechselseitigkeit des Verstehens zwischen der Vergangenheit
und der Gegenwart.

Die entscheidende Frage der Wissenschaft ist die nach ihrem
letzten Grunde. In jeder wissenschaftlichen Aussage geht es um die

Entscheidung zwischen Wahrheit und Irrtum, darum, daß die Aussage

die Erkenntnisrelation zwischen Mensch und Wirklichkeit
ausdrückt oder an ihr vorbeigeht, ja ihr widerspricht. Jede Erkenntnis
steht unter der Wahrheitsnorm, die den Wissenschaftler zum rechten
Gehrauch der Erkenntnismöglichkeiten verpflichtet. Damit daß wir
Vorstellungen und Begriffe von Gegenständen haben, ist noch nicht
garantiert, daß sie wahr sind, d. h. der Erkenntnisbeziehung des

Menschen zur Wirklichkeit entsprechen. Damit, daß wir Schlüsse

aus der Verbindung von Erkenntnissen ziehen, ist noch nicht
gesichert, daß sie uns zu neuer Wahrheit führen. Es geht hier um die
sinnhafte Beziehung zwischen Wirklichkeit und menschlicher
Erkenntnismöglichkeit als letztem Grund wissenschaftlicher Wahrheit.
Sie ist die Voraussetzung aller Wissenschaft, die aber nicht mehr
wissenschaftlich begründet werden kann, weil jeder Begründungsversuch

sie bereits voraussetzt. Die Wissenschaft beruht also auf
einer Voraussetzung, die sie nicht mehr begründen kann, die den

möglichen Erkenntnisbereich transzendiert, von deren Gültigkeit
aber alle Wissenschaft abhängt. Die Wissenschaft seit ihrer
Entstehung in der Antike hat die Voraussetzung ihrer Gültigkeit in
einer Vernunftmetaphysik gesehen, die die empirische Wirklichkeit
durchwaltet und an der die menschliche Subjektivität partizipiert.
Dies hat in manchen Abwandlungen die Wissenschaftstheorie bis
in die Aufklärung bestimmt. Kant hat diese Identität zwischen

objektiver und subjektiver Vernunft zerrissen und die Gültigkeit
der Erkenntnis auf die subjektive Vernunft begrenzt. Der spekulative

Idealismus begründete die Wahrheitserkenntnis auf die

Subjekt-Objekt-Identität des denkenden Bewußtseins, nachdem die
Wirklichkeit in Bewußtseinsinhalte aufgelöst war. Seit dem
Zusammenbruch des Idealismus gibt es keine allgemein anerkannte
Antwort auf die Frage nach dem Wahrheitsgrund der Wissenschaft.
Er wird zu einem Postulat, zu einem nicht mehr begründbaren
«philosophischen Glauben» (Karl Jaspers), der aber inhaltlich nicht
mehr formuliert werden kann. Man begnügt sich mit der
pragmatisch-technischen Brauchbarkeit wissenschaftlicher Erkenntnisse
und klammert die Wahrheitsfrage aus.



272 W. Wiesner, Die Theologie als Wissenschaft

2.

Nachdem wir so in knappen Zügen heutige Wissenschaft
charakterisiert haben, stellt sich uns nun die Frage, inwiefern Theologie
Wissenschaft ist, ja sein muß, aber auch inwiefern sie sich von dem,
was wir bisher als Wissenschaft skizziert haben, notwendig
unterscheidet. Denn da die Theologie die Profanwissenschaften, besonders

die historisch-philologischen, notwendig als Hilfswissenschaften
gebraucht, ist damit die Frage nach dem Wissenschaftscharakter
der Theologie bereits teilweise beantwortet, aber die Frage nach der
Theologie als besonderer Wissenschaft bleibt noch offen.

Zunächst ist festzustellen, daß es keine Wissenschaft gibt, die nicht ihren
Ursprung in einer Theologie hätte. In der Antike ist die abendländische
Wissenschaft aus philosophischer Religion entsprungen, die ihr die Frage
nach dem Ewigen, Unwandelbaren mitgegeben und außer der Astronomie
der Mathematik vor den empirischen Wissenschaften den Vorrang gegeben
hat. Wie die antike Religion aus dem Wirken der Götter und aus ihren
Geboten die Normen des menschlichen Verhaltens ableitete, so wurde nach dem
Ablösen der polytheistischen Religion durch die philosophische das
Weltverständnis und die Lebensregelung zum Ziel der Wissenschaft. Durch diese
gemeinsame Zielsetzung wurde seit dem Eintritt des Christentums in die
antike Kulturwelt die enge Verbindung von christlichem Glauben und
Wissenschaft bzw. der Offenbarungstheologie, die eigentlich nur durch die
Erkenntnisquellen unterschieden waren, ermöglicht. Erst der mittelalterliche
Occamismus, dann die Emanzipation der empirischen Wissenschaften in der
beginnenden Neuzeit und endgültig in der 2. Hälfte des 19. Jahrhunderts
ließen es zunächst zur Trennung und dann zum Gegensatz von Theologie
und Wissenschaft kommen, die nunmehr neben ihrem theoretischen Eigenwert

als Wissen in den Dienst der technischen, industriellen, soziologischen
und medizinischen Praxis trat. Damit erst entstand das uns noch heute
bewegende Problem der Vereinbarkeit von sich als profan und autonom
verstehender Wissenschaft und Theologie bzw. des Selbstverständnisses der
Theologie als Wissenschaft. Das neuzeitliche Wissenschaftsverständnis ließ
das überlieferte offenbarungswissenschaftliche Verständnis der Theologie
nicht zu. So half sich Schleiermacher als Begründer der neuprotestantischen
Theologie damit, unter Theologie nur die unter praktisch-kirchlichem Zweck
vollzogene Zusammenfassung profanwissenschaftlicher Disziplinen zu
verstehen. Dies war aber nur möglich unter der Voraussetzung einer
anthropologischen und geschichtsphilosophischen idealistischen Metaphysik. Schon
abgesehen von dieser christlich-theologisch illegitimen Metaphysik mußte
diese Rettung der Theologie als Wissenschaft in dem Augenblick hinfällig
werden, als Metaphysik als wissenschaftliche Disziplin aus erkenntniskritischen

Gründen ihre Gültigkeit verlor.
Theologie mußte nunmehr entweder auf den Wissenschaftsanspruch

verzichten oder in einer Profanwissenschaft sich ein Notquartier suchen. Hierzu



W. Wiesner, Die Theologie als Wissenschaft 273

schien die Historie am besten geeignet, da Theologie von jeher auch
Bibelauslegung und Kirchenhistorie war. Allerdings ging das nur um den Preis
der Säkularisierung dieser Disziplinen. Nunmehr war nicht mehr einzusehen,
warum die Theologie noch eine wissenschaftliche Arbeit leisten sollte, die
jedenfalls prinzipiell schon der Altphilologie und der Geisteswissenschaft
zukam. Der Charakter der Theologie als besonderer Wissenschaft ging dabei
verloren.

Dies alles schließt nicht aus, daß die philologische Interpretation
biblischer Texte sowie die profanhistorische Erforschung der
Geschichte Israels der Geschichte Jesu Christi sowie der Kirche für die

Theologie eine unentbehrliche Hilfswissenschaft ist, nur daß diese

Gegenstände sie selbst noch nicht zur Theologie machen. Es ist
auch nicht in Zweifel zu ziehen, daß die Theologie in der Indienst-
nahme dieser historischen Forschung uneingeschränkt mit der in
aller Historie angewendeten historisch-kritischen Methode arbeiten
muß. Historische Kritik hat es ja nicht mit der theologisch-kerygma-
tischen Wahrheit der biblischen Aussagen zu tun, sondern mit der

Prüfung, 1. des ursprünglichen Textes und Sinnes der biblischen
Schriften, 2. der Richtigkeit ihrer oft einander widersprechenden
historischen Aussagen und 3. mit der literarkritischen und
formgeschichtlichen Entstehung der biblischen Texte. Mit der historischkritischen

Methode arbeitet alle Geschichtswissenschaft, und da die
Bibel nun einmal eine Sammlung von Menschen geschriebener
Bücher ist und sie geschichtliche Ereignisse zum Gegenstand hat, kann
für sie keine andere wissenschaftliche Methode angewandt werden,
als in aller sonstigen Geschichtswissenschaft. Allerdings unterliegt
sie für den theologischen Gebrauch derselben Schwierigkeit wie alle
Historie. Sowohl im Blick auf den Textsinn wie die Faktizität der
überlieferten Ereignisse ist die historische Kritik in aller
Geschichtswissenschaft angewiesen auf ein bestimmtes Geschichtsbild, an dem
sie nach den Prinzipien der Analogie und der Korrelation den Sinn
und die Richtigkeit der Überlieferungsaussagen kritisch prüft, was
historisch möglich, wahrscheinlich oder so gut wie sicher ist. Nun
wird unser Geschichtsbild, nach dem wir allein urteilen, stets
begrenzt sein, so daß unsere historischen Urteile, sowohl was den
Grund der Wahrscheinlichkeit als auch die relativ gesicherten
Inhalte anlangt, nur begrenzt gültig sind. Dies gilt für alle Historie,
wird für die Theologie nur durch die Wichtigkeit der biblischen
Aussagen für den Glauben zu einem so ernsten Problem. Darum können
durch die historische Wissenschaft weder positiv noch negativ theo-

18



274 W. Wiesner, Die Theologie als Wissenschaft

logische Aussagen begründet werden, weil sie es nur mit mehr oder
weniger wahrscheinlichen Daten zu tun haben.

Für die Frage, was geschichtlich möglich ist, sind die bisher
festgestellten Naturgesetze zunächst von ausschlaggebender Bedeutung.
Berichte über Ereignisse, die im Widerspruch zu den Naturgesetzen
stehen, gelten als unglaubhaft. Trotzdem ist ein Naturgesetz in
seinem Sosein und die ausnahmslose Bestimmtheit des

Naturgeschehens durch es nicht absolut gültig, denknotwendig, sondern
stets kontingent. «Nichts kann uns verbürgen, daß die Natur sich
nicht einmal anders besinnt und einen Vorgang, der sich millionen-
mal nach einem bestimmten Gesetz abgespielt hat, plötzlich sich

völlig gesetzwidrig zutragen läßt... wir verstehen daher keines von
ihnen (sei. den Naturgesetzen) in dem Sinne, daß wir den Grund
einsehen, warum es gilt.»3 Naturgesetze sind Hypothesen, unter
deren Voraussetzung wir das Naturgeschehen als gesetzmäßig
verstehen können. Sie können nur durch Erfahrung bestätigt werden,
und das Geschehen ist nur soweit gesetzmäßig, als es die stets
begrenzte Erfahrung beweist. Hier liegt eine prinzipielle Grenze der
Wissenschaft, die nur das Daß, nie das Warum von Naturgesetzen
feststellen kann. Schon hier wird Verbundenheit und Unterschieden-
heit zwischen Theologie und Natur- bzw. Geschichtswissenschaft
deutlich. Die Theologie wird auch in ihrem Gegenstandsbereich der
Profanwissenschaft grundsätzlich das unbegrenzte Recht
zugestehen, das Geschehen aus den Naturgesetzen zu erklären, soweit
die Erfahrung dies bestätigt. Umgekehrt muß die Profanwissenschaft

der Theologie das Recht zubilligen, alles Geschehen aus der
Freiheit Gottes zu verstehen, die auch die Naturgesetze gesetzt hat,
sie bestehen läßt, aber selbst in ihrem Handeln in der Welt nicht an
diese Gesetze gebunden ist. Eine Theologie, die die Freiheit Gottes
auf das gesetzliche Geschehen einschränkt, ist ein philosophischer
Deismus, nicht christliche Theologie. Anderseits ist es der Theologie
nicht gestattet, willkürlich «Wunder» als Durchbrechungen der
Naturgesetze zu postulieren oder Wunderberiehte unkritisch
hinzunehmen. Nur der Zusammenhang der christlichen Botschaft ist für
die Theologie das Kriterium, nach dem die Theologie mit der Freiheit

des neuschaffenden Gottes gegenüber den erfahrenen
Naturgesetzen rechnen muß, z. B. in bezug auf die Auferstehung Jesu

3 A. March, Das neue Denken der modernen Physik (1957), S. 97.



W. Wiesner, Die Theologie als Wissenschaft 275

Christi. Die «voraussetzungslose Wissenschaft mutet dem Gläubigen
nicht weniger - aber auch nicht mehr - zu als das Anerkenntnis:
daß, wenn der Hergang ohne jene übernatürlichen für eine
empirische Erklärung als ursächliche Momente ausscheidenden
Eingriffe erklärt werden solle, er so, wie sie es versucht, erklärt werden
müsse. Das aber kann er, ohne seinem Glauben untreu zu werden»4.

Dieser Satz ist die notwendige Selbstbegrenzung moderner
Wissenschaft, die die Möglichkeit transzendierender Erkenntnis nicht
bestreitet, aber auch nicht begründet. Mehr kann empirische Wissenschaft

über die Möglichkeit transzendierender Aussagen nicht
behaupten. Sagt sie mehr, so transzendiert sie auch in negativen
Urteilen ihren eigenen Bereich. Dies Problem stellt sich keineswegs
nur im Blick auf die Möglichkeit christlicher Theologie, sondern
jeder Wissenschaft, die als Philosophie oder Grundwissenschaft über
das Ganze der Wirklichkeit Aussagen macht und dabei notwendig
ein Absolutum voraussetzt, das nie empirischer Gegenstand sein
kann. Die sich selbst im gesellschaftlichen Prozeß erkennende
Materie des Dialektischen Materialismus ist kein empirischer Gegenstand,

ebensowenig der Mensch als sinngebendes Subjekt der
Geschichte und damit der Welt. Empirisch existiert der Mensch nur
als Einzelwesen, und auch die Gesellschaft ist empirisch gesehen nur
die faktische oder potentielle Summe von Einzelwesen. Nun ist aber
der Mensch nicht bloß ein erkennendes Subjekt, sondern zugleich
ein praktisches, handelndes Wesen, dem die theoretisch erkannte
Wirklichkeit Mittel zum Leben und zu einem letzten Zweck ist,
welcher es auch sei. Auch der «nichtreligiöse mündige Mensch»

(Bonhoeffer), der ohne Gott auskommt, kommt eben nicht ohne
einen Gottersatz aus, der sein erkennendes und praktisches Handeln
sinnvoll macht. Selbst wer eine apodiktische Behauptung eines
solchen Gottersatzes ablehnt, hält immer noch die Gottesfrage
(Weischedel), die Gottes-« Sehnsucht» (Horkheimer, Machovec) für
sinnvoll, ja für einen wissenschaftlichen Gegenstand. Es gibt also
für den praktischen Menschen keine Welt- und Lebensdeutung, die
nicht bereits eine indirekte Theologie ist. Auch der Atheismus, ja
sogar der Agnostizismus ist eine negative transzendierende
theologische Aussage, die die Grenze empirischer Fachwissenschaft
überschreitet, ebenso wie der Glaube an die Wahrheit erkennenden Han-

4 M. Weber, Gesammelte Aufsätze zur Wissenschaftslehre (1922), S. 545.



276 W. Wiesner, Die Theologie als Wissenschaft

delns. Die Wissenschaft des zugleich erkennenden und handelnden
Menschen kommt also um eine wenigstens indirekte theologische
Aussage nicht herum. Also auch ohne die Tatsache einer christlichen
Theologie bleibt die theologische Frage eine offene Frage des

Menschen, die er natürlich auch nichtchristlich beantworten kann, die

er aber wissenschaftlich reflektieren muß.

3.

Damit ist der Rahmen für die Beantwortung der Frage nach der
christlichen Theologie als Wissenschaft abgesteckt. Die Wissenschaft

kann die Notwendigkeit christlicher Theologie als Wissenschaft

nicht beweisen. Sie kann aber die Unvermeidlichkeit der

theologischen Frage nicht bestreiten. Die positive Beantwortung der
Frage nach der Theologie als Wissenschaft kann nur die Theologie
selbst geben. Hier besteht also ein Zirkel, der für die indirekten oder
nichtchristlichen Theologien genauso besteht. Müßte sich die christliche

Theologie ihre Begründung als Wissenschaft von einer anderen
Wissenschaft geben lassen, so würde sie damit heterogenen
Wahrheitsnormen und Kriterien untergeordnet werden, also heteronom
werden, wie das in ihrer Geschichte oft geschehen ist. Auch die
Tatsache, daß der erkennende und handelnde Mensch um eine
indirekte theologische Aussage nicht herumkommt, ist
christlichtheologisch begründet: der Mensch ist als einziger geschöpflicher
Partner zu Gott hin geschaffen und bleibt es auch als total gegen
Gott gerichteter. Die in Wissenschaft und Praxis ungelöste aber
unumgängliche Gottesfrage ist der Ausdruck dafür, daß der Mensch
ohne bzw. gegen Gott nicht als Mensch leben kann. Da der Mensch
so oder so als Mensch zu Gott existiert, lebt er bewußt oder
unbewußt in der Frage nach dessen Erkenntnis, gleichgültig wie er sie

beantwortet, oh er sie verneint oder offenläßt. Theologie als positive
Antwort auf diese Frage setzt die Selbsterschließung Gottes zur
Verwirklichung der Partnerschaft mit dem Menschen voraus, zu der

er ihn geschaffen hat. Umgekehrt begründet nicht die in jeder
Philosophie sich meldende Frage nach dem Letzten die Theologie
als Antwort, sondern umgekehrt, die theologische Antwort macht
erst die philosophische Frage verständlich, die als unbeantwortbar
beiseite geschoben werden könnte. Ebensowenig kann, wie das



W. Wiesner, Die Theologie als Wissenschaft 277

frühere apologetische Theologie tat, die theologische Antwort aus
einer weltanschaulichen, religiösen oder sittlichen Not als
Teilbereich des Menschseins in ihrer Notwendigkeit bewiesen werden,
sondern Gott steht als der, ohne den der Mensch nicht Mensch sein
kann, sei es als der verborene, sei es als der Gegenwärtige «in der
Mitte seines Lebens» (Bonhoeffer) mit all den Konsequenzen, die
das so oder so für die Einzelbeziehungen des menschlichen Lebens
hat. Die unentrinnbare Alternative des Gottesverhältnisses des

Menschen in seiner Ganzheit bestimmt immer zugleich das
Verhältnis des Menschen so oder so zu sich selbst, zur Objektwelt, zur
menschlichen Gemeinschaft. Indem der Mensch aber in seiner Ganzheit

zu Gott existiert, auch im Gegensatz zu ihm, ist die positive oder
negative Gottesbeziehung in jedem Fall auch eine Erkenntnisbeziehung,

auch wenn sie im Status der Abkehr von Gott in der
Proklamation eines religiösen oder säkularen Abgottes besteht. Der
Mensch kann als zu Gott existierender auch der Erkenntnisbeziehung
nicht entfliehen, auch wenn er sie auf einen Abgott überträgt.
Andererseits steht die Wahrheit der Gotteserkenntnis nicht wie die
Wirklichkeit in den anderen Beziehungen der Menschen zu sich
selbst, zur Objektivität, zur menschlichen Gemeinschaft aus seinem

Erkenntnisvermögen zur Verfügung, sondern wie die personale
Gottesgemeinschaft als ihr integrierendes Element allein in Gottes
Entscheidung. Die Möglichkeit menschlicher wahrer Gotteserkenntnis

liegt nicht in menschlicher Freiheit, sondern in Gottes Freiheit,
die, wie der christliche Glaube bekennt, in der Kraft des Geistes
Gottes durch die Christusbotschaft zur Tat wird und die Neuschöpfung

des Menschen durch Gott in sich schließt. Gäbe Gott uns keine
Erkenntnis seiner selbst, so gäbe es keine Theologie, weil die
Gotteserkenntnis nicht eine menschliche Fähigkeit ist.

Damit ist allerdings die Frage, ob Gotteserkenntnis als Theologie
Wissenschaft ist, noch nicht beantwortet. Würden wir den
Wissenschaftsbegriff rein auf die menschlich geschöpflichen
Erkenntnismöglichkeiten beschränken, so würden wir damit den
Wissenschaftscharakter der Theologie verneinen. Denn 1. hängt
Gotteserkenntnis nicht von menschlicher Erkenntnisfähigkeit, -methode
und -bemühungen ab, sondern allein von Gottes Selbsterschließung;
2. ist der Mensch in seiner Ganzheit und nicht bloß das abstrakte
rationale Subjekt, das im auswechselbaren Erkenntnisvollzug nicht
an das erkennende Individuum gebunden ist, Empfänger und Träger



278 W. Wiesner, Die Theologie als Wissenschaft

der Erkenntnis. Sie ist also individuell - subjektiv, nicht nachprüfbar,

nicht durch Sinne und rationales Vermögen festzuhalten,
sondern nur durch personalen Akt des Einsatzes für Gott zu bekommen.
Zwar kann der Bekenntnisakt anderen vermittelt werden, aber nicht
der Erkenntnisinhalt des Bekennens direkt mitgeteilt werden.
Wissenschaftliche Erkenntnis setzt Mitteilbarkeit voraus, in der sich
wiederum der kritische Austausch vollzieht. Danach scheinen
Gotteserkenntnis aus Gottes eigener Selbsterschließung und Theologie
als Wissenschaft unvereinbar zu sein.

Aber dabei wäre doch übersehen, daß in der Gotteserkenntnis
nicht nur die Erkenntniszaeignung in der Gottesbegegnung und
Existenzerneuerung, sondern zugleich in letzterer integrierte menschliche

Erkenntnisatieignung gegeben ist, die ganz und gar menschliches

Erkennen und Denken ist. Wenn Paulus die Philipper (Phil. 2,
12. 13) aufruft: «Bemüht euch um euer Heil, denn Gott ist es, der
in euch wirkt das Wollen und das Vollbringen nach seinem
Wohlgefallen», so spricht er damit eine Paradoxie aus, deren logischer
Widerspruch nicht aufzulösen ist. Wenn Gott das Wollen gibt, wie
kann man es noch zum Imperativ freier Entscheidung machen?
Aber das ist die Grundparadoxie christlichen Seins, die wie hier
für das ethische Gebiet ebenso für das Verhältnis von Zueignung
und Aneignung der Gotteserkenntnis gilt. Man könnte den Satz
des Paulus abwandeln: Bemüht euch Gott zu erkennen, denn Gott
ist es, der in euch wirkt das Erkennen und das Verstehen. Wäre es

anders, so hätte sich Gott eben nicht selbst erschlossen. Die
Gotteserkenntnis ist ein existentieller Akt zwischen Gott und Mensch.

Theologie ist die in göttlicher Zuneigung eingeschlossene Aneignung
der Gotteserkenntnis als menschlicher Akt, ohne den Gott eben
nicht vom Menschen erkannt würde.

Aber wie vollzieht sich dieser Akt als menschliche Aneignung?
Gott kann vom Menschen nicht direkt erkannt werden, sondern
allein mittelbar durch sein Handeln an der Objektwelt in Natur
und Geschichte, an unsern Mitmenschen, an uns selbst. Nach den
biblischen Aussagen, wie das A.T. zeigt, hat Gott sich niemals
unmittelbar offenbart, sondern indem er Naturvorgänge, Geschichtsereignisse,

persönliche Erlebnisse, ja Träume und tradierte Glaubensaussagen

zum Mittel seiner Selbsterschließung machte. Dabei ist
festzuhalten, daß die Gotteserkenntnis aus diesen Mitteln nicht
durch subjektive Erlebnisse oder rationale Schlüsse, etwa aus der



W. Wiesner, Die Theologie als Wissenschaft 279

Unerklärbarkeit von «Wundern» abgeleitet werden kann, sondern
in jedem Falle aus Gottes eigenem Reden und Handeln als Mittel
seiner Selbsterschließung. Uns Christen gibt sich Gott durch das

Reden und Handeln der Christusgemeinde zu erkennen, ja er macht
unsere Gotteserkenntnis in seinem erneuernden Tun an uns in
unserm bekennenden Reden und Tun wiederum zum Mittel der
Selbsterschließung für andere, wo und wann er will. Ohne diese

Mittel ist Gott für uns verborgen, aber umgekehrt ohne sein Reden
und Tun an uns werden seine Mittel nicht zu Trägern seiner
Selbsterschließung. Aber weil Gott sich mittelbar uns erschließt, ist die
menschliche natürliche Erkenntnis dieser Mittel Werkzeug seiner

Selbsterschließung bzw. unser Mittel der Aneignung. Eben darum
spielen die Natur- und Geisteswissenschaften in der Theologie die
Rolle unentbehrlicher Hilfswissenschaften, speziell die historische
und philologische Wissenschaft in der Bibelauslegung und der
historischen Taten Gottes in der biblischen und der
Kirchengeschichte. Sowenig diese Hilfswissenschaften in der Theologie
entbehrt werden können, sowenig begründen sie als solche schon

Theologie. Die Natur- und Humanwissenschaften bzw.
Geschichtswissenschaften sind begrenzt auf das Gebiet menschlicher Erfahrung
und damit theologisch vieldeutig. Erst Gottes eigenes Reden und
Tun durch die wissenschaftlich erforschten Tatsachen und Worte
macht sie zu Mitteln der göttlichen Selbsterschließung, indem die
durchaus weltlichen Vorgänge und Aussagen als Gottes Taten und
Aussagen erschlossen werden, worin sie nicht nur in ihrem Daß,
sondern auch gerade in ihrem Was? als göttliche Taten und
Aussagen im Unterschied zum weltlich-menschlichen Zeugnis von ihnen
offenbar werden. Damit ist nicht gesagt, daß die historischen Inhalte
in ihrer Wirklichkeit ausgeklammert und zu formalen Mitteln eines
abstrakten Wortes Gottes degradiert werden, sondern gerade in
ihrer geschichtlichen Inhaltlichkeit werden sie zu Trägern
theologischer Inhalte, was sie in ihrer historischen Vieldeutigkeit keineswegs

sind. Sie werden es durch ihre theologische Analogie zu Gottes
Reden und Handeln an uns, aber nicht durch eine willkürliche typo-
logische Auslegung, sondern allein durch ihren untrennbaren
Zusammenhang im Ganzen der in der Anrede Gottes an uns evidenten
Christusbotschaft: Die relativen Gerichte Gottes über Israel nach
dem Alten Testament, die geschichtlichen Rettungen durch das
Gericht hindurch, die Aufrichtung der Gottesherrschaft über Israel



280 W. Wiesner, Die Theologie als Wissenschaft

durch geschichtlich-relative Gesetze, werden zur Analogie zum
totalen Gericht, der totalen Erlösung, der total-eschatologischen
Herrschaft Gottes in Jesus Christus. Aber alle diese noch zu
vermehrenden Inhalte einschließlich ihrer ethischen Folgerungen gelten
nur in der personalen Polarität zwischen Gott und Mensch bzw.
Christus und Mensch, in der der Mensch erst als Ebenbild der
einzigen wirklichen Person Gott Person im Sinne menschlicher Ge-

schöpflichkeit wird.
Die damit umschriebene Theologie als Aneignung der

Gotteserkenntnis vollzieht jeder Christ, indem er seinen Glauben denkend
entfaltet. Dies kann man sowenig wie unsere laienhafte alltägliche
Welterkenntnis schon Wissenschaft nennen. Wir sind also bisher
die Antwort auf die Frage, inwiefern die Aneignung der
Gotteserkenntnis schon Theologie als Wissenschaft ist, noch schuldig
geblieben. Es ist allerdings nicht zu leugnen, daß jeder schlichte Christ
von der Theologie als kirchlicher Wissenschaft lebt, auch wenn er
an ihr nicht teilnimmt und von einer älteren Stufe ihrer
Entwicklung lebt. Aber die Christenheit als ganze hat Theologie als
Wissenschaft nötig, und sofern die Christenheit die Verantwortung
für die Christusbotschaft an die Menschheit trägt, ist der Menschheit
christliche Theologie als Wissenschaft notwendig. Hat die Wissenschaft

es mit der Wahrheit als Erkenntnis der Wirklichkeit im
Verhältnis zum Menschen zu tun, so die Theologie mit der Wahrheit
Gottes gemäß der Christusbotschaft. Ist die allgemeine Wissenschaft

die kritische Reflexion auf die Wahrheit unseres
Wirklichkeitsbewußtseins, so ist die Theologie als Wissenschaft die kritische
Prüfung unserer Glaubensüberzeugungen an der Zweignung der
Gotteswahrheit an uns in seiner Selbsterschließung. Was die Theologie

als Wissenschaft von der Aneignung der Gotteserkenntnis des

schlichten Christen unterscheidet, ist wie in jeder Wissenschaft die
kritische Reflexion auf die Richtigkeit des Wahrheitsdenkens und
des Wahrheitsaussagens nach dem Kriterium der Erkenntnis Gottes
als Akt der Aneignung auf Grund der Zueignung in der Selbst-
ersehließung Gottes, die selbst kein wissenschaftliches Erkennen ist,
aber die Voraussetzung christlicher Theologie als Wissenschaft, die
im Unterschied zur sonstigen Wissenschaft keine menschliche
Möglichkeit, sondern unverfügbare Gabe Gottes ist.

Nun gibt es in der nichttheologischen Wissenschaft auch
Erkenntnis, über die der Mensch zwar prinzipiell, aber faktisch nicht



W. Wiesner, Die Theologie als Wissenschaft 281

verfügt. Einmal beruhen alle größeren wissenschaftlichen
Entdeckungen auf Einfällen, die einem Einzelnen geschenkt wurden
und nicht einfach das Ergebnis methodischen Eorschens waren.
Besonders in den humanen Wissenschaften spielt die Kongenialität
des Forschers mit seinem Gegenstand, etwa vergangenet Geschichtsgestalt

als Möglichkeit für den forschenden Menschen, eine
entscheidende Rolle. Erst wenn er unter dieser Voraussetzung die

vergangene Geschichtsgestalt erkannt hat, vollzieht er im schöpferischen

Entwurf die Aneignung in der Darstellung des erkannten
Bildes. Der Theologe verfügt nicht bloß faktisch, sondern prinzipiell
über die Gotteserkenntnis nicht, aber wenn sie ihm durch Gott
geschenkt ist, kann er sie in schöpferischem wissenschaftlichem
Entwurf in Bildern und Sätzen wiedergeben. Wie nach Phil. 2. 12-13
Gott das ganz und gar menschliche Wollen und Vollbringen wirkt,
so wirkt er hier in schöpferischem Denken und Formulieren Theologie

als menschliche Wissenschaft, die allerdings nur soweit wahre
Wissenschaft ist, als sie an die unverfügbare Gotteserkenntnis
gebunden bleibt. Gott würde sich dem Menschen nicht zu erkennen
geben, wenn der Mensch diese Erkenntnis nicht in menschlichen
Gedanken, Vorstellungen und Worten in kritischer Reflexion eben
auch wissenschaftlich wiedergeben könnte. Theologie als Wissenschaft

ist also nicht ein dem Menschen verfügbares Unternehmen
wie die andern Wissenschaften - als solches kann sie ein völliger
Leerlauf sein -, sondern sie ist ein reines Geschenk göttlicher Gnade.
Aber sie wäre nun nicht wirkliches Geschenk der Gnade an den
Menschen, wenn sie nicht ganz und gar menschliche Wissenschaft
wäre, sowie auch christliches Leben, wenn auch von Gott gewirkter
Gehorsam, aber nichtsdestoweniger ein menschlicher Lebensakt ist,
der als menschliches Phänomen von anderen menschlichen Lebensakten

nicht unterschieden werden kann.
Nun empfängt der Glaubende die Gotteserkenntnis nicht direkt,

sondern allein bereits in menschlicher Ausgelegtheit, sei es in
biblischen Texten, sei es in kirchlicher und theologiegeschichtlicher
Tradition oder gegenwärtigem persönlichen Zeugnis. Hier ist es

zunächst profanwissenschaftliche Interpretationsaufgabe, die

Vorstellungen, Begriffe und Aussagen der Vergangenheit zu reproduzieren,

wie sie von ihren Urhebern gedacht und gemeint sind. Aber
das wäre nicht Theologie, nicht einmal theologische Exegese, sondern
allerdings ihre unumgängliche Voraussetzung. Theologie wird dies



282 W. Wiesner, Die Theologie als Wissenschaft

Auslegen erst, wenn die Texte in ihrem uns heute, ja die ganze
Menschheit aller Zeiten von Gott her gültige Inhalt vom Ausleger
durch Gottes Geist erkannt wird und er nun die Aufgabe erfüllt,
diesen im Glauben erkannten Inhalt der Gotteserkenntnis in seinem
Verständnis und seiner Sprache auszudrücken. Hier hat die
theologische Exegese die Texte als Zeugnissse vom Inhalt der
Gotteserkenntnis in den Grenzen ihrer Aussage auszulegen, die Systematik
das Ganze der in der mannigfaltigen Christusbotschaft beschlossenen
Gotteserkenntnis in seiner dem Systematiker erschlossenen Einheit
darzustellen. Da die Christusbotschaft es nicht mit einer isolierten
Gotteserkenntnis, sondern mit Gott in seinem Verhältnis zum
Einzelmenschen und zur Menschheit in ihrer Welt und umgekehrt zu
tun hat, ist die Menschheit und die Welt in dieser ihrer
Wechselbeziehung zu Gott in das Thema der Theologie eingeschlossen, weil
es nichts gibt in Natur und Geschichte, in dem wir es nicht mit Gott
zu tun hätten, das nicht unter der Verheißung und dem Gebot
Gottes stände. Allerdings wird hier deutlich, daß nicht nur unsere
Gotteserkenntnis uns je zu einer bestimmten Zeit und an einem
geschichtlichen Ort zuteil wird, sondern daß uns die Menschheit wie
die Welt als ganze immer aus einer bestimmten zeitlich und örtlich
bedingten Perspektive erschlossen ist, die wir mit unsern
Zeitgenossen teilen.

Das Subjekt der Theologie ist die Christenheit als Gemeinde.
Wir als einzelne sind es nur, soweit wir durch den Glauben ihr
angehören. Grundsätzlich ist jeder Glaubende Subjekt der Theologie,
als Wissenschaft setzt sie natürlich die dazu Begabten und
Vorgebildeten voraus. An ihrem soziologischen Ort in der Gemeinde
steht sie in einem doppelten Dialog: 1. im Dialog der Glaubenden
untereinander unter dem gemeinsamen Wahrheitskriterium der
Selbsterschließung Gottes, indem sie in gegenseitiger Ergänzung
und Korrektur nach dem consensus der theologischen Wahrheit in
einem unendlichen Prozeß streben; 2. im Dialog mit der Welt, der
sie ja selbst auch noch angehört. Hier geht es um den Dialog mit
den Fragen und Antworten der Welt, sei es, daß die Theologie diese

in sich einbeziehen kann oder sie abweisen muß. Beides geschieht
im Dienst der Christusbotschaft an der Welt, sei es, daß es auf der
Ebene der Wissenschaft, der Kultur, der Ethik und der Politik
geschieht, sei es, daß sie damit indirekt der missionarischen
Verkündigung dient.



W. Wiesner, Die Theologie als Wissenschaft 283

Daß die Theologie im ausgeführten Sinne auch heute eine
wissenschaftliche Aufgabe ist - darin liegt ihr notwendiger Zirkel -, ist
bereits eine theologische, d. h. eine Glaubensaussage. Ihre Allgemeingültigkeit

für Kirche und Welt empfängt sie aus der gottbegründeten

Allgemeingültigkeit der Christusbotschaft, die sich auch im
Bereich der Wissenschaft von Gott her selbst evident macht. Allein
aus dieser Erwartung nimmt sie den Mut, in einer sich immer
antichristlicher gebärdenden Welt unbeirrt bei ihrem Thema und ihrer
Aufgabe zu bleiben und nicht ihre Evidenz von der Anpassung an
den Zeitgeist zu erwarten, sondern umgekehrt Gottes Wahrheit in
die Zeit hinein zu sagen in der Gewißheit, daß Gott in Christus
mächtiger ist als die Zeit.

Werner Wiesner, Mainz


	Die Theologie als Wissenschaft

