Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 4

Artikel: Der Gottesglaube in der "Methode" Pestalozzis
Autor: Wullschleger, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878759

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

264

Der Gottesglaube in der <Methode» Pestalozzis

Mit der «Methode» hat Pestalozzis politisch soziales Engagement
eine tiefgreifende Modifikation erfahren. Die optimistische Sicht der
«Abendstunde» von 1780 mufite in zunehmendem Male gesell-
schaftskritischen Anschauungen weichen. In den «Nachforschun-
gen» von 1797 gelang ihm mit Hilfe des Entwicklungsgedankens
die Integration der bosen Zeit seit der «Abendstunde». Enttiu-
schungen mit der Helvetischen Republik und das begliickende
Stanser-Unternehmen verhalfen ihm zur padagogisch-methodischen
Konkretisierung seiner Einsichten und Erfahrungen. Pestalozzi sah
sich dabei wieder einmal mehr auf seine ureigenste Welt, auf seine
«Mutterwelt» zuriickgeworfen. Um 1800 begann er das methodische
Hauptwerk, die sog. «Gertrudbriefe», die am Schluf3 (13./14. Brief)
ihren eigentlichen Hohepunkt erreichen, wo Pestalozzi den Ur-
sprung seiner «Methode» mit dem Ursprung der «Gottesverehrung»
zusammensieht. — Die groflen Schlagworte der Revolution bleiben
leer, solange der Mensch nicht eine entsprechende Erziehung er-
fihrt. Freiheit und Verantwortung koénnen ohne entsprechende
Bildung nicht verwirklicht werden. Sie blindlings auszuteilen, ist
Pfuscherei.

Der Gottesglaube ist getragen von Liebe, Vertrauen, Dank und
Gehorsam. Diese «Gefithle» miissen in der zwischenmenschlichen
Relation entwickelt sein, bevor eine Ausweitung und sprachliche
Beziehung zu Gott moglich wird. Auf der Suche nach ihrem Ur-
sprung stoBt Pestalozzi auf die menschliche Urrelation schlechthin,
auf das Verhiltnis «zwischen dem unmiindigen Kinde und seiner
Mutter». In dieser Frithphase werden die grundlegenden Keime fiir
alle spiatern Beziehungen entfaltet. Mutterbrust und Mutterarm
haben dabei entscheidende Funktion. Sie erzeugen durch ihr hel-
fendes oder abwehrendes Eingreifen Liebe und Dank, Vertrauen
und Gehorsam.

Diese vier Begriffe sind ein einheitlicher Ausdruck fiir jenes
«Naturverhéltnis», fiir das Pestalozzi keine speziellen wissenschaft-
lichen Kategorien ausgebildet hat. In dem wierfachen Grundgefiihl



O. Wullschleger, Der Gottesglaube in der « Methode» Pestalozzis 255

liegt auch der Keim der Gewissensbildung. Das Kind erfihrt den
«ersten leichten Schatten des Gefiihls», dal es nicht recht sei, gegen
die liebende Mutter zu toben. Das ist der «erste Schatten der
Pflicht und des Rechts», das «erste Schlagen der hoheren Gefiihle
der sittlichen Natur». Dieses «Naturverhiltnis» ist ein sinnliches,
aber in seinem Wesen identisch mit dem «Keim aller Gefiihle der
Anhinglichkeit an Gott durch den Glaubeny.

Mit dem Entkeimen der Selbstkraft weist die Mutter das Kind
auf Gott hin, um die Kontinuitdt der Geborgenheit sicherzustellen.
Das Kind dehnt sein sinnlich erworbenes Grundgefiihl itber Vater
und Mutter auf Gott aus. Auch der verbale Hinweis auf Gott ist
ganz eingebettet in die natiirliche Friihbeziehung, die hier gerade
nicht durchbrochen wird, sondern fiir jede weitere Entwicklung
garantiert werden muf}, damit die Welt «anschaulich», d. h. partner-
schaftlich erlebt werden kann. Véllig verfehlt ist die Interpretation
Wiirzburgers, wonach in diesem «denkwiirdigen Augenblick» die
Mutter das Kind auf den «ganz Anderen» hinweise!. Auch die
Degradierung der Mutter zur «Holzspindel»? verfehlt den Mutter-
begriff Pestalozzis. Pestalozzis Anschauungsbegriff ist von seinem
Mutterbegriff nicht zu trennen. Anschauung ist ein Geschehen, in
dem die Welt mit Hilfe der «Mutter» erlebt wird, der Mensch also
nicht letztlich vor dem toten Objekt steht oder zur Schizophrenie
seiner selbst gezwungen wird. — So kann die «Gemiitsruh», das
«letzte Ziel alles menschlichen Strebens» erhalten bleiben. Man
denkt — bei aller Verschiedenheit der Wege — an den berithmten
Satz eines andern Muttersohnes: inquietum est cor nostrum, donec
requiescat in te?3.

In der Phase des Ubergangs in die « Welt» beginnt recht eigentlich
die Kunst der mitterlichen Erziehungsarbeit, zu der Pestalozzi
anleiten will. Hatte er die Entwicklung bisher einfach beschrieben,
so beginnen jetzt seine emphatischen Aufrufe an die Mutter. Seit
Herbart ist immer wieder nach dem Alter gefragt worden, in dem
nach Pestalozzi dieser Ubergang stattfindet. Pestalozzis Antwort
ist eindeutig?. Der «Mutterunterricht» beginnt mit dem Erwachen
der entsprechenden Sinne des Kindes. Die konkreten Ausfithrungen

1 K. Wiirzburger, Der Angefochtene (1940), S. 215.
2 Wiirzburger, S. 219f.

3 Augustin, Confessiones (Koésel-Ausg. 1960), S. 12.
4 K (= Kritische Ausgabe, 19271f.) 15, 427.



256 0. Wullschleger, Der Gottesglaube in der « Methode» Pestalozzis

Pestalozzis sind oft rationalistisch. Es gilt aber, seine Intention
nicht aus den Augen zu verlieren. Die «Welt», in die das Kind
hineinwéchst, ist nicht mehr die Frithwelt mit ihrer Geborgenheit,
nicht mehr «Gottes erste Schopfung», sondern eine verwahrloste
Welt. Miissen die neuen Eindriicke allein bewéltigt werden, so wird
selbst die Mutter, die nicht mitgeht, fiir das Kind zu einem Teil
dieser bedrohlichen Welt. Es ist nicht die Meinung Pestalozzis, die
«Einsicht in die menschliche Unvollkommenheit der Mutter»5 sei
das Merkmal schlechthin fiir den «Zusammenbruch der frihkind-
lichen Geborgenheit». Pestalozzi wiirde sonst kaum die Mutter
unabléssig aufrufen, dabeizusein. Vielmehr st68t das Kind auf die
«Welt», zu der freilich die Mutter bei Vernachlissigung ihrer Aufgabe
ebenfalls gehéren kann; die «Welt» macht dann auch vor der
« Wohnstube» nicht mehr halt. Schafft die Mutter kein «Gegenge-
wicht», so wird das Kind von der Fiille der neuen Eindriicke er-
driickt, die « Welt» wird ihm Mutter und Gott, «es hat die Mutter,
es hat Gott, es hat sich selbst verloren»é. Indem die Reize der
neuen Erscheinung zusammen mit dem bisherigen Erlebnishinter-
grund also «anschaulich» aufgenommen werden, sind sie geziigelt,
und die Wurzel aller Ubel, die Ziigellosigkeit, die «Verwahrlosung»,
ist ausgerottet. Aber wehe, wenn die « Mutter» nicht dabei ist, wenn
Gott nicht mitgeht! Da wird letztlich alles beziehungslos, der
«Faden des Lebens» zerreillit, und «Maulbraucherei» tauscht iiber
den «sittlichen Tod» hinweg. So hat Pestalozzi die heile Welt der
«Abendstunde» auf das dyadische Frithverhéltnis beschrinkt, dessen
Integration zur padagogischen Aufgabe wird.

Pestalozzis «Mutter», die im ProzeB der Selbstentfaltung dabei-
sein mul}, unterbindet diesen Prozel nicht. Pestalozzi will die
«Selbstkraft» und «Selbstachtung» des Kindes, die das treibende
Moment ausmachen, niemals zerstoren. Es ist lediglich darauf zu
achten, daBl der Vertrauensbegriff in diesem Zusammenhang stets
in die Urrelation des Grundgefiihls gehort und nicht ein davon
abstrahiertes «Selbstvertrauen» bedeutet.

Eine neurotische Mutterbindung wird hier nicht reflektiert, ob-
schon Pestalozzi an anderer Stelle auch eine Mutter kennt, die ihr
Kind mit «Affenliebe» an sich bindet. Das Problem der Loslésung

5 0. F. Bollnow, Die pidagogische Atmosphére (1965), S. 22.
8 K 13, 386; R (= Rotapfelausgabe, 1945-49) 6, 350.



O. Wullschleger, Der Gottesglaube in der « Methode» Pestalozzis 257

von der Mutter, das Bollnow vor Augen hat, betrifft nicht den
«wichtigen Zeitpunkt des Voneinanderscheidens», den Pestalozzi
hier meint. Pestalozzis Mutterbegriff umfaf3t auch das, was Bollnow
formal mit «neuer Geborgenheit» oder «echtem Gottvertraueny
bezeichnet?’. Die Mutter wird, nachdem das (durch die «Welt»!)
zerrissene Band wieder gekniipft ist, von ihrem Kind noch mehr
geliebt, «als es sie liebte, da es noch an ihrer Brust lag»8.

2.

Es ist bekannt, dal Pestalozzi Erkenntnisse moderner 7iefen-
psychologie genial vorweggenommen hat. Wir stellen fest, daBl er
Phasentypisches bereits erkannt und ihm auch die Bedeutung zu-
erkannt hat, die ihm aufgrund moderner biologischer und tiefen-
psychologischer Forschungsergebnisse zukommt.

Pestalozzi hat fiir die Frithbeziehung zwischen Mutter und Kind
drei Phasen unterschieden:

1. die Phase der vier Grundgefiihle,
2. die Phase des Entkeimens der «Selbstkrafty,
3. die Phase des Ubergangs in die Welt.

Ein Vergleich mit der epigenetischen Tabelle Eriksons, in der
dieser die psychosozialen Phasen, die zur Ich-Integritét fiihren,
darstellt, zeigt, dal auch er die Zeitspanne, die Pestalozzi im Auge
hat, in drei Stadien einteilt?®:

1. das S#uglingsalter (ca. 1. Lebensjahr),
2. das Kleinkindalter (ca. 2. und 3. Lebensjahr),
3. das Spielalter (ca. 4. und 5. Lebensjahr).

Die erste Phase. — Das Merkmal dieses Stadiums ist nach Erikson
das «Urvertrauen». Auch fiir Pestalozzi gehort das Vertrauen in
diese Frithphase. Eine gesunde Entwicklung verlangt nach Erikson,
dal3 jede Phase wirklich integriert werden kann, d. h. das «Urver-
trauen» mufl hier iiber das «UrmiBtrauen» dominieren. Die inte-
grierte Frithphase der Geborgenheit setzt sich in sozialen Institu-
tionen der Verehrung fort.

7 Bollnow (A. 5), S. 1001f.

8 R 6, 357.

9 E. H. Erikson, Kind und Gesellschaft (1965), S. 267f.; ders., Identitét
und Lebenszyklus (1966), S. 59f., 150f.

17



258 O. Wullschleger, Der Gottesglaube in der « Methode» Pestalozzis

Schon Pestalozzi hatte die erstaunliche Einsicht, daB die Friih-
phase nicht verlorengehen diirfe. Er hat auch bereits wichtige Ein-
zelbeobachtungen gemacht, die in der Forschungsarbeit von René
Spitz prézisiert wiedererscheinen, so das blickerwidernde Lécheln 1,
die Entstehung von Furcht, die Bedeutung der Frustration, das
Sprechenlernen.

Die zweite Phase. — Erikson nennt das positive Gefiihl dieser
Phase «Autonomie», das negative, das bei einer normalen Ich-
Integration nicht die Oberhand bekommen darf, Scham und Zweifel.
Die Fortwirkung dieses zweiten Stadiums findet nach Erikson eine
institutionelle Sicherung im Prinzip von Recht und Ordnung in
der Erwachsenenwelt!!. — Pestalozzi diirfte mit dem «Entkeimen
der Selbstkraft» das erste Heraustreten aus der Frithbeziehung
schon treffend umschrieben haben!2. Spitz zeigt, wie die Trotzphase
im 2. Lebensjahr durch den Erwerb der ersten semantischen Geste
des «Nein» bedingt ist, die jetzt dem Kind Abfuhr von Aggression
ermoglicht 3.

Die dritte Phase. — Im Spielalter ist nach Erikson «Initiative»
das vorherrschende Gefiithl. Das Gewissen tritt (nach der Trotz-
phase!) als «Stimme Gottes» seine Herrschaft ant. Wo Initiative
nicht zum Zuge kommen darf, setzt sich keimhaft neurotisches
Schuldgetfiihl fest. — Pestalozzi spricht vom Weg in die « Welt», der
ebensowenig aufzuhalten ist wie die erwachende Selbstkraft; aber
auch die Urgeborgenheit mull phasengemifl weiter dabeisein, soll
das Kind die Welt kennenlernen, «die Gottes Welt ist»'%. Von der
«echten Nestsituation» aus mufl die Welt entdeckt werden!¢. Die
Urgemeinschaft darf beim Ubergang von der oralen in die anale
und genitale Phase unter keinen Umsténden zerstort werden. Wird
ein Kind hier isoliert, kann es nicht kommunikativ-spielerisch in
die gesellschaftlichen Normen hineinwachsen, so werden diese als
Dressur empfunden, der man durch Leistung zu geniigen hat: Das

10 K 13, 384.

11 Erikson (A. 9), Kind, S. 284f.

12 R 6, 348.

18 R. Spitz, Vom Sdugling zum Kleinkind. Naturgeschichte der Mutter-
Kind-Beziehung im 1. Lebensjahr (1967), S. 202.

14 Erikson (A. 9), Identitéit, S. 94.

15 R 6, 356.

16 M. Siirala, Die Schizophrenie (1961), S. 149.



0. Wullschleger, Der Gottesglaube in der « Methode» Pestalozzis 259

Kind wird in eine Ich-Haltung und damit Ich-Spaltung hineinge-
dringt, die zu Kontaktstorung, Zwangsneurose und Schizophrenie
fithren kann?'7.

Mit einer an Pascals «logique du coeur» gemahnenden Tiefe und
einer erregenden Zusammenschau, wie sie nur noch Schleiermacher
gelungen ist, wird in den beiden letzten Gertrudbriefen das Gottes-
verhdltnis des Menschen gesehen. «Der Gott meines Hirns ist ein
Hirngespinst; ich kenne keinen Gott als den Gott meines Herzens...
Der Gott meines Hirns ist ein Gotze...»8. Fiihrt jemand Gottesbe-
weise an, «so spricht nur die Schule aus ihm»; @iberzeugt von Gott
ist der Mensch nicht durch seinen Verstand, sondern durch jenen
«unerklérlichen, in keine Worte, ja in keinen Begriff zu fassenden
Trieb, sein Dasein in dem héhern, unvergénglichen Sein des Ganzen
zu verkliren und zu verewigen... Das reine menschliche Herz
fordert und schafft fiur seine Liebe, seinen Gehorsam, sein Ver-
trauen und seine Anbetung ein personifiziertes hochstes Urbild. . .»19.

Solche Sitze tonen fiir die Ohren abstrakt gewordener abend-
landischer Gradentheologie haretisch, und Pestalozzi ist denn auch
immer wieder als Haretiker gebrandmarkt worden 2. Seine theolo-
gische Sprache darf aber nicht dogmatisch geprel3t werden. Jeden
dogmatischen Verbalismus, der sich als Interpret der Wirklichkeit
aufspielt oder der sich — unter dem Eindruck empirischer For-
schung — in eine orthodoxe Separatecke zuriickzieht, um von da
aus seine offenbarungspositivistischen Ausfille zu unternehmen,
hat Pestalozzi weit hinter sich gelassen. Fiir solches Reden von Gott
konnte Pestalozzi nur das Pradikat «Maulbraucherei» bereithalten ;
«Maulbraucherei» ist aber gerade das Gegenteil dessen, was Pesta-
lozzi mit «Anschauung» meint.

Ebensoweit hat Pestalozzi auch jede Form bloB natiirlicher Theo-
logie (Pantheismus u.a.) iiberholt. Schon seine eigene personale

17 G. Bally, Einfilhrung in die Psychoanalyse Freuds (1965), S. 206f.;
vgl. dazu E. Ringel, Der Selbstmord (1953), S. 15ff,

18 R 6, 359.

1% R 6, 361.

20 Vgl. etwa H. Kittel, Der Christ als Erzieher (1961), S. 230, der Pesta-
lozzis Piadagogik unter Preisgabe der héretischen Theologie retten will.



260 O. Wullschleger, Der Gottesglaube in der « Methodey Pestalozzis

Gottesbeziehung, die in seinen Gebeten ihren schonsten Ausdruck
fand, macht darauf aufmerksam. Die «physischen Ursachen»?! un-
seres Gottvertrauens stehen in keinerlei Gegensatz zur gottlichen
Gnade; Pestalozzi hat vielmehr Natur und Gnade zusammenge-
sehen. Der Gott der Bibel mufl auch im Gang der Natur anzutreffen
sein. In der Zeit, in der sich das genetische Denken mit Macht
Bahn brach, hat Pestalozzi der Sprachtradition christlichen Glau-
bens eine aktuelle Konkretion und uniiberholbare Tiefendimension
verliechen. Wie bei Herders «tierischem» Ursprung der Sprache —
von Hamann zu Unrecht kritisiert —ist bei Pestalozzis «physischen
Ursachen» das Gottliche durchaus mitbedacht. Pestalozzi spricht
von Gottes erster Schopfung?? und meint damit die heile Frithwelt
des Kindes, die dem Kind als Schopfung der Mutter erscheint:
«Mutter und Schopfer, Mutter und Erhalter sind dem Kinde ein
und dasselbe Gefiihl»?3. Damit hat Pestalozzi wohl den Ursprung
der Gottesverehrung psychologisch aufgewiesen, aber doch auch
zugleich das dyadische Frithverhéltnis theologisch qualifiziert. Die
Frithbeziehung stellt kein blosses Prae dar, dem spéter ein be-
sonderer Gnadenakt zu folgen hitte. Das Prae kann immer nur
schon das Evangelium selber sein.

An dieser Stelle wird die radikale ethische Relevanz der Pesta-
lozzischen Schau deutlich. Wieder gibt er mit seinem Leben selber
das Beispiel.

Die Zeit seiner Schriftstellerei war fiir ihn letztlich unbefriedigend. In
«Ja und Nein» nimmt Pestalozzi Abschied vom christlichen Staat2d. In
diese Zeit féallt auch der berithmte Nicoloviusbrief, in dem sich Pestalozzi
in einer fiir ihn typischen SolidaritdtsduBerung zum Nichtchristen erklért.
Als «Beichte»?s oder gar «Durchbruchsschlacht zum wahren Glauben»26 kann
dieser Brief nur mit der Brille abstrakter Orthodoxie gelesen werden.

In Stans erfihrt Pestalozzi «die tiefe Metaphysik des Tuns»?7.
Aber auch der Duktus unserer beiden Gertrudbriefe zeigt die

21 R 6, 350. 355f.

22 R 6, 357. 355f.

2 R 6, 358.

22 P, Wernle, Der Schweizerische Protestantismus im 18. Jahrhundert, 3
(1925), S. 508ff.

25 Wiirzburger (A. 1), S. 27ff.

26 Wiirzburger, S. 96.

27 F. Delekat, J. H. Pestalozzi (1926), S. 236.



0. Wullschleger, Der Gottesglaube in der « Methode» Pestalozzis 261

ethische Relevanz auf: die Mutter steht dem Kind an Gottes
Statt 28! Gegenstinde kommen nur innerhalb dieses Urvertrauens
in Sicht 2°, Spéter wird das «Muttergefithl»¥® universal ausgewei-
tet3l, und mit dem so bewahrten Gefiihl letzter Geborgenheit wird
sich ein entsprechendes Verantwortungsgefiihl verbinden, in dem
ich dem Elenden und Leidenden mit meinen «Mutterarmen» an
Gottes Statt stehe, und so eigentlich erst wahrer Mensch, Mit-
mensch werde.

Wir haben einander Geborgenheit zu gewéhren, d. h. «Anschau-
ung» in bezug auf Gott und Welt zu ermoglichen. «Gottlich zu
handeln wird meine Natur; ich bin ein Kind Gottes»32. «Das Gott-
liche ist dem Menschen nur darum gottlich, weil es ihm das Mensch-
lichste ist, das er sich zu denken vermag. Warum sollte ich also
Jesum Christum nicht mit seinem Bruder, dem edlern Armen,
vergleichen...? 33 Schon in der «Abendstunde» hatte Pestalozzi den
vielzitierten Satz ausgesprochen: «Gott ist die ndheste Beziehung
der Menschheit.» 3 ‘

Pestalozzis Einsichten gelangen im Umbruch der Revolutions-
jahre, als er, enttduscht durch die Helvetische Republik, sein
politisch soziales Engagement in dieser tiefschiirfenden Weise modi-
fizierte 35, Seinen Armen wirklich helfen kann nur mehr der, der
durch seine «Methode» gegangen ist und so nicht mehr nur nach
Eigennutz strebt, sondern in letzter Verantwortung steht fiir den
Bruder.

Neue gruppenpsychotherapeutische Forschungen % bestétigen den
Zusammenhang von Geborgenheit und entsprechendem Verant-
wortungsgefiihl. Pestalozzi héitte mit seinem dialogischen Mutter-
begriff, nach dem das Kind spiter selber Mutterfunktion uber-
nehmen kann, diese Verbindung nicht genialer vorwegnehmen
konnen. Indem nédmlich Pestalozzi m. a. W. seinen «Mutterarmen»

28 R 6, 358.

2 R 6, 346.

30 R 6, 358f.

31 R 6, 356.

32 R 6, 359.

33 K 16, 69. 165.

M R4, 153.

35 Vgl. dazu A. Rang, Der politische Pestalozzi (1967).

3¢ R. Battegay, Der Mensch in der Gruppe, 1 (19682), S. 28ff.



262 O. Wullschleger, Der Gottesglaube in der « Methode» Pestalozzis

Dauer verschafft, spricht er als Empiriker die notwendige Fortdauer
des Geborgenheitshorizontes iiberraschend «weltlich» aus, ohne
jedes klerikale Sadkularisierungsdenken. Diakonische Existenz des
Menschen hat als solche gottesdienstlichen Charakter. Auf seine
Weise hat so Pestalozzi eine Moy Aatpela (R6m. 12) oder ein
Logion wie Matth. 25, 40 zum Ausdruck gebracht.

Gottesdienstliche Sondersprache hat nur Sinn in diesem Zusam-
menhang. Sie ist ganz eingebettet in diesen «Anschauungshinter-
grund», dem sie sich selber verdankt. Phinomenologische Unter-
suchungen der christlichen Sprachtradition mii3ten diese Beziige
aufweisen. Spitz fragt sogar3’, ob nicht die ganze logische Struktur
unseres Denkens auf die anfinglichen bindren Systeme zurickzu-
fithren sei (vgl. etwa die Genese der ersten semantischen Geste des
«Nein»!).

Jeder Theologe ist durch Pestalozzi vor «Maulbraucherei» ge-
warnt. Die Forderung nach Anschaulichkeit stellt uns vor eine
ungeheure hermeneutische Aufgabe, zeigt aber ebenso die Grenze
hermeneutischer Besinnung. Hermeneutik kann selber innerhalb
von Maulbraucherei verharren, wenn sie z. B. psychosoziale
Strukturen und Entwicklungen auller acht 140t. Pestalozzi wiirde
aber auch dabei nicht stehenbleiben. Verabsolutierte objektivierende
Wissenschaftlichkeit im heutigen Sinne ist ihm, bei aller Berufung
auf seine « Empirie», fremd ; zu sehr staunt er vor allem Lebendigen,
vor Kinderaugen! Wenn Pestalozzi in der methodischen Einzelaus-
fuhrung weithin Rationalist geblieben ist, so machen doch die zwei
letzten Gertrudbriefe uniiberhérbar deutlich, dafl er nicht manipu-
lieren will, sondern das Geheimnis wahren Menschseins (was fiir
ihn identisch ist mit Christsein) stehenldBt. Gerade deshalb muf3
die «erste Schopfung¢, die dialogische Frithbeziehung, integriert
werden. Die Welt erstarrte sonst zur bloBen «Maulwelt», und die
«Gemiitsruh», das «letzte Ziel alles menschlichen Strebens»38, ginge
verloren. Sie allein aber ermoglicht partnerschaftliche Existenz.

Man miilte auch einmal die Aussagen Pestalozzis iiber den Tod
untersuchen, wird doch im Tod jede dialogisch anschauliche Ex-
istenz des Menschen zerstort. Eine Stelle aus der «Abendstunde»
weist jedoch darauf hin, dafl Pestalozzi auch den Tod, «anschau-

37 Spitz (A. 13), S. 57.
8 K 16, 3.



O. Wullschleger, Der Gottesglaube in der « Methode» Pestalozzis 263

lich» bestehen will: «Gewalt und Grab und Tod ohne Gott zu leiden
hat deine sanft, gut und fithlend gebildete Natur keine Krafty.3?
Welche Erfahrung hinter einer solchen Aussage steht, kann man
heute leicht nachfithlen! Gott soll deshalb dabeisein, d. h. wir haben
einander auch hier Mutterarmdienst zu gewéihren und nicht einem
«schizophrenen» verbalen « Wahrheits» fanatismus zu erliegen.
Weil Pestalozzi in zunehmendem Mafle am Zustandekommen ver-
antwortlichen Menschseins interessiert ist, fdllt sein Blick auf die
Kontinuitit des Geborgenheitshorizontes. Am Ende des 13. Gertrud-
briefes stehen seine zwei bekannten «Gesetze der Liickenlosigkeit»4°:

«Der erste Unterricht des Kindes sei nie die Sache des Kopfes, er sei nie
die Sache der Vernunft — er sei ewig die Sache der Sinne, er sei ewig die
Sache des Herzens, die Sache der Mutter.»

«Der menschliche Unterricht gehe nur langsam von der Ubung der Sinne
zur Ubung des Urteils, er bleibe lange die Sache des Herzens, ehe er die Sache
der Vernunft, er bleibe lange die Sache des Weibes, ehe er die Sache des
Mannes zu werden beginnt.»

Pestalozzis Anschauungsbegriff 6ffnet auch heute ein weites, noch
unbebautes Feld methodischer Konkretisierung. Die Zusammen-
schau von Humanum und Christsein verbietet eine klerikale Sonder-
pidagogik. Was in der Kirche verbal und rituell dazukommt, darf
die empirische Entdeckung Pestalozzis nicht iberspringen, sondern
mul} mit in den Dienst der Bildung verantwortlichen Menschseins
gestellt werden, wobei Verantwortung eben Ausdruck des gebildeten
Menschen ist und nicht mit abstrakter Norm- oder Situationsethik
verwechselt werden darf. Wie sehr wir heute — zunehmend auch
weltweit — auf Verantwortungsgefithl angewiesen sind, wird immer
deutlicher. Solches Gewissen 1aBt sich aber nicht predigen! Fiir
spezielle Religionspddagogik stellt sich heute das dringende Postulat
eines wirklich phasengemédfen Unterrichts, sollen wir auch als
Christen nicht in der «Maulbraucherei» steckenbleiben.

An praktisch weithin ignorierten Erfordernissen seien hier nur
ein paar herausgegriffen: Phasengeméfle Erzdhlung auf der Unter-
stufe und Einbau rhythmischen Gemeinschaftserlebens in die Er-
zihlung 4, Integration der Jugend in den vollen Gottesdienst und

3 R 4, 153.

40 R 6, 353f.

41 Siehe z. B. Wullschleger-Stammler, Die Josephsgeschichte, bearbeitet
fiir die Unterstufe: Praxis des Religionsunterrichtes, 1 (im Erscheinen).



264 O. Wullschleger, Der Qottesglaube tn der « Methode» Pestalozzis

entsprechende Modifikation desselben, Weckung differenzierten
Wahrheitsverstindnisses mit dem Realitdtsalter; thematische Ver-
tiefung des Theologiestudiums und entsprechende Integration
bzw. Qualifikation empirischer Fécher.

Schon Schleiermacher, der groBe Zeitgenosse Pestalozzis, hat in
den pidagogischen Vorlesungen zur Beschiftigung mit Pestalozzis
«Methode» aufgerufen: «Nur ist das, was bleibenden Wert haben
wird, noch nicht recht herausgearbeitet... seine Methode miiBte auf
das eigentliche Prinzip zuriickgefiihrt werden... Die Friichte wiirden
nicht ausbleiben.»42

Otto Wullschleger, Aarburg

42 F. Schleiermacher, Padagogische Schriften, 1 (1957), S. 266f.



	Der Gottesglaube in der "Methode" Pestalozzis

