
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 4

Artikel: Der Gottesglaube in der "Methode" Pestalozzis

Autor: Wullschleger, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878759

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878759
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


254

Der Gottesglaube in der «Methode» Pestalozzis

Mit der «Methode» hat Pestalozzis politisch soziales Engagement
eine tiefgreifende Modifikation erfahren. Die optimistische Sicht der
«Abendstunde» von 1780 mußte in zunehmendem Maße
gesellschaftskritischen Anschauungen weichen. In den «Nachforschungen»

von 1797 gelang ihm mit Hilfe des Entwicklungsgedankens
die Integration der bösen Zeit seit der «Abendstunde».
Enttäuschungen mit der Helvetischen Republik und das beglückende
Stanser-Unternehmen verhalfen ihm zur pädagogisch-methodischen
Konkretisierung seiner Einsichten und Erfahrungen. Pestalozzi sah
sich dabei wieder einmal mehr auf seine ureigenste Welt, auf seine
«Mutterwelt» zurückgeworfen. Um 1800 begann er das methodische
Hauptwerk, die sog. «Gertrudbriefe», die am Schluß (13./14. Brief)
ihren eigentlichen Höhepunkt erreichen, wo Pestalozzi den

Ursprung seiner «Methode» mit dem Ursprung der «Gottesverehrung»
zusammensieht. - Die großen Schlagworte der Revolution bleiben
leer, solange der Mensch nicht eine entsprechende Erziehung
erfährt. Freiheit und Verantwortung können ohne entsprechende
Bildung nicht verwirklicht werden. Sie blindlings auszuteilen, ist
Pfuscherei.

1.

Der Gottesglaube ist getragen von Liebe, Vertrauen, Dank und
Gehorsam. Diese «Gefühle» müssen in der zwischenmenschlichen
Relation entwickelt sein, bevor eine Ausweitung und sprachliche
Beziehung zu Gott möglich wird. Auf der Suche nach ihrem
Ursprung stößt Pestalozzi auf die menschliche Urrelation schlechthin,
auf das Verhältnis «zwischen dem unmündigen Kinde und seiner
Mutter». In dieser Frühphase werden die grundlegenden Keime für
alle spätem Beziehungen entfaltet. Mutterbrust und Mutterarm
haben dabei entscheidende Funktion. Sie erzeugen durch ihr
helfendes oder abwehrendes Eingreifen Liebe und Dank, Vertrauen
und Gehorsam.

Diese vier Begriffe sind ein einheitlicher Ausdruck für jenes
«Naturverhältnis», für das Pestalozzi keine speziellen wissenschaftlichen

Kategorien ausgebildet hat. In dem vierfachen Grundgefühl



O. Wullschleger, Der Gottesglaube in der «Methode » Pestalozzis 255

liegt auch der Keim der Gewissensbildung. Das Kind erfährt den
«ersten leichten Schatten des Gefühls», daß es nicht recht sei, gegen
die hebende Mutter zu toben. Das ist der «erste Schatten der
Pflicht und des Rechts», das «erste Schlagen der höheren Gefühle
der sittlichen Natur». Dieses «Naturverhältnis» ist ein sinnliches,
aber in seinem Wesen identisch mit dem «Keim aller Gefühle der

Anhänglichkeit an Gott durch den Glauben».
Mit dem Entkeimen der Selbstkraft weist die Mutter das Kind

auf Gott hin, um die Kontinuität der Geborgenheit sicherzustellen.
Das Kind dehnt sein sinnlich erworbenes Grundgefühl über Vater
und Mutter auf Gott aus. Auch der verbale Hinweis auf Gott ist
ganz eingebettet in die natürliche Frühbeziehung, die hier gerade
nicht durchbrochen wird, sondern für jede weitere Entwicklung
garantiert werden muß, damit die Welt «anschaulich», d. h. partner-
schaftlich erlebt werden kann. Völlig verfehlt ist die Interpretation
Würzburgers, wonach in diesem «denkwürdigen Augenblick» die
Mutter das Kind auf den «ganz Anderen» hinweise1. Auch die

Degradierung der Mutter zur «Holzspindel»2 verfehlt den Mutterbegriff

Pestalozzis. Pestalozzis Anschauungsbegriff ist von seinem

Mutterbegriff nicht zu trennen. Anschauung ist ein Geschehen, in
dem die Welt mit Hilfe der «Mutter» erlebt wird, der Mensch also

nicht letztlich vor dem toten Objekt steht oder zur Schizophrenie
seiner selbst gezwungen wird. - So kann die «Gemütsruh», das

«letzte Ziel alles menschlichen Strebens» erhalten bleiben. Man
denkt - bei aller Verschiedenheit der Wege - an den berühmten
Satz eines andern Muttersohnes : inquietum est cor nostrum, donee

requiescat in te3.

In der Phase des Übergangs in die « Welt» beginnt recht eigentlich
die Kunst der mütterlichen Erziehungsarbeit, zu der Pestalozzi
anleiten will. Hatte er die Entwicklung bisher einfach beschrieben,
so beginnen jetzt seine emphatischen Aufrufe an die Mutter. Seit
Herbart ist immer wieder nach dem Alter gefragt worden, in dem
nach Pestalozzi dieser Übergang stattfindet. Pestalozzis Antwort
ist eindeutig4. Der «Mutterunterricht» beginnt mit dem Erwachen
der entsprechenden Sinne des Kindes. Die konkreten Ausführungen

1 K. Würzburger, Der Angefochtene (1940), S. 215.
2 Würzburger, S. 219f.
3 Augustin, Confessiones (Kösel-Ausg. 1960), S. 12.
4 K Kritische Ausgabe, 1927ff.) 15, 427.



256 O. Wullschleger, Der Gottesglaube in der «Methode» Pestalozzis

Pestalozzis sind oft rationalistisch. Es gilt aber, seine Intention
nicht aus den Augen zu verlieren. Die «Welt», in die das Kind
hineinwächst, ist nicht mehr die Frühwelt mit ihrer Geborgenheit,
nicht mehr «Gottes erste Schöpfung», sondern eine verwahrloste
Welt. Müssen die neuen Eindrücke allein bewältigt werden, so wird
selbst die Mutter, die nicht mitgeht, für das Kind zu einem Teil
dieser bedrohlichen Welt. Es ist nicht die Meinung Pestalozzis, die
«Einsicht in die menschliche Unvollkommenheit der Mutter»5 sei
das Merkmal schlechthin für den «Zusammenbruch der frühkindlichen

Geborgenheit». Pestalozzi würde sonst kaum die Mutter
unablässig aufrufen, dabeizusein. Vielmehr stößt das Kind auf die

«Welt», zu der freilich die Mutter bei Vernachlässigung ihrer Aufgabe
ebenfalls gehören kann; die «Welt» macht dann auch vor der
«Wohnstube» nicht mehr halt. Schafft die Mutter kein «Gegengewicht»,

so wird das Kind von der Fülle der neuen Eindrücke
erdrückt, die «Welt» wird ihm Mutter und Gott, «es hat die Mutter,
es hat Gott, es hat sich selbst verloren»6. Indem die Reize der
neuen Erscheinung zusammen mit dem bisherigen Erlebnishintergrund

also «anschaulich» aufgenommen werden, sind sie gezügelt,
und die Wurzel aller Übel, die Zügellosigkeit, die «Verwahrlosung»,
ist ausgerottet. Aber wehe, wenn die «Mutter» nicht dabei ist, wenn
Gott nicht mitgeht! Da wird letztlich alles beziehungslos, der
«Faden des Lebens» zerreißt, und «Maulbraucherei» täuscht über
den «sittlichen Tod» hinweg. So hat Pestalozzi die heile Welt der
«Abendstunde» auf das dyadische Frühverhältnis beschränkt, dessen

Integration zur pädagogischen Aufgabe wird.
Pestalozzis «Mutter», die im Prozeß der Selbstentfaltung dabeisein

muß, unterbindet diesen Prozeß nicht. Pestalozzi will die
«Selbstkraft» und «Selbstachtung» des Kindes, die das treibende
Moment ausmachen, niemals zerstören. Es ist lediglich darauf zu
achten, daß der Vertrauensbegriff in diesem Zusammenhang stets
in die Urrelation des Grundgefühls gehört und nicht ein davon
abstrahiertes «Selbstvertrauen» bedeutet.

Eine neurotische Mutterbindung wird hier nicht reflektiert, ob-
schon Pestalozzi an anderer Stelle auch eine Mutter kennt, die ihr
Kind mit «Affenliebe» an sich bindet. Das Problem der Loslösung

5 O. F. Bollnow, Die pädagogische Atmosphäre (1965), S. 22.
6 K 13, 386; R Rotapfelausgabe, 1945-49) 6, 350.



O. Wullschleger, Der Gottesglaube in der «Methode» Pestalozzis 257

von der Mutter, das Bollnow vor Augen hat, betrifft nicht den

«wichtigen Zeitpunkt des Voneinanderscheidens», den Pestalozzi
hier meint. Pestalozzis Mutterbegriff umfaßt auch das, was Bollnow
formal mit «neuer Geborgenheit» oder «echtem Gottvertrauen»
bezeichnet7. Die Mutter wird, nachdem das (durch die «Welt»!)
zerrissene Band wieder geknüpft ist, von ihrem Kind noch mehr
geliebt, «als es sie liebte, da es noch an ihrer Brust lag»8.

2.

Es ist bekannt, daß Pestalozzi Erkenntnisse moderner
Tiefenpsychologie genial vorweggenommen hat. Wir stellen fest, daß er
Phasentypisches bereits erkannt und ihm auch die Bedeutung
zuerkannt hat, die ihm aufgrund moderner biologischer und
tiefenpsychologischer Forschungsergebnisse zukommt.

Pestalozzi hat für die Frühbeziehung zwischen Mutter und Kind
drei Phasen unterschieden :

1. die Phase der vier Grundgefühle,
2. die Phase des Entkeimens der «Selbstkraft»,
3. die Phase des Übergangs in die Welt.

Ein Vergleich mit der epigenetischen Tabelle Eriksons, in der
dieser die psychosozialen Phasen, die zur Ich-Integrität führen,
darstellt, zeigt, daß auch er die Zeitspanne, die Pestalozzi im Auge
hat, in drei Stadien einteilt9:

1. das Säuglingsalter (ca. 1. Lebensjahr),
2. das Kleinkindalter (ca. 2. und 3. Lebensjahr),
3. das Spielalter (ca. 4. und 5. Lebensjahr).

Die erste Phase. - Das Merkmal dieses Stadiums ist nach Erikson
das «Urvertrauen». Auch für Pestalozzi gehört das Vertrauen in
diese Frühphase. Eine gesunde Entwicklung verlangt nach Erikson,
daß jede Phase wirklich integriert werden kann, d. h. das
«Urvertrauen» muß hier über das «Urmißtrauen» dominieren. Die
integrierte Frühphase der Geborgenheit setzt sich in sozialen Institutionen

der Verehrung fort.

7 Bollnow (A. 5), S. lOOff.
8 R 6, 357.
9 E. H. Erikson, Kind und Gesellschaft (1965), S. 267f.; ders., Identität

und Lebenszyklus (1966), S. 59f., 150f.

17



258 O. Wullschleger, Der Gottesglaube in der «Methode» Pestalozzis

Schon Pestalozzi hatte die erstaunliche Einsicht, daß die Frühphase

nicht verlorengehen dürfe. Er hat auch bereits wichtige
Einzelbeobachtungen gemacht, die in der Forschungsarbeit von René

Spitz präzisiert wiedererscheinen, so das blickerwidernde Lächeln10,
die Entstehung von Furcht, die Bedeutung der Frustration, das

Sprechenlernen.
Die zweite Phase. - Erikson nennt das positive Gefühl dieser

Phase «Autonomie», das negative, das bei einer normalen Ich-
Integration nicht die Oberhand bekommen darf, Scham und Zweifel.
Die Eortwirkung dieses zweiten Stadiums findet nach Erikson eine
institutionelle Sicherung im Prinzip von Recht und Ordnung in
der Erwachsenenwelt11. - Pestalozzi dürfte mit dem «Entkeimen
der Selbstkraft» das erste Heraustreten aus der Erühbeziehung
schon treffend umschrieben haben12. Spitz zeigt, wie die Trotzphase
im 2. Lebensjahr durch den Erwerb der ersten semantischen Geste
des «Nein» bedingt ist, die jetzt dem Kind Abfuhr von Aggression
ermöglicht13.

Die dritte Phase. - Im Spielalter ist nach Erikson «Initiative»
das vorherrschende Gefühl. Das Gewissen tritt (nach der
Trotzphase!) als «Stimme Gottes» seine Herrschaft an14. Wo Initiative
nicht zum Zuge kommen darf, setzt sich keimhaft neurotisches
Schuldgefühl fest. - Pestalozzi spricht vom Weg in die «Welt», der
ebensowenig aufzuhalten ist wie die erwachende Selbstkraft; aber
auch die Urgeborgenheit muß phasengemäß weiter dabeisein, soll
das Kind die Welt kennenlernen, «die Gottes Welt ist»15. Von der
«echten Nestsituation» aus muß die Welt entdeckt werden16. Die
Urgemeinschaft darf beim Übergang von der oralen in die anale
und genitale Phase unter keinen Umständen zerstört werden. Wird
ein Kind hier isoliert, kann es nicht kommunikativ-spielerisch in
die gesellschaftlichen Normen hineinwachsen, so werden diese als
Dressur empfunden, der man durch Leistung zu genügen hat: Das

10 K 13, 384.
11 Erikson (A. 9), Kind, S. 284f.
12 R 6, 348.
13 R. Spitz, Vom Säugling zum Kleinkind. Naturgeschichte der Mutter-

Kind-Beziehung im 1. Lebensjahr (1967), S. 202.
14 Erikson (A. 9), Identität, S. 94.
16 R 6, 356.
16 M. Siirala, Die Schizophrenie (1961), S. 149.



O. Wullschleger, Der Gottesglaube in der «Methoden Pestalozzis 259

Kind wird in eine Ich-Haltung und damit Ich-Spaltung hineingedrängt,

die zu Kontaktstörung, Zwangsneurose und Schizophrenie
führen kann17.

3.

Mit einer an Pascals «logique du cœur» gemahnenden Tiefe und
einer erregenden Zusammenschau, wie sie nur noch Schleiermacher
gelungen ist, wird in den beiden letzten Gertrudbriefen das
Gottesverhältnis des Menschen gesehen. «Der Gott meines Hirns ist ein
Hirngespinst ; ich kenne keinen Gott als den Gott meines Herzens...
Der Gott meines Hirns ist ein Götze...»18. Führt jemand Gottesbeweise

an, «so spricht nur die Schule aus ihm»; überzeugt von Gott
ist der Mensch nicht durch seinen Verstand, sondern durch jenen
«unerklärlichen, in keine Worte, ja in keinen Begriff zu fassenden

Trieb, sein Dasein in dem höhern, unvergänglichen Sein des Ganzen

zu verklären und zu verewigen... Das reine menschliche Herz
fordert und schafft für seine Liebe, seinen Gehorsam, sein
Vertrauen und seine Anbetung ein personifiziertes höchstes Urbild.. ,»19.

Solche Sätze tönen für die Ohren abstrakt gewordener
abendländischer Gradentheologie häretisch, und Pestalozzi ist denn auch
immer wieder als Häretiker gebrandmarkt worden20. Seine theologische

Sprache darf aber nicht dogmatisch gepreßt werden. Jeden
dogmatischen Verbalismus, der sich als Interpret der Wirklichkeit
aufspielt oder der sich - unter dem Eindruck empirischer
Forschung - in eine orthodoxe Separatecke zurückzieht, um von da

aus seine offenbarungspositivistischen Ausfälle zu unternehmen,
hat Pestalozzi weit hinter sich gelassen. Für solches Reden von Gott
könnte Pestalozzi nur das Prädikat «Maulbraucherei» bereithalten;
«Maulbraucherei» ist aber gerade das Gegenteil dessen, was Pestalozzi

mit «Anschauung» meint.
Ebensoweit hat Pestalozzi auch jede Form bloß natürlicher Theologie

(Pantheismus u.a.) überholt. Schon seine eigene personale

17 G. Bally, Einführung in die Psychoanalyse Freuds (1965), S. 206f.;
vgl. dazu E. Ringel, Der Selbstmord (1953), S. 15ff.

18 R 6, 359.
19 R 6, 361.
20 Vgl. etwa H. Kittel, Der Christ als Erzieher (1961), S. 230, der Pestalozzis

Pädagogik unter Preisgabe der häretischen Theologie retten will.



260 O. Wullschleger, Der Gottesglaube in der «Methode» Pestalozzis

Gottesbeziehung, die in seinen Gebeten ihren schönsten Ausdruck
fand, macht darauf aufmerksam. Die «physischen Ursachen»21
unseres Gottvertrauens stehen in keinerlei Gegensatz zur göttlichen
Gnade; Pestalozzi hat vielmehr Natur und Gnade zusammengesehen.

Der Gott der Bibel muß auch im Gang der Natur anzutreffen
sein. In der Zeit, in der sich das genetische Denken mit Macht
Bahn brach, hat Pestalozzi der Sprachtradition christlichen Glaubens

eine aktuelle Konkretion und unüberholbare Tiefendimension
verliehen. Wie bei Herders «tierischem» Ursprung der Sprache -
von Hamann zu Unrecht kritisiert - ist bei Pestalozzis «physischen
Ursachen» das Göttliche durchaus mitbedacht. Pestalozzi spricht
von Gottes erster Schöpfung22 und meint damit die heile Prühwelt
des Kindes, die dem Kind als Schöpfung der Mutter erscheint:
«Mutter und Schöpfer, Mutter und Erhalter sind dem Kinde ein
und dasselbe Gefühl»23. Damit hat Pestalozzi wohl den Ursprung
der Gottesverehrung psychologisch aufgewiesen, aber doch auch

zugleich das dyadische Frühverhältnis theologisch qualifiziert. Die
Frühbeziehung stellt kein blosses Prae dar, dem später ein
besonderer Gnadenakt zu folgen hätte. Das Prae kann immer nur
schon das Evangelium selber sein.

An dieser Stelle wird die radikale ethische Relevanz der Pesta-
lozzischen Schau deutlich. Wieder gibt er mit seinem Leben selber
das Beispiel.

Die Zeit seiner Sohriftstellerei war für ihn letztlich unbefriedigend. In
«Ja und Nein» nimmt Pestalozzi Abschied vom christlichen Staat24. In
diese Zeit fällt auch der berühmte Nicoloviushrief, in dem sich Pestalozzi
in einer für ihn typischen Solidaritätsäußerung zum Nichtchristen erklärt.
Als «Beichte»25 oder gar «Durchbruchsschlacht zum wahren Glauben»26 kann
dieser Brief nur mit der Brille abstrakter Orthodoxie gelesen werden.

In Stans erfährt Pestalozzi «die tiefe Metaphysik des Tuns»27.

Aber auch der Duktus unserer beiden Gertrudbriefe zeigt die

21 R 6, 350. 355f.
22 R 6, 357. 355 f.
23 R 6, 358.
24 P. Wernle, Der Schweizerische Protestantismus im 18. Jahrhundert, 3

(1925), S. 508ff.
25 Würzburger (A. 1), S. 27 ff.
26 Würzburger, S. 96.
27 F. Delekat, J. H. Pestalozzi (1926), S. 236.



O. Wullschleger, Der Gottesglaube in der «Methode» Pestalozzis 261

ethische Relevanz auf: die Mutter steht dem Kind an Gottes
Statt28! Gegenstände kommen nur innerhalb dieses Urvertrauens
in Sicht29. Später wird das «Muttergefühl»30 universal ausgeweitet31,

und mit dem so bewahrten Gefühl letzter Geborgenheit wird
sich ein entsprechendes Verantwortungsgefühl verbinden, in dem
ich dem Elenden und Leidenden mit meinen «Mutterarmen» an
Gottes Statt stehe, und so eigentlich erst wahrer Mensch,
Mitmensch werde.

Wir haben einander Geborgenheit zu gewähren, d. h. «Anschauung»

in bezug auf Gott und Welt zu ermöglichen. «Göttlich zu
handeln wird meine Natur; ich bin ein Kind Gottes»32. «Das Göttliche

ist dem Menschen nur darum göttlich, weil es ihm das Menschlichste

ist, das er sich zu denken vermag. Warum sollte ich also
Jesum Christum nicht mit seinem Bruder, dem edlern Armen,
vergleichen...?»33 Schon in der «Abendstunde» hatte Pestalozzi den
vielzitierten Satz ausgesprochen: «Gott ist die näheste Beziehung
der Menschheit.»34

Pestalozzis Einsichten gelangen im Umbruch der Revolutionsjahre,

als er, enttäuscht durch die Helvetische Republik, sein

politisch soziales Engagement in dieser tiefschürfenden Weise
modifizierte35. Seinen Armen wirklich helfen kann nur mehr der, der
durch seine «Methode» gegangen ist und so nicht mehr nur nach
Eigennutz strebt, sondern in letzter Verantwortung steht für den
Bruder.

Neue gruppenpsychotherapeutische Forschungen36 bestätigen den

Zusammenhang von Geborgenheit und entsprechendem
Verantwortungsgefühl. Pestalozzi hätte mit seinem dialogischen Mutterbegriff,

nach dem das Kind später selber Mutterfunktion
übernehmen kann, diese Verbindung nicht genialer vorwegnehmen
können. Indem nämlich Pestalozzi m. a. W. seinen «Mutterarmen»

28 R 6, 358.
29 R 6, 346.
30 R 6, 358 f.
31 R 6, 356.
32 R 6, 359.
33 K 16, 69. 165.
34 R 4, 153.
36 Vgl. dazu A. Rang, Der politische Pestalozzi (1967).
36 R. Battegay, Der Mensch in der Gruppe, 1 (19682), S. 28ff.



262 O. Wullschleger, Der Gottesglaube in der «Methode» Pestalozzis

Dauer verschafft, spricht er als Empiriker die notwendige Fortdauer
des Geborgenheitshorizontes überraschend «weltlich» aus, ohne

jedes klerikale Säkularisierungsdenken. Diakonische Existenz des

Menschen hat als solche gottesdienstlichen Charakter. Auf seine
Weise hat so Pestalozzi eine Xotiki) Xcnrpeîa (Rom. 12) oder ein
Logion wie Matth. 25, 40 zum Ausdruck gebracht.

Gottesdienstliche Sondersprache hat nur Sinn in diesem
Zusammenhang. Sie ist ganz eingebettet in diesen «Anschauungshintergrund»,

dem sie sich selber verdankt. Phänomenologische
Untersuchungen der christlichen Sprachtradition müßten diese Bezüge
aufweisen. Spitz fragt sogar37, ob nicht die ganze logische Struktur
unseres Denkens auf die anfänglichen binären Systeme zurückzuführen

sei (vgl. etwa die Genese der ersten semantischen Geste des

«Nein»!).
Jeder Theologe ist durch Pestalozzi vor «Maulbraucherei»

gewarnt. Die Forderung nach Anschaulichkeit stellt uns vor eine

ungeheure hermeneutische Aufgabe, zeigt aber ebenso die Grenze
hermeneutischer Besinnung. Hermeneutik kann selber innerhalb
von Maulbraucherei verharren, wenn sie z. B. psychosoziale
Strukturen und Entwicklungen außer acht läßt. Pestalozzi würde
aber auch dabei nicht stehenbleiben. Verabsolutierte objektivierende
Wissenschaftlichkeit im heutigen Sinne ist ihm, bei aller Berufung
auf seine «Empirie», fremd ; zu sehr staunt er vor allem Lebendigen,
vor Kinderaugen! Wenn Pestalozzi in der methodischen Einzelausführung

weithin Rationalist geblieben ist, so machen doch die zwei
letzten Gertrudbriefe unüberhörbar deutlich, daß er nicht manipulieren

will, sondern das Geheimnis wahren Menschseins (was für
ihn identisch ist mit Christsein) stehenläßt. Gerade deshalb muß
die «erste Schöpfung«, die dialogische Frühbeziehung, integriert
werden. Die Welt erstarrte sonst zur bloßen «Maulwelt», und die
«Gemütsruh», das «letzteZiel alles menschlichen Strebens»38, ginge
verloren. Sie allein aber ermöglicht partnerschaftliche Existenz.

Man müßte auch einmal die Aussagen Pestalozzis über den Tod
untersuchen, wird doch im Tod jede dialogisch anschauliche
Existenz des Menschen zerstört. Eine Stelle aus der «Abendstunde»
weist jedoch darauf hin, daß Pestalozzi auch den Tod, «anschau-

37 Spitz (A. 13), S. 57.
38 K 16, 3.



O. Wullschleger, Der Gottesglaube in der «Methode» Pestalozzis 263

lieh» bestehen will: «Gewalt und Grab und Tod ohne Gott zu leiden
hat deine sanft, gut und fühlend gebildete Natur keine Kraft».39
Welche Erfahrung hinter einer solchen Aussage steht, kann man
heute leicht nachfühlen Gott soll deshalb dabeisein, d. h. wir haben
einander auch hier Mutterarmdienst zu gewähren und nicht einem
«schizophrenen» verbalen «Wahrheits» fanatismus zu erliegen.

Weil Pestalozzi in zunehmendem Maße am Zustandekommen
verantwortlichen Menschseins interessiert ist, fällt sein Blick auf die
Kontinuität des Geborgenheitshorizontes. Am Ende des 13. Gertrudbriefes

stehen seine zwei bekannten « Gesetze der Lückenlosigkeit »40 :

«Der erste Unterricht des Kindes sei nie die Sache des Kopfes, er sei nie
die Sache der Vernunft - er sei ewig die Sache der Sinne, er sei ewig die
Sache des Herzens, die Sache der Mutter.»

«Der menschliche Unterricht gehe nur langsam von der Übung der Sinne
zur Übung des Urteils, er bleibe lange die Sache des Herzens, ehe er die Sache
der Vernunft, er bleibe lange die Sache des Weibes, ehe er die Sache des
Mannes zu werden beginnt.»

Pestalozzis Anschauungsbegriff öffnet auch heute ein weites, noch
unbebautes Feld methodischer Konkretisierung. Die Zusammenschau

von Humanum und Christsein verbietet eine klerikale
Sonderpädagogik. Was in der Kirche verbal und rituell dazukommt, darf
die empirische Entdeckung Pestalozzis nicht überspringen, sondern
muß mit in den Dienst der Bildung verantwortlichen Menschseins

gestellt werden, wobei Verantwortung eben Ausdruck des gebildeten
Menschen ist und nicht mit abstrakter Norm- oder Situationsethik
verwechselt werden darf. Wie sehr wir heute - zunehmend auch
weltweit - auf Verantwortungsgefühl angewiesen sind, wird immer
deutlicher. Solches Gewissen läßt sich aber nicht predigen! Für
spezielle Religionspädagogik stellt sich heute das dringende Postulat
eines wirklich phasengemäßen Unterrichts, sollen wir auch als
Christen nicht in der «Maulhraucherei» steckenbleiben.

An praktisch weithin ignorierten Erfordernissen seien hier nur
ein paar herausgegriffen: Phasengemäße Erzählung auf der Unterstufe

und Einbau rhythmischen Gemeinschaftserlebens in die
Erzählung41, Integration der Jugend in den vollen Gottesdienst und

38 R 4, 153.
40 R 6, 353 f.
41 Siehe z. B. Wullschleger-Stammler, Die Josephsgesehichte, bearbeitet

für die Unterstufe: Praxis des Religionsunterrichtes, 1 (im Erscheinen).



264 O. Wullschleger, Der Gottesglaube in der «Methode» Pestalozzis

entsprechende Modifikation desselben, Weckung differenzierten
Wahrheitsverständnisses mit dem Realitätsalter ; thematische
Vertiefung des Theologiestudiums und entsprechende Integration
bzw. Qualifikation empirischer Fächer.

Schon Schleiermacher, der große Zeitgenosse Pestalozzis, hat in
den pädagogischen Vorlesungen zur Beschäftigung mit Pestalozzis
«Methode» aufgerufen: «Nur ist das, was bleibenden Wert haben
wird, noch nicht recht herausgearbeitet... seine Methode müßte auf
das eigentliche Prinzip zurückgeführt werden... Die Früchte würden
nicht ausbleiben.»42

Otto Wullschleger, Aarburg

42 F. Schleiermacher, Pädagogische Schriften, 1 (1957), S. 266f.


	Der Gottesglaube in der "Methode" Pestalozzis

