Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 26 (1970)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

KarL ErviceEr & WineELM RUupoLrH, Biblia Hebraica Stultgartensia, 7. Liber
Jesaiae, praeparavit D. Winton Thomas. Stuttgart, Wirttembergische
Bibelanstalt, 1968. XXIV -+ 105 S.

Nach 39 Jahren ist nun der Jes.-Text als 1. Lieferung der schon lange er-
warteten Neuauflage von Kittels Biblia Hebraica (BHK) erschienen, die zur
Unterscheidung von der frithern Bearbeitung den Namen Biblia Hebraica
Stuttgartensia (BHS) triagt. Jahrlich sollen 2 bis 3 Hefte ausgegeben werden,
wobei erfreulicherweise auch Sir. eingeschlossen ist. Es handelt sich um eine
durchgehende Neubearbeitung, von der auch die Lettern nicht ausgenommen
sind, denn der Maschinensatz verlangte neue Matrizen. Man darf ihnen im
ganzen ein ruhigeres Schriftbild und im einzelnen gute Lesbarkeit nach-
rithmen ; s und m-finalis lassen sich besser voneinander unterscheiden als in
BHK, was man sich gerne auch bei d und r gewiinscht hitte, ¢ und » sind
anderseits leider weniger gut zu erkennen. Ubersichtlicher geworden ist die
Anordnung des Textes, was sich freilich in einer Vermehrung um 13 Text-
seiten ausgewirkt hat. Der Text selbst gibt erneut, indessen konsequenter
als BHK, die Leningrader Handschrift B 194 wieder, wie in BHK in die
tradierten judischen Sinnabschnitte unterteilt. Einschneidende Verédnde-
rungen erlitt die Masora parva, die von G. E. Weil, unter P. Kahles Zu-
stimmung, von Grund auf neu gestaltet worden ist. Mit einem textkritischen
Apparat versehen, hat sie erst jetzt wirkliche Brauchbarkeit erlangt, zumal
sie durch die Masora magna, die als Sonderband erscheinen wird, ergéinzt
werden soll. Das Schwergewicht der Neubearbeitung lag naturgemaf jedoch
beim textkritischen Apparat, bei dem die fragwiirdige Zweiteilung in «bloBe
Varianten etc.» und in «wirkliche Texténderungen und das sonst Bedeut-
same» fallengelassen und ferner auf moéglichste Beschriankung des Stoffes
geachtet worden ist. Im Vergleich mit BHK, die in beiden Apparaten bei
Jes. (ohne Qumran-Varianten!) ungefihr 480 Zeilen Anmerkungen umfa@t
(115 und 365), betrégt die Einsparung bei BHS an die 80 Zeilen. Zweifellos
wurde durch diese MaBnahmen die Ubersichtlichkeit gehoben und auBerdem
der Tatsache Rechnung getragen, dafl in jingerer Zeit die Zuverladssigkeit
des Masoretentextes wieder hoher eingeschétzt wird. Dennoch stellen sich
gerade hier gewisse Bedenken ein, denn je gréBer die Zuriickhaltung des
Bearbeiters ist, andere Lesarten und Verbesserungsvorschlige anzufiihren,
desto starker macht sich bei der Auswahl auch das subjektive Element gel-
tend, desto kleiner wird der Kreis, dem das Gebotene unmittelbar geniigt.
Mit ein paar wenigen Beispielen, die fur andere stehen und meist den An-
fangskapiteln des Buches entnommen sind, sei auf die Fragen hingewiesen:
Darf in Jes. 1, 14 die schon alte Konjektur haggékdm einfach fehlen; sollte
in 5, 12 nicht wenigstens auf die Problematik des Textes hingewiesen wer-
den; ist es in 3, 8b mit bloBem «dl» getan; wére in 9, 10 als weitere mégliche
Konjektur nicht auch das schon von Budde vorgeschlagene sorerdjw zu er-
wiahnen; und kénnen in 2, 20 die Lesart ‘@éd von LXX und Vulgata, und
in 44, 7 die Lesart lan# vom Targum ungenannt bleiben? Dafl die aus



216 Rezensionen

Qumran stammenden Textvarianten nicht mehr wie zuletzt noch bei BHK
gesamthaft eingedruckt wurden, ist verstidndlich, da sie oft nur Belangloses
betreffen, in einem Separatum (zusammen mit den Varianten zu Hab.) von
O. EiBfeldt auch leicht zugénglich gemacht worden sind, und tiberdies im
allgemeinen auf einer weniger guten Textiliberlieferung basieren als der
Masoretentext. Indes fehlt einem doch auch hier das eine und andere: ist
z. B. in 3, 8 ‘al anstelle von *il nicht beachtenswert, und sollte in 5, 15 nicht
jsh, in 7, 14 (vgl. Matth. 1, 23) aber wgr> angemerkt sein? Dafiir kénnten
wohl gelegentlich Verweise auf fremdsprachliche Belege wegfallen, denn es
ist eigentlich tberfliissig, beispielsweise in 9, 16 arabisches samuha samt
Ubersetzung aufzunehmen, das sich u. a. in Procksch’s Kommentar von
1930 und in Kéhler-Baumgartner’s Lexicon findet. Wertvoller wire statt-
dessen zu erfahren, dafl das in 1, 17 vorgeschlagene hamiis (es fehlt tibrigens
das Qamads) durch GTSV gestiitzt wird. Nicht tiberall einverstanden wird
man schlieBlich mit dem Siglum ! «zu lesen» sein; ist die Sachlage etwa in
3, 10b oder 5, 19 so eindeutig ? In 1, 20a wird wenigstens ein Fragezeichen
hinzugesetzt, denn vermutlich ist eher bhrb als mhrb zu lesen, wie es QAST
nahelegen, s. 2. Chr. 23, 14 (sofern man nicht das zugehorige Verbum kon-
jizieren will). Trotz diesen Bemerkungen soll jedoch mit Nachdruck betont
sein, daf} es sich um eine wertvolle Arbeit handelt und der Wissenschaft ein
unentbehrliches Hilfsmittel in die Hand gegeben worden ist. Vieles ist
gegeniiber BHK ja doch verbessert worden — wiewohl sich im Vergleich
gerade auch die Qualitét der BHK zeigt — und daf3 das Gebotene den Stand
der gegenwirtigen Forschung widerspiegelt, braucht nicht erst besonders
hervorgehoben zu werden. Dies gilt nicht zuletzt hinsichtlich der Verweise
auf GTSV, wo ausgewiesene Fachleute mit am Werk waren und wo sich
héaufiger als in BHK (bei Targ. und Syr. iiberhaupt erstmals) direkte Belege
finden. Manchmal wird zu einer bestimmten Stelle sogar eine groBlere Anzahl
von Losungsversuchen zur Diskussion gestellt als in BHK, vgl. z. B. 35, 8a
oder 41, 27 (warum hier nicht auch higgadiiha?), was allerdings eher selten
geschieht, wofiir aber der Einbezug neuer Textstellen, die in BHK ohne
Anmerkung blieben, entschiadigt. So darf man sich denn auf das Erscheinen
der neuen Biblia Hebraica zu Recht freuen und mochte lediglich wiinschen,
dafl der textkritische Teil in den kommenden Heften etwas reichhaltiger
ausfillt, damit die BHS den notwendigen Dienst, den sie zu leisten hat, auf
lange Zeit und in vollem Umfange tun kann. Max Wagner, Basel

ErNsT JENNI, Das hebrdische Pi‘el. Syntaktisch-semasiologische Untersuchung
einer Verbalform im Alten Testament. Zirich, EVZ-Verlag, 1968. 298 S.
Fr. 28.—.

Die hebriischen Grammatiken erklaren allgemein das Pi‘el als eine inten-
sive Stammform, die gelegentlich kausative Bedeutung annimmt und dann
mehr oder weniger dem Hiph‘il gleichbedeutend ist. Das Verhéltnis zwischen
dem Pi‘el und dem Hiph‘il wird meistens nicht nédher definiert. Die metho-
disch wichtige Frage ist natiirlich, wieso denn die hebréische Sprache zwei
kausative Stammformen ausgebildet und ohne genauere Distinktion neben-



Rezensionen 217

einander gelassen hat. Diese Frage ist aber nie ernstlich gestellt worden. Jenni
stellt sie und geht dabei von der richtigen Voraussetzung aus, dal wenn eine
Sprache zwei verschiedene Formen ausbildet, mu3 jede Form eine eigene
Funktion haben.

Ganz offenbar mull man bei einer Analyse zwischen intransitiven und
transitiven Verbalstémmen unterscheiden. Bei den ersteren findet Jenni, daf3
das Pi‘el eine faktitive, das Hiph‘il eine kausative Bedeutung hat. So ist z. B.
von QSR, kurz sein, pi. = kurz machen, verkiirzen, hiph. dagegen = kurz
sein lassen, kurz dauern lassen (Beispiele aus Ps. 102, 24, bzw. 89, 46). Bei
transitiven Wurzeln hat das Pi‘el dagegen eine resultative Bedeutung. Von
HLQ, teilen, legt das Qal das Hauptgewicht auf die Handlung selbst, wihrend
das Pi‘el das Ergebnis ausdriickt, also ungeféihr «geteilt machen», «die Ver-
teilung vollenden» bedeutet. HBQ ist im Qal «umarmen» = die Umarmungs-
bewegung ausfiihren, im Pi‘el «umarmt halten» usw. Ahnliche faktitive bzw.
resultative Bedeutung kann man dann auch bei Pi‘el-Formen, die keine
entsprechende Qal-Form haben, feststellen.

Um seine Definition zu priifen, durchmustert Jenni genau alle vorhandener.
Pi‘el-Formen und findet, daB sich seine Distinktion t:berall durchfithren 148t.
DaB seine Ausfithrungen nicht immer gleich iiberzeugend sind, versteht sich
von selbst. Im Einzelfall kénnen seine Erkldrungen etwas gekiinstelt er-
scheinen, was natiirlich teilweise damit zusammenhéngt, daB3 die Denkweise
des Hebréaischen manchmal von der unsrigen so verschieden ist, da@ sie sich
nur schwer in unseren Kategorien einfangen lif3t. An und fiir sich wére es ja
auch denkbar, daf die Distinktion in einer gewissen Hinsicht schérfer formu-
liert werden koénnte. so daf3 einfachere Erkldrungen moglich wiirden. Eine
andere Einwendung ist auch nicht ohne weiteres von der Hand zu weisen.
Die Moglichkeit besteht, daB eine Bildung im Laufe der Zeit in gewissen
Kontexten eine neue Bedeutung annimmt, die die urspriingliche Bedeutung
uberschattet. Diese Moglichkeit ist vielleicht nicht genug beachtet worden.

Auf jeden Fall hat Jenni gezeigt, daB3 das hebriische Pi‘el eine ganz
bestimmte Funktion hat und gar nicht regellos mit dem Hiph‘il wechselt.
Wenn man auch in Einzelheiten anderer Meinung sein kann, hat er im
groflen ganzen tiberzeugend seine These bewiesen. Kiinftige Forschung wird
ihm dankbar sein, daB er einen gangbaren Weg durch den Urwald der
hebriischen Verbalstammlehre gebahnt hat.

Helmer Ringgren, Uppsala

James BArRR, Comparative Philology and the Text of the Old Testament.
Oxford, Clarendon Press — Oxford University Press, 1968. X + 354 p.
Sh. 65/—.

Il n’y a pas besoin de présenter I'auteur de cet ouvrage: ses travaux
antérieurs I’ont fait suffisamment connaitre. Ici, il apporte de fagon ordonnée,
détaillée, une méthode d’approcher le texte de I’Ancien Testament; et il
éclaire son exposé souvent technique de nombreux exemples pratiques.

Constatant qu’en face des difficultés du texte des Massorétes la méthode
qui consistait & faire des corrections de texte s’est épuisée elle-méme, un



218 Rezensionen

traitement philologique correctement appliqué, permet, lui, de résoudre
mainte difficulté sans faire violence & ce méme texte. Le livre que nous avons
sous les yeux examine point par point comment utiliser la philologie com-
parée. Ce n’est pas facile, comme I’ont montré les abus ou les outrances de
certains savants & qui J. Barr donne ici ou la de polis, mais puissants coups
de griffe. Mais I’'auteur estime qu’en tenant compte de facteurs précis comme
lois phonétiques, évolution sémantique, ou peut arriver & des résultats
valables. Cherchant & retrouver les sens perdus de certains mots, il montre
comment on peut mener une enquéte au travers de I’hébreu post-biblique et
des autres langues sémitiques, et quels sont les traquenards qui guettent le
chercheur.

Parmi les nombreux sujets abordés, je citerai celui du rapport avec les
dialectes hébreux, celui des emprunts faits & des langues non-sémitiques,
celui des mots qui ont des sens opposés. J. Barr souligne aussi le danger que
présente (pour l'arabe surtout) I'existence de dictionnaires basés sur une
tradition lexicographique par trop figée, comme il examine statistiquement
quelle proportion de mots ou de racines communes on peut trouver dans une
langue paralléle.

Enfin, J. Barr accorde une grande place a discuter de la tradition des
Massorétes qu’il considére non comme des innovateurs (Kahle) mais comme
les gardiens d’un texte qu’ils ont re¢u souvent déja abimé, mais qu’ils ont
retransmis avec fidélité tant en ce qui concerne les consonnes que les voyelles.
Quant & l'usage de la LXX, l'auteur qui suit ici Nyberg se montre trés
réservé tant il constate que les traducteurs de cette version étaient des
hébraisants peu strs, dont le travail s’avére trop souvent imprécis, voire
tendancieux par l'usage excessif de termes préférentiels.

Bref, ne fiit-ce que pour mous rendre prudents, il serait souhaitable
hautement qu’exégétes et critiques, nous nous nourrissions de ce livre & la
fois excellent et intéressant. Philippe Reymond, Lausanne

SarLvapor MuRNoz IerLEsias, Los géneros literarios y la interpretacion de la
Biblia. Madrid, Casa de la Biblia, 1968. 167 S.

Wer heute noch glaubt, in der alttestamentlichen Forschung ohne Form-
und Gattunsgeschichte durchkommen zu kénnen, erhélt im vorliegenden
Band ein eindrucksvolles Beispiel, wie dies eben nicht mehr méglich ist.
Die Originalitét der Arbeit, die sich allerdings stéindig mit der gegenwirtigen
Forschung auseinandersetzt, wiirde eine Ubersetzung rechtfertigen. Man
hitte so gleichzeitig eine weitere Einfiihrung in diese Methode.

J. A. Soggin, Rom

ANGEL GonNzALEzZ, Naturaleza, historia y revelacion. Hstudios del Antiguo
Testamento. Madrid, La Casa de la Biblia, 1969. 407 S.

DERrs., Profetismo y sacerdocio. Profetas, sacerdotes y reyes en el antiguo
Israel. 2. Aufl. Madrid, La Casa de la Biblia, 1969. 366 S.

Das erste Buch des verdienten spanischen Gelehrten ist ein Sammelband
mit Aufsitzen zur alttestamentlichen Theologie. Ein genauer Quellen-



Rezensionen 219

nachweis fehlt leider, so daB3 es nicht leicht ist, die urspriinglichen Publika-
tionen zu finden. Man fragt sich allerdings, ob es nicht nutzlicher gewesen
wire, die so herausgegebenen Texte auf Englisch, Franzosisch oder Deutsch
erscheinen zu lassen, wodurch sie einem viel weiteren Kreis von Forschern
zuginglich geworden wéren. Doch auch auf diese Weise bieten sie einen
guten Eindruck tber die Arbeiten des jungen Forschers.

Die erste Auflage des zweiten Werkes wurde vom Rezensenten in der
Theol. Zeitschr. 19 (1963), S. 216-218, besprochen. Es erscheint in der 2. Auf-
lage mit neuer Paginierung, aber ohne grundsitzliche Anderungen und Er-
génzungen. J. A. Soggin, Rom

JOsEF SCHARBERT, Prolegomena eines Alttestamentlers zur Erbsiindenlehre. =
Quaestiones disputatae, 37. Freiburg, Herder, 1968. 128 S. DM 13.80.

Es ist oft fiir den Exegeten nicht gerade ermutigend zu sehen, wie wenig
die Systematik die Ergebnisse der alt- und neutestamentlichen Forschung
sich zu eigen macht. Hier redet nun der Alttestamentler iiber eine in der
traditionellen, christlichen Dogmatik vertretenen These. Es seien hier kurz
die Schliisse dieser wichtigen Arbeit zusammengefaf8t: Nach dem A.T. sind
alle Menschen Stinder, in dem Sinn, daB sie in die Siinde hineingeboren wer-
den ; dhnliche Verhiltnisse sind auch bei den Nachbarvilkern wahrnehmbar.
Das Volk Jahwes wird nach den Geschichtstheologen und Propheten davon
nicht ausgeschlossen; die Solidaritédt in der Schuld ist sowohl eine objektive,
schicksalhafte, als eine subjektive Gegebenheit. Der Jahwist hat dieses Ver-
héngnis auf den Siidenfall eines ersten Paares geschlossen, mit einem &tio-
logischen und ungebrochenen Clandenken, das wir heute nicht mehr ohne
weiteres vollziehen kénnen; die anderen Quellen sind da vorsichtiger, z. B.
«P», der die Geschichte gar nicht aufnimmt. Das sind nur einige der Fest-
stellungen dieses Béndchens, auf die viele Fragen folgen. Der theologisch
interessierte Exeget und der Systematiker sollten die Feststellungen und
Fragen nicht uibersehen. J. A. Soggin, Rom

Franz J. LEENHARDT, Parole — Ecriture — Sacrements. Htudes de théologie
et d’exégese. (Bibliothéque théologique.) Neuchatel, Delachaux & Niestlé,
1968. 217 S.

Der Verfasser des bekannten Romerbrief-Kommentars der Reihe «Com-
mentaire du Nouveau Testament» legt in einem Sammelband acht kleinere,
aus den Jahren 1944 bis 1961 stammende Studien vor, die dem Leser noch
einmal die bedeutende Rolle des Genfer Neutestamentlers in der 6kumeni-
schen Bewegung und in der biblischen Erneuerung innerhalb der franzdsisch-
sprechenden Welt vor Augen fiihren.

Der «methodologische» erste Teil enthélt drei Aufsétze liber den «Begriff
des Wortes im biblischen Denken» (Dialogcharakter des Glaubens), «liberale
Orthodoxie» (Orthodoxie der Liebe im Sinne von Eph. 4, 15) und «Sola
Scriptura oder: Schrift und Tradition» (Unfehlbarkeit der Kirche als Voraus-
setzung des Schriftprinzips). Der auf weite Strecken langfiadige «exegetisch-



220 Rezensionen

theologische» zweite Teil vereinigt finf Arbeiten zu den Sakramenten. Am
originellsten ist wohl die 1955 als Nummer 37 der «Cahiers théologiques»
erschienene, vieldiskutierte Abhandlung «Dies ist mein Leib», auf die hier
nicht néher eingegangen werden kann. Der Artikel iiber die «christliche
Taufe», der vor 25 Jahren gewill manche Probleme kldrte, erscheint nach
der Debatte zwischen Oscar Cullmann und Karl Barth und den Kontro-
versen um die Kindertaufe heute als iiberholt. Von bleibendem Wert sind
aber vielleicht die differenzierten Ausfiihrungen iiber den Zusammenhang
von Taufe und Pfingsten (Taufe als GeistverheiBung).

Als besonders wertvoll empfindet der Leser Leenhardts, daf3 hier ein
durchaus analytisch denkender Gelehrter in verstédndlicher Sprache immer

neue, Uberraschende systematische Zusammenhénge erdffnet.
Felix Christ, Basel

Hrrrkr RAISANEN, Die Mutter Jesu im Neuen Testament. = Annales Aca-
demiae Scientiarum Fennicae, Ser. B, 1568. Helsinki, Suomalainen Tiede-
akatemia, 1969. 217 S. FM 28.—.

DaB} die Protestanten in ihrer theologischen Arbeit Maria vernachldssigt
haben, das gilt nicht mehr. Seit 1950 (dem Jahr der Dogmatisierung der
Himmelfahrt Marias) ist eine ganze Reihe von protestantischen Abhandlun-
gen uber Maria erschienen, und man darf sogar behaupten, dal3 wihrend der
letzten zehn Jahre die originellsten mariologischen Studien von Protestanten
geschrieben wurden. Diese waren aber meistens historische oder systematisch-
theologische Studien.

Eine vollstdndige Exegese der marianischen Bibeltexte als Grundlage
eines biblischen Marienbildes hat bisher in der protestantischen Theologie ge-
fehlt. Diese theologische Dissertation, welche der Finnischen Akademie der
Wissenschaften 1968 vorgelegt wurde, will den Mangel beheben. Das Buch ist
klar organisiert, so da man einen guten Uberblick der Entwicklung bibli-
scher Mariologie gewinnt. Die Exegese der Texte folgt der allgemein ange-
nommenen chronologischen Linie: Paulus, Markus, Matthéus, Lukas (Evan-
gelium und Apostelgeschichte) und Johannes, mit kurzen Bemerkungen iiber
Apok. 12 und die Briefe des Ignatius. Mit dieser Arbeit hat der Autor einen
wertvollen Beitrag zur protestantischen Mariologie geliefert.

Das will natiirlich nicht heiflen, da3 man dieses Buch als die autoritative
protestantische Exegese der marianischen Bibelstellen ansehen soll. Manche
Folgerungen des Autors sind von Pramissen gezogen, die unhaltbar sind, und
manche Feststellungen sind auf ungeniigende Argumente gebaut. Behaup-
tungen, daB Maria in den Schriften des Lukas als «Vorbild des Christen»
erscheine (8. 110. 154. ete.) und daf3 Lukas ihren Glauben hervorheben wolle
(S. 116. 123. 149. ete.), sind nur dann haltbar, wenn man von der Tatsache
absieht, daf3 Lukas mit dem Beginn des dritten Kapitels plétzlich jedes
Interesse an Maria verliert. Der Autor sieht jedoch selbst in Luk. 11, 27-28
einen Hinweis auf den Glauben Marias, obwohl diese Folgerung unmdaglich
aus dem Text selbst herausgeholt werden kann. Dem Leser wird also ver-
sichert, daB Luk. 11, 27-28 nur im Hinblick auf die lukanische Vorgeschichte



Rezensionen 221

klar wird (S. 140), und das lautet, als ob der Autor die Unmdéglichkeit seiner
Interpretation selbst zugeben wiirde. Gleichfalls lesen wir, dall in den
johanneischen Schriften Maria «als eine Art Garant der johanneischen Bot-
schaft» erscheine (S. 185). Die Argumente, welche dafur angefithrt werden,
sind ungentiigend, und der Autor zieht nicht in Betracht, da in den Schrif-
ten von Lukas und Johannes Maria wohl nicht als «Tochter Zion» im Sinne
der Kirche, aber doch als Reprisentantin des Alten Bundes und der Synagoge
erscheinen kénnte. Die Bibliographie, obwohl ansehnlich, ist oft liickenhaft.
In Verbindung mit dem Unversténdnis der Eltern (Luk. 2, 50) sucht man
umsonst das wichtige Buch von R. Laurentin, Jésus au Temple. Mystére de
paques et foi de Marie en Luc. 2, 48-50 (1966). Von den katholischen Autoren
fehlen unter anderen Schillebeeckx, Rahner und Scheeben, von den pro-
testantischen Diifel, De Ridder und F. W. Kiunneth.

Trotz dieser Méngel bedeutet das Buch einen Fortschritt in der Entwick-
lung protestantischer Mariologie. Der Autor hat ein schweres Thema fir
seine Dissertation gewéhlt, und schon dafiir verdient er Lob. Die Arbeit ist
frei von Polemik, auch von einer falschen spiritualisierenden Tendenz. Sie
will reine Exegese bieten und steht in dieser Hinsicht hoch tiber manchen
protestantischen Versuchen, etwa den Werken von H. Asmussen und
M. Thurian. Stephen Benko, Fresno, Calif.

EpuarDp LousE, Die Briefe an die Kolosser und an Philemon. = Meyers
Kritisch-exegetischer Kommentar iiber das Neue Testament, 9, 2. 14. Aufl.
(1. Aufl. dieser Neubearbeitung). Géttingen, Vandenhoeck & Ruprecht,
1968. DM 19.80.

Die neue Bearbeitung des Kommentars zum Kolosser- und Philemon-
brief im durch seine kritischen Traditionen bew#hrten Meyerschen Kom-
mentarwerk steht im Zeichen der religions- und traditionsgeschichtlichen
Forschung. Die Neubearbeitung soll nicht nur einem besseren Versténdnis
der historischen Situation dienen, in welcher die beiden Briefe entstanden
sind, sondern auch den Text selbst durch die Herausarbeitung des urspriing-
lichen Sinnes dem Leser néherbringen. Genaue Struktur-, Begriffs- und
Wortanalysen sorgen fir die Bestimmung des Standortes des Briefes im
Rahmen der Begriffsentwicklung innerhalb des Neuen Testaments bzw. des
Urchristentums. Besonderer Nachdruck fillt bei der Erklirung des Ko-
losserbriefes verstandlicherweise auf seinen Zusammenhang mit den Pau-
lusbriefen und auf den oft nur in Nuancen erkennbaren Abstand von den-
selben.

Bemerkenswert und fiir das Bild des Urchristentums aufschlubireich sind
die Begriffsanalysen nicht nur deshalb, weil sie im Kolosserbrief den Zu-
sammenhang mit der hellenistischen Umwelt kldren, sondern oft auch auf
den judischen Hintergrund hinweisen, wie dieser mehrfach in der Verwandt-
schaft mit dem theologischen Denken der Gemeinde von Qumran vorliegt.
Der Verfasser meint, daB3 «Begriffe und Vorstellungen aus der Lehre von
Qumran» durch den Umweg der hellenistischen Synagoge der christlichen
Gemeinde bekanntgeworden seien (S. 75, Anm. 1). Doch diirften «Begriffe



222 Rezensionen

und Vorstellungen», welche in Qumran bekannt oder beheimatet waren,
auch das allgemeine jiidische Denken mehr beeinflut haben, als wir es heute
nachzuweisen imstande sind. Es kénnen manche Glieder und Missionare der
palistinischen Urgemeinde mit denselben vertraut gewesen sein. So brauchte
es wohl kaum des Umweges tiber die hellenistische Synagoge, — was fiir die
Einordnung des Kolosserbriefes nicht ganz unwesentlich ist.

Ein besonderes Verdienst des Verfassers ist es, dal er im Gedankengut
des Kolosserbriefes — nicht nur im «Christushymnus» von 1, 15-20 — vor-
gefundene Formulierungen, iiberlieferte Wendungen, hymnische Stiicke u.é.
Fragmente herausarbeitet und dadurch die Verwurzelung desselben in der
urchristlichen Gedankenwelt, besonders im gottesdienstlichen Leben, nach-
weist.

Von den wichtigsten Themen seien vor allem die Behandlung der Christo-
logie, der Ekklesiologie, des Apostelamtes, der Tauflehre und der Eschatologie
hervorgehoben. Einer #dhnlich sorgféltigen Erklérung unterwirft der Ver-
fasser den pardnetischen Briefteil, besonders die Haustafel: der heidnisch-
hellenistische Ursprung ihrer Ethik wird klar herausgestellt, aber auch die
Verchristlichung derselben aufgewiesen. Sparsame Hinweise (z. B. S. 225
uber die « Unterordnung» der Frau) sorgen dafiir, daB3 die Bedeutung der ur-
christlichen Ethik fiir das christliche Denken der Gegenwart fruchtbar wird.
Eine besondere Aufmerksamkeit verdient selbstversténdlich das viel-
behandelte Problem der kolossischen Héresie. Durch sorgféltige Begriffs-
analysen versucht der Verfasser, das Problem in sténdiger Auseinander-
setzung mit der Forschung soweit als moglich zu kldren. Beispielhaft ist da-
bei die Interpretation der schwierigen Sitze von 2, 16-19. Eine eingehende,
die verschiedenartigen Erkldrungen ruhig abwigende Behandlung dieser
Stelle wirkt tiberzeugend, wenn sie auch nicht alle Fragen zu kldaren vermag.

Die Analyse des Textes, begriffs- und traditionsgeschichtliche Unter-
suchungen, stindige Auseinandersetzung mit der einschlégigen Literatur bil-
den die Grundlage fiir die Beantwortung der sog. Einleitungsfragen. Der
paulinische Ursprung des Philemonbriefes steht dem Verfasser unwider-
sprochen fest. Bei dem Kolosserbrief entscheidet er sich fiir einen deutero-
paulinischen Ursprung: «ein paulinisch geschulter Theologe» soll wohl in
Ephesus um das Jahr 80 den Brief verfaf3t haben (S. 254. 256). Befriedigend
erscheint dieses Ergebnis allerdings keineswegs, vielmehr diirfte es die am
meisten anfechtbare These des Verfassers sein. Ohne auf die verwickelte
Frage im einzelnen einzugehen, soll doch darauf hingewiesen werden, daf
auch nach Lohse «die Gedankenfithrung des Kolosserbriefes durchaus pau-
linische Ziige» triagt (S. 253). Die Unterschiede vom paulinischen Begriffs-
gebrauch sind oft nur gering, manchmal scheint im Kommentar der Horizont
des paulinischen Denkens eingeengt zu sein. Daf der Kolosserbrief — wegen
weitgehender Ubereinstimmungen in der GruBliste — von dem Philemonbrief
literarisch abhéngig wire, erscheint unwahrscheinlich. Diese Unwahrschein-
lichkeit wird noch grofer, wenn man bedenkt, daB die christlichen Ge-
meinden des Lykos-Tales — unter ihnen auch die zu Kolossae — durch die
Erdbebenkatastrophe des Jahres 60/61 schwer getroffen wurden. Wenn auch
die Gemeinde von Kolossae damals nicht unterging, so verlor sie doch viel



Rezensionen 223

von ihrer Bedeutung, — was auch der Umstand beweist, daB} in der Apk.
unter den Gemeinden des Lykos-Tales nicht Kolossae, sondern Laodizea
auftritt. DaB ein Paulus-Schiiler einen im Namen des Apostels verfalBten
Brief, welcher immerhin Gegenwartsbedeutung gehabt haben muf, an die
Adresse einer unbedeutend gewordenen Gemeinde gerichtet hiitte, erscheint
nahezu unwahrscheinlich. Dazu kommt das eigenartige Verhéltnis des
Kolosserbriefes zum Epheserbrief, welches bei der Spéatansetzung des Ko-
losserbriefes geradezu unerkldrbar wird. Auch die nachdriickliche und be-
tonte Autorisierung des Kolosserbriefes durch Paulus, von dessen «eigener
Hand» (4, 18), sollte nicht abgeschwéicht werden. Doch werden durch diese
Uberlegungen die nicht iibersehbaren Bedenken des Verfassers gegen eine
unmittelbare Verfasserschaft des Apostels nicht behoben. Man wird jenen
Uberlegungen und diesen Bedenken nur gerecht, wenn man eine irgendwie
geartete mittelbare Verfasserschaft des Apostels annimmt, den Brief in die
letzten Lebensjahre des Apostels setzt und dadurch in die unmittelbare Néhe
des Philemonbriefes riickt, welcher — wie Lohse mit Recht betont — kein
«reines Privatschreiben» (S. 264) ist. Lohse setzt sich allerdings fiir eine
Frithdatierung («Mitte der fiinfziger Jahre», S. 264) des Philemonbriefes ein,
indem er annimmt, der Brief sei in einer ephesinischen Gefangenschaft des
Apostels entstanden. Aber bei dieser Annahme kiéme der Brief vor den
Romerbrief zu liegen, — was im Widerspruch zu der Selbstaussage des
Apostels im Philemonbrief steht, er sei «ein alter Mann» (Vs. 9).

Aber diese Bemerkungen sollen keineswegs den Wert dieses neuen Kom-
mentars schmélern. Er bringt allen, die ihn benutzen, groBen Gewinn und
ist durch den reichen Ertrag seiner begriffs- und traditionsgeschichtlichen
Untersuchungen ein unentbehrliches Hilfsmittel nicht nur zur Weiterarbeit
an den Problemen der beiden Briefe, sondern auch fiur das Paulus-Studium
iiberhaupt. Karl Karner, Sopron, Ungarn

J. T. N1eLsEN, Adam and Christ in the Theology of Irenaeus of Lyons. An
Hxamination of the Function of the Adam-Christ Typology in the Adversus
Haereses of Irenaeus, against the Background of the Gnosticism of his Time.
Assen, Van Gorcum & Comp., 1968. VIIT 4109 S. Fl. 12.50.

Im ersten Kap. gibt der Verfasser eine Zusammenfassung der Stellen von
Adv. Haer., in welchen Irenaeus den Parallelismus Adam-Christus ge-
braucht; im 2. Kap. beschreibt er die gnostischen Lehren, wie sie von
Irenaeus wiedergegeben sind; im 3. Kap. wiederholt er die Widerlegung der
gnostischen Lehren durch Irenaeus; im 4. Kap. zieht er einen Vergleich
zwischen der gnostischen Idee der Erlosung und der Erlésungstheorie des
Irenaeus; schlieBlich fithrt er im 5. Kap. noch andere Stellen aus der alt-
christlichen Literatur an, in welchen der Adam-Christus-Parallelismus vor-
kommt. Die eigentliche These des Buches, dal Irenaeus die Adam-Christus-
Typologie dazu gebraucht, um das Fleisch «in the working of God’s oikovouia»
einzuschlieBen (S. 67), wird nur auf zehn Seiten behandelt. Diese These
héatte der Verfasser auch in einem Zeitungsartikel priasentieren kénnen. Ein
weitschweifiges Buch, in dem das meiste schon bekannt ist, war dazu nicht



224 Rezenstonen

notig. Die These selbst ist interressant, aber bedarf einer besseren Bearbei-
tung. Wenn jemand tiber den Adam-Christus-Parallelismus spricht, sollte
auch etwas iiber die anderen Parallelismen des Irenaeus gesagt werden.
Besonders in Verbindung mit dem Gnostizismus wire der Parallelismus
Eva-Maria von Bedeutung; da Irenaeus mit dieser Analogie dasselbe be-
zweckt, nédmlich zu beweisen, daB der Inkarnation gréfere Bedeutung zu-
kommt, als die Gnostiker zugeben wollen. Eine andere Schwiche des Buches
ist, dal} der Verfasser offensichtlich eine gewisse Anzahl von Seiten mit Worten
auszufiillen sucht. Er gibt lange Stellen von Adv. Haer. auf Griechisch und
Lateinisch nebeneinander wieder, und oft findet man Zitate zuerst in einer
Paraphrase oder in freier Ubersetzung und dann noch einmal im Original.
Die Zusammenfassungen innerhalb und am Ende der Kapitel wiederholen
sich, und man bekommt den Eindruck, daB3 der Verfasser selbst nicht genug
zu sagen hat. In der Bibliographie ist alles aufgefithrt, womit der Verfasser
nur in Beriihrung kam. Was van der Meers Atlas, das hebriische Woérterbuch
von Koehler-Baumgartner oder Harnacks Nachweis von den Pfaffschen
Falschungen in diesem Zusammenhang suchen, ist unverstdndlich. Obwohl
gich das Thema fiir theologische Forschung eignet, wird es in diesem Buch
nicht sorgféltig genug ausgearbeitet. Stephen Benko, Fresno, California

RoBeErT DutHOY, The Taurobolium. Its Evolution and Terminology. =

Etudes préliminaires aux religions orientales dans l’empire romain, 10.
Leiden, E. J. Brill, 1969. XIV + 129 8. Gld. 38.—.

Bereits im Jahre 1948 stellte der friith verstorbene Frankfurter Altphilologe
Hermann Langerbeck in seiner posthum veréffentlichten Studie tiber
«Paulus und das Griechentum» die aufregende Behauptung auf, daBl die
Mysterien «heidnische» Kontrastbildungen zum Christentum sind!. Diese
Ansicht stellt die mindestens in Deutschland weitgehend anerkannten
Thesen der Religionsgeschichtlichen Schule zur inneren Entwicklung des
frithen Christentums auf den Kopf, wie sie etwa noch Hans Conzelmann bei
der Deutung der Taufe im Kerygma der Urgemeinde vertritt 2.

Ohne zu wollen oder auch nur zu wissen, bestéitigt nun die au8erordentlich
exakt gearbeitete althistorische Genter Dissertation Robert Duthoys die
Langerbeck’sche These an einem zentralen Punkt: Der Mysteriencharakter
des Tauroboliums im Kult der phrygischen Magna Mater ist die letzte Phase
dieses manchem Bedeutungswandel unterworfenen kaiserzeitlichen Kult-
aktes und erst unter dem offensichtlichen Einflul des Taufritus des vordringen-
den Christentums (Duthoy, S. 121) zu Beginn des 4. Jahrhunderts n. Chr.
hervorgetreten. Aus dem Stieropfer des 2. und des beginnenden 3. Jahr-
hunderts n. Chr., zu Ehren der phrygischen Muttergottheit und ihres Ge-
liebten Attis fur das Heil des Kaisers bzw. fiir die eigene Wohlfahrt darge-
bracht (S. 92-95), entwickelte sich nach einer Ubergangsperiode im 3. Jahr-

1 H. Langerbeck, Aufséitze zur Gnosis, hrsg. von H. Dorrie (1967), S. 87.
2 H. Conzelmann, Grundri3 der Theologie des Neuen Testaments (1968),
S. 66f.



Rezensionen 225

hundert n. Chr. (S. 95-101) der geistliche Reinigungsritus, den die heidnische
Aristokratie im Rom des ausgehenden 4. Jahrhunderts den christlichen
Mysterien vorzog und entgegenstellte (S. 101-111; vgl. die Inschriften
Nr. 11-17, 22-34 in Duthoys iibersichtlicher Wiedergabe der erhaltenen ein-
schlagigen Inschriften).

Mit tiberzeugenden Argumenten kann der Verfasser so die viel diskutierte
und héufig miBbrauchte Formel «in aeternum renatus» in der rémischen
Inschrift des Sextilius Agesilaus Aedesius vom 13. August 376 (CIL VI 510 =
Duthoy Nr. 23) als die christlich beeinfluBte Erwartung eines enthusiastischen
¢tauroboliatus» des spiten 4. Jahrhunderts erkldren (S. 104-106). Dieses
niichterne, aber deshalb um so niitzlichere, streng sachbezogene Buch weist
m. E. schlissig auf die Notwendigkeit hin, nicht nur das frithe Christentum,
sondern endlich auch die gleichzeitigen heidnischen Kulte einer exakten
historisch-kritischen Analyse mit allen zur Verfiigung stehenden philolo-
gischen und epigraphischen Methoden zu unterziehen und nicht mehr un-
historisch ein statisches und anachronistisches Bild dieser Kulte, das aus
spaten und voreingenommenen literarischen Quellen, wie hier aus Prudentius,
erhoben wurde, als Grundlage fiir sehr folgenreiche religionsgeschichtliche
Vergleiche zu bentitzen. Daher sollte diese Forschungsrichtung, deren Zu-
kunftstrachtigkeit das Buch des belgischen Gelehrten so eindriicklich be-
zeugt, intensiv weiter verfolgt werden. Die theologische Wissenschaft aber
sollte diese Ergebnisse auch zur Kenntnis nehmen und zur kritischen Uber-
prifung ihres Bildes vom frithen Christentum verwerten.

Rudolf Freudenberger, Boll, Wirttemberg

LorENz GRONVIK, Die Taufe in der Theologie Martin Luthers. = Acta Acad.
Aboensis, Ser. A, Humaniora, 36, 1. Abo, Abo akademi (durch: Vanden-
hoeck & Ruprecht, Gottingen), 1968. 247 S. DM 21.—.

Diese von der theologischen Fakultit der Abo Akademi (Finnland) an-
genommene Dissertation beabsichtigt, die gesamte Tauftheologie Luthers
in systematischer Anordnung zu beschreiben und dabei auch die Einheitlich-
keit der Taufauffassung Luthers im antirémischen und im antischwérme-
rischen Kampf aufzuweisen.

Der Verfasser zeigt zunichst sehr schén die Verwurzelung der Tauftheo-
logie im heilsgeschichtlich-trinitarischen Denken des spéteren Luther. Die
Taufe ist Werk des dreieinigen Gottes, wobei dem Heiligen Geist die Aus-
teilung der von Christus erworbenen Gabe appropriiert wird, Da Luther das
Wort als reale Gegenwart des handelnden Gottes fallt, ist es fiir ihn das
grundlegende Gnadenmittel. Die bekannte These, die Sakramente miissen
vom Wort her verstanden werden, bedeutet also nicht eine Spiritualisierung
der Sakramente, sondern umgekehrt eine Sakramentalisierung der Predigt.
In der Taufe hat das Wort eine dreifache Funktion : als gittlicher Taufbefehl,
als Taufformel und als VerheiBungswort. Durch das Wort wird das Wasser
«ein gnadenreich Wasser des Lebens». Wenn auch im Sinne Augustins das
Wort dasjenige ist, was das Element zum Sakrament macht, so wird damit
das dulBere Zeichen (die Eintauchung in das Wasser) keineswegs uberfliissig.

15



226 Rezenstonen

Denn der «tragende Ausgangspunkt in der Tauftheologie Luthers ist... die
Stiftung: daB es nun einmal Gott gefallen hat, durch gerade dieses dullere
Zeichen zu dem Menschen zu kommen und mit ihm zu handeln» (S. 76). Aus-
fiihrlich geht Gronvik auch auf das bei Luther problemreiche Verhiltnis von
Taufe und Glaube ein. Einerseits macht zwar nicht der Glaube, sondern das
Wort die Taufe zur Taufe. Andererseits aber fordert die Taufe geradezu den
Glauben, und zwar nicht nur beim Empfang, sondern das ganze Leben hin-
durch. Denn nur fiir den Glaubenden wirkt die Taufe zum Heil. Anders als
z. B. Karl Barth kommt Grénvik zu dem (den Rezensenten nicht in jeder
Hinsicht iiberzeugenden) Ergebnis, dafl Luthers entschiedenes Eintreten fiir
die Sduglingstaufe einschlieBlich der aus ihrer Legitimitét gefolgerten Mog-
lichkeit eines unbewulBten Glaubens (fides infantium) der Auffassung des
Reformators von Taufe und Glaube entspricht.

Einen wesentlichen Beitrag zur heutigen Diskussion um Tauflehre und
-praxis leistet das Buch nicht, da der Verfasser eine rein deskriptive Be-
schreibung der Tauftheologie Luthers intendierte. Als solche ist sie interes-
sant und aufschluBreich, auch wenn die Lektiire des Buches durch eine ge-
wisse Umsténdlichkeit der Darstellung und zahlreiche Wiederholungen (und
Druckfehler) erschwert wird. Reiner Jansen, Basel

Haxs Scraorr, Der Dienst des Gebetes nach Johannes Calvin. = Stud. z.
Dogmengesch. u. System. Theol., 22. Ziirich, Zwingli Verlag, 1968. 316 S.
Fr. 29.—.

Dans son genre, cette enquéte est fort bien menée. Les cing chapitres
traitent de la priére par rapport & Dieu, & Jésus-Christ, au Saint-Esprit, du
contenu de la priére et de sa pratique. L’auteur est un disciple fervent de
Calvin, tout pénétré de la pensée du maitre.

Un peu trop, & notre gré. Ce genre d’exposé ne prend toute sa valeur que
dans la mesure ot il est critique. Sinon, mieux vaudrait rassembler les textes
de Calvin qui sont assez clairs, plus courts, et auxquels il faut bien, enfin,
gu’on se référe.

La priere de Calvin «est un reflet de son temps», dit I'auteur dans ses
conclusions. En effet, la confession des péchés de Strasbourg-Genéve crée un
malaise dans notre génération. Le fils prodigue aurait pu, & la rigueur,
s’humilier ainsi lors de son retour. Mais si, & chaque fois qu’il rencontrait
son pére il avait récidivé, il se serait fait dire: Ton passé t’obséde, mon fils;
je t’ai pardonné; me feras-tu 'injure de douter de ma parole?

Lorsque Calvin affirme que le peuple chrétien «n’a point de prochain
acces & Dieu», que Christ «peut seul présenter les priéres du peuple», que la
priére ne peut que ressembler & une communication avec Dieu, a-t-il bien
considéré que l'oraison dominicale s’adresse & notre Pére céleste sans inter-
médiaire ?

Calvin ne cherche pas & concilier la doctrine de la double prédestination
avec la priére. Il dit seulement qu’il faut prier «pour tous les hommes qui
vivent sur terre, desquels nous ne savons pas ce que Dieu a déterminé de



Rezenstonen 227

faire». Mais il suffit que nous sachions que Dieu a déterminé le sort des élus
et des damnés irrévocablement pour que l'intercession perde son sens.

D’une fagon plus générale, si Calvin dénie & la priére chrétienne quelque
influence sur Dieu, si «les choses n’adviennent pour autre raison, sinon pour
ce que Dieu a déterminé qu’elles advinssent», ne brise-t-il pas 'élan de la
priére filiale? — On ne prie pas un potentat inaccessible, tout au plus lui
adresse-t-on des suppliques liturgiques. Mais les hommes de la Bible prient
leur Pére céleste avec grande liberté et confiance.

M. Scholl n’a pas voulu voir ces difficultés; il s’est borné a rendre compte
consciencieusement de la pensée de Calvin. Elle est nourrissante, pourtant
nous avons encore faim. Jean-David Burger, Neuchatel

HeEixrice KARPP u.a., Bonner Gelehrte. Beitrdge zur Geschichte der Wissen-
schaften in Bonn. Hvangelische Theologie. (150 Jahre Rheinische Friedrich
Wilhelms-Universitédt zu Bonn, 1818-1968.) Bonn, H. Bouvier & Co. und
L. Roéhrscheid, 1968. 277 S. DM 36.—.

Es handelt sich um Lebensbilder von 14 hervorragenden Bonner Univer-
sitétstheologen. Grundsétzlich sollten die Dargestellten nicht mehr am
Leben sein, so kommt es, daf3 Karl Ludwig Schmidt von Philipp Vielhauer
behandelt wird, Karl Barth aber, der zur Zeit der Abfassung noch lebte,
nicht. Doch bekommt man trotzdem einen Begriff von seiner Bedeutung fiir
die Bonner Fakultitspolitik im Rahmen der Lebensbilder von Hans Emil
Weber (Ernst Bizer), Karl Ludwig Schmidt und Hans Joachim Iwand
(Walter Kreck), auBerdem kommt auch der abschlieBende Aufsatz von Ernst
Bizer: «Zur Geschichte der Evangelisch-theologischen Fakultit von 1919-
1945» immer wieder auf ihn und Fritz Lieb zu sprechen.

Die Einleitung von Heinrich Karpp schildert die Grundung der Bonner
Universitit, gibt einen Gesamtiiberblick tiber die Theologische Fakultat und
umreilt die Grundsédtze der Auswahl der Lebensbilder. AulBler den schon
Genannten werden dargestellt: Carl Immanuel Nitzsch (W. Schneemelcher),
Friedrich Bleek (R. Smend), Bruno Bauer (J. Mehlhausen), Albrecht Ritschl
(K. G. Steck), Adolf Kamphausen (R. Smend), Theodor Christlieb (G. Goe-
ters), Johannes Meinhold (R. Smend), Eduard Grafe (Ph. Vielhauer), Otto
Ritschl (E. Bizer), Eduard Konig (R. Meyer) und Heinrich Boehmer (Ernst
Wolf).

In der Darstellung von Albrecht Ritschl ist zu wenig unterstrichen, daB
seine Ablehnung der « Metaphysik» in der Theologie mit der Ablehnung aller
Metaphysik durch den Neukantianismus konform geht, also auch mit durch
ihn bestimmt ist, er formte ja das gesamte Denken jener Zeit. Die meisten
Fragezeichen sind zu machen bei der Schilderung Bruno Bauers. Es erscheint
wenig glaubhaft, daf3 die Freunde, die ihn auf dem Grabstein Dr. phil.
nannten, ihn «umpromoviert» haben, wie Mehlhausen S. 66 will. Wer schon
nach zwei Semestern eine Preisaufgabe der philosophischen Fakultit ge-
wann, dem wurde auch schnell und leicht der philosophische Doktorhut
zuteil. Wie leicht und schnell das gehen konnte, das hat neuerdings Gotthold
Miiller im Falle von David Friedrich Straull gezeigt (Identitdt und Imma-



228 Rezenstonen

nenz, 1968, S. 119-126). Karl Marx ist sogar in Jena auf ein Empfehlungs-
schreiben von Bruno Bauer hin in absentia zum Dr. phil. promoviert worden,
ohne je in Jena studiert zu haben! Es wird iibersehen, daB Marheineke
empfohlen hat, Bruno Bauer in die philosophische Fakultét in Bonn zu ver-
setzen. Das scheiterte am Widerspruch von Immanuel Hermann Fichte und
Brandis. Diese werden denn auch wie die Bonner, Hallenser und Berliner
Theologen von Friedrich Engels verspottet in seinem «Epos» in Knittel-
versen: «Die frech bedraute jedoch wunderbar befreite Bibel», oder «der
Triumph des Glaubens» (Neumiinster bei Ziirich, Jh. Fr. Hef3, 1842). Dort
148t er auch Bauer in der Pose Fausts sprechen: «Heile Doktor und Licen-
tiat, lese Collegia frith und spat.» Aullerdem nennt Friedrich Engels in seinem
Aufsatz «Deutschland und die Schweiz» (The New Moral Herald Nr. 21 vom
18. November 1843) in einem Atemzug Dr. Bruno Bauer mit Dr. Feuerbach
und Dr. Ruge zusammen (Karl Marx, Friedrich Engels, Werke Bd. 1, Berlin,
1958, S. 494). Daf3 Bauer so schnell Bonn verlie und nach Berlin zurtick-
kehrte, das erkliarten seine Freunde eben damit, da3 er in Berlin seine Restitu-
tion betreiben wollte, letztlich ohne Erfolg. Darum ist es umso erstaunlicher,
daB Bauer erzkonservativ war und blieb, Mitarbeiter der Kreuzzeitung und
Antisemit wurde, und zwar durchgehend von 1843 an, wo er iber «Die
Judenfrage» schrieb. Diese Zige sind fiir das Charakterbild Bruno Bauers
wesentlich und hétten nicht fehlen durfen.

Von diesen kleinen Méngeln abgesehen, bekommt die junge Generation
einen wertvollen Einblick in 150 Jahre deutscher und européischer Theologie-
geschichte, die ihr sonst in dieser komprimierten Form kaum geboten wird.

Welhelm August Schulze, Mannheim

Davip A. Pamuix, The Way to Faith. An Examination of Newman’s Grammar
of Assent as a Response to the Search for Certainty in Faith. London,
Epworth Press, 1969. VIIT 280 S. Sh. 50/—.

Sich mit dem Werk von John Henry Newman zu beschiftigen, dirfte
ein guter Ansatzpunkt sein fir ein Gespréch zwischen evangelischen und
roémisch-katholischen Theologen. In diesem Zusammenhang gesehen, ist in
der Arbeit von A. Pailin, die sich vor allem mit dem Hauptwerk Newmans
«Essay in Aid of a Grammar of Assent» beschéftigt, eine aktuelle Frage
angeschnitten.

Auch wenn sich keine direkte Beeinflussung Newmans durch die deutsche
Philosophie und Theologie nachweisen liaf3t, so gibt Pailin doch zunéichst
einen Uberblick iiber die Einflusse, die im 19. Jahrhundert auf diesen
Gebieten von Deutschland nach England ausgegangen sind. Wer an diesen
Fragen interessiert ist, erhilt hier einen guten Uberblick.

Ein wichtiges Anliegen Newmans in allen Erschiitterungen, die die Kirchen
im Laufe des letzten Jahrhunderts getroffen haben, war es, zu zeigen, dal es
«immer noch mdéglich und richtig ist, Glauben zu haben und diesen Glauben
fiir etwas Glewisses zu halten» (Seite 59). Um diese Bejahung des Glaubens
geht es, wenn Newman den Ausdruck «assent» gebraucht, ein Ausdruck, der
mit «Zustimmung» nur annidhernd iibersetzt werden kann.



Rezensionen 229

Nachdem Pailin iiber die Zusammenhénge referiert hat, in die Newmans
Schrift hineingestellt werden muB, bespricht er die Bedingungen, die Vor-
aussetzungen und den Vollzug der «Zustimmung» und setzt sich kritisch
mit den Ausfithrungen der « Grammar of Assent» auseinander. Er kommt da-
bei zum Schluf}, da3 Zustimmung und Glaube eine existenzielle — er nennt
es «personliche» — Angelegenheit sind, dafl aber die Klippe zwischen Wissen
und Zustimmung doch nicht allein durch einen Willensentschluf3 iiberbriickt
werden kann. Es verhalte sich vielmehr so, dafl wir von der Wahrheit
uberwiltigt werden an einem Punkt, den er mit J. T. Ramsey «disclosure
situation» (Augenblick der Enthiillung) nennt. Aber damit werden Probleme
angeschnitten, die fiir Newman auflerhalb seines Gesichtskreises lagen, die
erst in neuerer Zeit diskutiert worden sind. Auf eines der Werke hingewiesen
zu haben, in denen die Voraussetzungen fir die moderne Fragestellung
erértert worden sind, ist das Verdienst von Pailins Arbeit.

Paul Handschin, Frankfurt am Main

Epvuarp DHANIS und ApoLF ScHONMETZER (Hrsg.), Acta congressus inter-
nationalis de theologia Concilii Vaticani I1 Romae diebus 26 Septembris —
10 Octobris 1966 celebrati. Roma, Libreria ed. vaticana, 1968. LXVIII +
814 S. L. 8500.

In seiner einleitenden Ansprache warnt der Kardinal von Florenz, Florit,
vor zwei Gefahren gegenwirtiger Theologie: der Vernachlédssigung der onto-
logischen und objektiven Gesichtspunkte zugunsten rein existentialer Denk-
weisen sowie vor einem synkretistischen Panchristianismus oder gar einem
allgemein religiosen Synkretismus; demgegeniiber empfiehlt er einen Mittel-
weg zwischen rein scholastischem Traditionalismus und einem die Substanz
gefiahrdenden Modernismus. Damit ist die Linie angegeben, die im wesent-
lichen auf diesem Kongrel3 eingehalten wurde. Zehn Themen wurden ver-
handelt: vom Mysterium der Kirche; iiber das Bischofsamt und sein Ver-
haltnis zum Kollegialismus; Mariologie und Ekklesiologie ; Gegenwart Gottes
in der Kultgemeinschaft ; das Verhaltnis zu den nicht-christlichen Religionen
und die Mission; der. Begriff der Heilsgeschichte; Schrift und Tradition;
Religionsfreiheit ; theologische Begriindung des Dialogs der Kirche mit der
Welt; Okumenismus.

Unter den Referaten zum Thema I Kirche féllt besonders die von dem
Holldnder Schillebeeckx gewéhlte Formulierung fiir Kirche als ¢«sacramentum
mundi» auf, wodurch vor allem die universale Weltbezogenheit des gottlichen
Heils ausgedriickt werden soll. — Die Frage II nach der Einheit von Papst
und Bischofskollegium in der Ausiibung der Hirtengewalt beantwortet der
Jesuit Bertrams dahingehend, daf3 der Papst die oberste Einheit der Kirche
darstellt, wihrend das Kollegium der Bischofe die Universalitat der Kirche
verkorpert, wobei das Prinzip der Einheit das der Vielheit nicht aufhebt.
Der Dialog zwischen beiden fithrt zur Synthese. — Als Thema ITT wird die
Verbindung zwischen Mariologie und Ekklesiologie analysiert. Hier ist die
von dem Karmeliter Carroll verfafite Zusammenstellung von katholischen
und protestantischen AuBerungen zur Mariologie besonders aufschluBreich,



230 Rezensionen

weil in ihr die Lehrdifferenz in bezug auf die Jungfrau Maria deutlich wird.
In der Tat wird nicht so bald eine Einigung kommen kénnen, wenn der
Katholizismus nach wie vor daran festhilt, daB Christus den Menschen nicht
aktuell rettet, sondern nur potentiell, Maria dagegen und die Kirche das
effektive Heil bringen. — Bei Karl Rahners Ausfithrungen zu Thema IV
(Gegenwart Christi im Kult) fallt auf die starke Betonung der Zusammenge-
horigkeit von Wortverkiindigung und Sakrament. Hier féllt auch das Stich-
wort von Gott als der «absoluten Zukunft», das vor allem im christlich-
marxistischen Dialog eine wichtige Rolle spielt®.

Zu -den wichtigen ungeldsten Fragen des Vaticanum 1T gehort auch Thema
V: das Verhiltnis zu den nichtchristlichen Religionen. Welchen Ort in der
Heilsgeschichte haben sie? Sind sie nur Verzerrung der «vera religio» oder
«praeparatio evangelii»? Der Benediktiner H. S. Brechter stellt fest, da} die
Kirche heute jedenfalls nicht mehr aus der «Burg» des sicheren Glaubens-
besitzes heraus rede, sondern sich auf das offene Feld des Gespréichs begeben
habe. Das Christentum muf8 sich als «completio et finis et perlectio — crisis et
iudicium» der nicht-christlichen Religionen verstehen (so H. Fries), weil es
die universale und eschatologische Menschheitsreligion ist und Christus
Gottes abschliessendes und definitives Wort an die Menschen. Damit grenzt
sich Brechter von der bei K. Rahner, J. Kiing und H. R. Schlette zu findenden
Auffassung ab, als seien vom Vaticanum II her die nichtchristlichen Religio-
nen als «via ordinaria» zum Heil, das Christentum dagegen als «via extra-
ordinaria» zu verstehen. Das schlieBt freilich ihren Charakter als «praeparatio
evangelii» nicht aus. Die auch unter Thema V aufgenommenen Beitrige
sehen die Fremdreligionen weniger unter dem Gesichtspunkt der natiirlichen
Theologie, als dem der Heilsgeschichte. Dabei ist hier kein Raum fiir die
Konzeption eines «religionslosen Christentums» (D. Bonhoeffer), denn Reli-
gion wird als notwendige Voraussetzung fiir die Verkiindigung des Evange-
liums verstanden (so P. Rossano, S.435). Letztes Ziel der Mission bleibt
immer die «implantatio regionalis novellarum Ecclesiarum particularium»
(so Seumois, S. 439). — Thema VI beschéftigt sich mit dem Begriff der Heils-
geschichte, der in der Theologie des Vaticanum II eine tragende Rolle spielt.
Er wird verstanden als «series eventuum temporalium in lumine fidei cogni-
torum, quibus Deus humanitatem ad salutem sollicitat» (so Z. Alszeghy,
S. 447), wobei hervorgehoben wird, daB3 damit das Heil nicht nur als Seelen-
heil, sondern als geschichtliches Heil der Vélker verstanden wird. Von daher
wird das Gleichnis vom GroBen Abendmahl (Matth. 22, 2-14; Luk. 14,
16—24) vorbildlich. Den Anregungen evangelischer Exegeten folgend (H. Con-
zelmann, K. H. Rengstorf, E. Haenchen, O. Cullmann), wird der Begriff der
Heilsgeschichte und des anderen damit verbundenen Begriffs der «Zeit der
Kirche» bei Lukas gefunden, dessen Theologie damit zum Modell der post-
konziliaren Theologie wird. Fir den nichtkatholischen Leser ist die Ausein-
andersetzung des Miinchener Systematikers Ratzinger mit der von Bultmann
und seiner Schule ausgehenden Kritik an der heilsgeschichtlichen Konzeption

1 Vgl. R. Garaudy, J. B. Metz und K. Rahner, Der Dialog, oder &ndert
sich das Verhiltnis zwischen Katholizismus und Marxismus? (1966).



Rezensionen 231

von besonderem Interesse. — Thema VII behandelt den Locus «De mysterio
Sacrae Scripturae et de Traditione». Getreu der katholischen Tradition wird
daran festgehalten, daB «die Kirche ihre GewiBheit iiber die offenbarten
Wahrheiten nicht allein durch die HIl. Schrift gewinnt» (Const. dogm. de
divina Revelatione c. 2, n. 9), sondern ebenso aus der mundlichen Tradition,
die auf die apostolische Predigt zuriickgefiihrt wird. So wird sogar die Aussage
von der «insufficientia Scripturae» gewagt, derzufolge die Fiille der katho-
lischen Lehre nicht aus der HI. Schrift erhoben werden kann. — Thema VIII
handelt von der Religionsfreiheit. Diese wird in der Konzilserklarung «Dig-
nitatis humanae» gedanklich vor allem im Bereich des Sozial-Juridischen und
des Philosophischen, dagegen weniger theologisch begriindet: als Funktion
der Menschenwiirde, zu der formal Entscheidungsfreiheit und Verantwort-
lichkeit gehoren. Der Jesuit J. Fuchs versucht den Begriff theologisch zu
vertiefen, einmal als christliche Freiheit im HIl. Geist, sodann als Freiheit
der Kirche in der Vollmacht Christi. Aus diesen Grundfreiheiten wird dann
auch per analogiam die Religionsfreiheit im moralischen und juridischen
Sinne abgeleitet, als Recht, dal alle echte Wahrheits- und Wertrealisierung,
auch wenn sie aus christlicher Sicht religiéser Irrtum und unwert ist, als
Fortfithrung der Freiheit Christi zu verstehen ist. — Thema IX ist dem Dialog
zwischen Kirche und Welt gewidmet. Der Dominikaner M.-D. Chenu unter-
sucht den Sprachgebrauch in der Konstitution «Gaudium et spes»; Congar
leitet den Dialog aus dem Wesen der Katholizitit ab; der Jesuit Daniélou
reflektiert iiber das Verhéltnis von Kirche und Welt im Sinne dialogischer
Bezogenheit zwischen den «beiden Reichen». — Thema X «De oecumenismo»
wird mit einer Ansprache des verstorbenen Kardinals Bea eingeleitet. Der
Servit G. Corr gibt der Hoffnung Ausdruck, da3 die Mariologie, die fiir den
Katholiken doch essentieller Bestandteil der Ekklesiologie ist, kiinftig kein
Hindernis mehr fiir das 6kumenische Gespréch sein moge. Der Dominikaner
J. Hamer stellt fest im Blick auf die auch in der Okumenischen Bewegung
(World Council of Churches) aufgebrochene ekklesiologische Frage, daf} es
heute kein theologisches Problem gibt, das ein konfessionelles Sonderproblem
bliebe, vielmehr geht es heute alle Christen an. Daf die Einigung der Christen
allerdings nicht bei der theologischen Einigung anféngt, sondern bei einem
«oecumenismus spiritualisy in Gebet und Liebe, betont insbhesondere
J. Vodopivec.

Es ist unmoglich, in der Kiirze einer Rezension die Fiille der Anregungen
gehorig darzustellen und gar sich mit ihnen inhaltlich auseinanderzusetzen.
Der Gesamteindruck des Bandes bleibt der einer groBeren Offenheit der
Katholiken gegeniiber den Nichtkatholiken und Nicht-Christen, jedoch unter
genauer Wahrung eigener Positionen. Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

RoBErT RWEYEMAMU, People of God in the Missionary Nature of the Church,
A Study of Conciliar Ecclesiology applied to the Missionary Pastoral in
Africa. Rome 1968. (Auslief. NZM-Verlag Schéneck/Beckenried.) XVI +
132 S. Fr. 22.—.

Die Rémer Dissertation des tanzanischen Priesters ist zum hundertjéhrigen

Jubildum der katholischen Mission in Tanzania erschienen. Der Verfasser



232 Rezensionen

untersucht im Anschlufl an das Vaticanum II die theologische Bedeutung
des Begriffes «Volk Gottes». Die Arbeit gliedert sich in einen dogmatischen
und in einen pastoralen Teil.

Der dogmatische Teil zerféllt in drei Kapitel. Im ersten Kapitel betont der
Verfasser, daf die Kirchenidee in ihrer geschichtlichen Entwicklung studiert
werden miisse. Er arbeitet dabei die Kontinuitéit im ekklesiologischen Denken
heraus, die vor allem das erste mit dem zweiten Vaticanum verbindet und
zwischen der Encyclica «Mystici Corporis» von 1943 und der dogmatischen
Konstitution tiber die Kirche in Vaticanum II keine Bruchlinie sichtbar
werden 148t. Gleichzeitig betont aber der Verfasser den Fortschritt, der von
der Idee des «Leibes Christi» zur Idee des «Volkes Gottes» festgestellt werden
kann. Der dynamischere Aspekt der Kirche in ihren 6kumenischen, missiona-
rischen und pastoralen Dimensionen tritt auf diese Weise besser zutage.
Im zweiten Kapitel wird ins Licht gestellt, daB die theologische Konzeption
des Volkes Gottes das biblische Basisthema bildet, unter das alle anderen
biblischen Bilder von der Kirche klassifiziert werden kénnen und mit dem
Wirklichkeit und Wesen der Kirche zum Leuchten kommen. Die Kirche als
das Volk Gottes ist das Zentrum und die Verwirklichung des gottlichen
Heilsplans. Der dynamische Charakter der Kirche wird in der Gemeinschaft,
im Universalismus und in der historischen Kontinuitit des Volkes Gottes
offenbar. Das dritte Kapitel behandelt die theologische Konzeption der
Mission. Mission ist nicht nur eine Funktion oder eine besondere Aktivitét
eines Kirchenteils, sondern das Volk Gottes ist als solches «Missionsgemein-
schaft». Ohne die evangelistische Aktivitdt der Kirche und insbesondere
ihrer Hierarchie mit dem Ziel der Christianisierung der Nichtchristen nur
im Geringsten zu schmélern, betont der Verfasser, daf3 die Kirche als das
eschatologische Gottesvolk, als sichtbare Manifestation und Gegenwart der
sakramentalen Wirklichkeit Gottes in Jesus Christus inkorporiert ist in das
Geheimnis der Mission Christi. In den prophetischen, priesterlichen und
charismatischen Funktionen der Kirche setzt sich Christus fort. Das Volk
Gottes ist nicht nur eine Gemeinschaft der Glaubigen, sondern Gnadenmittel
und Instrument der Verséhnung.

Im pastoralen Teil zeigt der Verfasser, wie die dogmatisch herausgearbei-
tete Wirklichkeit der Kirche in Afrika Gestalt anzunehmen hat. Denn dort
soll ja die Kirche gepflanzt und das Christentum errichtet werden. Rweye-
mamu ersehnt ein verstidrktes und echteres kirchliches SelbstbewuBtsein.
Er sieht fiir die Kirche in Afrika vor allem darin eine groBe Gefahr, da3 die
kirchliche Organisation und Struktur innerhalb der Sozialinstitutionen der
einzelnen afrikanischen Lander wichtiger genommen werden als der geistliche
Charakter des Volkes Gottes. Macht man damit Ernst, das Bild der Kirche
an das geistige, religiése und gemeinschaftsbezogene Empfinden des Afri-
kaners anzupassen, so muf3 man sich entschlielen, ein Pastoralprogramm
zur Durchfithrung zu bringen. Lebendige Gemeinden sollen geschaffen,
sakramentales Leben soll gesteigert und das Laienapostolat in allen Schichten
geférdert werden. Damit soll das BewuBtsein in den Kirchengliedern geweckt
werden, dal3 sie Kirche sind und sich fir sie in Denken und Leben verant-
wortlich zu wissen haben.



Rezensionen 233

Rweyemamu kreist immer wieder um dieselben theologischen Wahrheiten,
die ihm zu bestitigen scheinen, daf3 er sich in der kontinuierlichen Linie der
christlichen Heilsgeschichte sicher fortbewegt. Der Verfasser unterstreicht
zwar mit Recht, daf3 die Afrikaner den geistlichen Charakter der Kirche als
des Volkes Gottes noch besser erkennen miillten und daf} sie gerade auf diese
Weise ihre Existenz als Mission in ihrer Umgebung zu erfahren hétten.
Leider sieht er aber den Sozialdienst der Kirche nur im Rahmen der tiblichen
karitativen HilfsmaBnahmen, ohne fiir den neuartigen Dienst der Kirche in
der Gesellschaft groBes Interesse aufzubringen. Fast neun Seiten Biblio-
graphie zeigen, daB3 der Verfasser lateinische, deutsche, franzdsische, italie-
nische und auch etwas englische Literatur verarbeitet hat, und die Anmer-
kungen machen deutlich, dafl er sich um eine Auseinandersetzung vor allem
mit der eigenen katholischen Theologie bemiiht, wenn er auch vor allem
referiert. Aber wir erwarten von Afrika letzten Endes andere Stimmen, die
nicht nur wiederholen, was andere schon gesagt haben.

Werner Bieder, Basel

Hans Kting, Wahrhaftigkeit. Zur Zukunft der Kirche. = Okumen. Forschun-
gen, hrsg. von H. Kiing und J. Ratzinger, ergéinz. Abt.: Kleine 6kumen.
Schriften, 1. Freiburg, Herder, 1968. 240 S.

Hans Kiing, Professor fiir Dogmatik und o6kumenische Theologie in
Tiibingen, ist nicht nur als theologischer Schriftsteller in den letzten Jahren
mit aufsehenerregenden Biichern zur Ekklesiologie hervorgetreten und wegen
seines angeblichen ekklesiologischen Defizits von katholischer Seite kritisiert
worden. Er hat vielmehr wegen seiner Stellungnahme zu aktuellen kirch-
lichen Vorgiéngen und Fragen wie Konzilsverlauf, Zélibat, Geburtenregelung,
Freiheit des theologischen Forschers auch an hochster Stelle der rom.-
katholischen Kirche mehrfach Argernis und Widerspruch erregt. Kiing lie3
sich nicht beirren, «Pionierdienst» als Theologe zu leisten, so auch in diesem
neuen Buch. Es ist aus verhaltener Leidenschaft geschrieben, dient aber
nicht dem falschen, zerstorerischen Wahrheitsfanatismus, sondern der beson-
nenen Wahrhaftigkeit. Diese zu begriinden und zu verteidigen wird Kiing
nicht miide, wobei er ausfiihrlich den Kirchenaustritt des englischen Dog-
matikprofessors Charles Davis mit groBem Verstédndnis fir die ernsten An-
liegen von Davis (Versagen der institutionellen Kirche) analysiert. Das
Thema «Wandel der Tugenden» spricht der Verfasser nur kurz an (S. 92-102).
Es hatte ausfiithrlicher zur Sprache gebracht werden sollen. Statt der Wieder-
holung der schon aus Kiings fritheren Schriften bekannten Uberlegungen zu
Reform und Lehre der Kirche (Institution, legitime und fragwiirdige Ent-
wicklung usw.) héitte dieses Thema, dessen bedréingende Verdichtung King
in den AuBerungen des Lehramts zur Frage der Geburtenregelung sehr wohl
empfindet, direkter angepackt werden sollen. Kiing wihlt wie bisher die
indirekte Methode der Kritik, weil die Verwirklichung von Wahrhaftigkeit
nach dem Stand der sich allerdings wandelnden katholischen Kirche abhéingt
von der konkreten Wahrnehmung des Lehramts. Viele gute Gedanken und



234 Rezensionen

Bitten werden in lebendiger Sprache vorgebracht. Das Mitbedenken der
evangelischen Situation und Note verhilft dem Buch zum Rang eines ein-
dringlichen 6kumenischen Manifests.

Friedrich Wilkelm Kantzenbach, Neuendettelsau

OswALD EGGENBERGER, Die Kirchen, Sondergruppen und religidsen Vereini-
gungen. Ein Handbuch. Zirich, EVZ-Verlag, 1969. XII +126 S. Fr. 13.80

DafB der Verfasser, Pfarrer in Ménchaltorf, Kt. Ziirich, sich in den Fragen
von Kirchen und Sekten auskennt, hat er in zahlreichen Artikeln (im «Kir-
chenblatt fiir die reformierte Schweiz» u. a.) bewiesen. Zunéchst fragt man
sich dennoch, ob es nétig war, ein neues Informationswerk tiber dieses weite
Gebiet herauszugeben. Besitzen wir nicht die Fundgrube von K. Huttens
«Seher, Griitbler, Enthusiasten» (das Buch nimmt seit 1950 von Auflage zu
Auflage an Umfang zu)? Ist auf katholischer Seite J. Griindlers «Lexikon
der christlichen Kirchen und Sekten unter Berticksichtigung der Missions-
gesellschaften und zwischenkirchlichen Organisationen», 1-2 (1961), nicht
erschopfend aufschluBreich ? Gentigt als Handbuch nicht F. Blankes «Kirchen
und Sekten. Fuhrer durch die religiosen Gruppen der Gegenwart» (1955),
um von andern ahnlichen Schriften abzusehen?

Beim genauen Durchlesen des vorliegenden Handbuches wird man bald
einsehen, wie wertvoll es durch seine Informationsfille und -prézision ist,
wobei auch die jungsten Entwicklungen aufgezeichnet sind (z. B. die Ver-
einigung der Methodisten und der « Evangelischen Gemeinschaft» 1968, S. 19).
Bei jeder Kirche und Gruppe erhalten wir Auskunft iiber die wichtigsten
Lehren, uiber Zeitschriften, Zahl von Gemeinden und Mitgliedern, Adressen,
usw.

DaB die Einleitung auf knapp 7% Seiten nicht alle Probleme auch nur
andeuten kann, versteht sich; immerhin werden die wichtigsten Kldrungen
auf diesem oft chaotisch anmutenden Gebiet vorgenommen. Gern erwarten
wir vom Verfasser, der eine so reiche Information gesammelt hat, deren
Auswertung in einer theologisch grundsétzlichen Studie, in der die Frage der
Einheit der Kirche vom N.T. her und unser Verhalten gegeniiber den andern
Kirchen und Gruppen dementsprechend erértert werden.

Der Titel gibt die Dreiteilung des Buches bekannt, wobei natiirlich Grenz-
fille auftreten, die der Verfasser nuanciert beurteilt, wie er auch ernsthaft
versucht, jeder Gruppe und Bewegung gerecht zu werden. Im 3. Abschnitt
wird sehr weit ausgeholt (auBerchristliche Religionen in Europa, gnostische
neuere Tendenzen, Spiritistenzirkel, ja freigeistige Verbénde, usw.).

Beim Durchgehen all der Kirchen und Gemeinschaften erkennt man
einerseits, was alles von den offiziellen Kirchen vernachléssigt worden ist
(Eschatologie, Taufe, Gemeinschaftsplege usw.); andererseits erschrickt man
iiber die fast nicht mehr aufzuhaltende Abspaltungstendenz (so bei den
Adventisten, S. 40, 55; bei den Apostelgemeinden, S. 41-44; bei den Zeugen
Jehovas, S. 86-87; bei den Rosenkreuzern, S. 102ff.; auch die Vielfalt der
Pfingstlerbewegungen fillt auf, S. 64-80!). Es fehlt nicht an neuen Inkarna-
tionen Gottes (z. B. S. 54. 56), an neuen Offenbarungen, aber auch an selt-



Rezensionen 235

samen Vorstellungen (so beschéftigt sich die UFO-Bewegung mit den
«fliegenden Tellern», S. 115).

Man kann dem Verfasser fiir dieses konzentrierte Nachschlagewerk nur
dankbar sein. Zum Schlufl seien einige Bemerkungen angebracht, die ich
am Rand notiert habe: — 1. Kinige bibliographische Angaben wiren er-
wunscht, zum mindesten eine Auswahl von Titeln in der theologischen ein-
schldgigen Literatur, sowohl iiber das Gesamtgebiet oder iiber Teilgebiete
(z. B. die Sekten allgemein) als auch iiber die wichtigsten Sondergruppen und
-bewegungen. — 2. Es versteht sich, daf3 die Aufzahlung nicht den Anspruch
auf Vollstéandigkeit erheben kann. Doch wiren namentlich aus der franzo-
sischen Schweiz noch einige Angaben nachzutragen, so der Gebrauch der
Darby-Bibel (entsprechend der Elberfelder Bibel, S. 15), die «Action biblique»
in Cologny bei Genf, der Bibellesebund und die Evangelistenschule in Vennes,
Kt. Waadtland, und vor allem die Taizé nahestehende «Communauté de
Grandchamp» (mit einem Haus in Gelterkinden). Auch die «Moralische
Aufrisstung» (in Caux) verdiente Erwéhnung, als Fortsetzung der «Oxford-
Bewegung». In der deutschen Schweiz wiére wohl u. a. die Bibelschule in
Beatenberg (Frau Dr. Wasserzug-Traeder) anzufithren; in Deutschland ein
Wort zu sagen von der in letzter Zeit unrithmlich hervorgetretenen «Heiligen
Familie» usw. — 3. Es wire denkbar gewesen, unter den reformierten,
lutherischen und andern Kirchen einige der bekanntesten Missionsgesell-
schaften namentlich anzugeben, sowie darauf hinzuweisen, dal} «junge
Kirchen» aus ihnen hervorgegangen sind. Auch auf die wichtigsten «Heim-
statten» konnte hingewiesen werden. — 4. S. 31 fragt sich, ob man immer noch
massiv sagen kann, die rémische Kirche betrachte sich als «die allein wahre
Kirche». Sicher hat es da und dort, auch im 2. Vatikanum, so getént; aber
im Blick auf die Erneuerung der rémischen Kirche wire eine differenziertere
Aussage am Platz (etwa: die allein die Gesamtheit der Gnadenmittel an-
bietende Kirche, oder dhnlich). — 5. S. 36 konnte vom Okumenischen Rat,
bei aller gebotenen Kiirze, bemerkt werden, da@3 er in verschiedenen Kom-
missionen mit Vertretern der nicht angeschlossenen Kirchen (vor allem der
romischen) zusammenkommt; die wichtigsten Abteilungen (Glaube und
Verfassung, Mission und Evangelisation, zwischenkirchliche Hilfe usw.)
waren zu nennen. — 6. S. 57-58 kann bei den Mormonen die Praxis der stell-
vertretenden Taufe erwihnt werden, evt. die Tempel in Deutschland und in
der Schweiz. Charles Briitsch, Bern

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

ScawEgiz. The Ecumenical Review 22, 1 (1970): R. A. Alves, Protestantism
in Latin America (1-15); T. F. O’Meara and C. S. Calian, Is there a Common
Authority for Christians? Roman Catholic and Protestant Perspectives (16—
28; 29-35); L. Vischer, The Activities of the Joint Working Group between
the Roman Catholic Church and the World Council for Churches, 1965—



	Rezensionen

