
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Kahl Elligeb & Wilhelm Rudolph, Biblia Hebraica Stuttgartensia, 7. Liber
Jesaiae, praeparavit D. Winton Thomas. Stuttgart, Württembergische
Bibelanstalt, 1968. XXIY + 105 S.

Nach 39 Jahren ist nun der Jes.-Text als 1. Lieferung der schon lange
erwarteten Neuauflage von Kittels Biblia Hebraica (BHK) erschienen, die zur
Unterscheidimg von der frühern Bearbeitung den Namen Biblia Hebraica
Stuttgartensia (BHS) trägt. Jährlich sollen 2 bis 3 Hefte ausgegeben werden,
wobei erfreulicherweise auch Sir. eingeschlossen ist. Es handelt sich um eine
durchgehende Neubearbeitung, von der auch die Lettern nicht ausgenommen
sind, denn der Maschinensatz verlangte neue Matrizen. Man darf ihnen im
ganzen ein ruhigeres Schriftbild und im einzelnen gute Lesbarkeit
nachrühmen; s und m-finalis lassen sich besser voneinander unterscheiden als in
BHK, was man sich gerne auch bei d und r gewünscht hätte, g und n sind
anderseits leider weniger gut zu erkennen. Übersichtlicher geworden ist die
Anordnung des Textes, was sich freilich in einer Vermehrung um 13

Textseiten ausgewirkt hat. Der Text selbst gibt erneut, indessen konsequenter
als BHK, die Leningrader Handschrift B 19A wieder, wie in BHK in die
tradierten jüdischen Sinnabschnitte unterteilt. Einschneidende Veränderungen

erlitt die Masora parva, die von G. E. Weil, unter P. Kahles
Zustimmung, von Grund auf neu gestaltet worden ist. Mit einem textkritischen
Apparat versehen, hat sie erst jetzt wirkliche Brauchbarkeit erlangt, zumal
sie durch die Masora magna, die als Sonderband erscheinen wird, ergänzt
werden soll. Das Schwergewicht der Neubearbeitung lag naturgemäß jedoch
beim textkritischen Apparat, bei dem die fragwürdige Zweiteilung in «bloße
Varianten etc.» und in «wirkliche Textänderungen und das sonst Bedeutsame»

fallengelassen und ferner auf möglichste Beschränkung des Stoffes
geachtet worden ist. Im Vergleich mit BHK, die in beiden Apparaten bei
Jes. (ohne Qumran-Varianten!) ungefähr 480 Zeilen Anmerkungen umfaßt
(115 und 365), beträgt die Einsparung bei BHS an die 80 Zeilen. Zweifellos
wurde durch diese Maßnahmen die Übersichtlichkeit gehoben und außerdem
der Tatsache Rechnung getragen, daß in jüngerer Zeit die Zuverlässigkeit
des Masoretentextes wieder höher eingeschätzt wird. Dennoch stellen sich
gerade hier gewisse Bedenken ein, denn je größer die Zurückhaltung des

Bearbeiters ist, andere Lesarten und Verbesserungsvorschläge anzuführen,
desto stärker macht sich bei der Auswahl auch das subjektive Element
geltend, desto kleiner wird der Kreis, dem das Gebotene unmittelbar genügt.
Mit ein paar wenigen Beispielen, die für andere stehen und meist den
Anfangskapiteln des Buches entnommen sind, sei auf die Fragen hingewiesen:
Darf in Jes. 1, 14 die schon alte Konjektur haggekäm einfach fehlen; sollte
in 5, 12 nicht wenigstens auf die Problematik des Textes hingewiesen
werden; ist es in 3, 8b mit bloßem «dl» getan; wäre in 9, 10 als weitere mögliche
Konjektur nicht auch das schon von Budde vorgeschlagene söreräjw zu
erwähnen; und können in 2, 20 die Lesart 'äsä von LXX und Vulgata, und
in 44, 7 die Lesart länü vom Targum ungenannt bleiben? Daß die aus



216 Rezensionen

Qixmran stammenden Textvarianten nicht mehr wie zuletzt noch bei BHK
gesamthaft eingedruckt wurden, ist verständlich, da sie oft nur Belangloses
betreffen, in einem Separatum (zusammen mit den Varianten zu Hab.) von
0. Eißfeldt auch leicht zugänglich gemacht worden sind, und überdies im
allgemeinen auf einer weniger guten Textüberlieferung basieren als der
Masoretentext. Indes fehlt einem doch auch hier das eine und andere: ist
z. B. in 3, 8 'al anstelle von 'äl nicht beachtenswert, und sollte in 5, 15 nicht
jsh, in 7, 14 (vgl. Matth. 1, 23) aber wqr' angemerkt sein? Dafür könnten
wohl gelegentlich Verweise auf fremdsprachliche Belege wegfallen, denn es

ist eigentlich überflüssig, beispielsweise in 9, 16 arabisches samuha samt
Übersetzung aufzunehmen, das sich u. a. in Procksch's Kommentar von
1930 und in Köhler-Baumgartner's Lexicon findet. Wertvoller wäre
stattdessen zu erfahren, daß das in 1, 17 vorgeschlagene hämüs (es fehlt übrigens
das Qamäs) durch GTSV gestützt wird. Nicht überall einverstanden wird
man schließlich mit dem Siglum l «zu lesen» sein; ist die Sachlage etwa in
3, 10b oder 5, 19 so eindeutig In 1, 20a wird wenigstens ein Fragezeichen
hinzugesetzt, denn vermutlich ist eher bhrb als mhrb zu lesen, wie es QAST
nahelegen, s. 2. Chr. 23, 14 (sofern man nicht das zugehörige Verbum kon-
jizieren will). Trotz diesen Bemerkungen soll jedoch mit Nachdruck betont
sein, daß es sich um eine wertvolle Arbeit handelt und der Wissenschaft ein
unentbehrliches Hilfsmittel in die Hand gegeben worden ist. Vieles ist
gegenüber BHK ja doch verbessert worden - wiewohl sich im Vergleich
gerade auch die Qualität der BHK zeigt - und daß das Gebotene den Stand
der gegenwärtigen Forschung widerspiegelt, braucht nicht erst besonders

hervorgehoben zu werden. Dies gilt nicht zuletzt hinsichtlich der Verweise
auf GTSV, wo ausgewiesene Fachleute mit am Werk waren und wo sich
häufiger als in BHK (bei Targ. und Syr. überhaupt erstmals) direkte Belege
finden. Manchmal wird zu einer bestimmten Stelle sogar eine größere Anzahl
von Lösungsversuchen zur Diskussion gestellt als in BHK, vgl. z. B. 35, 8a
oder 41, 27 (warum hier nicht auch higgadtihäl), was allerdings eher selten
geschieht, wofür aber der Einbezug neuer Textstellen, die in BHK ohne

Anmerkung blieben, entschädigt. So darf man sich denn auf das Erscheinen
der neuen Biblia Hebraica zu Recht freuen und möchte lediglich wünschen,
daß der textkritische Teil in den kommenden Heften etwas reichhaltiger
ausfällt, damit die BHS den notwendigen Dienst, den sie zu leisten hat, auf
lange Zeit und in vollem Umfange tun kann. Max Wagner, Basel

Ernst Jenni, Das hebräische Pi'el. Syntaktisch-semasiologisehe Untersuchung
einer Verbalform im Alten Testament. Zürich, EVZ-Verlag, 1968. 298 S.

Fr. 28.-.

Die hebräischen Grammatiken erklären allgemein das Pi'el als eine intensive

Stammform, die gelegentlich kausative Bedeutung annimmt und dann
mehr oder weniger dem Hiph'ïl gleichbedeutend ist. Das Verhältnis zwischen
dem Pi'el und dem Hiph'ïl wird meistens nicht näher definiert. Die methodisch

wichtige Frage ist natürlich, wieso denn die hebräische Sprache zwei
kausative Stammformen ausgebildet und ohne genauere Distinktion neben-



Rezensionen 217

einander gelassen hat. Diese Frage ist aber nie ernstlich gestellt worden. Jenni
stellt sie und geht dabei von der richtigen Voraussetzung aus, daß wenn eine
Sprache zwei verschiedene Formen ausbildet, muß jede Form eine eigene
Funktion haben.

Ganz offenbar muß man bei einer Analyse zwischen intransitiven und
transitiven Verbalstämmen unterscheiden. Bei den ersteren findet Jenni, daß
das Pi'el eine faktitive, das Hiph'il eine kausative Bedeutung hat. So ist z. B.
von QSR, kurz sein, pi. kurz machen, verkürzen, hiph. dagegen kurz
sein lassen, kurz dauern lassen (Beispiele aus Ps. 102, 24, bzw. 89, 46). Bei
transitiven Wurzeln hat das Pi'el dagegen eine resultative Bedeutung. Von
HLQ, teilen, legt das Qal das Hauptgewicht auf die Handlung selbst, während
das Pi'el das Ergebnis ausdrückt, also ungefähr «geteilt machen», «die
Verteilung vollenden» bedeutet. HBQ ist im Qal «umarmen» die Umarmungsbewegung

ausführen, im Pi'el «umarmt halten» usw. Ähnliche faktitive bzw.
resultative Bedeutung kann man dann auch bei Pi'el-Formen, die keine
entsprechende Qal-Form haben, feststellen.

Um seine Definition zu prüfen, durchmustert Jenni genau alle vorhandenen
Pi'el-Formen und findet, daß sich seine Distinktion überall durchführen läßt.
Daß seine Ausführungen nicht immer gleich überzeugend sind, versteht sich
von selbst. Im Einzelfall können seine Erklärungen etwas gekünstelt
erscheinen, was natürlich teilweise damit zusammenhängt, daß die Denkweise
des Hebräischen manchmal von der unsrigen so verschieden ist, daß sie sich
nur schwer in unseren Kategorien einfangen läßt. An und für sich wäre es ja
auch denkbar, daß die Distinktion in einer gewissen Hinsicht schärfer formuliert

werden könnte, so daß einfachere Erklärungen möglich würden. Eine
andere Einwendung ist auch nicht ohne weiteres von der Hand zu weisen.
Die Möglichkeit besteht, daß eine Bildung im Laufe der Zeit in gewissen
Kontexten eine neue Bedeutung annimmt, die die ursprüngliche Bedeutung
überschattet. Diese Möglichkeit ist vielleicht nicht genug beachtet worden.

Auf jeden Fall hat Jenni gezeigt, daß das hebräische Pi'el eine ganz
bestimmte Funktion hat und gar nicht regellos mit dem Hiph'il wechselt.
Wenn man auch in Einzelheiten anderer Meinung sein kann, hat er im
großen ganzen überzeugend seine These bewiesen. Künftige Forschung wird
ihm dankbar sein, daß er einen gangbaren Weg durch den Urwald der
hebräischen Verbalstammlehre gebahnt hat.

Helmer Ringgren, Uppsala

Jambs Barb, Comparative Philology and the Text of the Old Testament.
Oxford, Clarendon Press — Oxford University Press, 1968. X + 354 p.
Sh. 65/-.

Il n'y a pas besoin de présenter l'auteur de cet ouvrage : ses travaux
antérieurs l'ont fait suffisamment connaître. Ici, il apporte de façon ordonnée,
détaillée, une méthode d'approcher le texte de l'Ancien Testament; et il
éclaire son exposé souvent technique de nombreux exemples pratiques.

Constatant qu'en face des difficultés du texte des Massorètes la méthode
qui consistait à faire des corrections de texte s'est épuisée elle-même, un



218 Rezensionen

traitement philologique correctement appliqué, permet, lui, de résoudre
mainte difficulté sans faire violence à ce même texte. Le livre que nous avons
sous les yeux examine point par point comment utiliser la philologie
comparée. Ce n'est pas facile, comme l'ont montré les abus ou les outrances de
certains savants à qui J. Barr donne ici ou là de polis, mais puissants coups
de griffe. Mais l'auteur estime qu'en tenant compte de facteurs précis comme
lois phonétiques, évolution sémantique, ou peut arriver à des résultats
valables. Cherchant à retrouver les sens perdus de certains mots, il montre
comment on peut mener une enquête au travers de l'hébreu post-biblique et
des autres langues sémitiques, et quels sont les traquenards qui guettent le
chercheur.

Parmi les nombreux sujets abordés, je citerai celui du rapport avec les
dialectes hébreux, celui des emprunts faits à des langues non-sémitiques,
celui des mots qui ont des sens opposés. J. Barr souligne aussi le danger que
présente (pour l'arabe surtout) l'existence de dictionnaires basés sur une
tradition lexicographique par trop figée, comme il examine statistiquement
quelle proportion de mots ou de racines communes on peut trouver dans une
langue parallèle.

Enfin, J. Barr accorde une grande place à discuter de la tradition des
Massorètes qu'il considère non comme des innovateurs (Kahle) mais comme
les gardiens d'un texte qu'ils ont reçu souvent déjà abîmé, mais qu'ils ont
retransmis avec fidélité tant en ce qui concerne les consonnes que les voyelles.
Quant à l'usage de la LXX, l'auteur qui suit ici Nybcrg se montre très
réservé tant il constate que les traducteurs de cette version étaient des
hébraïsants peu sûrs, dont le travail s'avère trop souvent imprécis, voire
tendancieux par l'usage excessif de termes préférentiels.

Bref, ne fût-ce que pour nous rendre prudents, il serait souhaitable
hautement qu'exégètes et critiques, nous nous nourrissions de ce livre à la
fois excellent et intéressant. Philippe Reymond, Lausanne

Salvador Mtjnoz Iglesias, Los géneros literarios y la interpretation de la
Biblia. Madrid, Casa de la Biblia, 1968. 167 S.

Wer heute noch glaubt, in der alttestamentlichen Forschung ohne Formund

Gattunsgeschichte durchkommen zu können, erhält im vorliegenden
Band ein eindrucksvolles Beispiel, wie dies eben nicht mehr möglich ist.
Die Originalität der Arbeit, die sich allerdings ständig mit der gegenwärtigen
Forschung auseinandersetzt, würde eine Übersetzung rechtfertigen. Man
hätte so gleichzeitig eine weitere Einführung in diese Methode.

J. A. Soggin, Rom

Angel Gonzalez, Naturalem, historia y revelation. Estudios del Antiguo
Testamento. Madrid, La Casa de la Biblia, 1969. 407 8.

Ders., Profetismo y sacerdocio. Projetas, sacerdotes y reyes en el antiguo
Israel. 2. Aufl. Madrid, La Casa de la Biblia, 1969. 366 S.

Das erste Buch des verdienten spanischen Gelehrten ist ein Sammelband
mit Aufsätzen zur alttestamentlichen Theologie. Ein genauer Quellen-



Rezensionen 219

nachweis fehlt leider, so daß es nicht leicht ist, die ursprünglichen Publikationen

zu finden. Man fragt sich allerdings, ob es nicht nützlicher gewesen
wäre, die so herausgegebenen Texte auf Englisch, Französisch oder Deutsch
erscheinen zu lassen, wodurch sie einem viel weiteren Kreis von Forschern
zugänglich geworden wären. Doch auch auf diese Weise bieten sie einen
guten Eindruck über die Arbeiten des jungen Forschers.

Die erste Auflage des zweiten Werkes wurde vom Rezensenten in der
Theol. Zeitschr. 19 (1963), S. 216-218, besprochen. Es erscheint in der 2. Auflage

mit neuer Paginierung, aber ohne grundsätzliche Änderungen und
Ergänzungen. J. A. Soggin, Rom

Josef Schabbert, Prolegomena eines Alttestamentlers zur Erbsündenlehre.
Quaestiones disputatae, 37. Freiburg, Herder, 1968. 128 S. DM 13.80.

Es ist oft für den Exegeten nicht gerade ermutigend zu sehen, wie wenig
die Systematik die Ergebnisse der alt- und neutestamentlichen Forschung
sich zu eigen macht. Hier redet nun der Alttestamentler über eine in der
traditionellen, christlichen Dogmatik vertretenen These. Es seien hier kurz
die Schlüsse dieser wichtigen Arbeit zusammengefaßt : Nach dem A.T. sind
alle Menschen Sünder, in dem Sinn, daß sie in die Sünde hineingeboren
werden; ähnliche Verhältnisse sind auch bei den Nachbarvölkern wahrnehmbar.
Das Volk Jahwes wird nach den Geschichtstheologen und Propheten davon
nicht ausgeschlossen; die Solidarität in der Schuld ist sowohl eine objektive,
schicksalhafte, als eine subjektive Gegebenheit. Der Jahwist hat dieses
Verhängnis auf den Südenfall eines ersten Paares geschlossen, mit einem
ätiologischen und ungebrochenen Clandenken, das wir heute nicht mehr ohne
weiteres vollziehen können; die anderen Quellen sind da vorsichtiger, z. B.
«P», der die Geschichte gar nicht aufnimmt. Das sind nur einige der
Feststellungen dieses Bändchens, auf die viele Fragen folgen. Der theologisch
interessierte Exeget und der Systematiker sollten die Feststellungen und
Fragen nicht übersehen. J. A. Soggin, Rom

Franz J. Leenhabdt, Parole - Ecriture - Sacrements. Etudes de théologie
et d'exégèse. (Bibliothèque théologique.) Neuchâtel, Delachaux & Niestlé,
1968. 217 S.

Der Verfasser des bekannten Römerbrief-Kommentars der Reihe
«Commentaire du Nouveau Testament» legt in einem Sammelband acht kleinere,
aus den Jahren 1944 bis 1961 stammende Studien vor, die dem Leser noch
einmal die bedeutende Rolle des Genfer Neutestamentiers in der ökumenischen

Bewegung und in der biblischen Erneuerung innerhalb der
französischsprechenden Welt vor Augen führen.

Der «methodologische» erste Teil enthält drei Aufsätze über den «Begriff
des Wortes im biblischen Denken» (Dialogcharakter des Glaubens), «liberale
Orthodoxie» (Orthodoxie der Liebe im Sinne von Eph. 4, 15) und «Sola

Scriptura oder : Schrift und Tradition» (Unfehlbarkeit der Kirche als Voraussetzung

des Schriftprinzips). Der auf weite Strecken langfädige «exegetisch-



220 Rezensionen

theologische» zweite Teil vereinigt fünf Arbeiten zu den Sakramenten. Am
originellsten ist wohl die 1955 als Nummer 37 der «Cahiers théologiques»
erschienene, vieldiskutierte Abhandlung «Dies ist mein Leib», auf die hier
nicht näher eingegangen werden kann. Der Artikel über die «christliche
Taufe», der vor 25 Jahren gewiß manche Probleme klärte, erscheint nach
der Debatte zwischen Oscar Cullmann und Karl Barth und den Kontroversen

um die Kindertaufe heute als überholt. Von bleibendem Wert sind
aber vielleicht die differenzierten Ausführungen über den Zusammenhang
von Taufe und Pfingsten (Taufe als Geistverheißung).

Als besonders wertvoll empfindet der Leser Leenhardts, daß hier ein
durchaus analytisch denkender Gelehrter in verständlicher Sprache immer
neue, überraschende systematische Zusammenhänge eröffnet.

Felix Christ, Basel

Heikki Räisänen, Die Mutter Jesu im Neuen Testament. Annales Aca-
demiae Scientiarum Fennicae, Ser. B, 158. Helsinki, Suomalainen Tiede-
akatemia, 1969. 217 S. FM 28.-.

Daß die Protestanten in ihrer theologischen Arbeit Maria vernachlässigt
haben, das gilt nicht mehr. Seit 1950 (dem Jahr der Dogmatisierung der
Himmelfahrt Marias) ist eine ganze Reihe von protestantischen Abhandlungen

über Maria erschienen, und man darf sogar behaupten, daß während der
letzten zehn Jahre die originellsten mariologischen Studien von Protestanten
geschrieben wurden. Diese waren aber meistens historische oder systematischtheologische

Studien.
Eine vollständige Exegese der marianischen Bibeltexte als Grundlage

eines biblischen Marienbildes hat bisher in der protestantischen Theologie
gefehlt. Diese theologische Dissertation, welche der Finnischen Akademie der
Wissenschaften 1968 vorgelegt wurde, will den Mangel beheben. Das Buch ist
klar organisiert, so daß man einen guten Uberblick der Entwicklung
biblischer Mariologie gewinnt. Die Exegese der Texte folgt der allgemein
angenommenen chronologischen Linie : Paulus, Markus, Matthäus, Lukas
(Evangelium und Apostelgeschichte) und Johannes, mit kurzen Bemerkungen über
Apok. 12 lind die Briefe des Ignatius. Mit dieser Arbeit hat der Autor einen
wertvollen Beitrag zur protestantischen Mariologie geliefert.

Das will natürlich nicht heißen, daß man dieses Buch als die autoritative
protestantische Exegese der marianischen Bibelstellen ansehen soll. Manche
Folgerungen des Autors sind von Prämissen gezogen, die unhaltbar sind, und
manche Feststellungen sind auf ungenügende Argumente gebaut. Behauptungen,

daß Maria in den Schriften des Lukas als «Vorbild des Christen»
erscheine (S. 110. 154. etc.) und daß Lukas ihren Glauben hervorheben wolle
(S. 116. 123. 149. etc.), sind nur dann haltbar, wenn man von der Tatsache
absieht, daß Lukas mit dem Beginn des dritten Kapitels plötzlich jedes
Interesse an Maria verliert. Der Autor sieht jedoch selbst in Luk. 11, 27—28

einen Hinweis auf den Glauben Marias, obwohl diese Folgerung unmöglich
aus dem Text selbst herausgeholt werden kann. Dem Leser wird also
versichert, daß Luk. 11, 27-28 nur im Hinblick auf die lukanische Vorgeschichte



Rezensionen 221

klar wird (S. 140), und das lautet, als ob der Autor die Unmöglichkeit seiner

Interpretation selbst zugeben würde. Gleichfalls lesen wir, daß in den
johanneischen Schriften Maria «als eine Art Garant der johanneischen
Botschaft» erscheine (S. 185). Die Argumente, welche dafür angeführt werden,
sind ungenügend, und der Autor zieht nicht in Betracht, daß in den Schriften

von Lukas und Johannes Maria wohl nicht als «Tochter Zion» im Sinne
der Kirche, aber doch als Repräsentantin des Alten Bundes und der Synagoge
erscheinen könnte. Die Bibliographie, obwohl ansehnlich, ist oft lückenhaft.
In Verbindung mit dem Unverständnis der Eltern (Luk. 2, 50) sucht man
umsonst das wichtige Buch von R. Laurentin, Jésus au Temple. Mystère de

paques et foi de Marie en Luc. 2, 48—50 (1966). Von den katholischen Autoren
fehlen unter anderen Schillebeeckx, Rahner und Scheeben, von den
protestantischen Düfel, De Ridder und F. W. Künneth.

Trotz dieser Mängel bedeutet das Buch einen Fortschritt in der Entwicklung

protestantischer Mariologie. Der Autor hat ein schweres Thema für
seine Dissertation gewählt, und schon dafür verdient er Lob. Die Arbeit ist
frei von Polemik, auch von einer falschen spiritualisierenden Tendenz. Sie

will reine Exegese bieten und steht in dieser Hinsicht hoch über manchen
protestantischen Versuchen, etwa den Werken von H. Asmussen und
M. Thurian. Stephen Benko, Fresno, Calif.

Eduard Lohse, Die Briefe an die Kolosser und an Philemon. Meyers
Kritisch-exegetischer Kommentar über das Neue Testament, 9, 2. 14. Aufl.
(1. Aufl. dieser Neubearbeitung). Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht,
1968. DM 19.80.

Die neue Bearbeitung des Kommentars zum Kolosser- und Philemon-
brief im durch seine kritischen Traditionen bewährten Meyerschen
Kommentarwerk steht im Zeichen der religions- und traditionsgeschichtlichen
Forschung. Die Neubearbeitung soll nicht nur einem besseren Verständnis
der historischen Situation dienen, in welcher die beiden Briefe entstanden
sind, sondern auch den Text selbst durch die Herausarbeitung des ursprünglichen

Sinnes dem Leser näherbringen. Genaue Struktur-, Begriffs- und
Wortanalysen sorgen für die Bestimmung des Standortes des Briefes im
Rahmen der Begriffsentwicklung innerhalb des Neuen Testaments bzw. des
Urchristentums. Besonderer Nachdruck fällt bei der Erklärung des Ko-
losserbriefes verständlicherweise auf seinen Zusammenhang mit den
Paulusbriefen und auf den oft nur in Nuancen erkennbaren Abstand von
denselben.

Bemerkenswert und für das Bild des Urchristentums aufschlußreich sind
die Begriffsanalysen nicht nur deshalb, weil sie im Kolosserbrief den
Zusammenhang mit der hellenistischen Umwelt klären, sondern oft auch auf
den jüdischen Hintergrund hinweisen, wie dieser mehrfach in der Verwandtschaft

mit dem theologischen Denken der Gemeinde von Qumran vorliegt.
Der Verfasser meint, daß «Begriffe und Vorstellungen aus der Lehre von
Qumran» durch den Umweg der hellenistischen Synagoge der christlichen
Gemeinde bekanntgeworden seien (S. 75, Anm. 1). Doch dürften «Begriffe



222 Rezensionen

und Vorstellungen», welche in Qumran bekannt oder beheimatet waren,
auch das allgemeine jüdische Denken mehr beeinflußt haben, als wir es heute
nachzuweisen imstande sind. Bs können manche Glieder und Missionare der
palästinischen Urgemeinde mit denselben vertraut gewesen sein. So brauchte
es wohl kaum des Umweges über die hellenistische Synagoge, - was für die
Einordnung des Kolosserbriefes nicht ganz unwesentlich ist.

Ein besonderes Verdienst des Verfassers ist es, daß er im Gedankengut
des Kolosserbriefes - nicht nur im «Christushymnus» von 1, 15-20 -
vorgefundene Formulierungen, überlieferte Wendungen, hymnische Stücke u.a.
Fragmente herausarbeitet und dadurch die Verwurzelung desselben in der
urchristlichen Gedankenwelt, besonders im gottesdienstlichen Leben,
nachweist.

Von den wichtigsten Themen seien vor allem die Behandlung der Christo -

logie, der Ekklesiologie, des Apostelamtes, der Tauflehre und der Eschatologie
hervorgehoben. Einer ähnlich sorgfältigen Erklärung unterwirft der
Verfasser den paränetischen Briefteil, besonders die Haustafel: der
heidnischhellenistische Ursprung ihrer Ethik wird klar herausgestellt, aber auch die
Verchristlichung derselben aufgewiesen. Sparsame Hinweise (z. B. S. 225
über die «Unterordnung» der Frau) sorgen dafür, daß die Bedeutung der
urchristlichen Ethik für das christliche Denken der Gegenwart fruchtbar wird.
Eine besondere Aufmerksamkeit verdient selbstverständlich das
vielbehandelte Problem der kolossischen Häresie. Durch sorgfältige
Begriffsanalysen versucht der Verfasser, das Problem in ständiger Auseinandersetzimg

mit der Forschung soweit als möglich zu klären. Beispielhaft ist dabei

die Interpretation der schwierigen Sätze von 2, 16-19. Eine eingehende,
die verschiedenartigen Erklärungen ruhig abwägende Behandlung dieser
Stelle wirkt überzeugend, wenn sie auch nicht alle Fragen zu klären vermag.

Die Analyse des Textes, begriffs- und traditionsgeschichtliche
Untersuchungen, ständige Auseinandersetzung mit der einschlägigen Literatur
bilden die Grundlage für die Beantwortung der sog. Einleitungsfragen. Der
paulinische Ursprung des Philemonbriefes steht dem Verfasser
unwidersprochen fest. Bei dem Kolosserbrief entscheidet er sich für einen deutero-
paulinischen Ursprung: «ein paulinisch geschulter Theologe» soll wohl in
Ephesus um das Jahr 80 den Brief verfaßt haben (S. 254. 256). Befriedigend
erscheint dieses Ergebnis allerdings keineswegs, vielmehr dürfte es die am
meisten anfechtbare These des Verfassers sein. Ohne auf die verwickelte
Frage im einzelnen einzugehen, soll doch darauf hingewiesen werden, daß
auch nach Lohse «die Gedankenführimg des Kolosserbriefes durchaus
paulinische Züge» trägt (S. 253). Die Unterschiede vom paulinischen
Begriffsgebrauch sind oft nur gering, manchmal scheint im Kommentar der Horizont
des paulinischen Denkens eingeengt zu sein. Daß der Kolosserbrief - wegen
weitgehender Übereinstimmungen in der Grußliste - von dem Philemonbrief
literarisch abhängig wäre, erscheint unwahrscheinlich. Diese Unwahrschein-
lichkeit wird noch größer, wenn man bedenkt, daß die christlichen
Gemeinden des Lykos-Tales - unter ihnen auch die zu Kolossae - durch die
Erdbebenkatastrophe des Jahres 60/61 schwer getroffen wurden. Wenn auch
die Gemeinde von Kolossae damals nicht unterging, so verlor sie doch viel



Rezensionen 223

von ihrer Bedeutung, - was auch der Umstand beweist, daß in der Apk.
unter den Gemeinden des Lykos-Tales nicht Kolossae, sondern Laodizea
auftritt. Daß ein Paulus-Schüler einen im Namen des Apostels verfaßten
Brief, welcher immerhin Gegenwartsbedeutung gehabt haben muß, an die
Adresse einer unbedeutend gewordenen Gemeinde gerichtet hätte, erscheint
nahezu unwahrscheinlich. Dazu kommt das eigenartige Verhältnis des
Kolosserbriefes zum Epheserbrief, welches bei der Spätansetzimg des Ko-
losserbriefes geradezu unerklärbar wird. Auch die nachdrückliche und
betonte Autorisierung des Kolosserbriefes durch Paulus, von dessen «eigener
Hand» (4, 18), sollte nicht abgeschwächt werden. Doch werden durch diese
Überlegungen die nicht übersehbaren Bedenken des Verfassers gegen eine
unmittelbare Verfasserschaft des Apostels nicht behoben. Man wird jenen
Überlegungen und diesen Bedenken nur gerecht, wenn man eine irgendwie
geartete mittelbare Verfasserschaft des Apostels annimmt, den Brief in die
letzten Lebensjahre des Apostels setzt und dadurch in die unmittelbare Nähe
des Philemonbriefes rückt, welcher — wie Lohse mit Recht betont — kein
«reines Privatschreiben» (S. 264) ist. Lohse setzt sich allerdings für eine
Frühdatierung («Mitte der fünfziger Jahre», 8. 264) des Philemonbriefes ein,
indem er annimmt, der Brief sei in einer ephesinisehen Gefangenschaft des

Apostels entstanden. Aber bei dieser Annahme käme der Brief vor den
Römerbrief zu liegen, - was im Widerspruch zu der Selbstaussage des

Apostels im Philemonbrief steht, er sei «ein alter Mann» (Vs. 9).
Aber diese Bemerkungen sollen keineswegs den Wert dieses neuen

Kommentars schmälern. Er bringt allen, die ihn benutzen, großen Gewinn und
ist durch den reichen Ertrag seiner begriffs- und traditionsgeschichtlichen
Untersuchungen ein unentbehrliches Hilfsmittel nicht nur zur Weiterarbeit
an den Problemen der beiden Briefe, sondern auch für das Paulus-Studium
überhaupt. Karl Karner, Sopron, Ungarn

J. T. Nielsen, Adam and Christ in the Theology of Irenaeus of Lyons. An
Examination of the Function of the Adam-Christ Typology in the Adversus
Haereses of Irenaeus, against the Background of the Gnosticism of his Time.
Assen, Van Gorcum & Comp., 1968. VIII+ 109 S. Fl. 12.50.

Im ersten Kap. gibt der Verfasser eine Zusammenfassung der Stellen von
Adv. Haer., in welchen Irenaeus den Parallelismus Adam-Christus
gebraucht; im 2. Kap. beschreibt er die gnostischen Lehren, wie sie von
Irenaeus wiedergegeben sind; im 3. Kap. wiederholt er die Widerlegung der
gnostischen Lehren durch Irenaeus; im 4. Kap. zieht er einen Vergleich
zwischen der gnostischen Idee der Erlösung und der Erlösungstheorie des
Irenaeus; schließlich führt er im 5. Kap. noch andere Stellen aus der
altchristlichen Literatur an, in welchen der Adam-Christus-Parallelismus
vorkommt. Die eigentliche These des Buches, daß Irenaeus die Adam-Christus-
Typologie dazu gebraucht, um das Fleisch «in the working of God's oiKovogia»
einzuschließen (S. 67), wird nur auf zehn Seiten behandelt. Diese These
hätte der Verfasser auch in einem Zeitungsartikel präsentieren können. Ein
weitschweifiges Buch, in dem das meiste schon bekannt ist, war dazu nicht



224 Rezensionen

nötig. Die These selbst ist interressant, aber bedarf einer besseren Bearbeitung.

Wenn jemand über den Adam-Christus-Parallelismus spricht, sollte
auch etwas über die anderen Parallelismen des Irenaeus gesagt werden.
Besonders in Verbindung mit dem Gnostizismus wäre der Parallelismus
Eva-Maria von Bedeutung; da Irenaeus mit dieser Analogie dasselbe
bezweckt, nämlich zu beweisen, daß der Inkarnation größere Bedeutung
zukommt, als die Gnostiker zugeben wollen. Eine andere Schwäche des Buches
ist, daß der Verfasser offensichtlich eine gewisse Anzahl von Seiten mit Worten
auszufüllen sucht. Er gibt lange Stellen von Adv. Haer. auf Griechisch und
Lateinisch nebeneinander wieder, und oft findet man Zitate zuerst in einer
Paraphrase oder in freier Ubersetzung und dann noch einmal im Original.
Die Zusammenfassungen innerhalb und am Ende der Kapitel wiederholen
sich, und man bekommt den Eindruck, daß der Verfasser selbst nicht genug
zu sagen hat. In der Bibliographie ist alles aufgeführt, womit der Verfasser
nur in Berührung kam. Was van der Meers Atlas, das hebräische Wörterbuch
von Koehler-Baumgartner oder Harnacks Nachweis von den Pfaffschen
Fälschungen in diesem Zusammenhang suchen, ist unverständlich. Obwohl
sich das Thema für theologische Forschung eignet, wird es in diesem Buch
nicht sorgfältig genug ausgearbeitet. Stephen Benko, Fresno, California

Robert Dttthoy, The Taurobolium. Its Evolution and Terminology.
Etudes préliminaires aux religions orientales dans l'empire romain, 10.

Leiden, E. J. Brill, 1969. XIV + 129 S. Gld. 38.-.

Bereits im Jahre 1948 stellte der früh verstorbene Frankfurter Altphilologe
Hermann Langerbeck in seiner posthum veröffentlichten Studie über
«Paulus und das Griechentum» die aufregende Behauptimg auf, daß die
Mysterien «heidnische» Kontrastbildungen zum Christentum sind1. Diese
Ansicht stellt die mindestens in Deutschland weitgehend anerkannten
Thesen der Religionsgeschichtlichen Schule zur inneren Entwicklung des
frühen Christentums auf den Kopf, wie sie etwa noch Hans Conzelmann bei
der Deutung der Taufe im Kerygma der Urgemeinde vertritt2.

Ohne zu wollen oder auch nur zu wissen, bestätigt nun die außerordentlich
exakt gearbeitete althistorische Genter Dissertation Robert Duthoys die
Langerbeck'sche These an einem zentralen Punkt: Der Mysteriencharakter
des Tauroboliums im Kult der phrygischen Magna Mater ist die letzte Phase
dieses manchem Bedeutungswandel unterworfenen kaiserzeitlichen Kultaktes

und erst unter dem offensichtlichen Einfluß des Taufritus des vordringenden

Christentums (Duthoy, S. 121) zu Beginn des 4. Jahrhunderts n. Chr.
hervorgetreten. Aus dem Stieropfer des 2. und des beginnenden 3.
Jahrhunderts n. Chr., zu Ehren der phrygischen Muttergottheit und ihres
Geliebten Attis für das Heil des Kaisers bzw. für die eigene Wohlfahrt
dargebracht (S. 92-95), entwickelte sich nach einer Übergangsperiode im 3. Jahr-

1 H. Langerbeck, Aufsätze zur Gnosis, hrsg. von H. Dörrie (1967), S. 87.
2 H. Conzelmann, Grundriß der Theologie des Neuen Testaments (1968),

S. 66 f.



Rezensionen 225

hundert n. Chr. (8. 95-101) der geistliche Reinigungsritus, den die heidnische
Aristokratie im Rom des ausgehenden 4. Jahrhunderts den christlichen
Mysterien vorzog und entgegenstellte (S. 101-111; vgl. die Inschriften
Nr. 11-17. 22-34 in Duthoys übersichtlicher Wiedergabe der erhaltenen
einschlägigen Inschriften).

Mit überzeugenden Argumenten kann der Verfasser so die viel diskutierte
und häufig mißbrauchte Formel «in aeternum renatus» in der römischen
Inschrift des Sextilius Agesilaus Aedesius vom 13. August 376 (CIL VI 510

Duthoy Nr. 23) als die christlich beeinflußte Erwartung eines enthusiastischen
«tauroboliatus» des späten 4. Jahrhunderts erklären (S. 104-106). Dieses

nüchterne, aber deshalb um so nützlichere, streng sachbezogene Buch weist
m. E. schlüssig auf die Notwendigkeit hin, nicht nur das frühe Christentum,
sondern endlich auch die gleichzeitigen heidnischen Kulte einer exakten
historisch-kritischen Analyse mit allen zur Verfügung stehenden philologischen

und epigraphischen Methoden zu "unterziehen und nicht mehr
unhistorisch ein statisches und anachronistisches Bild dieser Kulte, das aus
späten und voreingenommenen literarischen Quellen, wie hier aus Prudentius,
erhoben wurde, als Grundlage für sehr folgenreiche religionsgeschichtliche
Vergleiche zu benützen. Daher sollte diese Forschungsrichtung, deren Zu-
kunftsträchtigkeit das Buch des belgischen Gelehrten so eindrücklich
bezeugt, intensiv weiter verfolgt werden. Die theologische Wissenschaft aber
sollte diese Ergebnisse auch zur Kenntnis nehmen und zur kritischen
Überprüfung ihres Bildes vom frühen Christentum verwerten.

Rudolf Freudenberger, Boll, Württemberg

Lobenz Gbönvik, Die Taufe in der Theologie Martin Luthers. Acta Acad.
Aboensis, Ser. A, Humaniora, 36, 1. Âbo, Abo akademi (durch: Vanden-
hoeck & Ruprecht, Göttingen), 1968. 247 S. DM 21.-.

Diese von der theologischen Fakultät der Abo Akademi (Finnland)
angenommene Dissertation beabsichtigt, die gesamte Tauftheologie Luthers
in systematischer Anordnung zu beschreiben und dabei auch die Einheitlichkeit

der Taufauffassung Luthers im antirömischen und im antischwärmerischen

Kampf aufzuweisen.
Der Verfasser zeigt zunächst sehr schön die Verwurzelung der Tauftheologie

im heilsgeschichtlich-trinitarischen Denken des späteren Luther. Die
Taufe ist Werk des dreieinigen Gottes, wobei dem Heiligen Geist die
Austeilung der von Christus erworbenen Gabe appropriiert wird. Da Luther das
Wort als reale Gegenwart des handelnden Gottes faßt, ist es für ihn das

grundlegende Gnadenmittel. Die bekannte These, die Sakramente müssen

vom Wort her verstanden werden, bedeutet also nicht eine Spiritualisierung
der Sakramente, sondern umgekehrt eine Sakramentalisierung der Predigt.
In der Taufe hat das Wort eine dreifache Funktion : als göttlicher Taufbefehl,
als Taufformel und als Verheißungswort. Durch das Wort wird das Wasser
«ein gnadenreich Wasser des Lebens». Wenn auch im Sinne Augustins das
Wort dasjenige ist, was das Element zum Sakrament macht, so wird damit
das äußere Zeichen (die Eintauchung in das Wasser) keineswegs überflüssig.

15



226 Rezensionen

Denn der «tragende Ausgangspunkt in der Tauftheologie Luthers ist... die
Stiftung: daß es nun einmal Gott gefallen hat, durch gerade dieses äußere
Zeichen zu dem Menschen zu kommen und mit ihm zu handeln» (S. 76).
Ausführlich geht Grönvik auch auf das bei Luther problemreiche Verhältnis von
Taufe und Glaube ein. Einerseits macht zwar nicht der Glaube, sondern das
Wort die Taufe zur Taufe. Andererseits aber fordert die Taufe geradezu den
Glauben, und zwar nicht nur beim Empfang, sondern das ganze Leben
hindurch. Denn nur für den Glaubenden wirkt die Taufe zum Heil. Anders als
z. B. Karl Barth kommt Grönvik zu dem (den Rezensenten nicht in jeder
Hinsicht überzeugenden) Ergebnis, daß Luthers entschiedenes Eintreten für
die Säuglingstaufe einschließlich der aus ihrer Legitimität gefolgerten
Möglichkeit eines unbewußten Glaubens (fides infantium) der Auffassung des
Reformators von Taufe und Glaube entspricht.

Einen wesentlichen Beitrag zur heutigen Diskussion um Tauflehre und
-praxis leistet das Buch nicht, da der Verfasser eine rein deskriptive
Beschreibung der Tauftheologie Luthers intendierte. Als solche ist sie interessant

und aufschlußreich, auch wenn die Lektüre des Buches durch eine
gewisse Umständlichkeit der Darstellung und zahlreiche Wiederholungen (und
Druckfehler) erschwert wird. Reiner Jansen, Basel

Hans Scholl, Der Dienst des Gebetes nach Johannes Calvin. Stud. z.
Dogmengesch. u. System. Theol., 22. Zürich, Zwingli Verlag, 1968. 316 S.

Fr. 29.-.

Dans son genre, cette enquête est fort bien menée. Les cinq chapitres
traitent de la prière par rapport à Dieu, à Jésus-Christ, au Saint-Esprit, du
contenu de la prière et de sa pratique. L'auteur est un disciple fervent de
Calvin, tout pénétré de la pensée du maître.

Un peu trop, à notre gré. Ce genre d'exposé ne prend toute sa valeur que
dans la mesure où il est critique. Sinon, mieux vaudrait rassembler les textes
de Calvin qui sont assez clairs, plus courts, et auxquels il faut bien, enfin,
qu'on se réfère.

La prière de Calvin «est un reflet de son temps», dit l'auteur dans ses
conclusions. En effet, la confession des péchés de Strasbourg-Genève crée un
malaise dans notre génération. Le fils prodigue aurait pu, à la rigueur,
s'humilier ainsi lors de son retour. Mais si, à chaque fois qu'il rencontrait
son père il avait récidivé, il se serait fait dire : Ton passé t'obsède, mon fils ;

je t'ai pardonné; me feras-tu l'injure de douter de ma parole?
Lorsque Calvin affirme que le peuple chrétien «n'a point de prochain

accès à Dieu», que Christ «peut seul présenter les prières du peuple», que la
prière ne peut que ressembler à une communication avec Dieu, a-t-il bien
considéré que l'oraison dominicale s'adresse à notre Père céleste sans
intermédiaire

Calvin ne cherche pas à concilier la doctrine de la double prédestination
avec la prière. Il dit seulement qu'il faut prier «pour tous les hommes qui
vivent sur terre, desquels nous ne savons pas ce que Dieu a déterminé de



Rezensionen 227

faire». Mais il suffit que nous sachions que Dieu a déterminé le sort des élus
et des damnés irrévocablement pour que l'intercession perde son sens.

D'une façon plus générale, si Calvin dénie à la prière chrétienne quelque
influence sur Dieu, si «les choses n'adviennent pour autre raison, sinon pour
ce que Dieu a déterminé qu'elles advinssent», ne brise-t-il pas l'élan de la
prière filiale? - On ne prie pas un potentat inaccessible, tout au plus lui
adresse-t-on des suppliques liturgiques. Mais les hommes de la Bible prient
leur Père céleste avec grande liberté et confiance.

M. Schöll n'a pas voulu voir ces difficultés; il s'est borné à rendre compte
consciencieusement de la pensée de Calvin. Elle est nourrissante, pourtant
nous avons encore faim. Jean-David Burger, Neuchâtel

Heinbich Kabpp u.a., Bonner Gelehrte. Beiträge zur Geschichte der
Wissenschaften in Bonn. Evangelische Theologie. (150 Jahre Rheinische Friedrich
Wilhelms-Universität zu Bonn, 1818-1968.) Bonn, H. Bouvier & Co. und
L. Röhrscheid, 1968. 277 S. DM 36.-.

Es handelt sich um Lebensbilder von 14 hervorragenden Bonner
Universitätstheologen. Grundsätzlich sollten die Dargestellten nicht mehr am
Leben sein, so kommt es, daß Karl Ludwig Schmidt von Philipp Vielhauer
behandelt wird, Karl Barth aber, der zur Zeit der Abfassung noch lebte,
nicht. Doch bekommt man trotzdem einen Begriff von seiner Bedeutung für
die Bonner Fakultätspolitik im Rahmen der Lebensbilder von Hans Emil
Weber (Emst Bizer), Karl Ludwig Schmidt und Hans Joachim Iwand
(Walter Kreck), außerdem kommt auch der abschließende Aufsatz von Ernst
Bizer: «Zur Geschichte der Evangelisch-theologischen Fakultät von 1919—

1945» immer wieder auf ihn und Fritz Lieb zu sprechen.
Die Einleitung von Heinrich Karpp schildert die Gründung der Bonner

Universität, gibt einen Gesamtüberblick über die Theologische Fakultät und
umreißt die Grundsätze der Auswahl der Lebensbilder. Außer den schon
Genannten werden dargestellt: Carl Immanuel Nitzsch (W. Schneemelcher),
Friedrich Bleek (R. Smend), Bruno Bauer (J. Mehlhausen), Albrecht Ritsehl
(K. G. Steck), Adolf Kamphausen (R. Smend), Theodor Christlieb (G. Goe-

ters), Johannes Meinhold (R. Smend), Eduard Gräfe (Ph. Vielhauer), Otto
Ritsehl (E. Bizer), Eduard König (R. Meyer) und Heinrich Boehmer (Ernst
Wolf).

In der Darstellung von Albrecht Ritsehl ist zu wenig unterstrichen, daß
seine Ablehnung der «Metaphysik» in der Theologie mit der Ablehnung aller
Metaphysik durch den Neukantianismus konform geht, also auch mit durch
ihn bestimmt ist, er formte ja das gesamte Denken jener Zeit. Die meisten
Fragezeichen sind zu machen bei der Schilderung Bruno Bauers. Es erscheint
wenig glaubhaft, daß die Freunde, die ihn auf dem Grabstein Dr. phil.
nannten, ihn «umpromoviert» haben, wie Mehlhausen S. 66 will. Wer schon
nach zwei Semestern eine Preisaufgabe der philosophischen Fakultät
gewann, dem wurde auch schnell und leicht der philosophische Doktorhut
zuteil. Wie leicht und schnell das gehen konnte, das hat neuerdings Gotthold
Müller im Falle von David Friedrich Strauß gezeigt (Identität und Imma-



228 Rezensionen

nenz, 1968, S. 119-126). Karl Marx ist sogar in Jena auf ein Empfehlungsschreiben

von Bruno Bauer hin in absentia zum Dr. phil. promoviert worden,
ohne je in Jena studiert zu haben! Es wird übersehen, daß Marheineke
empfohlen hat, Bruno Bauer in die philosophische Fakultät in Bonn zu
versetzen. Das scheiterte am Widerspruch von Immanuel Hermann Fichte und
Brandis. Diese werden denn auch wie die Bonner, Hallenser und Berliner
Theologen von Friedrich Engels verspottet in seinem «Epos» in Knittelversen:

«Die frech bedräute jedoch wunderbar befreite Bibel», oder «der

Triumph des Glaubens» (Neumünster bei Zürich, Jh. Fr. Heß, 1842). Dort
läßt er auch Bauer in der Pose Fausts sprechen: «Heiße Doktor und Licen-
tiat, lese Collegia früh und spat.» Außerdem nennt Friedrich Engels in seinem
Aufsatz «Deutschland und die Schweiz» (The New Moral Herald Nr. 21 vom
18. November 1843) in einem Atemzug Dr. Bruno Bauer mit Dr. Feuerbach
und Dr. Rüge zusammen (Karl Marx, Friedrich Engels, Werke Bd. 1, Berlin,
1958, S. 494). Daß Bauer so schnell Bonn verließ und nach Berlin zurückkehrte,

das erklärten seine Freunde eben damit, daß er in Berlin seine Restitution

betreiben wollte, letztlich ohne Erfolg. Darum ist es umso erstaunlicher,
daß Bauer erzkonservativ war und blieb, Mitarbeiter der Kreuzzeitung und
Antisemit wurde, und zwar durchgehend von 1843 an, wo er über «Die
Judenfrage» schrieb. Diese Züge sind für das Charakterbild Bruno Bauers
wesentlich und hätten nicht fehlen dürfen.

Von diesen kleinen Mängeln abgesehen, bekommt die junge Generation
einen wertvollen Einblick in 150 Jahre deutscher und europäischer
Theologiegeschichte, die ihr sonst in dieser komprimierten Form kaum geboten wird.

Wilhelm August Schulze, Mannheim

David A. Pallin, The Way to Faith. An Examination of Newman's Grammar
of Assent as a Response to the Search for Certainty in Faith. London,
Epworth Press, 1969. VIII+280 S. Sh. 50/-.

Sich mit dem Werk von John Henry Newman zu beschäftigen, dürfte
ein guter Ansatzpunkt sein für ein Gespräch zwischen evangelischen und
römisch-katholischen Theologen. In diesem Zusammenhang gesehen, ist in
der Arbeit von A. Pailin, die sich vor allem mit dem Hauptwerk Newmans
«Essay in Aid of a Grammar of Assent» beschäftigt, eine aktuelle Frage
angeschnitten.

Auch wenn sich keine direkte Beeinflussung Newmans durch die deutsche
Philosophie und Theologie nachweisen läßt, so gibt Pailin doch zunächst
einen Überblick über die Einflüsse, die im 19. Jahrhundert auf diesen
Gebieten von Deutschland nach England ausgegangen sind. Wer an diesen

Fragen interessiert ist, erhält hier einen guten Überblick.
Ein wichtiges Anliegen Newmans in allen Erschütterungen, die die Kirchen

im Laufe des letzten Jahrhunderts getroffen haben, war es, zu zeigen, daß es

«immer noch möglich und richtig ist, Glauben zu haben und diesen Glauben
für etwas Gewisses zu halten» (Seite 59). Um diese Bejahung des Glaubens

geht es, wenn Newman den Ausdruck «assent» gebraucht, ein Ausdruck, der
mit «Zustimmung» nur annähernd übersetzt werden kann.



Rezensionen 229

Nachdem Pailin über die Zusammenhänge referiert hat, in die Newmans
Schrift hineingestellt werden muß, bespricht er die Bedingungen, die
Voraussetzungen und den Vollzug der «Zustimmung» und setzt sich kritisch
mit den Ausführungen der «Grammar of Assent» auseinander. Er kommt dabei

zum Schluß, daß Zustimmung und Glaube eine existenzielle - er nennt
es «persönliche» - Angelegenheit sind, daß aber die Klippe zwischen Wissen
und Zustimmung doch nicht allein durch einen Willensentschluß überbrückt
werden kann. Es verhalte sich vielmehr so, daß wir von der Wahrheit
überwältigt werden an einem Punkt, den er mit J. T. Ramsey «disclosure
situation» (Augenblick der Enthüllung) nennt. Aber damit werden Probleme
angeschnitten, die für Newman außerhalb seines Gesichtskreises lagen, die
erst in neuerer Zeit diskutiert worden sind. Auf eines der Werke hingewiesen
zu haben, in denen die Voraussetzungen für die moderne Fragestellung
erörtert worden sind, ist das Verdienst von Pailins Arbeit.

Paul Handschin, Frankfurt am Main

Eduard Diianis und Adolf Schönmetzer (Hrsg.), Acta congressus inter-
nationalis de theologia Concilii Vaticani II Romae diebus 26 Septembris -
10 Octobris 1966 celebrati. Roma, Libreria ed. vaticana, 1968. LXVIII +
814 S. L. 8500.

In seiner einleitenden Ansprache warnt der Kardinal von Florenz, Florit,
vor zwei Gefahren gegenwärtiger Theologie : der Vernachlässigung der onto-
logischen und objektiven Gesichtspunkte zugunsten rein existentialer
Denkweisen sowie vor einem synkretistischen Panchristianismus oder gar einem
allgemein religiösen Synkretismus ; demgegenüber empfiehlt er einen Mittelweg

zwischen rein scholastischem Traditionalismus und einem die Substanz
gefährdenden Modernismus. Damit ist die Linie angegeben, die im wesentlichen

auf diesem Kongreß eingehalten wurde. Zehn Themen wurden
verhandelt: vom Mysterium der Kirche; über das Bischofsamt und sein
Verhältnis zum Kollegialismus ; Mariologie und Ekklesiologie ; Gegenwart Gottes
in der Kultgemeinschaft; das Verhältnis zu den nicht-christlichen Religionen
und die Mission; der Begriff der Heilsgeschichte; Schrift und Tradition;
Religionsfreiheit; theologische Begründung des Dialogs der Kirche mit der
Welt; Ökumenismus.

Unter den Referaten zum Thema I Kirche fällt besonders die von dem
Holländer Schillebeeekx gewählte Formulierung für Kirche als «sacramentum
mundi» auf, wodurch vor allem die universale Weltbezogenheit des göttlichen
Heils ausgedrückt werden soll. — Die Frage II nach der Einheit von Papst
und Bischofskollegium in der Ausübung der Hirtengewalt beantwortet der
Jesuit Bertrams dahingehend, daß der Papst die oberste Einheit der Kirche
darstellt, während das Kollegium der Bischöfe die Universalität der Kirche
verkörpert, wobei das Prinzip der Einheit das der Vielheit nicht aufhebt.
Der Dialog zwischen beiden führt zur Synthese. — Als Thema III wird die

Verbindung zwischen Mariologie und Ekklesiologie analysiert. Hier ist die

von dem Karmeliter Carroll verfaßte Zusammenstellung von katholischen
und protestantischen Äußerungen zur Mariologie besonders aufschlußreich,



230 Rezensionen

weil in ihr die Lehrdifferenz in bezug auf die Jungfrau Maria deutlich wird.
In der Tat wird nicht so bald eine Einigung kommen können, wenn der
Katholizismus nach wie vor daran festhält, daß Christus den Menschen nicht
aktuell rettet, sondern nur potentiell, Maria dagegen und die Kirche das
effektive Heil bringen. - Bei Karl Rahners Ausführungen zu Thema IV
(Gegenwart Christi im Kult) fällt auf die starke Betonung der Zusammengehörigkeit

von WortVerkündigung und Sakrament. Hier fällt auch das Stichwort

von Gott als der «absoluten Zukunft», das vor allem im
christlichmarxistischen Dialog eine wichtige Rolle spielt1.

Zu den wichtigen ungelösten Fragen des Vaticanum II gehört auch Thema
V : das Verhältnis zu den nichtchristlichen Religionen. Welchen Ort in der
Heilsgeschichte haben sie? Sind sie nur Verzerrung der «vera religio» oder
«praeparatio evangelii»? Der Benediktiner H. S. Brechter stellt fest, daß die
Kirche heute jedenfalls nicht mehr aus der «Burg» des sicheren Glaubensbesitzes

heraus rede, sondern sich auf das offene Feld des Gesprächs begeben
habe. Das Christentum muß sich als «completio et finis et perlectio - crisis et
iudicium» der nicht-christlichen Religionen verstehen (so H. Fries), weil es
die universale und eschatologische Menschheitsreligion ist und Christus
Gottes abschliessendes und definitives Wort an die Menschen. Damit grenzt
sich Brechter von der bei K. Rahner, J. Küng und H. R. Schlette zu findenden
Auffassimg ab, als seien vom Vaticanum II her die nichtchristlichen Religionen

als «via ordinaria» zum Heil, das Christentum dagegen als «via extra-
ordinaria» zu verstehen. Das schließt freilich ihren Charakter als «praeparatio
evangelii» nicht aus. Die auch unter Thema V aufgenommenen Beiträge
sehen die Fremdreligionen weniger unter dem Gesichtspunkt der natürlichen
Theologie, als dem der Heilsgeschichte. Dabei ist hier kein Raum für die
Konzeption eines «religionslosen Christentums» (D. Bonhoeffer), denn Religion

wird als notwendige Voraussetzung für die Verkündigung des Evangeliums

verstanden (so P. Rossano, S. 435). Letztes Ziel der Mission bleibt
immer die «implantatio regionalis novellarum Ecclesiarum particularium »

(so Seumois, S. 439). - Thema VI beschäftigt sich mit dem Begriff der
Heilsgeschichte, der in der Theologie des Vaticanum II eine tragende Rolle spielt.
Er wird verstanden als «series eventuum temporalium in lumine fidei cogni-
torum, quibus Deus humanitatem ad salutem sollicitât» (so Z. Alszeghy,
S. 447), wobei hervorgehoben wird, daß damit das Heil nicht nur als Seelenheil,

sondern als geschichtliches Heil der Völker verstanden wird. Von daher
wird das Gleichnis vom Großen Abendmahl (Matth. 22, 2-14; Luk. 14,

16-24) vorbildlich. Den Anregungen evangelischer Exegeten folgend (H. Con-
zelmann, K. H. Rengstorf, E. Haenchen, O. Cullmann), wird der Begriff der
Heilsgeschichte und des anderen damit verbundenen Begriffs der «Zeit der
Kirche» bei Lukas gefunden, dessen Theologie damit zum Modell der post-
konziliaren Theologie wird. Für den nichtkatholischen Leser ist die
Auseinandersetzung des Münchener Systematikers Ratzinger mit der von Bultmann
und seiner Schule ausgehenden Kritik an der heilsgeschichtlichen Konzeption

1 Vgl. R. Garaudy, J. B. Metz und K. Rahner, Der Dialog, oder ändert
sich das Verhältnis zwischen Katholizismus und Marxismus? (1966).



Rezensionen 231

von besonderem Interesse. — Thema VII behandelt den Locus «De mysterio
Sacrae Scripturae et de Traditione». Getreu der katholischen Tradition wird
daran festgehalten, daß «die Kirche ihre Gewißheit über die offenbarten
Wahrheiten nicht allein durch die Hl. Schrift gewinnt» (Const, dogm. de
divina Revelatione c. 2, n. 9), sondern ebenso aus der mündlichen Tradition,
die auf die apostolische Predigt zurückgeführt wird. So wird sogar die Aussage
von der «insufficientia Scripturae» gewagt, derzufolge die Fülle der
katholischen Lehre nicht aus der Hl. Schrift erhoben werden kann. - Thema VIII
handelt von der Religionsfreiheit. Diese wird in der Konzilserklärung
«Dignitatis humanae» gedanklich vor allem im Bereich des Sozial-Juridischen und
des Philosophischen, dagegen weniger theologisch begründet: als Funktion
der Menschenwürde, zu der formal Entscheidungsfreiheit und Verantwortlichkeit

gehören. Der Jesuit J. Fuchs versucht den Begriff theologisch zu
vertiefen, einmal als christliche Freiheit im Hl. Geist, sodann als Freiheit
der Kirche in der Vollmacht Christi. Aus diesen Grundfreiheiten wird dann
auch per analogiam die Religionsfreiheit im moralischen und juridischen
Sinne abgeleitet, als Recht, daß alle echte Wahrheits- und Wertrealisierung,
auch wenn sie aus christlicher Sicht religiöser Irrtum und unwert ist, als
Fortführung der Freiheit Christi zu verstehen ist. - Thema IX ist dem Dialog
zwischen Kirche und Welt gewidmet. Der Dominikaner M.-D. Chenu untersucht

den Sprachgebrauch in der Konstitution «Gaudium et spes»; Congar
leitet den Dialog aus dem Wesen der Katholizität ab; der Jesuit Daniélou
reflektiert über das Verhältnis von Kirche und Welt im Sinne dialogischer
Bezogenheit zwischen den «beiden Reichen». - Thema X «De oecumenismo»
wird mit einer Ansprache des verstorbenen Kardinals Bea eingeleitet. Der
Servit G. Corr gibt der Hoffnung Ausdruck, daß die Mariologie, die für den
Katholiken doch essentieller Bestandteil der Ekklesiologie ist, künftig kein
Hindernis mehr für das ökumenische Gespräch sein möge. Der Dominikaner
J. Hamer stellt fest im Blick auf die auch in der Ökumenischen Bewegung
(World Council of Churches) aufgebrochene ekklesiologische Frage, daß es
heute kein theologisches Problem gibt, das ein konfessionelles Sonderproblem
bliebe, vielmehr geht es heute alle Christen an. Daß die Einigung der Christen
allerdings nicht bei der theologischen Einigung anfängt, sondern bei einem
«oecumenismus spiritualis» in Gebet und Liebe, betont insbesondere
J. Vodopivec.

Es ist unmöglich, in der Kürze einer Rezension die Fülle der Anregungen
gehörig darzustellen und gar sich mit ihnen inhaltlich auseinanderzusetzen.
Der Gesamteindruck des Bandes bleibt der einer größeren Offenheit der
Katholiken gegenüber den Nichtkatholiken und Nicht-Christen, jedoch unter
genauer Wahrung eigener Positionen. Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

Robert Rweyemamtt, People of God in the Missionary Nature of the Church,
A Study of Conciliar Ecclesiology applied to the Missionary Pastoral in
Africa. Rome 1968. (Auslief. NZM-Verlag Schöneck/Beckenried.) XVI +
132 S. Fr. 22.-.
Die Römer Dissertation des tanzanischen Priesters ist zum hundertjährigen

Jubiläum der katholischen Mission in Tanzania erschienen. Der Verfasser



232 Rezensionen

untersucht im Anschluß an das Vaticanum II die theologische Bedeutung
des Begriffes «Volk Gottes». Die Arbeit gliedert sich in einen dogmatischen
und in einen pastoralen Teil.

Der dogmatische Teil zerfällt in drei Kapitel. Im ersten Kapitel betont der
Verfasser, daß die Kirchenidee in ihrer geschichtlichen Entwicklung studiert
werden müsse. Er arbeitet dabei die Kontinuität im ekklesiologischen Denken
heraus, die vor allem das erste mit dem zweiten Vaticanum verbindet und
zwischen der Encyclica «Mystici Corporis» von 1943 und der dogmatischen
Konstitution über die Kirche in Vaticanum II keine Bruchlinie sichtbar
werden läßt. Gleichzeitig betont aber der Verfasser den Fortschritt, der von
der Idee des «Leibes Christi» zur Idee des «Volkes Gottes» festgestellt werden
kann. Der dynamischere Aspekt der Kirche in ihren ökumenischen, missionarischen

und pastoralen Dimensionen tritt auf diese Weise besser zutage.
Im zweiten Kapitel wird ins Licht gestellt, daß die theologische Konzeption
des Volkes Gottes das biblische Basisthema bildet, unter das alle anderen
biblischen Bilder von der Kirche klassifiziert werden können und mit dem
Wirklichkeit und Wesen der Kirche zum Leuchten kommen. Die Kirche als
das Volk Gottes ist das Zentrum und die Verwirklichung des göttlichen
Heilsplans. Der dynamische Charakter der Kirche wird in der Gemeinschaft,
im Universalismus und in der historischen Kontinuität des Volkes Gottes
offenbar. Das dritte Kapitel behandelt die theologische Konzeption der
Mission. Mission ist nicht nur eine Funktion oder eine besondere Aktivität
eines Kirchenteils, sondern das Volk Gottes ist als solches «Missionsgemeinschaft».

Ohne die evangelistische Aktivität der Kirche und insbesondere
ihrer Hierarchie mit dem Ziel der Christianisierung der Nichtchristen nur
im Geringsten zu schmälern, betont der Verfasser, daß die Kirche als das

eschatologische Gottesvolk, als sichtbare Manifestation und Gegenwart der
sakramentalen Wirklichkeit Gottes in Jesus Christus inkorporiert ist in das
Geheimnis der Mission Christi. In den prophetischen, priesterlichen und
charismatischen Funktionen der Kirche setzt sich Christus fort. Das Volk
Gottes ist nicht nur eine Gemeinschaft der Gläubigen, sondern Gnadenmittel
und Instrument der Versöhnung.

Im pastoralen Teil zeigt der Verfasser, wie die dogmatisch herausgearbeitete

Wirklichkeit der Kirche in Afrika Gestalt anzunehmen hat. Denn dort
soll ja die Kirche gepflanzt und das Christentum errichtet werden. Rweye-
mamu ersehnt ein verstärktes und echteres kirchliches Selbstbewußtsein.
Er sieht für die Kirche in Afrika vor allem darin eine große Gefahr, daß die
kirchliche Organisation und Struktur innerhalb der Sozialinstitutionen der
einzelnen afrikanischen Länder wichtiger genommen werden als der geistliche
Charakter des Volkes Gottes. Macht man damit Ernst, das Bild der Kirche
an das geistige, religiöse und gemeinschaftsbezogene Empfinden des
Afrikaners anzupassen, so muß man sich entschließen, ein Pastoralprogramm
zur Durchführung zu bringen. Lebendige Gemeinden sollen geschaffen,
sakramentales Leben soll gesteigert und das Laienapostolat in allen Schichten
gefördert werden. Damit soll das Bewußtsein in den Kirchengliedern geweckt
werden, daß sie Kirche sind und sich für sie in Denken und Leben
verantwortlich zu wissen haben.



Rezensionen 233

Rweyemamu kreist immer wieder um dieselben theologischen Wahrheiten,
die ihm zu bestätigen scheinen, daß er sich in der kontinuierlichen Linie der
christlichen Heilsgeschichte sicher fortbewegt. Der Verfasser unterstreicht
zwar mit Recht, daß die Afrikaner den geistlichen Charakter der Kirche als
des Volkes Gottes noch besser erkennen müßten und daß sie gerade auf diese
Weise ihre Existenz als Mission in ihrer Umgebung zu erfahren hätten.
Leider sieht er aber den Sozialdienst der Kirche nur im Rahmen der üblichen
karitativen Hilfsmaßnahmen, ohne für den neuartigen Dienst der Kirche in
der Gesellschaft großes Interesse aufzubringen. Fast neun Seiten
Bibliographie zeigen, daß der Verfasser lateinische, deutsche, französische,
italienische und auch etwas englische Literatur verarbeitet hat, und die Anmerkungen

machen deutlich, daß er sich um eine Auseinandersetzimg vor allem
mit der eigenen katholischen Theologie bemüht, wenn er auch vor allem
referiert. Aber wir erwarten von Afrika letzten Endes andere Stimmen, die
nicht nur wiederholen, was andere schon gesagt haben.

Werner Bieder, Basel

Haus Küng, Wahrhaftigkeit. Zur Zukunft der Kirche. Ökumen. Forschungen,

hrsg. von H. Küng und J. Ratzinger, ergänz. Abt. : Kleine ökumen.
Schriften, 1. Freiburg, Herder, 1968. 240 S.

Hans Küng, Professor für Dogmatik imd ökumenische Theologie in
Tübingen, ist nicht nur als theologischer Schriftsteller in den letzten Jahren
mit aufsehenerregenden Büchern zur Ekklesiologie hervorgetreten und wegen
seines angeblichen ekklesiologischen Defizits von katholischer Seite kritisiert
worden. Er hat vielmehr wegen seiner Stellungnahme zu aktuellen
kirchlichen Vorgängen und Fragen wie Konzilsverlauf, Zölibat, Geburtenregelung,
Freiheit des theologischen Forschers auch an höchster Stelle der röm.-
katholischen Kirche mehrfach Ärgernis und Widerspruch erregt. Küng ließ
sich nicht beirren, « Pionierdienst » als Theologe zu leisten, so auch in diesem
neuen Buch. Es ist aus verhaltener Leidenschaft geschrieben, dient aber
nicht dem falschen, zerstörerischen Wahrheitsfanatismus, sondern der besonnenen

Wahrhaftigkeit. Diese zu begründen und zu verteidigen wird Küng
nicht müde, wobei er ausführlich den Kirchenaustritt des englischen Dog-
matikprofessors Charles Davis mit großem Verständnis für die ernsten
Anliegen von Davis (Versagen der institutionellen Kirche) analysiert. Das
Thema «Wandel der Tugenden» spricht der Verfasser nur kurz an (S. 92-102).
Es hätte ausführlicher zur Sprache gebracht werden sollen. Statt der Wiederholung

der schon aus Küngs früheren Schriften bekannten Überlegungen zu
Reform und Lehre der Kirche (Institution, legitime und fragwürdige
Entwicklung usw.) hätte dieses Thema, dessen bedrängende Verdichtung Küng
in den Äußerungen des Lehramts zur Frage der Geburtenregelung sehr wohl
empfindet, direkter angepackt werden sollen. Küng wählt wie bisher die
indirekte Methode der Kritik, weil die Verwirklichung von Wahrhaftigkeit
nach dem Stand der sich allerdings wandelnden katholischen Kirche abhängt
von der konkreten Wahrnehmung des Lehramts. Viele gute Gedanken und



234 Rezensionen

Bitten werden in lebendiger Sprache vorgebracht. Das Mitbedenken der
evangelischen Situation und Nöte verhilft dem Buch zum Rang eines
eindringlichen ökumenischen Manifests.

Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Neuendettelsau

Oswald Eggenbergeb, Die Kirchen, Sondergruppen und religiösen Vereinigungen.

Ein Handbuch. Zürich, EVZ-Verlag, 1969. XII +126 S. Fr. 13.80

Daß der Verfasser, Pfarrer in Mönchaltorf, Kt. Zürich, sich in den Fragen
von Kirchen und Sekten auskennt, hat er in zahlreichen Artikeln (im
«Kirchenblatt für die reformierte Schweiz» u. a.) bewiesen. Zunächst fragt man
sich dennoch, ob es nötig war, ein neues Informationswerk über dieses weite
Gebiet herauszugeben. Besitzen wir nicht die Fundgrube von K. Huttens
«Seher, Grübler, Enthusiasten» (das Buch nimmt seit 1950 von Auflage zu
Auflage an Umfang zu)? Ist auf katholischer Seite J. Gründlers «Lexikon
der christlichen Kirchen und Sekten unter Berücksichtigung der
Missionsgesellschaften und zwischenkirchlichen Organisationen», 1-2 (1961), nicht
erschöpfend aufschlußreich? Genügt als Handbuch nicht F. Blankes «Kirchen
und Sekten. Führer durch die religiösen Gruppen der Gegenwart» (1955),
um von andern ähnlichen Schriften abzusehen?

Beim genauen Durchlesen des vorliegenden Handbuches wird man bald
einsehen, wie wertvoll es durch seine Informationsfülle und -präzision ist,
wobei auch die jüngsten Entwicklungen aufgezeichnet sind (z. B. die
Vereinigung der Methodisten und der «Evangelischen Gemeinschaft» 1968, S. 19).
Bei jeder Kirche und Gruppe erhalten wir Auskunft über die wichtigsten
Lehren, über Zeitschriften, Zahl von Gemeinden und Mitgliedern, Adressen,
usw.

Daß die Einleitung auf knapp 7 % Seiten nicht alle Probleme auch nur
andeuten kann, versteht sich; immerhin werden die wichtigsten Klärungen
auf diesem oft chaotisch anmutenden Gebiet vorgenommen. Gern erwarten
wir vom Verfasser, der eine so reiche Information gesammelt hat, deren
Auswertung in einer theologisch grundsätzlichen Studie, in der die Frage der
Einheit der Kirche vom N.T. her und unser Verhalten gegenüber den andern
Kirchen und Gruppen dementsprechend erörtert werden.

Der Titel gibt die Dreiteilung des Buches bekannt, wobei natürlich Grenzfälle

auftreten, die der Verfasser nuanciert beurteilt, wie er auch ernsthaft
versucht, jeder Gruppe und Bewegung gerecht zu werden. Im 3. Abschnitt
wird sehr weit ausgeholt (außerchristliche Religionen in Europa, gnostische
neuere Tendenzen, Spiritistenzirkel, ja freigeistige Verbände, usw.).

Beim Durchgehen all der Kirchen und Gemeinschaften erkennt man
einerseits, was alles von den offiziellen Kirchen vernachlässigt worden ist
(Eschatologie, Taufe, Gemeinschaftsplege usw.) ; andererseits erschrickt man
über die fast nicht mehr aufzuhaltende Abspaltungstendenz (so bei den
Adventisten, S. 40, 55; bei den Apostelgemeinden, S. 41-44; bei den Zeugen
Jehovas, S. 86-87; bei den Rosenkreuzern, S. 102ff. ; auch die Vielfalt der
Pfingstlerbewegungen fällt auf, S. 64-80!). Es fehlt nicht an neuen Inkarnationen

Gottes (z. B. S. 54. 56), an neuen Offenbarungen, aber auch an seit-



Rezensionen 235

samen Vorstellungen (so beschäftigt sich die UFO-Bewegung mit den
«fliegenden Tellern», S. 115).

Man kann dem Verfasser für dieses konzentrierte Nachschlagewerk nur
dankbar sein. Zum Schluß seien einige Bemerkungen angebracht, die ich
am Rand notiert habe: - 1. Einige bibliographische Angaben wären
erwünscht, zum mindesten eine Auswahl von Titeln in der theologischen
einschlägigen Literatur, sowohl über das Gesamtgebiet oder über Teilgebiete
(z. B. die Sekten allgemein) als auch über die wichtigsten Sondergruppen und
-bewegungen. - 2. Es versteht sich, daß die Aufzählung nicht den Anspruch
auf Vollständigkeit erheben kann. Doch wären namentlich aus der
französischen Schweiz noch einige Angaben nachzutragen, so der Gebrauch der
Darby-Bibel (entsprechend der Elberfelder Bibel, S. 15), die «Action biblique »

in Cologny bei Genf, der Bibellesebund und die Evangelistenschule in Vennes,
Kt. Waadtland, und vor allem die Taizé nahestehende «Communauté de

Grandchamp» (mit einem Haus in Gelterkinden). Auch die «Moralische
Aufrüstung» (in Caux) verdiente Erwähnung, als Fortsetzung der «Oxford-
Bewegung». In der deutschen Schweiz wäre wohl u. a. die Bibelschule in
Beatenberg (Frau Dr. Wasserzug-Traeder) anzuführen; in Deutschland ein
Wort zu sagen von der in letzter Zeit unrühmlich hervorgetretenen «Heiligen
Familie» usw. - 3. Es wäre denkbar gewesen, unter den reformierten,
lutherischen und andern Kirchen einige der bekanntesten Missionsgesellschaften

namentlich anzugeben, sowie darauf hinzuweisen, daß «junge
Kirchen» aus ihnen hervorgegangen sind. Auch auf die wichtigsten
«Heimstätten» könnte hingewiesen werden. - 4. S. 31 fragt sich, ob man immer noch
massiv sagen kann, die römische Kirche betrachte sich als «die allein wahre
Kirche». Sicher hat es da und dort, auch im 2. Vatikanum, so getönt; aber
im Blick auf die Erneuerung der römischen Kirche wäre eine differenziertere
Aussage am Platz (etwa: die allein die Gesamtheit der Gnadenmittel
anbietende Kirche, oder ähnlich). — 5. S. 36 könnte vom Ökumenischen Rat,
bei aller gebotenen Kürze, bemerkt werden, daß er in verschiedenen
Kommissionen mit Vertretern der nicht angeschlossenen Kirchen (vor allem der
römischen) zusammenkommt; die wichtigsten Abteilungen (Glaube und
Verfassung, Mission und Evangelisation, zwischenkirchliche Hilfe usw.)
wären zu nennen. - 6. S. 57-58 kann bei den Mormonen die Praxis der
stellvertretenden Taufe erwähnt werden, evt. die Tempel in Deutschland und in
der Schweiz. Charles Brütsch, Bern

Notizen und Glossen

Zeitschriftenschatj
Schweiz. The Ecumenical Review 22, 1 (1970) : R. A. Alves, Protestantism

in Latin America (1-15) ; T. F. O'Meara and C. S. Calian, Is there a Common
Authority for Christians? Roman Catholic and Protestant Perspectives (16-
28; 29-35); L. Vischer, The Activities of the Joint Working Group between
the Roman Catholic Church and the World Council for Churches, 1965-


	Rezensionen

