Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 3

Artikel: Das Bild Jeremias Gotthelfs in der Deutung von Ricarda Huch, Walter
Muschg und Walter Nigg

Autor: Kantzenbach, Friedrich Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878756

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878756
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Bild Jeremias Gotthelfs

in der Deutung von Ricarda Huch, Walter Muschg
und Walter Nigg

Die bemerkenswerte Zahl von 125 Titeln, die sich mit dem Werk
von Jeremias Gotthelf befassen, hat man im «Fithrer zu Gotthelf»
auswahlweise zusammengestellt!. Die Verfasser dieser Unter-
suchungen sind mehrheitlich Schweizer, auch ihre Arbeiten sind
ganz iberwiegend in Schweizer Verlagen und Zeitschriften er-
schienen. Nur wenige der groBlen Wiirdigungen des Wesens und
Werkes Gotthelfs sind iiber den Schweizer Bereich wesentlich
hinausgedrungen. Man mul} das bedauern. Denn welcher Reichtum
an Beobachtungen zur Gotthelf-Biographie und zur Deutung seines
literarischen Werkes, seiner religiosen und politischen Einstellung,
seiner Stellung zur zeitgenossischen Geistesgeschichte steckt in
diesen Untersuchungen. Nicht einmal die schlichte, aber zuver-
ldssige und alle Themenkreise beriicksichtigende Biographie von
Karl Fehr ist in Deutschland wirklich bekannt und populdr ge-
worden 2.

Nur drei Wiirdigungen Gotthelfs haben, wenn wir recht sehen,
den deutschen Leser besser erreicht: die von Ricarda Huch, von
Walter Muschg und von Walter Nigg. Sie fanden das Ohr des deut-
schen Lesers zuerst freilich nicht als Kenner Gotthelfs, sondern als
bekannte Schriftsteller, die mit ihren Biichern ein grofes Leser-
publikum erreichten oder noch erreichen. Bei Ricarda Huch, der
bedeutenden Dichterin, bedarf es keiner besonderen Bestédtigung
dieser Behauptung. W. Muschg ist lebhaft als Verfasser einer
«Tragischen Literaturgeschichte» und Autor polemischer Thesen
zur «Zerstorung der deutschen Literatur» diskutiert worden; und
mochte sein grofles Gotthelf-Buch zunéchst (1930) nur den Fach-
mann erreicht haben, so las der Muschg-Liebhaber oder Muschg-
Gegner nun vielleicht auch sein temperamentvolles Frithwerk, als
es im Neudruck 1967 endlich wieder vorlag3. 1917 hatte die mit

! W. Laedrach (Hrsg.), Fithrer zu Gotthelf und Gotthelfstétten (1954).

¢ K. Fehr, Jeremias Gotthelf (1954).

3 W. Muschg, Gotthelf. Die Geheimnisse des Erzdhlers (1930; 21967;
569 S.).



F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremias Gotthelfs 185

Schweizer Art vertraute Ricarda Huch iiber Jeremias Gotthelfs
Weltanschauung? geschrieben’. Fast vierzig Jahre spéater schrieb
der Schweizer Walter Nigg in seinem Annette von Droste-Hiilshoff,
Jeremias Gotthelf und Nikolai Gogol gewidmeten Buch « Wallfahrt
zur Dichtung» eine in der Gesamtbeurteilung an die Huchsche er-
innernde, gleichwohl an neuen Einsichten reiche Wiirdigung Gott-
helfsé. Die Dichlerin, der Literaturwissenschaftler und nun der
Theologe, sie alle drei haben damit ein Bild Gotthelfs gezeichnet;
es lohnt sich — auch wegen der Wirkung gerade ihrer Auffassungen —
diese Bilder Gotthelfs zunédchst je fiir sich zu betrachten und dann
den Versuch zu unternehmen, sie auch in der Beziehung zueinander
zu werten.

Von 1916 bis 1918 lebte Ricarda Huch in der Schweiz, wo sie aus
ihrer Studienzeit gute Freunde wuflite. Wohl war es nicht leicht,
mitten im Krieg aus Deutschland fortzuziehen, aber die gesund-
heitlichen Folgen der schlechten Ernidhrung machten sich bei ihr
bemerkbar und forderten gebieterisch eine Anderung der Lebens-
verhéltnisse. « Nach einigen Sommerwochen in Aeschi am Thunersee
siedelte sie nach Bern uiber», berichtet die Freundin Marie Baum?.
Hier in Bern fand sie ganz die Atmosphare, die sie zur Abfassung
ihres Gotthelf-Essays brauchte. Denn Gotthelf war, nachdem
Ricarda sich soeben mit Luther intensiv befal3t hatte, gerade der
Mann, der sie jetzt fesseln muBte als einer, «der zu seiner Zeit
seinem Volke gegeniiber das ausgesprochen hatte, was sie selbst in
ihrem Luther-Buch so leidenschaftlich anstrebte: die Lehre, wie
der Mensch sein Leben unter Gott stellen und nach seinen Geboten
fithren und gestalten soll»8. Auch tiber das dem Geheimnis Gottes
zugewandte Wesen der Frau im Unterschied zu der Art des Mannes,
durch Trieb und Neigung der Welt verbunden zu sein, meinte sie
Gotthelf besonderen Aufschlufl zu verdanken. Im Winter 1916/17

4 R. Huch, Jeremias Gotthelfs Weltanschauung (1917).

5 Abdruck in R. Huchs Gesammelte Schriften. Egsays, Reden, Auto-
biographische Aufzeichnungen (1964), S. 59-99.

6 W. Nigg, Wallfahrt zur Dichtung (1966), S. 111-261.

7 M. Baum, Leuchtende Spur. Das Leben Ricarda Huchs (1964), S. 209.

8 Baum, S. 212.



186 F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremias Gotthelfs

hielt sie den Gotthelf-Vortrag, der im Mai 1917 — dem Jubildumsjahr
des Reformators, zu der Zeit also, da Ricarda von Luther iiber
Gotthelf zur Bibel kam — erschien. Friither schon hatte sich Ricarda
Huch mit Gottfried Keller beschéftigt, an dem sie die Auseinander-
setzung mit der Philosophie Feuerbachs faszinierte, dessen Stil sie
bewunderte und dessen Reserve, wenn nicht Ablehnung Gotthelfs
sie zunichst auch iibernahm. 1921, siebzehn Jahre nach dem ersten
Keller-Essay von 1904, duBlerte sie sich ganz anders tiber Kellers
Weltanschauung. Sie beginnt mit dem von Keller stammenden
Motto: «Wenn die personlichen Gestalten aus einer Religion hin-
weggezogen sind, so verfallen ihre Tempel, und der Rest ist Schwei-
gen.» Sie sucht Keller als einen bis dicht an die Schwelle zum Chri-
stentum gelangten Unchristen zu interpretieren, mit guten Griin-
den, die sie nach Luther-, nach Gotthelf- und nach Bibel-Studien
mit dem Gespiir dessen findet, der selbst einmal das Unchristentum
als eine Entwicklungsphase erlebt hatte. 1916/17 gilt nicht mehr
das frithere, aus der Keller-Begeisterung heraus gesprochene Wort:
«Ich kann Gotthelf nicht lesen, ich kann es nicht.® Im Gegenteil :
Jeremias Gotthelf beginnt Keller aus dem Feld zu schlagen, und
dies so griindlich, da@ sie nun Kellers Weltanschauung mit Gotthelfs
Augen kritisiert oder zurechtriickt. Dabei macht es ihr keinen Kin-
druck, daB3 Kellers Kritik sich mit einigen Griinden auf die Schwarz-
Weil-Farberei Gotthelfs, seine Parteilichkeit und Tendenzpredigt,
richtet. Die Gotthelf-Kritik ist Kellers Urteil oft gefolgt. Ricarda
Huch hat tiefer gesehen als diejenigen, die Gotthelf seinen Glauben,
mit dem er alles mal}, vorwerfen. Sie teilt ja diesen Glauben, nimmt
Einseitigkeiten darum hin, erkennt aber auch, damit der Gotthelf-
Forschung bahnbrechend vorangehend, dall der Dichter mit der
falschen Aufkldrung nicht auch die Miandigkeit, mit der Sakularisa-
tion nicht auch die Sidkularisierung im Sinne einer verniinftigen
Daseinsbewiltigung (vorbehaltlich der Bindung an Gott) verwerfen
will. Ricarda Huch erkennt die Dialektik in der Zeitgeistdiagnose
Gotthelfs. Darum kann sie Gotthelf verteidigen, weil er das Wich-
tigste hat, eine zusammenhéngende Weltanschauung ndmlich, nicht
nur eine Ansicht. Diese im Religiésen wurzelnde einheitliche Welt-
anschauung macht Gotthelfs Uberlegenheit gegeniiber der «mo-

® Else Hoppe, Ricarda Huch. Weg, Persénlichkeit, Werk (1951), S. 705;
zur Keller-Wirdigung der Huch dort S. 292ff.



F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremias Gotthelfs 187

dernen» Weltanschauung aus, die in der «Aufkldrung» — diese hier
verstanden als Emanzipation von Gott — wurzelt. In diesen Jahren
1917/18 sind manche Geister dabei, in den Streit der Weltanschauun-
gen einzugreifen und dabei eine Lanze fiir die aus der Gottgebunden-
heit erwachsende Freiheit zu brechen. Karl Holl geht diese Er-
kenntnis iber Luther, Karl Barth geht sie iiber dem Studium des
Romerbriefes auf. Ricarda Huch findet sie, sich zdgernd von ihren
romantisch-idealistischen Verstehens-Kategorien distanzierend, bei
Luther und Jeremias Gotthelf. «Der modernen (Weltanschauung)
stellt Gotthelf die seinige gegeniiber, die mit dem christlichen Glau-
ben zusammenfallt.» 1

Ricarda Huch sieht zweifellos richtig, dafl es Gotthelf um den er-
I6sungsbediirftigen und erlosungsfihigen Menschen geht. Mag der
junge Gotthelf stirker den Gedanken der Erziehbarkeit des Men-
schen betont haben!!, so fehlt ihm doch nie der Blick fiir den
Kampf, der dem Menschen mit dem Bésen aufgegeben ist, um
Gottes Ordnung nicht zu verderben. Kurt Guggisberg als Theologe 12
und Werner Kohlschmidt als Germanist® stimmen mit der Meinung
der Huch iiberein, dafl Gotthelf sich zu zwei Offenbarungsquellen
bekannt habe, zu Gottes Offenbarung in Natur und Geschichte und
zu seiner Offenbarung in der Schrift. Man wird hinter dieser Kon-
zeption den Einflul Johann Gottfried Herders erkennen diirfen.
Herder beeindruckte den jungen Theologen Bitzius, er war auch
der Lieblingstheologe von Gotthelfs Freund Karl Rudolf Hagen-
bach, Kirchenhistoriker in Basel. Wenn Kohlschmidt geradezu
«von der doppelten Offenbarung, die er von Herder fiir sich adop-
tiert haben diirfte», spricht, so wére zu untersuchen, ob nicht nach
Gotthelfs Meinung die Bibel die Offenbarung in Natur und Ge-
schichte deutet. Diese Meinung vertrat mit Entschiedenheit Johann
Georg Hamann, Herders Lehrer. Herder hat im Laufe seiner Ent-
wicklung wechselnde Positionen eingenommen, und auch bei Gott-
helf lieBe sich ein gewisses Schwanken feststellen. Ricarda Huch
meint dennoch sagen zu konnen: «Im engeren Sinne ist die Offen-

10 Huch (A. 5), S. 591.

11 Hedwig Boller, Das Erlésungsproblem bei J. Gotthelf (1932).

12 K. Guggisberg, Jeremias Gotthelf als Theologe: Fithrer zu Gotthelf
(A. 1), 122ff., S. 125f.

13 W. Kohlschmidt, ebd., S. 60f.



188 F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremias Gotthelfs

barung der in der Bibel niedergelegte Wille Gottes.»'* Und wenn K.
Guggisberg Gotthelf als Nachfahr Zwinglis bezeichnet!®, so ent-
spricht dies dem Urteil Ricarda Huchs. Es geht um die Offenbarung
und Konkretisierung der gottlichen Ordnung im Menschenleben.
Darum ist Gotthelf ein Ethiker von hohen Graden. Ricarda Huchs
Essay kann geradezu als eine Darstellung der Gotthelfschen Sozial-
ethik aufgefaBt werden. Bei der Schilderung der Grundgedanken
dieser Sozialethik heillt es mit Worten, die von Herder stammen
konnten: «Dall die genannte, unendliche Vielheit von FEinzel-
erscheinungen eine Einheit bilde, eine unendlich groBe Familie,
deren Vater Gott sei, diese Idee wurde zuerst von Christus aus-
gesprochen und in seiner Person Tatsache. Die Religion der Liebe
erklirte alle Menschen zu Briidern...» Ebenso wie Herder ist Gott-
helf offen fiir jeden echten Fortschritt in der Regelung des Zusam-
menlebens der Menschen. Wenn Gotthelf nicht mehr wie Herder,
der seine Anerkennung freilich auf die ersten Anfinge der Franzo-
sischen Revolution bezog, die Revolution des 19.Jahrhunderts posi-
tiv in seine Weltanschauung einbeziehen kann, so liegt das an den
verénderten politischen Verhaltnissen, wohl auch an der engeren
Blickrichtung Gotthelfs auf die Schweizer Verhéltnisse.

Ricarda Huch arbeitet in ihrem Essay verstdndnisvoll die «ver-
niinftige» Position Gotthelfs heraus, die gerade in seiner an Gott
gebundenen Weltanschauung zum Ausdruck kommt. Gotthelf ist
ganz und gar kein Anwalt konservativer Kirchlichkeit oder gar eines
«religiosen Materialismus», den Gottfried Keller Gotthelf vor-
geworfen hatte. Ricarda Huch bestreitet nicht Einseitigkeiten in
der Schilderung der Guten/Frommen einerseits und der Unsittlichen/
Gottlosen andererseits, zeigt aber, daB3 es in Anne Bidbi Jowiger
auch die Gestalt des Doktor Ruedi, eines Idealisten, gibt, von dem
sie vermutet, «dal Doktor Ruedi eine frithere Entwicklungsstufe
von ihm selbst verkorpert»16. Eine aufschlufireiche Bemerkung, die
zeigt, daBl Verstehen der nicht-gottgebundenen Position gerade dem
moglich ist, der diese Position selbst im Lauf seiner Entwicklung
einmal teilte, heiBle er nun Gotthelf oder R. Huch. Gerade in dem
verstehenden Wissen um die Phase der Gottlosigkeit im Ent-

14 Huch (A. 5), S. 61.
15 Guggisberg (A. 12), S. 124,
1¢ Huch (A. 5), S. 76.



F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremias Qotthelfs 189

wicklungsgang eines Menschen kann Ricarda Huch Gotthelf, aber
auch der Kellerschen Resignation gerecht werden. Hinter Gotthelfs
«Losungen», von Keller als «religioser Materialismus» verdéichtigt,
steht zuletzt das Theodizeeproblem, um das Gotthelf wie kaum
einer in seiner Zeit gewulit hat. Das weill schon R. Huch, wenn sie
das Problem Doktor Ruedis mit den Worten charakterisiert:
«Werde etwas demiitiger, das ist die Hauptsache, die dir fehlt; du
leidest halt auch an einer Zeitkrankheit, bist zu hochmiitig, nicht
gegen die Menschen, sondern eigentlich gegen Gott, und das ist
eben der Unsinn. Willst den lieben Gott spielen und fiithlst mit
jedem Atemzuge dein und anderer Gebrechen, das macht dich
bos.»17 « Den lieben Gott spielen wollen»: das ist die Anfechtung der
«Brauch-Religion» wie der Gottlosigkeit. Beides ist Selbstvergst-
terung, der Gotthelf die Maske vom Gesicht reilen will. Vielleicht
wahlt er nicht immer geschickte Mittel, aber W. Kohlschmidt sagt
in Auseinandersetzung mit Gottfried Kellers Vorwurf gegen Gott-
helf richtig: «Die Dimonie des Geldes, das allen Menschen in Uber-
fiillle mitgegeben ist, wihrend redliche Arme daneben hungern
missen — das ist letztlich doch die Frage nach dem verborgenen
Gott, der keineswegs einfach die Guten belohnt und die Bosen (auf
materielle Weise) straft.»'® Ebenso wie gegen die Gottlosigkeit
polemisiert Gotthelf gegen die quietistische Brauchreligion, die
womdglich Gott anlastet, was in die Hand und Verantwortung des
Menschen gegeben ist. So stérkt Gotthelf das Gottvertrauen und die
Verantwortung zugleich. Er ist ein Anwalt der Gottgebundenheit,
um die daraus sich ergebende Freiheit des Christenmenschen zur
Verantwortung um so mehr einzuschirfen. Er verwirft die Auf-
kldarung, die sich als Gottlosigkeit versteht, bejaht aber die Miindig-
keit des Gewissens. Er verwirft die Sdkularisation als Blindheit fiir
Gott, er bejaht die Sdkularisierung als die mit der Schépfung ge-
gebene Freiheit zum menschlichen Handeln. Er verwirft den Zeit-
geist der flachen Anpassung an Tagesparolen, aber er lauscht auf-
merksam auf das Wehen des Geistes in der Gegenwart. Ricarda
Huch hat diese Grundeinstellung prinzipiell richtig erkannt. «Fiir
Gotthelf kommt es im Leben weit weniger auf die dullere Ordnung
im Sinne menschlicher Richtigkeit an, als auf das Wachsen, die

17 Ebd., S. 76f.
18 Kohlschmidt (A. 13), S. 99.



190 F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremias Gotthelfs

Veredelung der einzelnen Personlichkeit, welche nur méglich ist bei
freiwilliger personlicher Betétigung.»'® Zugleich aber gilt: «Es ge-
hort deshalb wesentlich zu Gotthelfs Weltanschauung, daf3 der
Mensch nicht danach streben soll, Gott gleich zu sein auf Erden,
weil er es nicht kann und auch nicht soll.»2°

Walter Muschg hat nach Abschlull seiner «Tragischen Literatur-
geschichte»?! noch ein kleineres Werk mit dem provokatorischen
Titel «Die Zerstorung der deutschen Literatur»2? herausgegeben,
dessen Aufgabe er selbst erldutert: « Es sind Variationen iiber das
Thema Literatur und Moral, das ich fiir die Lebensfrage der heu-
tigen Literatur halte. Unter Moral verstehe ich nichts anderes als
die im Wesen der Literatur selbst liegende geistige Verantwortung.»??
Gleich auf der ersten Seite seines Vorworts zum Buch «Gotthelf,
Die Geheimnisse des Erzidhlers» begegnen ebenfalls die Begriffe
«Moral» und «Verantwortlichkeit». Gottfried Kellers Urteilen, mit
denen er Gotthelf wohl hohen Rang zubilligt, sei «diese Leugnung
einer letzten Verantwortlichkeit» abzuspiiren, weil Keller mit an-
deren so tue, «als konne Gotthelf eigentlich nichts fiir seine Grolle
und sei vollendet, ohne es zu wollen». Ebenso scharf urteilt Muschg
iiber den Eifer der Volkserzieher und Lokalhistoriker, «die aus ihm
einen Popanz aus christlicher Moral und Heimatliebe gemacht ha-
ben». Muschg verdankt Sigmund Freud und seinen Schiilern bzw.
Mitarbeitern Anregungen fiir sein Verstdndnis des Gotthelfschen
Wesens. Vergleicht man Muschgs suggestive Schilderungen, deren
thematische Schwerpunkte wie mit dem Pinsel eines Expressionisten
hingetuscht zu sein scheinen, mit den ruhigen Ausfithrungen eines
neueren Biographen wie Karl Fehr, so ergeben sich manche Be-
denken gegeniiber der assoziationsreichen Darstellung Muschgs. Vor
allem fragt es sich aber, ob Muschg das, was Ricarda Huch als das

1 Huch (A. 5), S. 86.

20 Ebd., S. 74.

21 'W. Muschg, Tragische Literaturgeschichte (3. Aufl. 1957).

22 Ders., Die Zerstérung der deutschen Literatur (3. Aufl. 1958).
23 Muschg (A. 22), Vorwort.



F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremias Golthelfs 191

Zentrum des Gotthelfschen Wesens verstand, die religitse Welt-
anschauung, wirklich erfafit hat. Man denkt unwillkiirlich zuriick
an Ricarda Huchs Wort: «... aber da sie (Gotthelfs Weltanschauung)
ein organisches Ganzes ist, mufl man sie auch ganz annehmen oder
gar nicht.»?* Muschg versteht Gotthelfs Glauben als «brennenden
religiosen Trieb», ihn als Glaubenden als einen «Ringenden, Wer-
denden»; er spricht vom « Dynamismus seines Bekenntnisses», davon,
dafl Gotthelf das «Feste» oder die « Form» der Religion im «Stand-
punkt der Masse», in dem «vom Volk Gegebenen?5» gesehen habe.
Muschg beruft sich auf den Austausch zwischen Gotthelf und dem
Herderliebhaber K. R. Hagenbach, um seine These zu belegen. Er
tragt dariiber hinaus alles zusammen, was Gotthelf als einen stets
von orthodoxer Seite Verddchtigten erscheinen lassen muBte und
konstatiert: « Gotthelfs Amtstithrung war ein einziger Ausbruch aus
der spitzeitlichen #dngstlichen Wiirde des Priesterberufs.»2¢ Die
neuere Gotthelfforschung setzt die Akzente wesentlich behutsamer 27,
Fiir Muschg stellt es sich so dar, als ob der junge Gotthelf «den ihn
umgebenden Zustand der Kirche wie eine Ruine abbreche, um ihn
durch seine freiheitliche Vision zu ersetzen», und als ob der reife
Dichter mit seiner umfassendsten Gestaltung des Priestergedankens
in «Anne Bébi Jowiger» an einer Kiiste lande, da sich das wahre
Reich seines Schopfers ankiindige, «der Mythus»2. Und Muschg
bringt es tatsdchlich fertig, von hier aus den Bogen zur Psycho-
analyse zu spannen. «Nicht der Priester allerdings, wie Gotthelf ver-
langte, hat da den Arzt zu sich heritbergezogen, sondern der Arzt den
Priester. Aber der Widerspruch (!) erhoht nur die Wiirde von Gott-
helfs dichterischem Unterfangen.»2? Auf seine Weise erkennt auch
Muschg die Dialektik in Gotthelfs Stellungnahme zur Religion.
Aber diese Dialektik ist fiir ihn eine Verlegenheit, der er als Interpret
nicht standhilt. Er versucht vielmehr, diese Dialektik in eine neue
Synthese zu integrieren. Ist dieser Versuch gelungen? Mit gewissen
Interpretationsschwierigkeiten mul} er von vornherein rechnen. So
weill Muschg natiirlich, dall Gotthelf besonders aufféllig «in seiner

24 Huch (A. 5), S. 99.

% Muschg (A. 3), S. 135.

26 Hbd., S. 148.

%7 U. a. Guggisberg (A. 12), S. 123ff.
%8 Muschg (A. 3), S. 156 bzw. 169.

29 Kbd., S. 169f.



192 F. W. Kanizenbach, Das Bild Jeremias Gotthelfs

spiteren Zeit die Religion in einer Weise gegen die politischen
Méchte und Institutionen» ausspielt. Diese Altersreaktion sei «von
fanatischem Pfaffengeschwitz nur schwer zu unterscheiden»3°.
Muschg erklart Kellers Reaktion gegeniiber dem Christen Gotthelf
einerseits mit dem Hinweis, dall Keller «die religiose Genialitdt
seines Widersachers» nicht erkannt habe, andererseits damit, dal3
Gotthelfs Verachtung der Reformtheologen Keller gut getan habe.
Dal} Keller mit seinem Vorwurf des «religiosen Materialismus» die
Bedeutung des Theodizeeproblems bei Gotthelf total verkennt, wird
bei Muschg nicht klar. Insgesamt verkennt Muschg iiberhaupt
Gotthelfs religiosen Standpunkt, der sich iibrigens trotz aller Wand-
lungen im einzelnen als ein sehr stetiger erweist. Muschg spielt den
Priesterdichter gegen den Priesterpfarrer aus. Ja, Gotthelf der
Priester ist fur ihn Gotthelf der Dichter. Er betont die Durch-
siattigung der Gotthelfschen Werke mit Katholizismen und Heiden-
tum. Glauben versteht er als das Sensorium fiir das Unbewullte.
Wir finden Siatze wie diese: « Volksreligion verhélt sich zum Kirchen-
dogma wie das Unbewulite zur organisierenden Vernunft.» «Auch
Bitzius steht auf dieser Grenze von Tag und Nacht, Kirche und Volk,
wo die Sonne ins Reich des Mondes eingeht.» «Er hat selber noch
teil an der naturhaften Stufe der Religiositit. Abseits vom ra-
tionalistisch verédeten System seiner Kirche hebt er aus ihr die
alten Gotter und Gottgefithle empor... Der Herr des Himmels muf}
wieder zur Welt, zur groflen Flut herab, ein Werdender.»3! Gotthelf
wird mehrfach der Mystik nahegeriickt, er folge der « Spur in den
Mythus hinein», lebe in einer Symbolwelt, deren Gleichnisse der
christlichen Mythologie vorausliegen. Johann Jakob Bachofens Ver-
ehrung der Muttergottheiten, «angeblich ein Grundzug des schwei-
zerischen Geistes»32, findet er auch bei Gotthelf als eine Realitéit
wieder. Man wird Muschg dankbar fir die Herausarbeitung der
mythischen Welt in Gotthelfs Werken sein, z. B. in «Die schwarze
Spinne», die « Rotentaler Herren», « Der Druide». « Der Druide», der
in Muschgs Argumentation eine bedeutende Rolle spielt, ist aller-
dings von ihm wohl sehr iiberschétzt worden. Kohlschmidt sieht
das hier auftretende Pathos sogar «im Widerspruch zu Gotthelfs

30 8. 171.
81 §.179.
32§, 181.



F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremias Gotthelfs 193

eigentlicher Kunstrichtung»?33. Ebenso urteilt Kohlschmidt iber
die Rotentaler Herren, «das stérkste Zeugnis unter den rein mythi-
schen Versuchen des Dichters», sehr zuriickhaltend. Gotthelf gerate
hier in die Nihe der spitromantisch-biedermeierlichen Sagen und
Geschichtserzdhlung, «also unter sein eigenes Niveau». Abgesehen
von diesen Einschrinkungen ist zu fragen, ob Muschg nicht den
christlichen Sinn und Anspruch der Meistererziahlung « Die schwarze
Spinne» verkennt. Man muB nach Muschgs ideenreichen Uber-
legungen zu dem Empfinden gelangen, dafl er Gotthelf in einer Art
von Selbstwiderspruch bzw. Selbstwiderspriichen befangen sieht.
Die eigentliche «Richtung» (so ist ein Kapitel bei Muschg iiber-
schrieben) geht zum «mystischen Innesein», zum «Mythus», zu den
«Grundméchten», zu Vater und Mutter, zur Natur und ihren Kriften
in kosmischen Dimensionen. Muschg hat sich schon frith (1937) mit
Josef Nadlers Literaturgeschichte kritisch auseinandergesetzt, weil
er hier Geistesgeschichte zur Geographie, zur Naturmythologie wer-
den sah. Die dichterische Personlichkeit und ihren Rang wollte er
gegen eine mit Kollektivbegriffen operierende Literaturdeutung
verteidigen. Warm hat sich Muschg stets fir Hanns Henny Jahnn,
den Vielverkannten, eingesetzt, dessen Verbundenheit mit den
Michten von Mythus und Natur nichts mit vélkisch-rassischen
Pseudoideologien gemein hat. Muschg hat also die Gefahr ideologi-
scher Verblendung deutlich erkannt. War er aber recht beraten, als
er Gotthelf auf das hin interpretierte, was er bei Jahnn so schétzte:
die Synthese von Natur und Moral?3* Gotthelfs dialektische Ein-
stellung zur Aufklirung und zum Fortschritt bleibt auch Muschg
nicht verborgen. Er macht sehr schon darauf aufmerksam, wie Gott-
helf eine geradezu faszinierende Darstellung des sozialen Revolu-
tionérs gelinge3®. In seiner politischen Erscheinung trete das Prie-
sterliche hervor. Aber das «Priesterliche» faBt Muschg eben als eine
Kategorie auf, die grundsétzlich vom Christentum ablosbar ist.
Sein polemisches Auftreten in den kirchlichen Auseinandersetzungen
sei «nur der Mantel fiir einen tiefen Zweifel an der Kirche» ge-

33 Kohlschmidt (A. 13), S. 93.

34 Vgl. dazu meinen Aufsatz Broch und Jahnn als religiose Denker:
Hochland 60 (1969), S. 221-233. Muschg machte schon 1932 auf Jahnn auf-
merksam: Pamphlet und Bekenntnis. Aufsitze und Reden (1968), S. 145ff.

35 Muschg (A. 3), S. 376.

13



194 F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremzas Gotthelfs

wesen 3¢, Die Problematik des von Muschg gezeichneten Gotthelf-
Bildes bricht im letzten, «Jeremias» iiberschriebenen Kapitel noch
einmal geballt auf. Hier wird Gotthelf als ein zutiefst Zweifelnder
geschildert, dessen Kampfsicherheit untergraben gewesen sei. Angst
und Furcht bestimmen «Jeremias», wie den Schwito im «Druideny,
Gott aus den Augen zu verlieren. «Gotthelfs Angriffe sind Beweise
seines heimlichen Verzagens: mit jedem Gottlosen, den er dem
Jahrhundert mehr zur Last legt, schwindet sein Vertrauen, gewinnt
er selber an Schwéche.»3” Jeremias fithrt nach Muschg einen ver-
zweifelten Kampf fiir die Schopfung und ihre Wertsysteme, an die
als Einziges in seiner Zeit er sich noch gebunden fithlte38. Als Pro-
phet und Richter sehe er aus dem Tor einer Vorwelt von einem
ganzen versunkenen Jahrtausend in unsere Zeit hinein — mit Augen,
aus denen die Verneinung alles dessen spricht, worin wir Uber-
lebenden uns bewegen. «Aber dieses Urteil ist nur ein Schein, nur
die verfinsternde Strahlung eines tiberméchtigen Lichts. Man muf
es aushalten lernen, um die Wahrheiten zu erkennen, die darin ver-
borgen sind.»3? «Jeremias» wird mit Kierkegaard und Tolstoi ver-
glichen, durchaus im Wissen um das Inkommensurable eines solchen
Vergleichs. Aber genau hier erhebt sich die Frage: Kann, sollte man
«Jeremias» tberhaupt mit diesen Diagnostikern ihrer Zeit ver-
gleichen?

Diese Frage beschiftigt unausgesprochen die Darstellung Walter
Niggs, der bezeichnenderweise einsetzt mit einem «Die Tridnen
Jeremias» iiberschriebenen Kapitel, in dem die Gestalt des bibli-
schen Propheten recht eingehend gezeichnet wird. Dieser Jeremia
ist kein Pessimist, sondern begreift Geschichte im Hinblick zu Gott,
er ist kein Moralist aus moralischer Entriistung, sondern ein von
Gott Ergriffener, der auch im bittersten Leiden Hoffnung fiir die
Zukunft behilt. Er ist Prophet, der mit der Sprache der Tridnen
die alte Wahrheit Gottes in seiner Zeit sagt. Aus dem biblischen

3¢ Ebd., S. 401.
37 8. 531.
38 8. 540.
3% S. 542.



F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremias Gotthelfs 195

Riickgriff auf die Gestalt des Propheten Jeremia ergibt sich erst die
wahre Meinung Gotthelfs iiber seine Funktion. Dabei ist es von Be-
deutung, dal3 dieser Mann gerade das Zusammentreffen von Natiir-
lichkeit, Gesundheit und Genialitit dokumentiert. Er ist frei von
allem Pathologischen und ist «von keinem Hauch des Atheismus
und Absurden angesteckt»?’. Damit korrigiert Nigg (mit anderen
Gotthelf-Kennern) auch das Bild von der Personlichkeit des Dich-
ters, wie es zuweilen mit nur dunklen Andeutungen Muschg zeichnet.
Weil der «Jeremia redivivus», ohne ein besonderes Berufungs-
erlebnis gehabt zu haben, eindeutig dem christlichen Erbe ver-
pflichtet ist, «vertrat er bewul3t eine engagierte Literatur».

Der Dichter nimmt den Standort des Knechtes, des Handwerkers
ein. Uber die «Dienstbotenliteratur» riimpften die Astheten zwar
die Nase, gerade sie erweist sich aber als prophetisches Engagement
eines keineswegs trauernd oder eifernd Zuriickblickenden, sondern
kimpfend der Zukunft zugewandten liebenden Herzens. So sieht
Nigg Gotthelfs theoretische Schrift «Die Armennot» als Schliissel
zu seinem Denken an, mogen Gotthelfs Vorschlige auch groBenteils
iiberholt sein“!. Kin Jahrzehnt vor Erscheinen des « Kommunisti-
schen Manifests» findet hier Gotthelf schon prophetische Worte
tiber die Rolle des Proletariats. Und bei aller bitteren Kritik an den
Anhéingern der friithsozialistischen Bewegung in «Jakobs Wande-
rungen»*? geht es Gotthelf um Gerechtigkeit, aber um eine Ge-
rechtigkeit ohne Vergewaltigung, Hafl und Gottesleugnung. Gott-
helf suchte seinen Ort bei den Armen und wullte mit dem Evan-
gelium, dal Gott die Armen erwéhlt hat. Als Christ konnte sich
Gotthelf dem optimistischen Grundgefiihl der revolutioniren Be-
wegung nicht angleichen. Er wulite um die Realitdt des Bosen, die
er eindringlich in «Die schwarze Spinne» dargestellt hat. An ihr
entscheidet sich nach Nigg iiberhaupt das wahre Gotthelf-Verstind-
nig*3. Gerade diese Erzdhlung blieb unverstanden; niemand setzte

40 Nigg (A. 6), S. 127.

i1 Ebd., S. 156f.

42 Zu dessen Wiirdigung bei Nigg ist G. Holtz, Jeremias Gotthelf und der
Frihkommunismus: «... und fragten nach Jesus.» Beitrige aus Theologie,
Kirche u. Geschichte. Festschrift fiir Ernst Barnikol (1964), S. 433-441, zu
vergleichen, da Holtz Gotthelfs Bild etwas zurechtriickt.

43 Nigg (A. 6), S. 204.



196 F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremias Gotthelfs

sich fiir sie ein oder hielt sie der Auseinandersetzung fiir wert. Zum
Propheten gehort das Wissen um die Realitit des Bosen und der
Démonen. Aber im Unterschied zum Unbheilspropheten oder
Apokalyptiker oder Visionidr des Mythus bietet Gotthelf eine ein-
deutig christliche Antwort vom Wissen um den Sieg Jesu Christi
iiber Tod und Holle. Gotthelf hat die Erzdhlung (als Rahmen-
erzahlung) in eine Taufgesellschaft verlegt. Gotthelfs prophetische
Aktualisierung des immer wahren Wortes der Bibel — und das macht
erst den Propheten zum Propheten — hemmt ihn nicht an einer be-
jahenden Einschétzung der Freiheitsbestrebungen der Volker, des
echten Fortschrittes im sozialen Leben. Nigg stimmt in dieser Beur-
teilung ganz mit Ricarda Huch tiberein. Wihrend der alte Gotthelf
bei Muschg als ein Zweifelnder und Resignierender gezeichnet wird,
betont Nigg, dal sich Gotthelf in der Hoffnung auf das Kommende
immer treu geblieben sei, wie iiberhaupt die Auffassung, er habe sich
im Laufe der Zeit von einem liberalen zu einem konservativen Men-
schen gewandelt, nicht zu Recht bestehe. «Nie war es moglich,
die nidheren Umsténde einer grundséitzlichen Wandlung zu nennen,
deshalb nicht, weil es diesen prinzipiellen Frontwechsel nicht gab.»44
Wohltuend klar stellt auch Nigg — leider mit einem nicht sehr freund-
lichen Seitenhieb auf Keller45, dem liebendes Verstehen wohl doch
mehr abgewinnen konnte als die zudem problematische Feststellung,
er sei einem «tristen Feuerbach-Atheismus» erlegen ¢ — die Dialektik
im Urteil Gotthelfs tiber Aufklirung und verwandte Geistes-
haltungen heraus. Er verweist auf Gotthelfs sehr bemerkenswertes
Urteil, dall merkwiirdigerweise die Gottlosigkeit am unduldsamsten
sei und die Gewissensfreiheit dahin auslege, dall niemand mehr
einen Glauben haben und ein Gewissen zeigen solle*’.

Fur Gotthelfs dialektische Beurteilung des «Geistes der Zeit»
lieen sich iiber Nigg hinaus zahllose Belege beibringen, die zu einer
niheren Untersuchung dessen, was Gotthelf in Auseinandersetzung
mit anderen Befiirwortern oder Kritikern des «Zeitgeistes» zu sagen

44 Ebd., 8. 219f. Muschg befallite sich mit Gotthelfs «Die schwarze
Spinne» nochmals 1942; vgl. Pamphlet und Bekenntnis (A. 34), S. 2191f,

45 Nigg (A. 6), S. 218.

46 Ebd., S. 218.

7 8. 224,



F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremias Gotthelfs 197

hatte, veranlassen konnten. Dokumente solcher Zeitgeistforschung
wiren etwa «Leiden und Freuden eines Schulmeisters»?8, «Jakobs
des Handwerksgesellen Wanderungen durch die Schweiz»4® und vor
allem «Zeitgeist und Berner Geist»>°.

Gotthelf ist neben dem einzigen ihm noch vergleichbaren, aber
doch im Format ungleich bescheideneren Johann Peter Hebel -
Morike konnen wir hier als Sonderfall nicht beriicksichtigen — als
Dichter Pfarrer geblieben und als Pfarrer unbefangen den Weg des
Dichters gegangen, als er sich dazu in reifen Jahren als Neunund-
dreiBigjéhriger gedringt sah. Als beides war er Christ, wollte er sein
und bleiben. Alles Fabeln von einer Glaubenskrise, von Verzweiflung
und Grauen geht an der Tatsache vorbei, dall Gotthelf keinerlei
Anhalt fir die Vermutung gibt, er sei am Christentum selbst irre
geworden. Wohl hat er sich mit allen Formen institutioneller Ver-
wirklichung des Christlichen kritisch auseinandergesetzt; wohl war
er, was zum Wesen des glaubenden Menschen gehort, immer auch
ein in seinem Glauben Angefochtener. Aber nichts ist bei ihm von
der zuweilen skrupulésen Reflexion eines Kierkegaard oder Dosto-
jewski zu verspiiren, nichts von den Verkrampftheiten eines Tolstoi.
Seine Personlichkeit erweckt vielmehr den Eindruck der Gesund-
heit, sein Leben hat keine tiefe Glaubenskrise, erst recht nicht einen
Glaubensverlust gesehen. Gotthelf wagt es, mit Gottes Schopfung
und Erlésung zu rechnen, er wagt den Absprung, den moglicher-
weise Kierkegaard zu lange reflektiert, um ihn dann noch als wirk-
liche Erlésung empfinden zu kénnen. Gotthelf tritt fiir seinen christ-
lichen Glauben mutig an jedem Ort und zu jeder Zeit ein. Er sieht
Gottes Absicht mit der Menschheit zur Erfilllung gelangen, er
glaubt daran, dafl Christus alle Menschen erleuchten will und wird,

48 Bes. Zweiter Teil, Werke, 3 (1921).

4 Werke, 9 (1937).

50 Werke, 3 (1926). Dazu die ausgezeichnete Arbeit von Paul Baum-
gartner, Jeremias Gotthelfs Zeitgeist und Bernergeist (1945), ein Buch, das
unbedingt im Rahmen der bisherigen Bemithungen um «Zeitgeistforschung»
einen Ehrenplatz einzunehmen hétte. Vgl. H. J. Schoeps, Was ist und was
will die Geistesgeschichte. Uber Theorie und Praxis der Zeitgeistforschung
(1959): Hier wird S. 13f. wohl iiber die Bedeutung Herders gesprochen; der
von ihm nicht nur terminologisch beeinflulte Gotthelf wird dagegen nicht
berticksichtigt.



198 F. W. Kantzenbach, Das Bzild Jeremias Gotthelfs

ohne damit zugleich sein Christusverstindnis in starre Fesseln zu
schlagen 51.

Ricarda Huch und Walter Nigg haben Gotthelfs Lebenszentrum
wohl deshalb besser wiirdigen konnen, weil sie es selbst bejahen.
Walter Muschg systematisiert Gotthelf zu stark auf Grundthemen
einer mythisch-naturhaft-kosmisch bestimmten, durchaus als reli-
gios sich verstehenden und ethisch engagierten Weltanschauung hin.
Man darf Muschgs Deutung dennoch dankbar dafiir sein, dal ganz
neue Seiten an Gotthelf sichtbar werden, daf3 die Weite der humanen
Beziige seines Denkens und die Tiefe der Wurzeln, aus denen seine
religiose Weltanschauung schopft, aufgedeckt werden. Die Kate-
gorie des «Priesterlichen» eignet sich vortrefflich zur Wiirdigung des
Gotthelfschen Wesens und muf} die sich von der Selbstbezeichnung
«Jeremias» her aufdringende Sicht des Dichters als des Propheten
erginzen. «Das Absolute wird niemals begriffen», sagt Muschg ange-
sichts der Angreifer und Kritiker Gotthelfs. Damit wird das Urteil
Ricarda Huchs aufgegriffen. Wer sich mit Gotthelf auseinander-
setzen will, steht tatsidchlich vor einer Alternative. Entweder er
nimmt die Gotthelfsche Weltanschauung an, oder er verwirft sie.
Diese Alternative will Muschg nicht ganz gelten lassen. Vielleicht
spricht sich in seinem Urteil aber eine Bescheidung aus, die auch
denen wohl anstehen diirfte, die vielleicht vorschnell glauben, sich
mit Gotthelf eins fithlen zu durfen. Er war ein Einsamer, sonst ware
er kein Prophet gewesen! Deshalb enden wir mit Muschgs schénem
Fazit: «Es ist der Blick einer Welt, die in die Zukunft hinein-
gerettet werden mochte. Das Befremden, das sie weckt, ist umge-
kehrt das MaB, an dem sie gemessen werden mul3; der Anhauch der
Unendlichkeit, der sich in ihr dehnt.»52

Friedrich Wilkelm Kantzenbach, Neuendettelsau

51 Vgl. dazu E. Buess, Jeremias Gotthelf, sein Gottes- und Menschen-
verstandnis (1948).
52 Muschg (A. 3), S. 542,



	Das Bild Jeremias Gotthelfs in der Deutung von Ricarda Huch, Walter Muschg und Walter Nigg

