
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 3

Artikel: Das Bild Jeremias Gotthelfs in der Deutung von Ricarda Huch, Walter
Muschg und Walter Nigg

Autor: Kantzenbach, Friedrich Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878756

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878756
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Bild Jeremias Gotthelfs
in der Deutung von Ricarda Huch, Walter Muschg

und W alter Nigg

Die bemerkenswerte Zahl von 125 Titeln, die sich mit dem Werk
von Jeremias Gotthelf befassen, hat man im «Führer zu Gotthelf»
auswahlweise zusammengestellt1. Die Verfasser dieser
Untersuchungen sind mehrheitlich Schweizer, auch ihre Arbeiten sind

ganz überwiegend in Schweizer Verlagen und Zeitschriften
erschienen. Nur wenige der großen Würdigungen des Wesens und
Werkes Gotthelfs sind über den Schweizer Bereich wesentlich
hinausgedrungen. Man muß das bedauern. Denn welcher Reichtum
an Beobachtungen zur Gotthelf-Biographie und zur Deutung seines

literarischen Werkes, seiner religiösen und politischen Einstellung,
seiner Stellung zur zeitgenössischen Geistesgeschichte steckt in
diesen Untersuchungen. Nicht einmal die schlichte, aber
zuverlässige und alle Themenkreise berücksichtigende Biographie von
Karl Fehr ist in Deutschland wirklich bekannt und populär
geworden 2.

Nur drei Würdigungen Gotthelfs haben, wenn wir recht sehen,
den deutschen Leser besser erreicht: die von Ricarda Huch, von
Walter Muschg und von Walter Nigg. Sie fanden das Ohr des
deutschen Lesers zuerst freilich nicht als Kenner Gotthelfs, sondern als

bekannte Schriftsteller, die mit ihren Büchern ein großes
Leserpublikum erreichten oder noch erreichen. Bei Ricarda Huch, der
bedeutenden Dichterin, bedarf es keiner besonderen Bestätigung
dieser Behauptung. W. Muschg ist lebhaft als Verfasser einer
«Tragischen Literaturgeschichte» und Autor polemischer Thesen

zur «Zerstörung der deutschen Literatur» diskutiert worden; und
mochte sein großes Gotthelf-Buch zunächst (1930) nur den Fachmann

erreicht haben, so las der Muschg-Liebhaber oder Muschg-
Gegner nun vielleicht auch sein temperamentvolles Frühwerk, als

es im Neudruck 1967 endlich wieder vorlag3. 1917 hatte die mit

1 W. Laedrach (Hrsg.), Führer zu Gotthelf und Gotthelfstätten (1954).
2 K. Fehr, Jeremias Gotthelf (1954).
3 W. Musehg, Gotthelf. Die Geheimnisse des Erzählers (1930; 21967;

569 S.).



F. W. Kantzeribach, Das Bild Jeremias Ootthelfs 185

Schweizer Art vertraute Ricarda Huch über Jeremias Ootthelfs
Weltanschauung4 geschrieben5. Fast vierzig Jahre später schrieb
der Schweizer Walter Nigg in seinem Annette von Drostc-Hülshoff,
Jeremias Gotthelf und Nikolai Gogol gewidmeten Buch «Wallfahrt
zur Dichtung» eine in der Gesamtbeurteilung an die Huchsche
erinnernde, gleichwohl an neuen Einsichten reiche Würdigung Gott-
helfs6. Die Dichterin, der üferaiwwissenschaftler und nun der
Theologe, sie alle drei haben damit ein Bild Gotthelfs gezeichnet;
es lohnt sich - auch wegen der Wirkung gerade ihrer Auffassungen -
diese Bilder Gotthelfs zunächst je für sich zu betrachten und dann
den Versuch zu unternehmen, sie auch in der Beziehung zueinander
zu werten.

1.

Von 1916 bis 1918 lebte Ricarda Huch in der Schweiz, wo sie aus
ihrer Studienzeit gute Freunde wußte. Wohl war es nicht leicht,
mitten im Krieg aus Deutschland fortzuziehen, aber die
gesundheitlichen Folgen der schlechten Ernährung machten sich bei ihr
bemerkbar und forderten gebieterisch eine Änderung der
Lebensverhältnisse. «Nach einigen Sommerwochen in Aeschi am Thunersee
siedelte sie nach Bern über», berichtet die Freundin Marie Baum7.
Hier in Bern fand sie ganz die Atmosphäre, die sie zur Abfassung
ihres Gotthelf-Essays brauchte. Denn Gotthelf war, nachdem
Ricarda sich soeben mit Luther intensiv befaßt hatte, gerade der

Mann, der sie jetzt fesseln mußte als einer, «der zu seiner Zeit
seinem Volke gegenüber das ausgesprochen hatte, was sie selbst in
ihrem Luther-Buch so leidenschaftlich anstrebte: die Lehre, wie
der Mensch sein Leben unter Gott stellen und nach seinen Geboten
führen und gestalten soll»8. Auch über das dem Geheimnis Gottes
zugewandte Wesen der Frau im Unterschied zu der Art des Mannes,
durch Trieb und Neigung der Welt verbunden zu sein, meinte sie

Gotthelf besonderen Aufschluß zu verdanken. Im Winter 1916/17

4 R. Huch, Jeremias Gotthelfs Weltanschauung (1917).
5 Abdruck in R. Huchs Gesammelte Schriften. Essays, Reden,

Autobiographische Aufzeichnungen (1964), S. 59-99.
6 W. Nigg, Wallfahrt zur Dichtung (1966), S. 111-261.
7 M. Baum, Leuchtende Spur. Das Leben Ricarda Huchs (1964), S. 209.
8 Baum, S. 212.



186 F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremias Gotthelfs

hielt sie den Gottheit-Vortrag, der im Mai 1917 - dem Jubiläumsjahr
des Reformators, zu der Zeit also, da Ricarda von Luther über
Gotthelf zur Bibel kam - erschien. Früher schon hatte sich Ricarda
Huch mit Gottfried Keller beschäftigt, an dem sie die Auseinandersetzung

mit der Philosophie Feuerbachs faszinierte, dessen Stil sie

bewunderte und dessen Reserve, wenn nicht Ablehnung Gotthelfs
sie zunächst auch übernahm. 1921, siebzehn Jahre nach dem ersten

Keller-Essay von 1904, äußerte sie sich ganz anders über Kellers
Weltanschauung. Sie beginnt mit dem von Keller stammenden
Motto: «Wenn die persönlichen Gestalten aus einer Religion
hinweggezogen sind, so verfallen ihre Tempel, und der Rest ist Schweigen.»

Sie sucht Keller als einen bis dicht an die Schwelle zum
Christentum gelangten Unchristen zu interpretieren, mit guten Gründen,

die sie nach Luther-, nach Gotthelf- und nach Bibel-Studien
mit dem Gespür dessen findet, der selbst einmal das Unchristentum
als eine Entwicklungsphase erlebt hatte. 1916/17 gilt nicht mehr
das frühere, aus der Keller-Begeisterung heraus gesprochene Wort:
«Ich kann Gotthelf nicht lesen, ich kann es nicht.»9 Im Gegenteil:
Jeremias Gotthelf beginnt Keller aus dem Feld zu schlagen, und
dies so gründlich, daß sie nun Kellers Weltanschauung mit Gotthelfs
Augen kritisiert oder zurechtrückt. Dabei macht es ihr keinen
Eindruck, daß Kellers Kritik sich mit einigen Gründen auf die Schwarz-
Weiß-Färberei Gotthelfs, seine Parteilichkeit und Tendenzpredigt,
richtet. Die Gotthelf-Kritik ist Kellers Urteil oft gefolgt. Ricarda
Huch hat tiefer gesehen als diejenigen, die Gotthelf seinen Glauben,
mit dem er alles maß, vorwerfen. Sie teilt ja diesen Glauben, nimmt
Einseitigkeiten darum hin, erkennt aber auch, damit der Gotthelf-
Forschung bahnbrechend vorangehend, daß der Dichter mit der
falschen Aufklärung nicht auch die Mündigkeit, mit der Säkularisation

nicht auch die Säkularisierung im Sinne einer vernünftigen
Daseinsbewältigung (vorbehaltlich der Bindung an Gott) verwerfen
will. Ricarda Huch erkennt die Dialektik in der Zeitgeistdiagnose
Gotthelfs. Darum kann sie Gotthelf verteidigen, weil er das Wichtigste

hat, eine zusammenhängende Weltanschauung nämlich, nicht
nur eine Ansicht. Diese im Religiösen wurzelnde einheitliche
Weltanschauung macht Gotthelfs Überlegenheit gegenüber der «mo-

9 Else Hoppe, Ricarda Huch. Weg, Persönlichkeit, Werk (1951), S. 705;
zur Keller-Würdigung der Huch dort S. 292ff.



F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremias Gotthelfs 187

dernen» Weltanschauung aus, die in der «Aufklärung» - diese hier
verstanden als Emanzipation von Gott - wurzelt. In diesen Jahren
1917/18 sind manche Geister dabei, in den Streit der Weltanschauungen

einzugreifen und dabei eine Lanze für die aus der Gottgebundenheit
erwachsende Freiheit zu brechen. Karl Holl geht diese

Erkenntnis über Luther, Karl Barth geht sie über dem Studium des

Römerbriefes auf. Ricarda Huch findet sie, sich zögernd von ihren
romantisch-idealistischen Verstehens-Kategorien distanzierend, bei
Luther und Jeremias Gotthelf. «Der modernen (Weltanschauung)
stellt Gotthelf die seinige gegenüber, die mit dem christlichen Glauben

zusammenfällt.»10
Ricarda Huch sieht zweifellos richtig, daß es Gotthelf um den

erlösungsbedürftigen und erlösungsfähigen Menschen geht. Mag der

junge Gotthelf stärker den Gedanken der Erziehbarkeit des
Menschen betont haben11, so fehlt ihm doch nie der Blick für den

Kampf, der dem Menschen mit dem Bösen aufgegeben ist, um
Gottes Ordnung nicht zu verderben. Kurt Guggisberg als Theologe12
und Werner Kohlschmidt als Germanist13 stimmen mit der Meinung
der Huch überein, daß Gotthelf sich zu zwei Offenbarungsquellen
bekannt habe, zu Gottes Offenbarung in Natur und Geschichte und
zu seiner Offenbarung in der Schrift. Man wird hinter dieser
Konzeption den Einfluß Johann Gottfried Herders erkennen dürfen.
Herder beeindruckte den jungen Theologen Bitzius, er war auch
der Lieblingstheologe von Gotthelfs Freund Karl Rudolf Hagenbach,

Kirchenhistoriker in Basel. Wenn Kohlschmidt geradezu
«von der doppelten Offenbarung, die er von Herder für sich adoptiert

haben dürfte», spricht, so wäre zu untersuchen, ob nicht nach
Gotthelfs Meinung die Bibel die Offenbarung in Natur und
Geschichte deutet. Diese Meinung vertrat mit Entschiedenheit Johann
Georg Hamann, Herders Lehrer. Herder hat im Laufe seiner
Entwicklung wechselnde Positionen eingenommen, und auch bei Gotthelf

ließe sich ein gewisses Schwanken feststellen. Ricarda Huch
meint dennoch sagen zu können: «Im engeren Sinne ist die Offen-

10 Huch (A. 5), S. 59f.
11 Hedwig Boller, Das Erlösungsproblem bei J. Gotthelf (1932).
12 K. Guggisberg, Jeremias Gotthelf als Theologe: Führer zu Gotthelf

(A. 1), 122ff., S. 125f.
13 W. Kohlschmidt, ebd., S. 60f.



188 F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremias Gotthelfs

barung der in der Bibel niedergelegte Wille Gottes.»14 Und wenn K.
Guggisberg Gottheit als Nachfahr Zwingiis bezeichnet16, so

entspricht dies dem Urteil Ricarda Huchs. Es geht um die Offenbarung
und Konkretisierung der göttlichen Ordnung im Menschenleben.
Darum ist Gotthelf ein Ethiker von hohen Graden. Ricarda Huchs
Essay kann geradezu als eine Darstellung der Gotthelfschen Sozialethik

aufgefaßt werden. Bei der Schilderung der Grundgedanken
dieser Sozialethik heißt es mit Worten, die von Herder stammen
könnten: «Daß die genannte, unendliche Vielheit von
Einzelerscheinungen eine Einheit bilde, eine unendlich große Familie,
deren Vater Gott sei, diese Idee wurde zuerst von Christus
ausgesprochen und in seiner Person Tatsache. Die Religion der Liebe
erklärte alle Menschen zu Brüdern...» Ebenso wie Herder ist Gotthelf

offen für jeden echten Fortschritt in der Regelung des
Zusammenlebens der Menschen. Wenn Gotthelf nicht mehr wie Herder,
der seine Anerkennung freilich auf die ersten Anfänge der Französischen

Revolution bezog, die Revolution des 19. Jahrhunderts positiv

in seine Weltanschauung einbeziehen kann, so liegt das an den
veränderten politischen Verhältnissen, wohl auch an der engeren
Blickrichtung Gotthelfs auf die Schweizer Verhältnisse.

Ricarda Huch arbeitet in ihrem Essay verständnisvoll die
«vernünftige» Position Gotthelfs heraus, die gerade in seiner an Gott
gebundenen Weltanschauung zum Ausdruck kommt. Gotthelf ist
ganz und gar kein Anwalt konservativer Kirchlichkeit oder gar eines

«religiösen Materialismus», den Gottfried Keller Gotthelf
vorgeworfen hatte. Ricarda Huch bestreitet nicht Einseitigkeiten in
der Schilderung der Guten/Frommen einerseits und der Unsittlichen/
Gottlosen andererseits, zeigt aber, daß es in Anne Bäbi Jowäger
auch die Gestalt des Doktor Ruedi, eines Idealisten, gibt, von dem
sie vermutet, «daß Doktor Ruedi eine frühere Entwicklungsstufe
von ihm selbst verkörpert»16. Eine aufschlußreiche Bemerkung, die
zeigt, daß Verstehen der nicht-gottgebundenen Position gerade dem

möglich ist, der diese Position selbst im Lauf seiner Entwicklung
einmal teilte, heiße er nun Gotthelf oder R. Huch. Gerade in dem
verstehenden Wissen um die Phase der Gottlosigkeit im Ent-

14 Huch (A. 5), S. 61.
15 Guggisberg (A. 12), S. 124.
16 Huch (A. 5), S. 76.



F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremias Gotthelfs 189

wicklungsgang eines Menschen kann Ricarda Huch Gotthelf, aber
auch der Kellerschen Resignation gerecht werden. Hinter Gotthelfs
«Lösungen», von Keller als «religiöser Materialismus» verdächtigt,
steht zuletzt das Theodizeeproblem, um das Gotthelf wie kaum
einer in seiner Zeit gewußt hat. Das weiß schon R. Huch, wenn sie

das Problem Doktor Ruedis mit den Worten charakterisiert:
«Werde etwas demütiger, das ist die Hauptsache, die dir fehlt; du
leidest halt auch an einer Zeitkrankheit, bist zu hochmütig, nicht
gegen die Menschen, sondern eigentlich gegen Gott, und das ist
eben der Unsinn. Willst den lieben Gott spielen und fühlst mit
jedem Atemzuge dein und anderer Gebrechen, das macht dich
bös.»17 «Den liehen Gott spielen wollen»: das ist die Anfechtung der

«Brauch-Religion» wie der Gottlosigkeit. Beides ist Selbstvergötterung,

der Gotthelf die Maske vom Gesicht reißen will. Vielleicht
wählt er nicht immer geschickte Mittel, aber W. Kohlschmidt sagt
in Auseinandersetzung mit Gottfried Kellers Vorwurf gegen Gotthelf

richtig: «Die Dämonie des Geldes, das allen Menschen in Überfülle

mitgegeben ist, während redliche Arme daneben hungern
müssen - das ist letztlich doch die Frage nach dem verborgenen
Gott, der keineswegs einfach die Guten belohnt und die Bösen (auf
materielle Weise) straft.»18 Ebenso wie gegen die Gottlosigkeit
polemisiert Gotthelf gegen die quietistische Brauchreligion, die

womöglich Gott anlastet, was in die Hand und Verantwortung des

Menschen gegeben ist. So stärkt Gotthelf das Gottvertrauen und die

Verantwortung zugleich. Er ist ein Anwalt der Gottgebundenheit,
um die daraus sich ergebende Freiheit des Christenmenschen zur
Verantwortung um so mehr einzuschärfen. Er verwirft die
Aufklärung, die sich als Gottlosigkeit versteht, bejaht aber die Mündigkeit

des Gewissens. Er verwirft die Säkularisation als Blindheit für
Gott, er bejaht die Säkularisierung als die mit der Schöpfung
gegebene Freiheit zum menschlichen Handeln. Er verwirft den Zeitgeist

der flachen Anpassung an Tagesparolen, aber er lauscht
aufmerksam auf das Wehen des Geistes in der Gegenwart. Ricarda
Huch hat diese Grundeinstellung prinzipiell richtig erkannt. «Für
Gotthelf kommt es im Leben weit weniger auf die äußere Ordnung
im Sinne menschlicher Richtigkeit an, als auf das Wachsen, die

17 Ebd., S. 76f.
18 Kohlschmidt (A. 13), 8. 99.



190 F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremias Ootthelfs

Veredelung der einzelnen Persönlichkeit, welche nur möglich ist bei

freiwilliger persönlicher Betätigung.»19 Zugleich, aber gilt: «Es
gehört deshalb wesentlich zu Gotthelfs Weltanschauung, daß der
Mensch nicht danach streben soll, Gott gleich zu sein auf Erden,
weil er es nicht kann und auch nicht soll.»20

2.

Walter Muschg hat nach Abschluß seiner «Tragischen
Literaturgeschichte»21 noch ein kleineres Werk mit dem provokatorischen
Titel «Die Zerstörung der deutschen Literatur»22 herausgegeben,
dessen Aufgabe er selbst erläutert: «Es sind Variationen über das

Thema Literatur und Moral, das ich für die Lebensfrage der
heutigen Literatur halte. Unter Moral verstehe ich nichts anderes als
die im Wesen der Literatur selbst liegende geistige Verantwortung.»23
Gleich auf der ersten Seite seines Vorworts zum Buch «Gotthelf,
Die Geheimnisse des Erzählers» begegnen ebenfalls die Begriffe
«Moral» und «Verantwortlichkeit». Gottfried Kellers Urteilen, mit
denen er Gotthelf wohl hohen Rang zubilligt, sei «diese Leugnung
einer letzten Verantwortlichkeit» abzuspüren, weil Keller mit
anderen so tue, «als könne Gotthelf eigentlich nichts für seine Größe
und sei vollendet, ohne es zu wollen». Ebenso scharf urteilt Muschg
über den Eifer der Volkserzieher und Lokalhistoriker, «die aus ihm
einen Popanz aus christlicher Moral und Heimatliebe gemacht
haben». Muschg verdankt Sigmund Ereud und seinen Schülern bzw.
Mitarbeitern Anregungen für sein Verständnis des Gotthelfsehen
Wesens. Vergleicht man Muschgs suggestive Schilderungen, deren
thematische Schwerpunkte wie mit dem Pinsel eines Expressionisten
hingetuscht zu sein scheinen, mit den ruhigen Ausführungen eines

neueren Biographen wie Karl Fehr, so ergeben sich manche
Bedenken gegenüber der assoziationsreichen Darstellung Muschgs. Vor
allem fragt es sich aber, ob Muschg das, was Ricarda Huch als das

19 Huch (A. 5), S. 86.
20 Ebd., S. 74.
21 W. Muschg, Tragische Literaturgeschichte (3. Aufl. 1957).
22 Ders., Die Zerstörung der deutschen Literatur (3. Aufl. 1958).
23 Muschg (A. 22), Vorwort.



F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremias Ootthelfs 191

Zentrum des Gotthelfschen Wesens verstand, die religiöse
Weltanschauung, wirklich erfaßt hat. Man denkt unwillkürlich zurück
an Ricarda Huchs Wort: «... aber da sie (Gotthelfs Weltanschauung)
ein organisches Ganzes ist, muß man sie auch ganz annehmen oder

gar nicht.»24 Muschg versteht Gotthelfs Glauben als «brennenden
religiösen Trieb», ihn als Glaubenden als einen «Ringenden, Werden

den » ; er spricht vom « Dynamismus seines Bekenntnisses », davon,
daß Gottheit das «Feste» oder die «Form» der Religion im «Standpunkt

der Masse», in dem «vom Volk Gegebenen25» gesehen habe.
Muschg beruft sich auf den Austausch zwischen Gottheit und dem
Herderliebhaber K. R. Hagenbach, um seine These zu belegen. Er
trägt darüber hinaus alles zusammen, was Gottheit als einen stets
von orthodoxer Seite Verdächtigten erscheinen lassen mußte und
konstatiert: «Gotthelfs Amtsführung war ein einziger Ausbruch aus
der spätzeitlichen ängstlichen Würde des Priesterberufs.»26 Die
neuere Gotthelfforschung setzt die Akzente wesentlich behutsamer27.
Für Muschg stellt es sich so dar, als ob der junge Gottheit «den ihn
umgebenden Zustand der Kirche wie eine Ruine abbreche, um ihn
durch seine freiheitliche Vision zu ersetzen», und als ob der reife
Dichter mit seiner umfassendsten Gestaltung des Priestergedankens
in «Anne Bäbi Jowäger» an einer Küste lande, da sich das wahre
Reich seines Schöpfers ankündige, «der Mythus»28. Und Muschg
bringt es tatsächlich fertig, von hier aus den Bogen zur Psychoanalyse

zu spannen. «Nicht der Priester allerdings, wie Gottheit
verlangte, hat da den Arzt zu sich herübergezogen, sondern der Arzt den
Priester. Aber der Widerspruch erhöht nur die Würde von Gotthelfs

dichterischem Unterfangen.»29 Auf seine Weise erkennt auch
Muschg die Dialektik in Gotthelfs Stellungnahme zur Religion.
Aber diese Dialektik ist für ihn eine Verlegenheit, der er als Interpret
nicht standhält. Er versucht vielmehr, diese Dialektik in eine neue
Synthese zu integrieren. Ist dieser VerSuch gelungen? Mit gewissen
Interpretationsschwierigkeiten muß er von vornherein rechnen. So
weiß Muschg natürlich, daß Gottheit besonders auffällig «in seiner

24 Huch (A. 5), S. 99.
25 Muschg (A. 3), S. 135.
26 Ebd., S. 148.
27 U. a. Guggisberg (A. 12), S. 123ff.
28 Muschg (A. 3), S. 156 bzw. 169.
29 Ebd., S. 169f.



192 F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremias Gotthelfs

späteren Zeit die Religion in einer Weise gegen die politischen
Mächte und Institutionen» ausspielt. Diese Altersreaktion sei «von
fanatischem Pfaffengeschwätz nur schwer zu unterscheiden»30.

Muschg erklärt Kellers Reaktion gegenüber dem Christen Gotthelf
einerseits mit dem Hinweis, daß Keller «die religiöse Genialität
seines Widersachers» nicht erkannt habe, andererseits damit, daß
Gotthelfs Verachtung der Reformtheologen Keller gut getan habe.
Daß Keller mit seinem Vorwurf des «religiösen Materialismus» die

Bedeutung des Theodizeeproblems bei Gotthelf total verkennt, wird
bei Muschg nicht klar. Insgesamt verkennt Muschg überhaupt
Gotthelfs religiösen Standpunkt, der sich übrigens trotz aller
Wandlungen im einzelnen als ein sehr stetiger erweist. Muschg spielt den
Priesterdichter gegen den Priesterpfarrer aus. Ja, Gotthelf der
Priester ist für ihn Gotthelf der Dichter. Er betont die
Durchsättigung der Gotthelfschen Werke mit Katholizismen und Heidentum.

Glauben versteht er als das Sensorium für das Unbewußte.
Wir ßnden Sätze wie diese : « Volksreligion verhält sich zum Kirchendogma

wie das Unbewußte zur organisierenden Vernunft.» «Auch
Bitzius steht auf dieser Grenze von Tag und Nacht, Kirche undVolk,
wo die Sonne ins Reich des Mondes eingeht.» «Er hat selber noch
teil an der naturhaften Stufe der Religiosität. Abseits vom
rationalistisch verödeten System seiner Kirche hebt er aus ihr die
alten Götter und Gottgefühle empor... Der Herr des Himmels muß
wieder zur Welt, zur großen Flut herab, ein Werdender.»31 Gotthelf
wird mehrfach der Mystik nahegerückt, er folge der «Spur in den

Mythus hinein», lebe in einer Symbolwelt, deren Gleichnisse der
christlichen Mythologie vorausliegen. Johann Jakob Bachofens
Verehrung der Muttergottheiten, «angeblich ein Grundzug des
schweizerischen Geistes»32, findet er auch bei Gotthelf als eine Realität
wieder. Man wird Muschg dankbar für die Herausarbeitung der

mythischen Welt in Gotthelfs Werken sein, z. B. in «Die schwarze

Spinne», die «Rotentaler Herren», «Der Druide». «Der Druide», der
in Muschgs Argumentation eine bedeutende Rolle spielt, ist
allerdings von ihm wohl sehr überschätzt worden. Kohlschmidt sieht
das hier auftretende Pathos sogar «im Widerspruch zu Gotthelfs

30 S. 171.
31 S. 179.
32 S. 181.



F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremias Ootthelfs 193

eigentlicher Kunstrichtung»33. Ebenso urteilt Kohlschmidt über
die Rotentaler Herren, « das stärkste Zeugnis unter den rein mythischen

Versuchen des Dichters», sehr zurückhaltend. Gottheit gerate
hier in die Nähe der spätromantisch-biedermeierlichen Sagen und
Geschichtserzählung, «also unter sein eigenes Niveau». Abgesehen
von diesen Einschränkungen ist zu fragen, ob Muschg nicht den
christlichen Sinn und Anspruch der Meistererzählung «Die schwarze
Spinne» verkennt. Man muß nach Muschgs ideenreichen
Überlegungen zu dem Empfinden gelangen, daß er Gotthelf in einer Art
von Selbstwiderspruch bzw. Selbstwidersprüchen befangen sieht.
Die eigentliche «Richtung» (so ist ein Kapitel bei Muschg
überschrieben) geht zum «mystischen Innesein», zum «Mythus», zu den
«Grundmächten», zu Vater und Mutter, zur Natur und ihrenKräften
in kosmischen Dimensionen. Muschg hat sich schon früh (1937) mit
Josef Nadlers Literaturgeschichte kritisch auseinandergesetzt, weil
er hier Geistesgeschichte zur Geographie, zur Naturmythologie werden

sah. Die dichterische Persönlichkeit und ihren Rang wollte er
gegen eine mit Kollektivbegriffen operierende Literaturdeutung
verteidigen. Warm hat sich Muschg stets für Hanns Henny Jahnn,
den Vielverkannten, eingesetzt, dessen Verbundenheit mit den
Mächten von Mythus und Natur nichts mit völkisch-rassischen
Pseudoideologien gemein hat. Muschg hat also die Gefahr ideologischer

Verblendung deutlich erkannt. War er aber recht beraten, als

er Gotthelf auf das hin interpretierte, was er bei Jahnn so schätzte:
die Synthese von Natur und Moral?34 Gotthelfs dialektische
Einstellung zur Aufklärung und zum Fortschritt bleibt auch Muschg
nicht verborgen. Er macht sehr schön darauf aufmerksam, wie Gotthelf

eine geradezu faszinierende Darstellung des sozialen Revolutionärs

gelinge35. In seiner politischen Erscheinung trete das
Priesterliche hervor. Aber das «Priesterliche» faßt Muschg eben als eine

Kategorie auf, die grundsätzlich vom Christentum ablösbar ist.
Sein polemisches Auftreten in den kirchlichen Auseinandersetzungen
sei «nur der Mantel für einen tiefen Zweifel an der Kirche» ge-

33 Kohlschmidt (A. 13), S. 93.
34 Vgl. dazu meinen Aufsatz Broch und Jahnn als religiöse Denker:

Hochland 60 (1969), S. 221-233. Muschg machte schon 1932 auf Jahnn
aufmerksam: Pamphlet und Bekenntnis. Aufsätze und Reden (1968), S. 145ff.

35 Muschg (A. 3), S. 376.

13



194 F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremias Gotthelfs

wesen36. Die Problematik des von Muschg gezeichneten Gotthelf-
Bildes bricht im letzten, «Jeremias» überschriebenen Kapitel noch
einmal geballt auf. Hier wird Gotthelf als ein zutiefst Zweifelnder
geschildert, dessen Kampfsicherheit untergraben gewesen sei. Angst
und Furcht bestimmen «Jeremias», wie den Schwito im «Druiden»,
Gott aus den Augen zu verlieren. «Gotthelfs Angriffe sind Beweise
seines heimlichen Verzagens: mit jedem Gottlosen, den er dem
Jahrhundert mehr zur Last legt, schwindet sein Vertrauen, gewinnt
er selber an Schwäche.»37 Jeremias führt nach Muschg einen
verzweifelten Kampf für die Schöpfung und ihre Wertsysteme, an die
als Einziges in seiner Zeit er sich noch gebunden fühlte38. Als
Prophet und Richter sehe er aus dem Tor einer Vorwelt von einem

ganzen versunkenen Jahrtausend in unsere Zeit hinein - mit Augen,
aus denen die Verneinung alles dessen spricht, worin wir
Überlebenden uns bewegen. «Aber dieses Urteil ist nur ein Schein, nur
die verfinsternde Strahlung eines übermächtigen Lichts. Man muß
es aushalten lernen, um die Wahrheiten zu erkennen, die darin
verborgen sind.»39 «Jeremias» wird mit Kierkegaard und Tolstoi
verglichen, durchaus im Wissen um das Inkommensurable eines solchen

Vergleichs. Aber genau hier erhebt sich die Frage : Kann, sollte man
«Jeremias» überhaupt mit diesen Diagnostikern ihrer Zeit
vergleichen?

3.

Diese Frage beschäftigt unausgesprochen die Darstellung Walter
Niggs, der bezeichnenderweise einsetzt mit einem «Die Tränen
Jeremias» überschriebenen Kapitel, in dem die Gestalt des
biblischen Propheten recht eingehend gezeichnet wird. Dieser Jeremia
ist kein Pessimist, sondern begreift Geschichte im Hinblick zu Gott,
er ist kein Moralist aus moralischer Entrüstung, sondern ein von
Gott Ergriffener, der auch im bittersten Leiden Hoffnung für die
Zukunft behält. Er ist Prophet, der mit der Sprache der Tränen
die alte Wahrheit Gottes in seiner Zeit sagt. Aus dem biblischen

36 Ebd., S. 401.
37 S. 531.
38 S. 540.
39 8. 542.



F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremias Ootthelfs 195

Rückgriff auf die Gestalt des Propheten Jeremia ergibt sich erst die
wahre Meinung Gottlielfs über seine Funktion. Dabei ist es von
Bedeutung, daß dieser Mann gerade das Zusammentreffen von
Natürlichkeit, Gesundheit und Genialität dokumentiert. Er ist frei von
allem Pathologischen und ist «von keinem Hauch des Atheismus
und Absurden angesteckt»40. Damit korrigiert Nigg (mit anderen
Gotthelf-Kennern) auch das Bild von der Persönlichkeit des Dichters,

wie es zuweilen mit nur dunklen Andeutungen Muschg zeichnet.
Weil der «Jeremia redivivus», ohne ein besonderes Berufungs-
erlebnis gehabt zu haben, eindeutig dem christlichen Erbe
verpflichtet ist, «vertrat er bewußt eine engagierte Literatur».

Der Dichter nimmt den Standort des Knechtes, des Handwerkers
ein. Über die «Dienstbotenliteratur» rümpften die Ästheten zwar
die Nase, gerade sie erweist sich aber als prophetisches Engagement
eines keineswegs trauernd oder eifernd Zurückblickenden, sondern
kämpfend der Zukunft zugewandten liebenden Herzens. So sieht
Nigg Gotthelfs theoretische Schrift «Die Armennot» als Schlüssel

zu seinem Denken an, mögen Gotthelfs Vorschläge auch großenteils
überholt sein41. Ein Jahrzehnt vor Erscheinen des «Kommunistischen

Manifests» findet hier Gotthelf schon prophetische Worte
über die Rolle des Proletariats. Und bei aller bitteren Kritik an den

Anhängern der frühsozialistischen Bewegung in «Jakobs
Wanderungen»42 geht es Gotthelf um Gerechtigkeit, aber um eine
Gerechtigkeit ohne Vergewaltigung, Haß und Gottesleugnung. Gotthelf

suchte seinen Ort bei den Armen und wußte mit dem
Evangelium, daß Gott die Armen erwählt hat. Als Christ konnte sich
Gotthelf dem optimistischen Grundgefühl der revolutionären
Bewegung nicht angleichen. Er wußte um die Realität des Bösen, die

er eindringlich in «Die schwarze Spinne» dargestellt hat. An ihr
entscheidet sich nach Nigg überhaupt das wahre Gotthelf-Verständnis43.

Gerade diese Erzählung blieb unverstanden; niemand setzte

40 Nigg (A. 6), S. 127.
41 Ebd., S. 156f.
42 Zu dessen Würdigung bei Nigg ist G. Holtz, Jeremias Gotthelf und der

Frühkommunismus : «... und fragten nach Jesus.» Beiträge aus Theologie,
Kirche u. Geschichte. Festschrift für Ernst Barnikol (1964), S. 433-441, zu
vergleichen, da Holtz Gotthelfs Bild etwas zurechtrückt.

43 Nigg (A. 6), S. 204.



196 F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremias Botthelfs

sich für sie ein oder hielt sie der Auseinandersetzung für wert. Zum
Propheten gehört das Wissen um die Realität des Bösen und der
Dämonen. Aber im Unterschied zum Unheilspropheten oder

Apokalyptiker oder Visionär des Mythus bietet Gottheit eine
eindeutig christliche Antwort vom Wissen um den Sieg Jesu Christi
über Tod und Hölle. Gottheit hat die Erzählung (als
Rahmenerzählung) in eine Taufgesellschaft verlegt. Gotthelfs prophetische
Aktualisierung des immer wahren Wortes der Bibel - und das macht
erst den Propheten zum Propheten - hemmt ihn nicht an einer
bejahenden Einschätzung der Ereiheitsbestrebungen der Völker, des

echten Fortschrittes im sozialen Leben. Nigg stimmt in dieser
Beurteilung ganz mit Ricarda Huch überein. Während der alte Gotthelf
bei Muschg als ein Zweifelnder und Resignierender gezeichnet wird,
betont Nigg, daß sich Gotthelf in der Hoffnung auf das Kommende
immer treu geblieben sei, wie überhaupt die Auffassung, er habe sich
im Laufe der Zeit von einem liberalen zu einem konservativen
Menschen gewandelt, nicht zu Recht bestehe. «Nie war es möglich,
die näheren Umstände einer grundsätzlichen Wandlung zu nennen,
deshalb nicht, weil es diesen prinzipiellen Frontwechsel nicht gab.»44

Wohltuend klar stellt auch Nigg - leider mit einem nicht sehr freundlichen

Seitenhieb auf Keller45, dem liebendes Verstehen wohl doch
mehr abgewinnen könnte als die zudem problematische Feststellung,
er sei einem «tristen Eeuerbach-Atheismus» erlegen46 - die Dialektik
im Urteil Gotthelfs über Aufklärung und verwandte
Geisteshaltungen heraus. Er verweist auf Gotthelfs sehr bemerkenswertes
Urteil, daß merkwürdigerweise die Gottlosigkeit am unduldsamsten
sei und die Gewissensfreiheit dahin auslege, daß niemand mehr
einen Glauben haben und ein Gewissen zeigen solle47.

Für Gotthelfs dialektische Beurteilung des «Geistes der Zeit»
ließen sich über Nigg hinaus zahllose Belege beibringen, die zu einer
näheren Untersuchung dessen, was Gotthelf in Auseinandersetzung
mit anderen Befürwortern oder Kritikern des «Zeitgeistes» zu sagen

44 Ebd., S. 219f. Muschg befaßte sich mit Gotthelfs «Die schwarze
Spinne» nochmals 1942; vgl. Pamphlet und Bekenntnis (A. 34), S. 219ff.

45 Nigg (A. 6), S. 218.
46 Ebd., S. 218.
47 S. 224.



F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremias Gotthelfs 197

hatte, veranlassen könnten. Dokumente solcher Zeitgeistforschung
wären etwa «Leiden und Freuden eines Schulmeisters»48, «Jakobs
des Handwerksgesellen Wanderungen durch die Schweiz»49 und vor
allem «Zeitgeist und Berner Geist»60.

Gotthelf ist neben dem einzigen ihm noch vergleichbaren, aber
doch im Format ungleich bescheideneren Johann Peter Hebel -
Mörike können wir hier als Sonderfall nicht berücksichtigen - als
Dichter Pfarrer geblieben und als Pfarrer unbefangen den Weg des

Dichters gegangen, als er sich dazu in reifen Jahren als Neunund-
dreißigj ähriger gedrängt sah. Als beides war er Christ, wollte er sein
und bleiben. Alles Fabeln von einer Glaubenskrise, von Verzweiflung
und Grauen geht an der Tatsache vorbei, daß Gotthelf keinerlei
Anhalt für die Vermutung gibt, er sei am Christentum selbst irre
geworden. Wohl hat er sich mit allen Formen institutioneller
Verwirklichung des Christlichen kritisch auseinandergesetzt; wohl war
er, was zum Wesen des glaubenden Menschen gehört, immer auch
ein in seinem Glauben Angefochtener. Aber nichts ist bei ihm von
der zuweilen skrupulösen Reflexion eines Kierkegaard oder Dostojewski

zu verspüren, nichts von den Verkrampftheiten eines Tolstoi.
Seine Persönlichkeit erweckt vielmehr den Eindruck der Gesundheit,

sein Leben hat keine tiefe Glaubenskrise, erst recht nicht einen
Glaubensverlust gesehen. Gotthelf wagt es, mit Gottes Schöpfung
und Erlösung zu rechnen, er wagt den Absprung, den möglicherweise

Kierkegaard zu lange reflektiert, um ihn dann noch als wirkliche

Erlösung empfinden zu können. Gotthelf tritt für seinen christlichen

Glauben mutig an jedem Ort und zu jeder Zeit ein. Er sieht
Gottes Absicht mit der Menschheit zur Erfüllung gelangen, er
glaubt daran, daß Christus alle Menschen erleuchten will und wird,

48 Bes. Zweiter Teil, Werke, 3 (1921).
49 Werke, 9 (1937).
5° Werke, 3 (1926). Dazu die ausgezeichnete Arbeit von Paul

Baumgartner, Jeremias Gotthelfs Zeitgeist und Bernergeist (1945), ein Buch, das

unbedingt im Rahmen der bisherigen Bemühungen um «Zeitgeistforschung»
einen Ehrenplatz einzunehmen hätte. Vgl. H. J. Schoeps, Was ist und was
will die Geistesgesohichte. Über Theorie und Praxis der Zeitgeistforschung
(1959): Hier wird S. 13f. wohl über die Bedeutung Herders gesprochen; der
von ihm nicht nur terminologisch beeinflußte Gotthelf wird dagegen nicht
berücksichtigt.



198 F. W. Kantzenbach, Das Bild Jeremias Gotthelfs

ohne damit zugleich sein Christusverständnis in starre Fesseln zu
schlagen51.

Ricarda Hueh und Walter Nigg haben Gotthelfs Lebenszentrum
wohl deshalb hesser würdigen können, weil sie es seihst bejahen.
Walter Muschg systematisiert Gottheit zu stark auf Grundthemen
einer mythisch-naturhaft-kosmisch bestimmten, durchaus als religiös

sich verstehenden und ethisch engagierten Weltanschauung hin.
Man darf Muschgs Deutung dennoch dankbar dafür sein, daß ganz
neue Seiten an Gotthelf sichtbar werden, daß die Weite der humanen
Bezüge seines Denkens und die Tiefe der Wurzeln, aus denen seine

religiöse Weltanschauung schöpft, aufgedeckt werden. Die Kategorie

des «Priesterlichen» eignet sich vortrefflich zur Würdigung des

Gotthelfschen Wesens und muß die sich von der Selbstbezeichnung
«Jeremias» her aufdrängende Sicht des Dichters als des Propheten
ergänzen. «Das Absolute wird niemals begriffen», sagt Muschg
angesichts der Angreifer und Kritiker Gotthelfs. Damit wird das Urteil
Ricarda Huchs aufgegriffen. Wer sich mit Gotthelf auseinandersetzen

will, steht tatsächlich vor einer Alternative. Entweder er
nimmt die Gotthelfsche Weltanschauung an, oder er verwirft sie.

Diese Alternative will Muschg nicht ganz gelten lassen. Vielleicht
spricht sich in seinem Urteil aber eine Bescheidung aus, die auch
denen wohl anstehen dürfte, die vielleicht vorschnell glauben, sich
mit Gotthelf eins fühlen zu dürfen. Er war ein Einsamer, sonst wäre
er kein Prophet gewesen Deshalb enden wir mit Muschgs schönem
Fazit: «Es ist der Blick einer Welt, die in die Zukunft
hineingerettet werden möchte. Das Befremden, das sie weckt, ist umgekehrt

das Maß, an dem sie gemessen werden muß ; der Anhauch der
Unendlichkeit, der sich in ihr dehnt.»62

Friedrich Wilhelm Kantzenbach, Neuendettelsau

51 Vgl. dazu E. Buess, Jeremias Gotthelf, sein Gottes- und
Menschenverständnis (1948).

62 Muschg (A. 3), 8. 542.


	Das Bild Jeremias Gotthelfs in der Deutung von Ricarda Huch, Walter Muschg und Walter Nigg

