Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 3

Artikel: Selige Augenzeugen, Luk. 10, 23f. : alttestamentlicher Hintergrund und
ursprunglicher Sinn

Autor: Grimm, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878755

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Selige Augenzeugen, Luk. 10, 231.

Alttestamentlicher Hintergrund und urspriinglicher Sinn

Luk. 10, 23f£. lautet: «(V. 23) Selig die Augen, die sehen, was ihr
seht! (V. 24) Denn ich sage euch: Viele Propheten und Konige
wollten sehen, was ihr seht, und haben es nicht gesehen, und horen,
was ihr hort, und haben es nicht gehort.»

Vgl. Matth. 13, 16f.: «(V. 16) Selig sind eure Augen, weil sie sehen, und
eure Ohren, weil sie horen! (V. 17) Denn wahrlich ich sage euch: Viele Pro-
pheten und Gerechte begehrten zu sehen, was ihr seht, und haben es nicht
gesehen, und zu hoéren, was ihr hort, und haben es nicht gehort.»

Bei diesem merkwiirdigen Jesuswort sind die Schwierigkeiten vor
allem dann nicht aus dem Wege zu rdumen, wenn der Kxeget sich
damit begniigt, literar- und formkritisch zu einem urspriinglichen
Bestand des Logions vorzudringen, um es dann spekulativ zu deuten.

Uberhaupt nicht interpretiert wird es von E. Klostermann!. Am besten
scheint mir der Sinn des Logions von W. Grundmann getroffen: «Die Jinger
stehen im Zeitabschnitt der beginnenden eschatologischen Verwirklichung,
wie sie in Jesu Worten und Taten anhebt und aus seinem Geheimnis er-
wichst, um dessentwillen er den Vater gepriesen hatte.»? Jedoch findet auch
hier die interessante Zusammenstellung von Propheten und Koénigen in
Luk. 10, 24 eine allzu einfache Erkldrung, wenn der — inhaltlich je verschie-
dene — Bezug sowohl der Konige als auch der Propheten auf die « VerheiBung»
(Konige als Triager der VerheiBung, Propheten als Kiinder der Verheiflung)
als das verbindende Element herausgestellt wird. Dabei ist zudem nicht
beachtet, daf3 der unbestimmte Plural «Koénige» im alttestamentlichen und
judischen Schrifttum heidnische Kdénige meint, die in keiner Weise Triger
alttestamentlicher VerheiBung sind.

Zuverlassigere Resultate bringen konnte ein sorgféltiges Beachten
religionsgeschichtlicher Parallelen und des alttestamentlichen Hin-
tergrunds, welchen das Logion hat.

Als religionsgeschichtliche Parallelen kommen zunichst Maka-
rismen im jiidischen Schrifttum in Betracht.

1 E. Klostermann, Das Lukasevangelium (21929), S. 480.
2 W. Grundmann, Das Evangelium nach Lukas (1967), S. 220.



W. Grimm, Selige Augenzeugen 173

In den rabbinischen Texten und in der Weisheitsliteratur wird
hier z. T. alttestamentliche Weisheitslehre fortgefiithrt. Das WX
(Aquivalent zu poxépog) gilt dann meist frommen Menschen und
bezieht sich auf ihr gegenwiirtiges Wohlbefinden, auf irdischen
Schalom.

Die *W8-Tradition erfihrt aber insbesondere im Bereich der
Apokalyptik eine Uminterpretation und wird in deren Vollzug in
den apokalyptischen Kontext integriert. Die Seligpreisungen be-
ziehen sich jetzt erst autf kommendes Heil, das den Gerechten,
Frommen, Gottesfiirchtigen zuteil werden wird (1. Hen. 99, 10;
Ps. Sal. 4, 23; 5, 161f.; 6, 1; 10, 1)3. Sie sind stets verbunden mit
dem Motiv der Scheidung von Frommen und Gottlosen im End-
gericht4. So entsprechen ihnen Weherufe?s.

Innerhalb der apokalyptischen Makarismen stellen wir eine wei-
tere Entwicklung fest. Die Makarismen konnen eine eschatologisch-
enthusiastische Zuspitzung erfahren. Es werden dann nicht mehr
selig gepriesen Fromme, Gerechte, weil sie Heil erleben werden,
sondern einfach und unmittelbar diejenigen, die das Heil schauen
werden. Eine Alternative soll damit nicht behauptet werden, denn
hier wie dort ist das eschatologische Heil des Menschen von seinem
Verhalten im alten Aon abhiingig, wie aus dem jeweiligen Kontext
klar hervorgeht. Aber es richtet sich in der weiterentwickelten
Form der Makarismen der Blick doch stirker auf das Heil selbst
und weniger auf seine Bedingung.

Solche Makarismen sind nun die eigentlichen Parallelen zu Luk.
10, 23, wie ein Vergleich mit Ps. Sal. 17, 44 und 18, 6f. zeigt:

Ps. Sal. 17, 44: Selig, wer in jenen Tagen leben wird und schauen darf
das Heil Israels in der Vereinigung der Stamme, wie es Gott bewirkt. 18, 6f.:

3 Dieselbe Konzeption liegt in der Fassung der Makarismen der Berg-
predigt durch Matth. vor: Die Seligpreisung ist VerheiBung von eschato-
logischem Lohn fiir frommes Verhalten in diesem Aon.

4 Hier weicht die Jesustradition in entscheidender Weise ab. In der bei
Luk. noch erkennbaren #ltesten Schicht gewinnen die Makarismen gegeniiber
der judischen Tradition einen neuen Sinn. Wo die Hungernden, Weinenden,
Armen selig gepriesen. werden, da geht es nicht mehr um eschatologische
Belohnung der Frommen mit entsprechender Bestrafung der Gottlosen, son-
dern um eschatologische Erlosung aus Not, um Wende von Not zu Seligkeit.
Das hiingt damit zusammen, dal diese Makarismen von deuterojesajanischen
VerheiBungen her (insbesondere Jes. 61, 1-7) konzipiert sind.

5 Vgl. 1. Hen. 99; Luk. 6, 251f.



174 W. Grimm, Selige Augenzeugen

Selig, wer in jenen Tagen leben wird und schauen darf das Heil des Herrn,
das er dem kommenden Geschlecht schafft unter der Zuchtrute des Gesalbten
des Herrn.

Eine formale und inhaltliche Ahnlichkeit besteht vor allem darin,
dalBl Leute selig gepriesen werden, die etwas sehen.

Nun wird aufgrund der oben zitierten jiidischen Makarismen
schon deutlicher, worum es in Luk. 10, 23f. geht. Die Frage, was
denn die Jinger eigentlich sehen®, ist vorldufig dahingehend zu
beantworten, daf} es sich jedenfalls um endzeitliches Heil handelt,
denn solches ist in den parallelen jiidischen Texten (Ps. Sal. 17, 44;
18, 6f.) Objekt des Schauens?”.

Dann ist das Eigentiimliche von Luk. 10, 23 dies, dal Jesus im
Unterschied zu Ps. Sal. die Seligpreisung mit dem Offenbarwerden
von eschatologischem Heil in der Gegenwart, nicht erst in der Zu-
kunft, begriindet. «Selig, die schauen werden das Heil» sagen Ps.
Sal. 17 und 18; «Selig, die ihr schaut das Heil», sagt Jesus. Die
Heilszeit ist mit Jesus angebrochen.

Aber damit ist das Rétsel von V. 24 noch nicht gelost. Parallelen
in Mekh. Ex. scheinen weiterzuhelfen.

Mekh. Ex. 19, 11 (72a): «Vor den Augen des ganzen Volkes» (Ex. 19, 11),
das lehrt, daB sie in jener Stunde gesehen haben, was Ezechiel und Jesaja
nicht gesehen haben, denn es steht geschrieben (Hos. 12, 11): «In Gleich-
nissen redete ich durch die Propheten.»

Mekh. Ex. 15, 2 (44a): R. Elieser sagte: Woher kann man sagen, daf
eine Magd am Meer gesehen hat, was weder Ezechiel noch alle tibrigen Pro-
pheten gesehen haben? Weil es von diesen heiB3t: «In Gleichnissen redete ich
durch die Propheten» (Hos. 12, 11), und: «Der Himmel tat sich auf und ich
sah gottliche Gesichte» (Ez. 1, 1).

Gleich einem Koénig von Fleisch und Blut, der in eine Stadt kam, ein
Kreis von Menschen umgab ihn, Helden zu seiner Rechten und zu seiner
Linken... alles fragt: Welches ist der Koénig?, denn er ist Fleisch und Blut
wie jene. — Aber als sich Gott am Meer offenbarte, hatte keiner von ihnen
zu fragen: Welches ist der Konig?, sondern als sie ihn sahen, erkannten sie
ihn und alle hoben an und sprachen: Dieser ist mein Gott, den will ich
rithmen!

6 DaB diese Frage im lukanischen Text zunédchst offenbleibt, ist ein
Beweis dafiir, daf3 der Makarismus seinen Sitz im Leben Jesu und nicht in
der Gemeinde hat. Einen Sinn konnte er nur da haben, wo offen zutage lag,
was die Jiinger sahen: in der Geschichte Jesu.

7 Vgl. die Ausdriicke «Heil Israels», «Vereinigung der Stdmme», «Heil des
Herrn fir das kommende Geschlecht unter der Zuchtrute des Gesalbten des
Herrn».



W. Qrimm, Selige Augenzeugen 175

Vgl. auch Targ. Jerusch. I Num. 24, 3: Ausspruch Bileams, Sohn des
Beor, und Ausspruch des Mannes, der geehrter ist als sein Vater, denn die
verborgenen (Geheimnisse, was vor den Propheten verhullt ist, wurde ihm
offenbart8.

Die rabbinische Exegese unterscheidet scharf zwischen der Weise,
in der die Propheten Gott gesehen haben — er hat sich ihnen nur
durch Gleichnisse oder durch Gesichte offenbart —, und dem eigent-
lichen Schauen Gottes, das dem Israel der Exodus- und Sinaizeit
vorbehalten blieb?. Kine ganz &dhnliche, im A.T. durchgefiihrte
Unterscheidung mag dabei als Vorbild gedient haben: In Num. 12,
6-8 heil3t es, daBl Gott sich den Propheten nur in Gesichten, Trau-
men und Rétseln mitteilt, widhrend Moses die Gestalt Jahwes
schauen darf?®.

Geht es also in Luk. 10, 23f. um die Hervorhebung des eschato-
logischen eigentlichen Schauens Gottes gegeniiber dem nur pro-
phetischen? Fiir die uns vorliegende Fassung des Logions mag dies
zutreffen. Indes passen in Luk. 10, 24 «Propheten» und «Konige»
nicht zusammen. Die «Ko&nige» kommen nicht fiir prophetisch-
visionéires, sondern nur fiir eigentliches Sehen in Betracht'l. Wir
werden also eine andere Moglichkeit der Interpretation von 10, 24
in Erwéigung ziehen miissen.

2,

Dabei konnen uns diejenigen Elemente von Luk. 10, 24, die in
der vorgefithrten rabbinischen Tradition keine Entsprechung ha-
ben, den entscheidenden Dienst tun: die « Kénige» und das «viele»
vor den «Propheten» sowie das Element des Horens. Sie weisen in
eine ganz andere Richtung, und zwar unmittelbar ins A.T. Am An-
fang des Gottesknechtsliedes Jes. 42, 13-53, 12 heil}t es:

V. 13: Siehe, mein Knecht wird Erfolg haben, wird sehr hoch erhaben
dastehen... (V. 14).

8 Vgl. auch Targ. Jerusch. I Num. 24, 4. 15 und Targ. Jerusch. IT Num. 24,
3. 15.

9 Nach Mekh. Ex. 15, 2 wurde am Schilfmeer Gottes ganze Herrlichkeit
offenbar: Gott wurde fir Israel sinnlich wahrnehmbar und seine Gottheit
gerade so evident.

10 P, Billerbeck, Kommentar, 3 (1926), S. 453f.

11 'Wo im A.T. von einem Sehen von Koénigen die Rede ist (Jes. 49, 7;
49, 22f.; 52, 13ff.; 60, 3; 62, 2), wird es als Erleben des eschatologischen
Heils verstanden, das Israel widerfahrt. Wir werden sehen, dall gerade diese
Tradition hinter Luk. 10, 24 steht.



176 W. Grimm, Selige Augenzeugen

V. 15: Viele Volker werden staunen (?)!%2 und Koénige ihm gegeniiber den
Mund schlieBen. Was ihnen nie erzidhlt wurde, das werden sie sehen, was sie
nie gehort haben, das werden sie vernehmen.

Luk. 10, 24 ist eine Bezugnahme auf Jes. 52, 13-15, aus diesen
Grinden: - 1. Luk. 10, 23f. und Jes. 52, 15b haben gemeinsam: das
Offenbarwerden einer vorher verborgenen Sache, wobei jeweils der
zweigliedrigen Form (syn. Par. membr.) ein Vorgang mit zwei
Aspekten (Sehen und Horen) entspricht. — 2. Sowohl Luk. 10, 23f.
als auch Jes. 52, 15 stellen einer positiven Aussage eine negative
gegeniiber: Jes. pos.: Viele Vilker und Konige... werden sehen...;

neg.: was ihnen nie erzahlt wurde...; Luk. pos.: Selig, die sehen,
was ihr seht...; neg. (Subjektwechsel): Viele Propheten und
Konige haben es nicht gesehen... — 3. Die «Volker und Konige»

von Jes. 52, 1512 tauchen in Luk. 10, 24 als « Propheten und Konige»
auf. Mag man im Hinblick auf den Unterschied Voilker—Propheten
an einem Zusammenhang noch zweifeln, so wird er doch durch zwei
kleine Beobachtungen evident: a) Die «Konige» stehen sowohl in
Luk. 10, 24 als auch in Jes. 52, 15 an zweiter Stelle. b) Sowohl die
«Propheten» von Luk. 10, 24 als auch die «Vilker» von Jes. 52, 15
sind jeweils viele (moloi bzw. 0°27). — 4. Nicht ganz uninteressant
ist die seltsame Betonung des «Was viele Propheten und Konige
sehen wollten», was dem Logion doch eine scheinbar unnétige Um-
stindlichkeit verleiht. Warum erwdhnt Jesus ausdriicklich das
«Wollen» der Propheten und Konige, was er ja in bezug auf die
Jiinger nicht tut? Auch hier vermag der deuterojesajanische Hinter-
grund eine Antwort zu geben: In Jes. 52, 15 wird den «Volkern
und Konigen»'* verheillen, etwas zu sehen. Das 3é\erv (bzw. émdupeiv)
der «Volker und Konige» in Luk. 10, 24 ist begriindet in der deu-
terojesajanischen VerheiBung.

Besser als das lukanische 9€é\ewv ist vielleich"g. das matthiische émduuely,
hinter dem das Piel von f} steht. Jekewv ist Ubersetzung von hebr. 28,

das Luk. filschlicherweise gelesen haben diirfte. — Das émdvpueiv finden wir
auch an anderer Stelle in dhnlichem Zusammenhang: in Luk. 17, 22f. Auch

12 Welcher der in Bibl. Hebr. vorgeschlagenen Lesarten der Vorzug zu
geben ist, bleibe hier dahingestellt. Der Sinn bleibt sich gleich.

13 Vgl. zu dieser Paarung, der in der Deuterojesaja-Tradition ganz be-
stimmte Funktionen zukommen, auch Jes. 41, 2; 45, 1; 49, 7; 49, 22f.;
60, 3-16; 62, 2; Ps. 2, 1f; 102, 16; Gen. 17, 6. 16.

14 Ausdruck fir die Gesamtheit der Heidenwelt im Unterschied zu Israel.
Genau dasselbe Verstindnis liegt Act. 9, 15 zugrunde.



W. Grimm, Selige Augenzeugen 177

hier ist es begriindet in einer VerheiBung, ndmlich der Weissagung falscher
Propheten (V. 23), auch hier folgt dem Begehren nicht die Erfullung (V. 22:
kai ok Gweode). — Kine ungebrochene Linie VerheiBung—Begehren als
menschliche Antwort auf die VerheiBung—Erfiillung finden wir dagegen
in Luk. 2, 25-32: Verheiung in V. 26, Begehren in V. 25, Erfullung in
V. 28-32. Zur Erfiillung komm?t es deshalb, weil die VerheiBung im Unter-
schied zu Luk. 17, 23 hier vom Heiligen Geist gegeben wurde.

Luk. 10, 23f. bekundet ein Wissen um die Diskrepanz von Ver-
heifung und Erfillung. Nach Deuterojesaja soll der Gottesknecht
vor den Volkern und Konigen offenbar werden; in Luk. 10, 23f.
wird er offenbar, aber die Offenbarung ist (vorldufig?) nicht uni-
versal, sondern bleibt auf die Jinger beschrankt.

Luk. 10, 24, vom deuterojesajanischen Hintergrund verstanden,
palit gut zu Luk. 10, 23. Denn so interpretiert liegt es auf derselben
Ebene wie Luk. 10, 23: Gegenstand des Schauens ist eschatolo-
gisches Heil. Dieses eschatologische Heil 148t sich nun aufgrund des
deuterojesajanischen Kontexts noch nédher bestimmen: Die selig
gepriesenen Jiinger schauen das Heil, das Jesus bringt, den Gottes-
knecht, der Erfolg hat und hocherhaben dasteht (Jes. 52, 13). Was
Jesaja vielen Volkern und Konigen verheiflen hat zu sehen, nam-
lich den Erfolg des Gottesknechts, diirfen die Jesusjiinger sehen;
die deuterojesajanische Verheilung ist im Jesusgeschehen in Er-
fullung gegangen. Aber es besteht eine gewisse Diskrepanz zwischen
VerheilBung und Erfiillung: Die Offenbarung des Gottesknechts ge-
schieht noch nicht vor der Welt, sondern zunédchst vor den Jesus-
jingern.

Das Element der « Propheten» in Luk. 10, 24 ist sicherlich sekun-
dér (aber noch vor Q) in das urspriinglich rein deuterojesajanische
Jesuslogion («viele Vilker, Konige») eingedrungen, denn es konnte
nur fiir jemanden sinnvoll sein, der um den Zusammenhang des
Jesuswortes mit Jes. 52, 13ff. nicht mehr wullte. Eine umgekehrte
Entwicklung ist undenkbar, da der Makarismus Luk. 10, 23 von
vornherein am besten zu dem deuterojesajanisch verstandenen
Vers 10, 24 palt.

Jesus exegesiert in Luk. 10, 23f. Jes. 52, 13ff. Die Traditions-
geschichte von Jes. 52, 13ff. beginnt im Grunde schon im Jesaja-
buch selbst (sogenannter Tritojesaja): Jes. 60, 1-16; 62, 1-4. Die
hier begonnene Linie erreicht einen Hohepunkt im 1. Hen. Diese

12



178 W. Grimm, Selige Augenzeugen

ausfithrliche und typische Interpretation von Jes. 52, 13 ff. fithren
wir hier vor, um die Besonderheit der Exegese Jesu herauszustellen:

1. Hen. 46, 4f.: Dieser Menschensohn, den du gesehen hast, wird die
Konige und die Méchtigen von ihren Lagern und die Starken sich von ihren
Thronen erheben machen!®. Er wird die Zigel der Starken lésen und die
Zahne der Siinder zermalmen. Er wird die Kénige von ihren Thronen und
aus ihren Konigreichen verstofen, weil sie ihn nicht erheben noch preisen
oder dankbar anerkennen, woher ihnen das Konigtum verliehen worden ist.

55, 4: Thr Konige und Méchtigen, die ihr auf dem Festland wohnen werdet,
ihr sollt meinen Auserwihlten sehen, wenn er auf dem Thron meiner Herr-
lichkeit sitzen und den Asasel, seine ganze Genossenschaft und alle seine
Scharen im Namen des Herrn der Geister richten wird.

62, 1-4: Also befahl der Herrn den Kénigen, den Méchtigen, den Hohen
und denen, die die Erde bewohnen, und sprach: Offnet eure Augen und er-
hebt eure Horner, wenn ihr imstande seid, den. Auserwihlten zu erkennen.
Der Herr der Geister setzte ihn auf den Thron seiner Herrlichkeit. Der Geist
der Gerechtigkeit war iiber ihn ausgegossen, die Rede seines Mundes totete
alle Siinder, und alle Ungerechten wurden vor seinem Angesichte vernichtet.
Alle Konige, Méachtige, Hohe und die, welche das Festland besitzen, werden
sich in jenen Tagen erheben, ihn sehen und erkennen, wie er auf dem Thron
seiner Herrlichkeit sitzt, und gerecht wird vor ihm gerichtet und kein
Liigenwort vor ihm gesprochen. Da wird Schmerz iiber sie kommen... Ein
Teil von ihnen wird den anderen ansehen, sie werden erschrecken, ihre Blicke
senken, und Schmerz wird sie ergreifen, wenn sie jenen Mannessohn auf
dem Throne seiner Herrlichkeit sitzen sehen werden.

Daf} in diesen Text auf Jes. 52, 13-15 angespielt wird, ist nicht
zu verkennen'®, wenn dies auch sehr viel freier geschieht als in
Luk. 10, 23f. Als deutliche Beriihrungspunkte seien genannt:

1. Die «Konige und Méchtigen» nehmen die « Konige» von Jes. 52, 13{f. auf.
Das Element der Volker klingt in 55, 4 und 62, 1 (die die Erde bewohnen)
immerhin noch an.

2. An allen diesen Stellen des 1. Hen. ist von den Koénigen und Méchtigen
gesagt, daf} sie den Auserwihlten (bzw. den Menschensohn) sehen werden.
Das entspricht Jes. 52, 13ff., wo die Volker und Konige staunend den
Gottesknecht sehen.

3. Wie die Vélker und Konige in Jes. 52, 13ff., erleben im 1. Hen. die Kénige
und Méchtigen Erfolg, Erhéhung, Inthronisation des Auserwihlten.

Gerade an Punkt 3 wird das besondere Anliegen des Henoch-
buches deutlich, das zu einer fiir das 1. Hen. typischen Uminter-

15 = Jes. 52, 15 />,
18 Auch andere Stellen des Jesajabuches spielen eine Rolle: 9, 5f.; 11, 1-5;
49, 7; 53, 12; 60, 1-14.



W. Grimm, Selige Augenzeugen 179

pretation der Deuterojesaja-Tradition fithrt. Es geht nun nicht
mehr nur wie bei Deuterojesaja um ein Offenbarwerden des Aus-
erwihlten vor Volkern und Konigen, sondern dieses Offenbar-
werden ist gleichzeitig der eschatologische Kampf und Sieg des
Messias und sein Gericht iiber die Weltméchte!” sowie iiber jeden
einzelnen Siinder.

Jesus hat demgegeniiber in Luk. 10, 23f. den urspriinglichen
Sinn von Jes. 52, 13-15 beachtet und die deuterojesajanische Ver-
heiung nicht auf einen in der Zukunft liegenden Messiaskampf be-
zogen, sondern auf die jetzt im Jesusgeschehen sich vollziehende
Offenbarung des Gottesknechts vor den Jiingern, die nicht Ent-
setzen, Gericht und Tod, sondern Seligkeit auslost. Dabei wird die
deuterojesajanische Verheiflung an die Volker und Konige nicht
hinfallig (vgl. Matth. 8, 11 und Mark. 10, 45), und insbesondere
wird sie nicht wie in 1. Hen. in eine Gerichtsankiindigung umgesetzt.

In der Jesustradition sind also deuterojesajanische Elemente
keinesfalls sekunddr hinzugekommen, sondern gehéren zum Ur-
gestein der Uberlieferung. Sie wurden von Tradenten und Evan-
gelisten schon nicht mehr als solche wahrgenommen 8. Sollten dhn-
liche Beobachtungen auch sonst an synoptischen Stoffen zu machen
sein, dann diirften wir folgern, dafl Jesus in noch weit gréferem
MaBe, als die Evangelisten uns dies erkennen lassen, als Abéid
Jahwe auftrat. Die bisher sehr negativen Thesen der neutestament-
lichen Forschung in dieser Hinsicht bediirften einer griindlichen
Korrektur.

Das Jesuslogion hat von verschiedenen Seiten eine Uminter-
pretation erfahren: von Q, Matth., Paulus, vielleicht auch von Joh.
und im Thomasevangelium.

Q: Aus «viele Volker und Konige» (Deuterojesaja, Jesus) wurden
«viele Propheten und Konige». Das Logion wurde in seinem deu-
terojesajanischen Charakter nicht mehr verstanden und von einer
auch Mekh. Ex. 15, 2; 19, 11 zugrundeliegenden theologischen Kon-

17 So wird offenbar das zitternde und staunende Sehen der Vélker und
Konige von Jes. 52, 15 interpretiert. Ein &hnliches Verstdndnis von Jes. 52,
13ff. kommt in Targ. Jes. zum Ausdruck.

18 Vgl. unten, 3.



180 W. Grimm, Selige Augenzeugen

zeption her gedeutet!®. In dieser Konzeption geht freilich das Ele-
ment der Konige nicht auf und verrdt uns noch, dafl es in dem
Logion urspriinglich nicht um die Frage des Unterschieds von pro-
phetischem Sehen und eigentlichem Sehen Gottes ging, sondern
um die Frage der Zeit und den Empfidnger der eschatologischen
Offenbarung Gottes.

Matth. hat die deuterojesajanischen Elemente weiter abgebaut.
Die «Konige» werden zu «Gerechten». Er bekommt dadurch ein
innerhalb seiner Gerechtigkeitslehre typisches Paar (vgl. 10, 41),
das mit dem urspriinglichen deuterojesajanischen Paar Volker—
Konige wahrlich nichts mehr zu tun hat. Die Seligpreisung der
Jinger wird nicht mehr mit dem «Was» ihres Sehens, sondern mit
dem «Daf3» begriindet. Damit geraten 13, 16 und 13, 17 in formalen
Widerspruch zueinander. — Dem allem entspricht die Stellung im
Kontext. Das Logion schlieBt sich nicht wie bei Luk. an den Jubel-
ruf an, sondern an die Worte Jesu tiber den Zweck der Gleichnisrede
mit dem Zitat von Jes. 6, 9f. (Verstockungsmotiv). Matth. stellt
also dem verblendeten, «nichtsehenden» Israel die «sehenden»
Jiinger gegeniiber 2. Die Jesusjiinger werden nicht mehr als Zeugen
des von Deuterojesaja verheillenen Heilsgeschehens selig gepriesen,
sondern als die gehorsamen Héorer der BuBpredigt Jesu, als die
Trager der besseren Gerechtigkeit. — Ein dhnliches Eingreifen in die
deuterojesajanische Jesustradition 148t sich bei Matth. auch sonst
beobachten, vgl. die Makarismen der Bergpredigt (die im Geiste
Armen, die nach Gerechtigkeit Hungernden) und das Gleichnis
Matth. 22, 1-14 par. Luk. 14, 16-24.

1. Kor. 2, 7-10:

... (7) Wir tragen Gottes geheimnisvoll verborgene Weisheit vor, die Gott
vor aller Zeit zu unserer Verherrlichung vorherbestimmt hat. (8) Diese Weis-
heit hat keiner von den Machthabern dieser Welt erkannt, sonst hitten sie
den Herrn der Herrlichkeit nicht ans Kreuz geschlagen. (9) Vielmehr pre-
digen wir, wie geschrieben steht: «was kein Auge gesehen und kein Ohr

gehort hat und in keines Menschen Herz gestiegen ist, was Gott denen be-
reitet hat, die ihn lieben.» (10) Uns hat Gott dies durch den Geist offenbart...

Wir haben es m. E. mit einer paulinischen Auslegung des hinter
Luk. 10, 23f. stehenden Jesuswortes zu tun (vgl. auch Luk. 10,

1% Vgl. oben, S. 3f.
20 Hine éhnlich geistige Interpretation der Dtjes-Tradition finden wir vor
allem im Targ. Jes., vgl. Targ. Jes. 35, 5.



W. Grimm, Selige Augenzeugen 181

21-24 mit dem Inhalt von 1. Kor. 1-3, Luk. 10, 22 mit 1. Kor. 2,
10+ 16). Folgende gemeinsame Klemente lassen dies zumindest
als moglich erscheinen: — 1. Beide Texte haben die apokalyptische
Struktur des «Offenbarwerden von vorher geheimnisvoll Ver-
borgenem». — 2. Das «Nichtsehen» wird in 1. Kor. 2, 8 von den
dpxovreg ausgesagt, in Luk. 10, 24 von den Puoi\eig. dpxovreg und
Booweig stehen in Act. 4, 25f. (Zitat Ps. 2, 1f.) im synonymen
Parallelismus membrorum. — 3. Das «Sehen» ist in 1. Kor. 2, 7. 91.
etwas, wodurch die christliche Gemeinde ausgezeichnet wird, ent-
sprechend der Auszeichnung der Jesusjiinger in Luk. 10, 23. -
4. Das in 1. Kor. 2, 9 verwendete Zitat (Florilegium?), dessen Her-
kunft hier nicht diskutiert werden soll, ist in Form und Inhalt
jedenfalls mit dem hinter Luk. 10, 23f. stehenden Jes. 52, 13ff.
eng verwandt.

Die Uminterpretation des deuterojesajanischen Jesuslogions
hingt damit zusammen, dall Paulus es in seine Weisheits- und
Pneumalehre stellte und mit der Kreuzestheologie verband. In
manchem zeigt die paulinische Exegese Berithrungen mit Matth. 13,
16ff. (geistige Interpretation des Sehmotivs) und mit 1. Hen. 46,
4f.; 55, 4; 62, 1{f. (der Messias im Kampf mit den Archonten).

Joh. 8, 56:

Euer Vater Abraham verlangte jubelnd danach (hyvohdoaro), meinen
Tag zu sehen, und er hat ihn auch gesehen und sich dariiber gefreut.

In Joh. 8, 52ff. wird Abraham neben die Propheten gestellt. Joh.
8, 56 ist wohl als prophetische Schau der messianischen Zukunft zu
verstehen, denn man hat im Judentum gerne von einer Offenbarung
der Zukunft an den Patriarchen gesprochen?'. Daf} diese Inter-
pretation richtig ist, zeigt auch Joh. 12, 40f., wonach der Prophet
Jesaja in seiner Berufungsvision Jesus als den Christus gesehen und
iiber ihn geweissagt hat.

Das betonte «und er hat ihn auch gesehen», das dem jubelnden
Verlangen in Joh. 8, 56 folgt, weist darauf hin, daf} es sich in Joh.
8, 56 um eine kritische Auseinandersetzung mit Luk. 10, 23f./
Matth. 13, 16f. handelt. Gleichzeitig enthilt das Logion anti-
judische Polemik, so daf3 es nach zwei Seiten hin kimpft: — 1. Die
judisch-rabbinische Auffassung, wonach Abraham und die Pro-
pheten die messianische Zukunft visiondr schauen durften, wird

21 P. Billerbeck, Kommentar, 2 (1924), S. 525f.



182 W. Grimm, Selige Augenzeugen

von Joh. in 8, 56 b gegeniiber Luk. 10, 24/Matth. 13, 17 ausdriicklich
bestétigt 22. — 2. In der Frage des Inhalts der messianischen Zukunft
(das « Was» des Schauens) stimmt dagegen Joh. mit den Synoptikern
iberein: Abraham hat nichts anderes gesehen als den Tag Jesu
Christi. Abraham und die Propheten gehdren auf die Seite Jesu
Christi und nicht auf die Seite der Juden, das A.T. gehort den
Christen. Sie nur verstehen die alttestamentlichen Verheilungen
recht.

Joh. 8, 56 setzt eine christologisch ausgerichtete Exegese einer
alttestamentlichen Stelle in Auseinandersetzung mit dem Rabbinat
in der Weise voraus, wie sie in Joh. 12, 40f. und Gal. 3, 16 durch-
gefiihrt ist.

In Luk. 2, 25-38 sind in eigenartiger Weise die verschiedensten
Elemente vereinigt, die wir beim Verfolgen der Traditionsgeschichte
von Jes. 52, 13ff. kennengelernt haben. Die innere Zusammen-
gehorigkeit der von uns in eine Linie gestellten Texte erfdhrt so
noch eine zusétzliche Bestdtigung. Dem von uns aus Luk. 10, 23f.
rekonstruierten deuterojesajanischen Jesuslogion nahe steht na-
tirlich zunichst eine Fiille deuterojesajanischer Elemente im Lob-
preis des Simeon: Jes. 40, 5; 52, 10; 42, 6; 49, 6. 9; 46, 13 in Luk.
2, 30ff. Jesus wird auch hier als Gottesknecht vorgestellt. Interessant
ist insbesondere auch, daf3 hier die schon fiir das Jesuswort postu-
lierten «Vdélker» als Ausdruck fir die Gesamtheit der Heidenwelt
auftauchen, ohne dal} Jes. 52, 13ff. verwendet wird. Deutero-
jesajanisch klingen schlieBlich auch die Wendungen «Trostung
Israels» in V. 25 (Jes. 40, 1) und «Erlésung Jerusalems»in V. 38 (Jes.
52, 9). Insbesondere an das matthéiische Paar Propheten—Gerechte
(Matth. 13, 16£.) erinnert die Bezeichnung Simeons als dixaiog (V. 25)
und Hannas als mpo@iitig (V. 36) 2%, Simeon und Hanna sind es, die
in besonderer Weise auf die Erlésung Israels warteten (V. 25, V. 38:
mpoodéxeodar, vgl. Matth. 13, 17: émdupeiv) und nun das Jesuskind
als messianischen Erloser schauen (V. 27, V. 301f.)24.

22 Abraham ist in Joh. 8, 56 (auch 8, 52ff.) offenbar als Prototyp der
alttestamentlichen Propheten gedacht.

23 Prophetische Ziige finden wir auch schon an Simeon: das ErfaBtwerden
vom Heiligen Geist (V. 25b—27) und die Weissagung (V. 34f.).

% In einer ganz eigenartigen Verbindung von eigentlichem und prophe-
tischem Sehen sind letztlich drei Sehakte zu unterscheiden: 1. Luk. 2, 27f.:
eigentliches Sehen: Simeon schaut das Jesuskind. — 2. V. 30: prophetisches



W. Grimm, Selige Augenzeugen 183

Die paulinische Interpretation des Luk. 10, 23f. zugrundeliegen-
den Jesuswortes in 1. Kor. 2, 7-10 ist mit Luk. 2, 25-32 vor allem
durch das érowdZeiv?s verbunden (1. Kor. 2, 9/Luk. 2, 31), und an
Joh. 8, 56 erinnert Luk. 2, 26.

Auf eine eigenartige Uminterpretation von Luk. 10, 23f. sei
wenigstens hingewiesen :

Thomasevangelium Nr. 38:

Jesus sprach: Viele Male habt ihr gewiinscht, zu héren diese Worte, die
ich euch sage, und ihr habt nicht einen anderen, sie von ihm zu héren.

Vielleicht von 1. Kor. 2, 9 abhéngig ist Thomasevangelium Nr. 17,
Oder wird man mit einer Quelle zu rechnen haben, aus der beide
Theologen unabhéngig voneinander schopfen? Vgl. Thomasevan-
gelium Nr. 17:

Jesus sprach: Ich werde euch das geben, was nicht das Auge gesehen und

was nicht das Ohr gehort und was nicht die Hand bertihrt hat und was nicht
gekommen ist in den Sinn der Menschen.

Werner Grimm, Tiibingen

Sehen: im Jesuskind sieht Simeon weissagend das kommende messianische
Heil. — 3. V. 31f.: eigentliches Sehen: Die Voélker werden die volle Heils-
offenbarung des Gottesknechts sehen (Inhalt der Weissagung in V. 30).

% Hebr. 127-



	Selige Augenzeugen, Luk. 10, 23f. : alttestamentlicher Hintergrund und ursprünglicher Sinn

