
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 3

Artikel: Selige Augenzeugen, Luk. 10, 23f. : alttestamentlicher Hintergrund und
ursprünglicher Sinn

Autor: Grimm, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878755

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Selige Augenzengen, Luk. 10,23f.
Alttestamentlicher Hintergrund und ursprünglicher Sinn

Luk. 10, 23f. lautet: «(V. 23) Selig die Augen, die sehen, was ihr
seht! (V. 24) Denn ich sage euch: Viele Propheten und Könige
wollten sehen, was ihr seht, und haben es nicht gesehen, und hören,
was ihr hört, und haben es nicht gehört.»

Vgl. Matth. 13, 16f. : «(V. 16) Selig sind eure Augen, weil sie sehen, und
eure Ohren, weil sie hören! (V. 17) Denn wahrlich ich sage euch: Viele
Propheten und Gerechte begehrten zu sehen, was ihr seht, und haben es nicht
gesehen, und zu hören, was ihr hört, und haben es nicht gehört.»

Bei diesem merkwürdigen Jesuswort sind die Schwierigkeiten vor
allem dann nicht aus dem Wege zu räumen, wenn der Exeget sich
damit begnügt, literar- und formkritisch zu einem ursprünglichen
Bestand des Logions vorzudringen, um es dann spekulativ zu deuten.

Überhaupt nicht interpretiert wird es von E. Klostermann1. Am besten
scheint mir der Sinn des Logions von W. Grundmann getroffen: «Die Jünger
stehen im Zeitabschnitt der beginnenden eschatologischen Verwirklichung,
wie sie in Jesu Worten und Taten anhebt "und aus seinem Geheimnis
erwächst, um dessentwillen er den Vater gepriesen hatte.»2 Jedoch findet auch
hier die interessante Zusammenstellung von Propheten und Königen in
Luk. 10, 24 eine allzu einfache Erklärung, wenn der - inhaltlich je verschiedene

- Bezug sowohl der Könige als auch der Propheten auf die «Verheißung»
(Könige als Träger der Verheißung, Propheten als Künder der Verheißung)
als das verbindende Element herausgestellt wird. Dabei ist zudem nicht
beachtet, daß der unbestimmte Plural «Könige» im alttestamentlichen und
jüdischen Schrifttum heidnische Könige meint, die in keiner Weise Träger
alttestamentlicher Verheißung sind.

Zuverlässigere Resultate bringen könnte ein sorgfältiges Beachten
religionsgeschichtlicher Parallelen und des alttestamentlichen
Hintergrunds, welchen das Logion hat.

1.

Als religionsgeschichtliche Parallelen kommen zunächst Maka-
rismen im jüdischen Schrifttum in Betracht.

1 E. Klostermann, Das Lukasevangelium (21929), S. 480.
2 W. Grundmann, Das Evangelium nach Lukas (41967), S. 220.



W. Grimm, Selige Augenzeugen 173

In den rabbinischen Texten und in der Weisheitsliteratur wird
hier z. T. alttestamentliche Weisheitslehre fortgeführt. Das 'HtPN

(Äquivalent zu qaKdpioç) gilt dann meist frommen Menschen und
bezieht sich auf ihr gegenwärtiges Wohlbefinden, auf irdischen
Schalom.

Die Ht^S-Tradition erfährt aber insbesondere im Bereich der

Apokalyptik eine Uminterpretation und wird in deren Vollzug in
den apokalyptischen Kontext integriert. Die Seligpreisungen
beziehen sich jetzt erst auf kommendes Heil, das den Gerechten,
Frommen, Gottesfürchtigen zuteil werden wird (1. Hen. 99, 10;
Ps. Sal. 4, 23; 5, 16ff.; 6, 1; 10, l)3. Sie sind stets verbunden mit
dem Motiv der Scheidung von Frommen und Gottlosen im
Endgericht4. So entsprechen ihnen Weherufe5.

Innerhalb der apokalyptischen Makarismen stellen wir eine weitere

Entwicklung fest. Die Makarismen können eine eschatologisch-
enthusiastische Zuspitzung erfahren. Es werden dann nicht mehr
selig gepriesen Fromme, Gerechte, weil sie Heil erleben werden,
sondern einfach und unmittelbar diejenigen, die das Heil schauen
werden. Eine Alternative soll damit nicht behauptet werden, denn
hier wie dort ist das eschatologische Heil des Menschen von seinem
Verhalten im alten Aon abhängig, wie aus dem jeweiligen Kontext
klar hervorgeht. Aber es richtet sich in der weiterentwickelten
Form der Makarismen der Blick doch stärker auf das Heil selbst
iind weniger auf seine Bedingung.

Solche Makarismen sind nun die eigentlichen Parallelen zu Luk.
10, 23, wie ein Vergleich mit Ps. Sal. 17, 44 und 18, 6f. zeigt:

Ps. Sal. 17, 44: Selig, wer in jenen Tagen leben wird und schauen darf
das Heil Israels in der Vereinigung der Stämme, wie es Gott bewirkt. 18, 6f. :

3 Dieselbe Konzeption liegt in der Fassimg der Makarismen der
Bergpredigt durch Matth, vor: Die Seligpreisung ist Verheißung von eschato-
logischem Lohn für frommes Verhalten in diesem Äon.

4 Hier weicht die Jesustradition in entscheidender Weise ab. In der bei
Luk. noch erkennbaren ältesten Schicht gewinnen die Makarismen gegenüber
der jüdischen Tradition einen neuen Sinn. Wo die Hungernden, Weinenden,
Armen selig gepriesen werden, da geht es nicht mehr um eschatologische
Belohnung der Frommen mit entsprechender Bestrafung der Gottlosen,
sondern um eschatologische Erlösimg aus Not, um Wende von Not zu Seligkeit.
Das hängt damit zusammen, daß diese Makarismen von deuterojesajanischen
Verheißungen her (insbesondere Jes. 61, 1-7) konzipiert sind.

5 Vgl. 1. Hen. 99; Luk. 6, 25ff.



174 W. Grimm, Selige Augenzeugen

Selig, wer in jenen Tagen leben wird und schauen darf das Heil des Herrn,
das er dem kommenden Geschlecht schafft unter der Zuchtrute des Gesalbten
des Herrn.

Eine formale und inhaltliche Ähnlichkeit besteht vor allem darin,
daß Leute selig gepriesen werden, die etwas sehen.

Nun wird aufgrund der oben zitierten jüdischen Makarismen
schon deutlicher, worum es in Luk. 10, 23f. geht. Die Frage, was
denn die Jünger eigentlich sehen6, ist vorläufig dahingehend zu
beantworten, daß es sich jedenfalls um endzeitliches Heil handelt,
denn solches ist in den parallelen jüdischen Texten (Ps. Sal. 17, 44;
18, 6f.) Objekt des Schauens7.

Dann ist das Eigentümliche von Luk. 10, 23 dies, daß Jesus im
Unterschied zu Ps. Sal. die Seligpreisung mit dem Offenbarwerden
von eschatologischem Heil in der Gegenwart, nicht erst in der
Zukunft, begründet. «Selig, die schauen werden das Heil» sagen Ps.
Sal. 17 und 18; «Selig, die ihr schaut das Heil», sagt Jesus. Die
Heilszeit ist mit Jesus angebrochen.

Aher damit ist das Rätsel von V. 24 noch nicht gelöst. Parallelen
in Mekh. Ex. scheinen weiterzuhelfen.

Mekh. Ex. 19, 11 (72a): «Vor den Augen des ganzen Volkes» (Ex. 19, 11),
das lehrt, daß sie in jener Stunde gesehen haben, was Ezechiel und Jesaja
nicht gesehen haben, denn es steht geschrieben (Hos. 12, 11): «In Gleichnissen

redete ich durch die Propheten.»
Mekh. Ex. 15, 2 (44a): R. Elieser sagte: Woher kann man sagen, daß

eine Magd am Meer gesehen hat, was weder Ezechiel noch alle übrigen
Propheten gesehen haben? Weil es von diesen heißt: «In Gleichnissen redete ich
durch die Propheten» (Hos. 12, 11), und: «Der Himmel tat sich auf und ich
sah göttliche Gesichte» (Ez. 1, 1).

Gleich einem König von Fleisch und Blut, der in eine Stadt kam, ein
Kreis von Menschen umgab ihn, Helden zu seiner Rechten und zu seiner
Linken... alles fragt: Welches ist der König?, denn er ist Fleisch und Blut
wie jene. — Aber als sich Gott am Meer offenbarte, hatte keiner von ihnen
zu fragen: Welches ist der König?, sondern als sie ihn sahen, erkannten sie

ihn und alle hoben an und sprachen: Dieser ist mein Gott, den will ich
rühmen

6 Daß diese Frage im lukanischen Text zunächst offenbleibt, ist ein
Beweis dafür, daß der Makarismus seinen Sitz im Leben Jesu und nicht in
der Gemeinde hat. Einen Sinn konnte er nur da haben, wo offen zutage lag,
was die Jünger sahen: in der Geschichte Jesu.

7 Vgl. die Ausdrücke «Heil Israels», «Vereinigung der Stämme», «Heil des
Herrn für das kommende Geschlecht unter der Zuchtrute des Gesalbten des
Herrn».



W. Grimm, Selige Augenzeugen 175

Vgl. auch Targ. Jerusch. I Num. 24, 3: Ausspruch Bileams, Sohn des
Beor, und Aussprach des Mannes, der geehrter ist als sein Vater, denn die
verborgenen Geheimnisse, was vor den Propheten verhüllt ist, wurde ihm
offenbart8.

Die rabbinische Exegese unterscheidet scharf zwischen der Weise,
in der die Propheten Gott gesehen haben - er hat sich ihnen nur
durch Gleichnisse oder durch Gesichte offenbart -, und dem eigentlichen

Schauen Gottes, das dem Israel der Exodus- und Sinaizeit
vorbehalten hlieb9. Eine ganz ähnliche, im A.T. durchgeführte
Unterscheidung mag dabei als Vorbild gedient haben: In Num. 12,

6-8 heißt es, daß Gott sich den Propheten nur in Gesichten, Träumen

und Rätseln mitteilt, während Moses die Gestalt Jahwes
schauen darf10.

Geht es also in Luk. 10, 23f. um die Hervorhebung des eschato-
logischen eigentlichen Schauens Gottes gegenüber dem nur
prophetischen? Eür die uns vorliegende Fassung des Logions mag dies
zutreffen. Indes passen in Luk. 10, 24 «Propheten» und «Könige»
nicht zusammen. Die «Könige» kommen nicht für prophetischvisionäres,

sondern nur für eigentliches Sehen in Betracht11. Wir
werden also eine andere Möglichkeit der Interpretation von 10, 24

in Erwägung ziehen müssen.

2.

Dabei können uns diejenigen Elemente von Luk. 10, 24, die in
der vorgeführten rabbinischen Tradition keine Entsprechung
haben, den entscheidenden Dienst tun: die «Könige» und das «viele»

vor den «Propheten» sowie das Element des Hörens. Sie weisen in
eine ganz andere Richtung, und zwar unmittelbar ins A.T. Am
Anfang des Gottesknechtsliedes Jes. 52, 13-53, 12 heißt es:

V. 13 : Siehe, mein Knecht wird Erfolg haben, wird sehr hoch erhaben
dastehen... (V. 14).

8 Vgl. auch Targ. Jerusch. I Num. 24, 4. 15 und Targ. Jerusch. II Num. 24,
3. 15.

9 Nach Mekh. Ex. 15, 2 wurde am Schilfmeer Gottes ganze Herrlichkeit
offenbar: Gott wurde für Israel sinnlich wahrnehmbar und seine Gottheit
gerade so evident.

10 P. Billerbeck, Kommentar, 3 (1926), S. 453f.
11 Wo im A.T. von einem Sehen von Königen die Rede ist (Jes. 49, 7;

49, 22f. ; 52, 13ff. ; 60, 3; 62, 2), wird es als Erleben des eschatologischen
Heils verstanden, das Israel widerfährt. Wir werden sehen, daß gerade diese
Tradition hinter Luk. 10, 24 steht.



176 W. Grimm, Selige Augenzeugen

V. 15: Viele Völker werden staunen (?)12 und Könige ihm gegenüber den
Mund schließen. Was ihnen nie erzählt wurde, das werden sie sehen, was sie

nie gehört haben, das werden sie vernehmen.

Luk. 10, 24 ist eine Bezugnahme auf Jes. 52, 13-15, aus diesen
Gründen: - 1. Luk. 10, 23f. und Jes. 52, 15b haben gemeinsam: das

Offenbarwerden einer vorher verborgenen Sache, wobei jeweils der

zweigliedrigen Form (syn. Par. membr.) ein Vorgang mit zwei
Aspekten (Sehen und Hören) entspricht. - 2. Sowohl Luk. 10, 23f.
als auch Jes. 52, 15 stellen einer positiven Aussage eine negative
gegenüber : Jes. pos. : Viele Völker und Könige... werden sehen... ;

neg. : was ihnen nie erzählt wurde... ; Luk. pos. : Selig, die sehen,

was ihr seht...; neg. (Subjektwechsel): Viele Propheten und
Könige haben es nicht gesehen... - 3. Die «Völker und Könige»
von Jes. 52, 1513 tauchen in Luk. 10, 24 als «Propheten und Könige»
auf. Mag man im Hinblick auf den Unterschied Völker-Propheten
an einem Zusammenhang noch zweifeln, so wird er doch durch zwei
kleine Beobachtungen evident: a) Die «Könige» stehen sowohl in
Luk. 10, 24 als auch in Jes. 52, 15 an zweiter Stelle, b) Sowohl die

«Propheten» von Luk. 10, 24 als auch die «Völker» von Jes. 52, 15

sind jeweils viele (ttoXXoî bzw. CSl). - 4. Nicht ganz uninteressant
ist die seltsame Betonung des «Was viele Propheten und Könige
sehen wollten», was dem Logion doch eine scheinbar unnötige
Umständlichkeit verleiht. Warum erwähnt Jesus ausdrücklich das

«Wollen» der Propheten und Könige, was er ja in bezug auf die

Jünger nicht tut? Auch hier vermag der deuterojesajanische Hintergrund

eine Antwort zu geben: In Jes. 52, 15 wird den «Völkern
und Königen»14 verheißen, etwas zu sehen. Das béXeiv (bzw. emhupetv)
der «Völker und Könige» in Luk. 10, 24 ist begründet in der deu-

terojesajanischen Verheißung.
Besser als das lukanische ôéXeiv ist vielleicht das matthäische èrnSuiueîv,

hinter dem das Piel von HIN! steht. ODeiv ist Übersetzung von hebr. rON,
das Luk. fälschlicherweise gelesen haben dürfte. - Das èm9u|ueîv finden wir
auch an anderer Stelle in ähnlichem Zusammenhang: in Luk. 17, 22f. Auch

12 Welcher der in Bibl. Hebr. vorgeschlagenen Lesarten der Vorzug zu
geben ist, bleibe hier dahingestellt. Der Sinn bleibt sich gleich.

13 Vgl. zu dieser Paarung, der in der Deuterojesaja-Tradition ganz
bestimmte Funktionen zukommen, auch Jes. 41, 2; 45, 1; 49, 7; 49, 22f. ;

60, 3-16; 62, 2; Ps. 2, lf; 102, 16; Gen. 17, 6. 16.
14 Ausdruck für die Gesamtheit der Heidenwelt im Unterschied zu Israel.

Genau dasselbe Verständnis liegt Act. 9, 15 zugrunde.



W. Orimm, Selige Augenzeugen 177

hier ist es begründet in einer Verheißung, nämlich der Weissagung falscher
Propheten (V. 23), auch hier folgt dem Begehren nicht die Erfüllung (V. 22 :

Kai oÎJK oyeahe). - Eine ungebrochene Linie Verheißung-Begehren als
menschliche Antwort auf die Verheißung-Erfüllung finden wir dagegen
in Luk. 2, 25-32: Verheißung in V. 26, Begehren in V. 25, Erfüllung in
V. 28-32. Zur Erfüllung kommt es deshalb, weil die Verheißung im Unterschied

zu Luk. 17, 23 hier vom Heiligen Geist gegeben wurde.

Luk. 10, 23f. bekundet ein Wissen um die Diskrepanz von
Verheißung und Erfüllung. Nach Deuterojesaja soll der Gottesknecht
vor den Völkern und Königen offenbar werden; in Luk. 10, 23f.
wird er offenbar, aber die Offenbarung ist (vorläufig?) nicht
universal, sondern bleibt auf die Jünger beschränkt.

Luk. 10, 24, vom deuterojesajanischen Hintergrund verstanden,
paßt gut zu Luk. 10, 23. Denn so interpretiert liegt es auf derselben
Ebene wie Luk. 10, 23: Gegenstand des Schauens ist eschatolo-
gisches Heil. Dieses eschatologische Heil läßt sich nun aufgrund des

deuterojesajanischen Kontexts noch näher bestimmen: Die selig
gepriesenen Jünger schauen das Heil, das Jesus bringt, den Gottes-
kneeht, der Erfolg hat und hocherhaben dasteht (Jes. 52, 13). Was
Jesaja vielen Völkern und Königen verheißen hat zu sehen, nämlich

den Erfolg des Gottesknechts, dürfen die Jesusjünger sehen;
die deuterojesajanische Verheißung ist im Jesusgeschehen in
Erfüllung gegangen. Aber es besteht eine gewisse Diskrepanz zwischen
Verheißung und Erfüllung : Die Offenbarung des Gottesknechts
geschieht noch nicht vor der Welt, sondern zunächst vor den
Jesusjüngern.

Das Element der «Propheten» in Luk. 10, 24 ist sicherlich sekundär

(aber noch vor Q) in das ursprünglich rein deuterojesajanische
Jesuslogion («viele Völker, Könige») eingedrungen, denn es konnte
nur für jemanden sinnvoll sein, der um den Zusammenhang des

Jesuswortes mit Jes. 52, 13 ff. nicht mehr wußte. Eine umgekehrte
Entwicklung ist undenkbar, da der Makarismus Luk. 10, 23 von
vornherein am besten zu dem deuterojesajanisch verstandenen
Vers 10, 24 paßt.

Jesus exegesiert in Luk. 10, 23f. Jes. 52, 13ff. Die Traditionsgeschichte

von Jes. 52, 13ff. beginnt im Grunde schon im Jesaja-
buch selbst (sogenannter Tritojesaja) : Jes. 60, 1-16; 62, 1-4. Die
hier begonnene Linie erreicht einen Höhepunkt im 1. Hen. Diese

12



178 W. Grimm, Selige Augenzeugen

ausführliche und typische Interpretation von Jes. 52, 13 ff. führen
wir hier vor, um die Besonderheit der Exegese Jesu herauszustellen :

1. Hen. 46, 4 f. : Dieser Menschensohn, den du gesehen hast, wird die
Könige und die Mächtigen von ihren Lagern und die Starken sich von ihren
Thronen erheben machen15. Er wird die Zügel der Starken lösen und die
Zähne der Sünder zermalmen. Er wird die Könige von ihren Thronen und
aus ihren Königreichen verstoßen, weil sie ihn nicht erheben noch preisen
oder dankbar anerkennen, woher ihnen das Königtum verliehen worden ist.

55, 4 : Ihr Könige und Mächtigen, die ihr auf dem Festland wohnen werdet,
ihr sollt meinen Auserwählten sehen, wenn er auf dem Thron meiner
Herrlichkeit sitzen und den Asasel, seine ganze Genossenschaft und alle seine
Scharen im Namen des Herrn der Geister richten wird.

62, 1-4: Also befahl der Herrn den Königen, den Mächtigen, den Hohen
lind denen, die die Erde bewohnen, und sprach: Öffnet eure Augen und
erhebt eure Hörner, wenn ihr imstande seid, den Auserwählten zu erkennen.
Der Herr der Geister setzte ihn auf den Thron seiner Herrlichkeit. Der Geist
der Gerechtigkeit war über ihn ausgegossen, die Rede seines Mundes tötete
alle Sünder, und alle Ungerechten wurden vor seinem Angesichte vernichtet.
Alle Könige, Mächtige, Hohe und die, welche das Festland besitzen, werden
sich in jenen Tagen erheben, ihn sehen und erkennen, wie er auf dem Thron
seiner Herrlichkeit sitzt, und gerecht wird vor ihm gerichtet und kein
Lügenwort vor ihm gesprochen. Da wird Schmerz über sie kommen... Ein
Teil von ihnen wird den anderen ansehen, sie werden erschrecken, ihre Blicke
senken, und Schmerz wird sie ergreifen, wenn sie jenen Mannessohn auf
dem Throne seiner Herrlichkeit sitzen sehen werden.

Daß in diesen Text auf Jes. 52, 13-15 angespielt wird, ist nicht
zu verkennen16, wenn dies auch sehr viel freier geschieht als in
Luk. 10, 23f. Als deutliche Berührungspunkte seien genannt:

1. Die «Könige und Mächtigen» nehmen die «Könige» von Jes. 52, 13ff. auf.
Das Element der Völker klingt in 55, 4 und 62, 1 (die die Erde bewohnen)
immerhin noch an.

2. An allen diesen Stellen des 1. Hen. ist von den Königen und Mächtigen
gesagt, daß sie den Auserwählten (bzw. den Menschensohn) sehen werden.
Das entspricht Jes. 52, 13ff., wo die Völker und Könige staunend den
Gottesknecht sehen.

3. Wie die Völker und Könige in Jes. 52, 13ff., erleben im 1. Hen. die Könige
und Mächtigen Erfolg, Erhöhimg, Inthronisation des Auserwählten.

Gerade an Punkt 3 wird das besondere Anliegen des Henoch-
buches deutlich, das zu einer für das 1. Hen. typischen Uminter-

16 Jes. 52, 15 nr.
16 Auch andere Stellen des Jesajabuches spielen eine Rolle: 9, 5f. ; 11, 1-5;

49, 7; 53, 12; 60, 1-14.



W. Grimm, Selige Augenzeugen 179

pretation der Deuterojesaja-Tradition führt. Es geht nun nicht
mehr nur wie bei Deuterojesaja um ein Offenbarwerden des
Auserwählten vor Völkern und Königen, sondern dieses Offenbarwerden

ist gleichzeitig der eschatologische Kampf und Sieg des

Messias und sein Gericht über die Weltmächte17 sowie über jeden
einzelnen Sünder.

Jesus hat demgegenüber in Luk. 10, 23f. den ursprünglichen
Sinn von Jes. 52, 13-15 beachtet und die deuterojesajanische
Verheißung nicht auf einen in der Zukunft liegenden Messiaskampf
bezogen, sondern auf die jetzt im Jesusgeschehen sich vollziehende
Offenbarung des Gottesknechts vor den Jüngern, die nicht
Entsetzen, Gericht und Tod, sondern Seligkeit auslöst. Dabei wird die

deuterojesajanische Verheißung an die Völker und Könige nicht
hinfällig (vgl. Matth. 8, 11 und Mark. 10, 45), und insbesondere
wird sie nicht wie in 1. Hen. in eine Gerichtsankündigung umgesetzt.

In der Jesustradition sind also deuterojesajanische Elemente
keinesfalls sekundär hinzugekommen, sondern gehören zum
Urgestein der Überlieferung. Sie wurden von Tradenten und
Evangelisten schon nicht mehr als solche wahrgenommen18. Sollten
ähnliche Beobachtungen auch sonst an synoptischen Stoffen zu machen
sein, dann dürften wir folgern, daß Jesus in noch weit größerem
Maße, als die Evangelisten uns dies erkennen lassen, als Äbäd
Jahwe auftrat. Die bisher sehr negativen Thesen der neutestament-
lichen Forschung in dieser Hinsicht bedürften einer gründlichen
Korrektur.

3.

Das Jesuslogion hat von verschiedenen Seiten eine Uminter-
pretation erfahren: von Q, Matth., Paulus, vielleicht auch von Joh.
und im Thomasevangelium.

Q: Aus «viele Völker und Könige» (Deuterojesaja, Jesus) wurden
«viele Propheten und Könige». Das Logion wurde in seinem deu-

terojesajanischen Charakter nicht mehr verstanden und von einer
auchMekh. Ex. 15, 2; 19, 11 zugrundeliegenden theologischen Kon-

17 So wird offenbar das zitternde und staunende Sehen der Völker und
Könige von Jes. 52, 15 interpretiert. Ein ähnliches Verständnis von Jes. 52,
13ff. kommt in Targ. Jes. zum Ausdruck.

18 Vgl. unten, 3.



180 W. Grimm, Selige Augenzeugen

zeption her gedeutet19. In dieser Konzeption geht freilich das
Element der Könige nicht auf und verrät uns noch, daß es in dem
Logion ursprünglich nicht um die Frage des Unterschieds von
prophetischem Sehen und eigentlichem Sehen Gottes ging, sondern
um die Frage der Zeit und den Empfänger der eschatologischen
Offenbarung Gottes.

Matth, hat die deuterojesajanischen Elemente weiter abgebaut.
Die «Könige» werden zu «Gerechten». Er bekommt dadurch ein
innerhalb seiner Gerechtigkeitslehre typisches Paar (vgl. 10, 41),
das mit dem ursprünglichen deuterojesajanischen Paar Völker-
Könige wahrlich nichts mehr zu tun hat. Die Seligpreisung der

Jünger wird nicht mehr mit dem «Was» ihres Sehens, sondern mit
dem «Daß» begründet. Damit geraten 13, 16 und 13, 17 in formalen
Widerspruch zueinander. - Dem allem entspricht die Stellung im
Kontext. Das Logion schließt sich nicht wie hei Luk. an den Jubelruf

an, sondern an die Worte Jesu über den Zweck der Gleichnisrede
mit dem Zitat von Jes. 6, 9f. (Verstockungsmotiv). Matth, stellt
also dem verblendeten, «nichtsehenden» Israel die «sehenden»

Jünger gegenüber20. Die Jesusjünger werden nicht mehr als Zeugen
des von Deuterojesaja verheißenen Heilsgeschehens selig gepriesen,
sondern als die gehorsamen Hörer der Bußpredigt Jesu, als die

Träger der besseren Gerechtigkeit. - Ein ähnliches Eingreifen in die

deuterojesajanische Jesustradition läßt sich bei Matth, auch sonst
beobachten, vgl. die Makarismen der Bergpredigt (die im Geiste

Armen, die nach Gerechtigkeit Hungernden) und das Gleichnis
Matth. 22, 1-14 par. Luk. 14, 16-24.

1. Kor. 2, 7-10:

(7) Wir tragen Gottes geheimnisvoll verborgene Weisheit vor, die Gott
vor aller Zeit zu unserer Verherrlichung vorherbestimmt hat. (8) Diese Weisheit

hat keiner von den Machthabern dieser Welt erkannt, sonst hätten sie
den Herrn der Herrlichkeit nicht ans Kreuz geschlagen. (9) Vielmehr
predigen wir, wie geschrieben steht: «was kein Auge gesehen und kein Ohr
gehört hat und in keines Menschen Herz gestiegen ist, was Gott denen
bereitet hat, die ihn lieben.» (10) Uns hat Gott dies durch den Geist offenbart...

Wir haben es m. E. mit einer paulinischen Auslegung des hinter
Luk. 10, 23f. stehenden Jesuswortes zu tun (vgl. auch Luk. 10,

19 Vgl. oben, S. 3f.
20 Eine ähnlich geistige Interpretation der Dtjes-Tradition finden wir vor

allem im Targ. Jes., vgl. Targ. Jes. 35, 5.



W. Grimm, Selige Augenzeugen 181

21-24 mit, dem Inhalt von 1. Kor. 1-3, Luk. 10, 22 mit 1. Kor. 2,

10+16). Folgende gemeinsame Elemente lassen dies zumindest
als möglich erscheinen : - 1. Beide Texte haben die apokalyptische
Struktur des « Offenbarwerden von vorher geheimnisvoll
Verborgenem». - 2. Das «Nichtsehen» wird in 1. Kor. 2, 8 von den
dpxovxeç ausgesagt, in Luk. 10, 24 von den ßacnXeTc;. dpxovxeç und
ßamXeiq stehen in Act. 4, 25f. (Zitat Ps. 2, lf.) im synonymen
Parallelismus membrorum. - 3. Das «Sehen» ist in 1. Kor. 2, 7. 9f.
etwas, wodurch die christliche Gemeinde ausgezeichnet wird,
entsprechend der Auszeichnung der Jesusjünger in Luk. 10, 23. -
4. Das in 1. Kor. 2, 9 verwendete Zitat (Florilegium dessen
Herkunft hier nicht diskutiert werden soll, ist in Form und Inhalt
jedenfalls mit dem hinter Luk. 10, 23f. stehenden Jes. 52, 13ff.

eng verwandt.
Die Uminterpretation des deuterojesajanischen Jesuslogions

hängt damit zusammen, daß Paulus es in seine Weisheits- und
Pneumalehre stellte und mit der Kreuzestheologie verband. In
manchem zeigt die paulinische Exegese Berührungen mit Matth. 13,

16ff. (geistige Interpretation des Sehmotivs) und mit 1. Hen. 46,

4f.; 55, 4; 62, Iff. (der Messias im Kampf mit den Archonten).
Joh. 8, 56:
Euer Vater Abraham verlangte jubelnd danach (fifa\idcraTo), meinen

Tag zu sehen, und er hat ihn auch gesehen und sich darüber gefreut.

In Joh. 8, 52ff. wird Abraham neben die Propheten gestellt. Joh.
8, 56 ist wohl als prophetische Schau der messianischen Zukunft zu
verstehen, denn man hat im Judentum gerne von einer Offenbarung
der Zukunft an den Patriarchen gesprochen21. Daß diese

Interpretation richtig ist, zeigt auch Joh. 12, 40f., wonach der Prophet
Jesaja in seiner Berufungsvision Jesus als den Christus gesehen und
über ihn geweissagt hat.

Das betonte «und er hat ihn auch gesehen», das dem jubelnden
Verlangen in Joh. 8, 56 folgt, weist darauf hin, daß es sich in Joh.
8, 56 um eine kritische Auseinandersetzung mit Luk. 10, 23f./
Matth. 13, 16f. handelt. Gleichzeitig enthält das Logion
antijüdische Polemik, so daß es nach zwei Seiten hin kämpft : - 1. Die
jüdisch-rabbinische Auffassung, wonach Abraham und die
Propheten die messianische Zukunft visionär schauen durften, wird

21 P. Billerbeck, Kommentar, 2 (1924), S. 525f.



182 W. Grimm, Selige Augenzeugen

von Joh. in 8, 56b gegenüber Luk. 10, 24/Matth. 13, 17 ausdrücklich
bestätigt22. - 2. In der Frage des Inhalts der messianischen Zukunft
(das «Was» des Schauens) stimmt dagegen Joh. mit den Synoptikern
überein: Abraham hat nichts anderes gesehen als den Tag Jesu
Christi. Abraham und die Propheten gehören auf die Seite Jesu
Christi und nicht auf die Seite der Juden, das A.T. gehört den
Christen. Sie nur verstehen die alttestamentlichen Verheißungen
recht.

Joh. 8, 56 setzt eine christologisch ausgerichtete Exegese einer
alttestamentlichen Stelle in Auseinandersetzung mit dem Rabbinat
in der Weise voraus, wie sie in Joh. 12, 40f. und Gal. 3, 16

durchgeführt ist.
In Luk. 2, 25-38 sind in eigenartiger Weise die verschiedensten

Elemente vereinigt, die wir beim Verfolgen der Traditionsgeschichte
von Jes. 52, 13ff. kennengelernt haben. Die innere Zusammengehörigkeit

der von uns in eine Linie gestellten Texte erfährt so

noch eine zusätzliche Bestätigung. Dem von uns aus Luk. 10, 23f.
rekonstruierten deuterojesajanischen Jesuslogion nahe steht
natürlich zunächst eine Fülle deuterojesajanischer Elemente im
Lobpreis des Simeon: Jes. 40, 5; 52, 10; 42, 6; 49, 6. 9; 46, 13 in Luk.
2, 30 ff. Jesus wird auch hier als Gottesknecht vorgestellt. Interessant
ist insbesondere auch, daß hier die schon für das Jesuswort
postulierten «Völker» als Ausdruck für die Gesamtheit der Heidenwelt
auftauchen, ohne daß Jes. 52, 13ff. verwendet wird. Deutero-
jesajanisch klingen schließlich auch die Wendungen «Tröstung
Israels» in V. 25 (Jes. 40, 1) und «Erlösung Jerusalems» in V. 38 (Jes.
52, 9). Insbesondere an das matthäische Paar Propheten-Gerechte
(Matth. 13,16f.) erinnert die Bezeichnung Simeons als ôikouoç (V. 25)
und Hannas als Trpoqpr)Tvç (V. 36)23. Simeon und Hanna sind es, die

in besonderer Weise auf die Erlösung Israels warteten (V. 25, V. 38 :

TTpooOéxecrûai, vgl. Matth. 13, 17: èvitHjueîv) und nun das Jesuskind
als messianischen Erlöser schauen (V. 27, V. 30ff.)24.

22 Abraham ist in Joh. 8, 56 (auch 8, 52ff.) offenbar als Prototyp der
alttestamentlichen Propheten gedacht.

23 Prophetische Züge finden wir auch schon an Simeon : das Erfaßtwerden
vom Heiligen Geist (V. 25b-27) und die Weissagung (V. 34f.).

24 In einer ganz eigenartigen Verbindung von eigentlichem und
prophetischem Sehen sind letztlich drei Sehakte zu unterscheiden: 1. Luk. 2, 27f. :

eigentliches Sehen: Simeon schaut das Jesuskind. - 2. V. 30: prophetisches



W. Grimm, Selige Augenzeugen 183

Die paulinische Interpretation des Luk. 10, 23f. zugrundeliegenden
Jesuswortes in 1. Kor. 2, 7-10 ist mit Luk. 2, 25-32 vor allem

durch das êToipdÊeiv25 verbunden (1. Kor. 2, 9/Luk. 2, 31), und an
Joh. 8, 56 erinnert Luk. 2, 26.

Auf eine eigenartige Uminterpretation von Luk. 10, 23f. sei

wenigstens hingewiesen:
Thomasevangelium Nr. 38 :

Jesus sprach: Viele Male habt ihr gewünscht, zu hören diese Worte, die
ich euch sage, und ihr habt nicht einen anderen, sie von ihm zu hören.

Vielleicht von 1. Kor. 2, 9 abhängig ist Thomasevangelium Nr. 17.

Oder wird man mit einer Quelle zu rechnen haben, aus der beide

Theologen unabhängig voneinander schöpfen? Vgl. Thomasevangelium

Nr. 17 :

Jesus sprach : Ich werde euch das geben, was nicht das Auge gesehen und
was nicht das Ohr gehört und was nicht die Hand berührt hat und was nicht
gekommen ist in den Sinn der Menschen.

Werner Grimm, Tübingen

Sehen: im Jesuskind sieht Simeon weissagend das kommende messianische
Heil. — 3. V. 31 f.: eigentliches Sehen: Die Völker werden die volle
Heilsoffenbarung des Gottesknechts sehen (Inhalt der Weissagung in V. 30).

25 Hebr. pDH.


	Selige Augenzeugen, Luk. 10, 23f. : alttestamentlicher Hintergrund und ursprünglicher Sinn

