
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 3

Artikel: Ehescheidung nach alttestamentlichem und jüdischem Recht

Autor: Nembach, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878754

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878754
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 26 Heft 3 Mai-Juni 1970

Ehescheidung nach alttestamentlichem und
jüdischem Recht

Gr. Delling sieht in Mark. 10, 11, der Parallele zu Matth. 5, 32;
19, 9, keinen Rechtssatz. Für ihn liegt hier vielmehr «eine konkret
formulierte grundsätzliche Äußerung über die Unauflösbarkeit der
Ehe» vor1. - Eine solche Behauptung könnte zu der Frage führen,
was eine derartige Äußerung generell und speziell bei Mark,
bedeute - Delling spricht später auch von einem «betont religiösen
(oder ethischen) Urteil»2 -, oder eine solche Behauptung könnte
auch die Frage nach der Bedeutung eines Rechtssatzes für das dem
Gesetz verhaftete Judentum aufwerfen. Dennoch soll im folgenden
ein anderes Problem untersucht werden. Es soll das Recht der
Ehescheidung im Alten Testament und im Judentum betrachtet werden.
Ein solches Vorgehen wird auch Matth. 5, 32; 19, 9 am besten
gerecht. Es zeigt die Rechtslage, in die hinein beide von einem
Judenchristen für Judenchristen verfaßten Texte3 sprechen.

1.

Im Alten Testament findet sich eine Regelung zur Ehescheidung
in Deut. 24, 1-4. Sie stellt keine generelle Regelung der Materie dar,
sondern betrifft nur die Folge einer Ehescheidung, wobei unter den
vielen denkbar möglichen Folgen nur eine einzige geregelt wird.
Es wird dem geschiedenen Ehemann untersagt, seine geschiedene
Ehefrau erneut zu ehelichen, wenn sie nach der Ehescheidung mit
einem Dritten verheiratet gewesen war4. Der Grund für die seiner -

1 G. Delling, Das Logion Mark. X, 11 (und seine Abwandlungen) im
Neuen Testament: Nov. Test. 1 (1956), S. 263.

2 Ebd., S. 264.
3 W. G. Kümmel, Einleitung in das N.T., 14. Aufl. (1965), S. 68 und 72.
4 Diese letzte Voraussetzung übersieht G. von Rad, Das fünfte Buch

Mose (1946), S. 107, obwohl gerade sie dem Gesetzgeber wichtig war, wie
die von ihm verwandte Mühe zur Beschreibung des Sachverhalts zeigt.

il



162 U. Nembach

zeitige Ehescheidung wird in dem Verbot ebenfalls genannt. Der
Mann trennte sich von seiner Frau, da er «an ihr etwas Anstößiges»
gefunden hatte. Um was es sich dabei handelte, wird nicht gesagt.
Es wird als bekannt vorausgesetzt. Der Text weist keine Über-
lieferungsmängei auf. Der heutige Leser tappt deshalb im dunkeln.
Sicher ist aber immerhin, daß es sich hierbei nicht um einen Fall
von Ehebruch gehandelt haben kann. Ehebruch der Frau mit einem
Dritten wurde mit dem Tode des ehebrecherischen Paares bestraft5.
Eine Wiederheirat kam in diesem Fall gar nicht in Betracht. Die
Begründung der harten Folge der Todesstrafe liegt darin: «Du
sollst das Böse aus Israel wegschaffen.»6 Eine Begründung des Verbots

der erneuten Eheschließung, falls die Frau zwischenzeitlich mit
einem Dritten verheiratet war, wird ebenfalls gegeben. Eine solche

Ehescheidung wäre ein Greuel vor Jahwe und würde über das von
Jahwe gegebene Land Schuld bringen7. Beide Begründungen laufen
trotz des zugrundeliegenden unterschiedlichen Sachverhalts und
trotz der äußerlichen Unterschiede in den Begründungen sowie trotz
des Fehlens einer Strafdrohung im Falle der erneuten Eheschließung
letztlich auf den Schutz desselben Rechtsgutes hinaus. Das Land
soll nicht getroffen werden. Durch falsches geschlechtliches bzw.
eheliches Verhalten kann das Land in seiner Integrität betroffen
werden. Das zu verhindern, ist der gemeinsame Sinn beider
Bestimmungen. Dementsprechend können, da das Land durch
derartige Handlungen betroffen wird, diese nicht der privaten Sphäre
der Betroffenen zugeordnet werden. So ist etwa ein Verzeihen des

Ehebruchs durch den Ehemann ebensowenig möglich wie eine
Ausnahme von dem generellen Wiederverheiratungsverbot, wenn dessen

Voraussetzungen vorliegen. Ob die Ehescheidung ebenfalls als eine

Folge gilt, die der Dispositionsfreiheit des Mannes bei Vorliegen
ihrer Voraussetzungen entzogen ist, ist den Quellen nicht zu
entnehmen. Deut. 24, 1 spricht nur davon, daß der Mann den Scheidebrief

schreibt und ihn der Frau übergibt. Er ist es auch, der «etwas

Anstößiges» findet. Das könnte zwar darauf hindeuten, daß die

Regelung der Folge nach der Entdeckung von «etwas Anstößigem»

5 Deut. 22, 22. Auch handelt es sich nicht darum, daß eine Frau bei
Eheschluß sich fälschlicherweise als Jungfrau ausgab. Eine solche Frau wurde
mit dem Tode bestraft (Deut. 22, 20f.).

6 Deut. 22, 22b.
7 Deut. 24, 4b.



Ehescheidung nach alttestamentlichem und jüdischem Recht 163

dem Mann überlassen ist. Andererseits wird aber durch dieselbe

Norm dem Mann eine erneute Eheschließung in einem bestimmten
Fall verboten, ohne daß ein Dispens von dem Verbot möglich wäre.
Es ist nicht ihm überlassen, ob er doch noch die Ehe schließen will.
Da ferner die der Freiheit des Einzelnen übergeordnete Integrität
des Landes die erneute Eheschließung verbietet und den Tod der
Ehebrecher erfordert, d. h. da die Integrität des Landes ein
bestimmtes Verhalten im Miteinander der Geschlechter bedingt,
dürfte das Verhalten des Ehemannes seiner Erau gegenüber nicht
ohne Belang für das allgemeine Interesse gewesen sein8. Eine seiner

Dispositionsfreiheit allein überlassene Regelung der Folge nach

Entdeckung von «etwas Anstößigem» scheint somit mindestens

fraglich gewesen zu sein.

2.

Eindeutiger zu übersehen ist jedoch die Rechtslage in jüdischer
Zeit. Die zur Verfügung stehenden Quellen sind zahlreicher und im
einzelnen häufig umfangreicher. An Quellen kommen in Betracht
Mischna und auch Gemara, Tosefta, Papyri - sowie Ostrakafunde
und zum Teil das Neue Testament. Die Güte dieser großen Zahl
von Quellen ist naturgemäß unterschiedlich, aber aufs ganze
gesehen nicht schlecht. Deshalb ist das Bild, das sie von dem Recht
der Ehescheidung vermitteln, relativ klar und eindeutig.

Die Bindung des jüdischen Rechts an das alttestamentliche
Gesetz gilt auch für das Recht der Ehescheidung. Das jüdische Recht
stellt darum im wesentlichen eine Weiterbildung des alttestament-
lichen Rechts dar. Deut 24, 1 spielt eine besondere Rolle. Es ist
im wesentlichen die Grundlage des gesamten Ehescheidungsrechts.
Eine besondere Bedeutung kam der Frage zu, was mit den Worten
«etwas Anstößiges» gemeint sei. Schammai und seine Schule
verstanden darunter nur gravierende Verstöße gegen die Zucht,

8 Das dürfte es auch aus einem weiteren Grunde nicht gewesen sein. Die
Friedensordnung innerhalb der kleinen, im A.T. vorausgesetzten Gemeinwesen

konnte durch eine unberechtigte Ehescheidung leicht gestört werden.
Beispiele für Rache wegen verletzter Ehre einer Frau durch deren
Angehörige finden sich (vgl. Gen. 34, 13-31; 2. Sam. 13, 23-33) und auch
Rechtsnormen, die eine Rache aus diesem Motiv verhindern sollen (vgl. Deut. 22,
13-19 und 28f.).



164 U. Nembach

während Hillel mit seiner Schule darunter auch leichte Verstöße
faßte. Die Wissenschaft, und zwar sowohl die Judaistik als auch die

Theologie und die Rechtswissenschaft untersuchten bislang allein
diese Frage. Darum kann hier auf eine diesbezügliche Untersuchung
verzichtet werden. Die Frage der Regelung der Folge nach dem
Entdecken von «etwas Anstößigem» blieb außer Betracht. Der
Grund für dieses Verhalten dürfte zum Teil darin liegen, daß Billerbeck

in seinem Kommentar die Ehescheidung nur unter dem
Gesichtspunkt der «Zulässigkeit» untersucht9.

Die Regelung der Folge nach Entdecken von «etwas Anstößigem»
ist nur zum Teil dem Mann überlassen. In einigen Fällen kann er die

Ehescheidung durch Ausstellung und Übergabe des Scheidebriefes
herbeiführen, und in einigen Fällen muß er die Ehescheidung
herbeiführen. Die unterschiedliche Behandlung der verschiedenen Fälle
zeigt sich im wesentlichen in der Formulierung oder der Begründung,

die zu der Lösung eines Falles gegeben werden oder auch in
der unterschiedlichen Regelung der Nebenfolgen einer vollzogenen
Scheidung.

In Git. 90b10 heißt es u. a.: «... Sich von dieser zu scheiden, ist
ein Gebot der Tora. » Ähnlich lapidar stellt die Mischna in Keth. 7, 6

fest: «Folgende (Frauen) sind ohne Kethubba11 zu entlassen...»
Diese Formulierung macht deutlich, da ein Mann im Falle der
Ehescheidung zahlt, insoweit er dazu verpflichtet ist-Ausdruck dieser
Tatsache ist die vorsorgliche Vereinbarung einer entsprechenden
Verpflichtung im Ehevertrag -, daß Keth. 7, 6 dem Ehemann nicht
bloß Befreiung von seiner Zahlungsverpflichtung gewähren will.
Die Bestimmung verpflichtet vielmehr den Mann, seine Frau zu
entlassen, und zwingt ihn nebenbei, seiner Frau eine ihr vertraglich
festgelegte Summe nicht zu zahlen. Die Regelung der Folge ist in
den in Keth. 7, 6 ins einzelnen genannten Fällen nicht dem Mann
überlassen. Diskutiert wird der Fall, ob der Mann auch verpflichtet
ist, ein «böses Weib» zu entlassen. R. Jose, der Galiläer, hatte ein
böses Weib und wollte sie offenbar nicht entlassen; deshalb wird

9 P. Billerbeck, Kommentar zum N.T., 1 (1922), S. 315.
10 Hier und im folgenden werden die von Billerbeek (A. 9) gebrauchten

Abkürzungen verwendet.
11 Kethubba meint die Zahlung der im Ehevertrag der Eheleute

festgelegten Summe, die im Falle der Scheidung vom Mann an die Frau zu
zahlen ist.



Ehescheidung nach alttestamentlichem und jüdischem Recht 165

berichtet, daß seine Schüler in ihn drangen, sich doch von ihr zu
scheiden12. R. Schela aus Kephar Temarta bemerkte in einer
Diskussion, daß eine Frau - es ist wohl aufgrund des Kontextes an eine
Ehebrecherin zu denken - ihrem Mann verboten ist13.

Die Gründe für eine solche gebotene Ehescheidung liegen alle im
Verhalten der Frau, das zu Kritik Anlaß gibt. Sie ließ sich in allen
Fällen ein nach damaliger Auffassung schwerwiegendes Vergehen
zuschulden kommen. In dem zuerst geschilderten Fall verhielt sich
die Frau nicht sittsam, indem sie mit anderen zusammen baden
ging. Keth. 7, 6 nennt als Gründe Verstöße gegen das mosaische
Gesetz und gegen das jüdische Recht. Was darunter konkret zu
verstehen ist, wird durch eine Aufzählung von Fällen deutlich
gemacht. So ist es beispielsweise ein Verstoß gegen das Gesetz Mose,

wenn die Frau dem Mann Unverzehntes als Speise vorsetzt. Ein
«böses Weib» ist eine Frau, die ihren Mann nicht ehrt. Mit diesem

Argument versuchen die Schüler R. Joses, des Galiläers, diesen zu
überzeugen, seine Frau zu entlassen. R. Schela aus Kephar Temarta
nennt keinen Grund für seine These, sondern setzt sie als bekannt
voraus. Da er aber das Verbot des ehelichen Zusammenlebens eines
Mannes mit einer Ehebrecherin als Argument in einer Diskussion
benützt, ist das Verbot allgemein anerkannt.

Die Nebenfolge des Verlustes der Kethubba traf die Frau
wirtschaftlich hart. Durch die gebotene Ehescheidung verlor sie einmal
ihren laufenden Unterhalt, da der Mann mit der Scheidung seine

Unterhaltsleistungen einstellte. Zweitens verlor sie mit ihrer
Kethubba auch ihre zukünftige Versorgung. Es ist deshalb verständlich,

wenn R. Jose, der Galiläer, sich weigerte, die Scheidung von
seinem «bösen Weib», seiner Frau, die «ihn nicht ehrte», als eine

gebotene Scheidung zu werten. Er entließ erst seine Frau, nachdem
seine Schüler die erforderliche Summe aufgebracht hatten. Er selbst

war dazu nicht in der Lage.
Die Schwere der Folge macht darüber hinaus deutlich, daß eine

gebotene Ehescheidung einschließlich der Nebenfolge des Verlustes
der Kethubba in Deut. 24, 1-4 direkt nicht gemeint war. In Deut.
24, 1-4 ist nirgends die Rede davon. Die Ausführlichkeit, mit der

12 p. Keth. 34b, 52. Vgl. auch Jeb. 63b, wo es ausdrücklich heißt, daß
es ein Gebot ist, ein böses Weib zu entlassen.

13 p. Git. 9, 50 d, 29.



166 U. Nembach

der Gesetzgeber seine Regelung formulierte, läßt vermuten, daß er
alle in Betracht kommenden Aspekte regeln wollte. Der Text ist
auch gut überliefert. Dies könnte darauf hindeuten, daß andere

Regelungen - eventuell zusammen mit der in Deut. 24, 1-4 - zu
der gebotenen Ehescheidung führten. Direkte Äußerungen dazu
finden sich nicht in den Quellen, jedoch einige Hinweise.

Deut. 22, 22 wurde wegen der dort vorgesehenen Folge der Todesstrafe

im Laufe der Zeit als zu hart empfunden. Da aber die Bindung
an das Gesetz und damit auch an Deut. 22, 22 aufrechtzuerhalten
war, wurde versucht, die harte Folge auf wenige Fälle zu
beschränken. Es galt hinfort nur noch ein vorsätzliches und nicht
auch ein fahrlässiges Handeln als Ehebruch14. Ferner verlangte
man jetzt von den erforderlichen zwei Zeugen18, daß sie auch
bestätigten, daß die Ehefrau den Ehebruch aus freiem Willen trieb16.

Dementsprechend galt Notzucht nunmehr nicht als Ehebruch,
obwohl Notzucht wegen der allgemein gehaltenen Formulierung als

ein Fall von Deut. 22, 22 erscheint. Im Fall der Notzucht wurde

sogar auf eine Ehescheidung verzichtet. Ein solcher Verzicht in den
anderen Fällen, die hinfort nicht mehr unter die Todesstrafe fielen,
wäre aber ein Verstoß wenigstens gegen die ratio legis von Deut. 22,
22 gewesen. Er hätte auch Deut. 24, 1-4 widersprochen, wo dem
Ehemann eine Frau verboten wird, die zwischenzeitlich die eines

anderen geworden ist. Es liegt darum nahe, daß eine Regelung der

Folge in diesen Fällen erforderlich war. Die Art der Folge mußte
Strafcharakter tragen, wenn nicht die Bindung an Deut. 22, 22, dem

verpflichtenden Gesetz, aufgegeben werden sollte. Der Verlust der
Kethubba war eine die Frau wirtschaftlich hart treffende
Maßnahme und besaß insofern Strafcharakter. Zugleich wurde durch
diese Nebenfolge den Ehemännern das Befolgen des Gebotes der

Ehescheidung erleichtert, wenn nicht gar überhaupt ermöglicht.
R. Jose, der Galiläer, konnte seine Frau, da es sich seiner Meinung
nach in diesem Fall nicht um eine gebotene Scheidung handelte,
erst entlassen, als seine Schüler die Kethubba aufbrachten. Es
führte somit eine Änderung im Rechtsempfinden hinsichtlich Deut.
22, 22 zu der gebotenen Ehescheidung. Daß die Ehescheidung zur

14 Vgl. M. Cohn, Eherecht: Jüd. Lexikon, 2 (1928), Sp. 268.
15 Deut. 19, 15.
16 So, allerdings ohne Beleg, S. Bialoblocki, Ehe: Encyclopaedia Judaica,

6 (1930), Sp. 256.



Ehescheidung nach alttestamentlichem und jüdischem Recht 167

Lösung dieser Fälle herangezogen wurde, war in der jüdischen
Auslegung von Deut. 24, 1-4 begründet. Deut. 24, 1-4 ist die Grundlage

des jüdischen Ehescheidungsrechts überhaupt, obwohl es einen
Fall regelte, in dem eine Frau einem Mann verboten wird.

Im Zusammenhang mit der gebotenen Ehescheidung ist ferner
wohl die Tatsache der Abschaffung des Eiferwasser-Ordals zu sehen.
Das Ordal war ein Verfahren zur Feststellung und Regelung der
Folgen bei Verdacht eines Ehebruchs der Frau17. Das auf alte
Vorstellungen zurückgehende Verfahren besteht darin, daß die
verdächtigte Ehefrau ein besonders zubereitetes Wasser trinkt.
Erleidet die Frau durch den Genuß des Wassers keinen gesundheitlichen

Schaden, gilt der Verdacht als widerlegt. Ist der Verdacht
begründet, nimmt die Frau an ihrem Körper Schaden, d. h. sie

stirbt wohl18. Weigert sich die Frau, sich dem Ordal zu
unterziehen, wird ihre Weigerung als Geständnis gewertet. - Dieses
Verfahren war ziemlich umständlich und wurde in späterer Zeit nur
vor dem großen Synedrium in Jerusalem vollzogen. Schließlich
wurde es abgeschafft, als «sich die Ehebrecher mehrten», wie es in
der Mischna heißt19. Die Abschaffung wird R. Jochanan h. Zakkai20
zugeschrieben. Mit der Abschaffung war naturgemäß nicht das

zugrundeliegende Problem beseitigt. Im Gegenteil, es werden die Fälle
des Verdachts eines von der Ehefrau begangenen Ehebruchs
zugenommen haben, wenn das Ordal wegen einer zunehmenden Zahl
von Ehebrüchen abgeschafft wurde. Damit stellte sich das Problem,
nach einem schnelleren Verfahren oder auch einer gänzlich anderen
Lösung dieser Fälle zu suchen. Als Lösung bot sich die Ehescheidung
an. Im Wege der Scheidung konnte sich der Mann von der
verdächtigten Frau trennen. Das bedeutete für ihn in der Praxis,
nach einer Lösung zu suchen, die - wie in den Fällen, die nicht
mehr unter Deut. 22, 22 fielen - eine Möglichkeit der Bestrafung
der Frau und eine wirtschaftliche Ermöglichung der Scheidung für

17 Num. 5, 12-31.
18 So M. Noth, Das vierte Buch Mose (1966), S. 47, unter Hinweis auf das

Verständnis von «bitter». Bitter ist das Wasser des Ordals und «bitter ist der
Tod», 1. Sam. 15, 32 zufolge. Diese Annahme dürfte zutreffen, da Deut. 22, 22
den Tod der Ehebrecherin verlangt und Sota 1, 4 die Ermahnungen, die an
die verdächtigte Frau gerichtet werden, mit denen parallelisiert, die an
Zeugen in Todesstrafsachen gerichtet werden.

19 Sota 9, 9.
20 Gest. um 80 n. Chr.



168 V. Nembach

den Mann bot. Beide Probleme löste die gebotene Ehescheidung.
Die Frau wurde durch Verlust der Kethubba gestraft, und dem
Mann wurde gleichzeitig dadurch die Scheidung ermöglicht. In den

Fällen, in denen ein eifersüchtiger Ehemann einen mehr als zweifelhaften

Verdacht hegte, ermöglichte ihm der Verzicht auf das Ordal
zugunsten der Scheidung, seine Frau statt im Wege der gebotenen
Ehescheidung unter Zahlung der Kethubba - wenn vielleicht auch
später - zu entlassen.

Infolge der neueren Auslegung von Deut. 22, 22 und der Aufgabe
des Ordals muß die gebotene Scheidung sehr bald zur Lösung beider
Folgerungen geworden sein. Einmal bedurften diese Fälle nach wie
vor einer Lösung. Zweitens wird in den Quellen nirgends etwas von
einer wie auch immer gearteten Übergangslösung berichtet. Drittens
war die Praxis der gebotenen Ehescheidung wegen Ehebruchs
bereits um 280 so sehr verfestigt, daß R. Schela aus Kephar Temarta
in der schon erwähnten Diskussion die gebotene Ehescheidung als

Argument gegen die Auslegung der Schule Schammais von Deut.
24, 1 gebrauchte21. Eine Ehebrecherin ist seiner Ansicht nach
ohnehin ihrem Mann verboten, so daß die Worte «etwas
Anstößiges» in Deut. 24, 1 nicht diesen Fall meinen können. Auf die

gebotene Ehescheidung bezog er sich dabei deshalb, da nur sie

einer entlarvten Ehebrecherin das Leben ließ und damit erst die

Voraussetzung schuf, daß eine Ehebrecherin ihrem Mann verboten
werden mußte.

Die gebotene Ehescheidung konnte wie jede andere Ehescheidung
gemäß Deut. 24, 1 nur der Ehemann durch einen Scheidebrief
vollziehen22. Der Verlust der Kethubba konnte nur die Frau treffen,
da eine entsprechende Zahlungsverpflichtung dem Mann nicht
zustand. Die gebotene Ehescheidung geht somit stets vom
Fehlverhalten der Frau aus. Nur der Mann ist verpflichtet, die Folgen
eines Fehlverhaltens des Ehepartners einzuleiten, und nur die Frau
treffen die Folgen. Von dem Verhalten der Frau bzw. von dem
Verdacht eines Ehebruchs der Frau geht ebenfalls die Regelung in Deut.
22, 22 und die des Ordals aus.

21 p. Git. 9, 50 d, 29.
22 Von der Frau ausgestellte Scheidebriefe lehnte das palästinensische

Judentum ab (Jos. Ant. XV, 259): E. Koffmahn, Die Doppelurkunden aus
der Wüste Juda (1968), S. 112f. Der von Koffmahn erwähnte Scheidebrief
stammt von einer Frau, jedoch sind Umstände und Reaktion nicht bekannt.



Ehescheidung nach alttestamentlichem und jüdischem Recht 169

3.

Matth. 5, 32 und 19, 9 sind die einzigen neutestamentlichen Texte,
die eine Ausnahnieregelung von dem grundsätzlichen
Ehescheidungsverhot kennen. Eine Interpretation der Regelung durch
Vergleich mit anderen neutestamentlichen Texten ist deshalb nur insofern

möglich, wenn die Echtheitsfrage der Regelung gestellt wird.
Sie wird in der Tat auch diskutiert, wobei Befürworter und Gegner
der Annahme der Echtheit sich in etwa die Waage halten. Eine
herrschende Meinung konnte sich bisher nicht durchsetzen.

Vom jüdischen Recht und seiner gebotenen Ehescheidung her
gesehen, ist die Regelung ursprünglich. Eine Ehescheidung kann nicht
«erboten sein, wenn sie wegen Ehebruchs im jüdischen Recht
geboten ist. Ein solches Verbot würde nicht nur gegen die jüdische
Rechtsordnung verstoßen - nur eine Reduzierung der verschiedenen
Fälle der gebotenen Ehescheidung allein auf den wegen Ehebruchs
in Matth. 5, 32 und 19, 9 bleibt im Rahmen der jüdischen
Rechtsordnung -, sondern würde darüber hinaus eine Verletzung der Reinheit

des Landes und damit Gottes selbst im Sinne von Deut. 22, 22

und Deut. 24, 1-4 bedeuten. Auf Gott und den ihm schuldigen
Gehorsam beruft sich aber die matthäische Überlieferung des

Ehescheidungsverbotes. «Was Gott zusammengefügt hat, soll der
Menschnicht scheiden.»23 Ferner bedeutet ein solches auch Verbot
einen Verstoß, neutestamentlich ausgedrückt, gegen das Doppelgebot
von der Liebe Gottes und dem Nächsten als höchsten Geboten24.

Ein solcher Verstoß hätte zu Reaktionen bei Juden und
Judenchristen führen müssen. Die Reaktionen hätten wegen der Schwere
des Verstoßes wahrscheinlich ein Ausmaß angenommen, das Anlaß
zu irgendeiner Überlieferung innerhalb oder vielleicht außerhalb
des Neuen Testaments geworden wäre. Eine solche Überlieferung
fehlt jedoch völlig. Deshalb ist das ausnahmslose Ehescheidungsverbot,

wie es in Mark. 10, 11 und Luk. 16, 18 tradiert ist, nur an
Heidenchristen und nicht ebenfalls an Judenchristen gerichtet denkbar.

Das ist in der Tat der Fall. Das Markus- und Lukasevangelium
wenden sich an Heidenchristen26. Jesus, auf den ein Wort zur Ehe-

23 Matth. 19, 6.
24 Matth. 22, 34-40 parr.
25 Vgl. Kümmel (A. 3), S. 54 und 93. Der Verfasser des Markusevan-

geliums lehnt zudem die ungläubigen Juden scharf ab; ebd., S. 54, so daß



170 U. Hembach

Scheidung und ihrer Begrenzung wahrscheinlich wegen des

ausdrücklichen paulinischen Hinweises «auf den Herren» in 1. Kor. 7,10
zurückgeht, wandte sich aber an Juden. Er wird darum das Verbot
mit einer Ausnahme entsprechend Matth. 5, 32 und 19, 9 gegeben
haben. Die Ausnahmeregelung in Matth. 5, 32 und 19, 9 ist darum
ursprünglich.

Das folgt ebenfalls aus der wiederholten Betonung des Gesetzes

innerhalb des Neuen Testaments. Das Gesetz wurde von Jesus nicht
aufgelöst, sondern seine Erfüllung in allen seinen Teilen gefordert
oder gar vorausgesetzt26. Die Radikalisierung des Gesetzes in der

Bergpredigt mit ihren Antithesen folgt dem Wort, daß «eure
Gerechtigkeit besser als die der Schriftgelehrten und Pharisäer» sein
soll27. Aufhebung der gebotenen Ehescheidung wäre aber keine
Radikalisierung des Gesetzes, sondern dessen Pervertierung.
Dagegen ist eine Beschränkung der Fälle der gebotenen Ehescheidung
auf die des Ehebruchs ein Ausdruck dafür, daß die Ehe eine
Gemeinschaft ist, die nicht aufgehoben werden soll. Im Falle des
Ehebruchs ist sie aber bereits durch den Ehebruch aufgehoben und damit
der Stifter der Gemeinschaft, der Schöpfer, Gott selbst betroffen28.
Die Ausnahmeregelung in Matth. 5, 32 und 19, 9 ist somit
Ausdruck einer Radikalisierung des Gesetzes, wie sie nur Jesus möglich
war29, und als solche ebenfalls ursprünglich.

Diese Intention und damit die Ursprünglichkeit der Regelung
werden auch von Paulus in 1. Kor. 7 indirekt bezeugt, wo er einerseits

das ausnahmslose Verbot der Ehescheidung als Herrengebot
herausstellt und andererseits trotz des Verbotes eine Ausnahme,
das sog. Privilegium Paulinum, zuläßt. Ein christlicher Ehepartner
ist dem Privileg zufolge nicht an seinen heidnischen Ehepartner
gebunden, wenn dieser die Ehescheidung wünscht. Diese Ausnahme
stammt laut Paulus von ihm selbst. Das wird zutreffen, da zu Jesu
Zeiten ein solches Problem noch nicht bestand. Paulus wurde diese,

er über das Ziel hinausgeht und ihm Lukas hierin entsprechend der
Zweiquellentheorie folgt.

26 Matth. 3, 15; 5, 17ff.; Luk. 16, 17.
27 Matth. 5, 20.
28 Matth. 19, 6.
29 Das «Ich-aber-sage-euch» (Matth. 5, 2Iff.) setzt eine Autorität voraus,

die gesetzgeberisches Ansehen beansprucht und genießt. Sie räumt das N.T.
nur Gott und Jesus ein (vgl. Apg. 10).



Ehescheidung nach alttestamentlichem und jüdischem Recht 171

dem eindeutigen Verbot zuwiderlaufende Ausnahme ermöglicht,
wenn er um eine, wenn auch andere Ausnahmeregelung des

Ehescheidungsverbotes gewußt hat. Eine solche Ausnahmeregelung
stellt die gebotene Ehescheidung im Falle des Ehebruchs dar. Daß
Paulus sie nicht den Korinthern auferlegte, ist verständlich. Die
Gemeinde in Korinth bestand aus Juden- und Heidenchristen30.
Wenn er darum dieser Gemeinde das Ehescheidungsverbot
einschließlich der Ausnahmeregelung für die Fälle der gebotenen
Ehescheidung tradiert hätte, wären die Heidenchristen Korinths unter
das jüdische Gesetz gezwungen worden. Das lehnte aber Paulus
stets und vehement ab31. Jeder sollte als Christ entsprechend seiner

bisherigen Umwelt und deren Recht weiterleben32. Ein Tradieren
der gebotenen Ehescheidung um der Judenchristen Korinths willen
wäre nur aus systematischen Gründen notwendig gewesen, Paulus
aber beantwortete Fragen. Außerdem war die gebotene
Ehescheidung allen Juden bekannt, und es wurde ihnen ein Weiterleben

als Juden im Kontext ausdrücklich bestätigt.
Die alte Kirche übte die Praxis der Ausnahmeregehmg und sah

sie darum gegenüber Mark. 10, 11 und Luk. 16, 18 als ursprünglich
an. Einen Widerspruch zu 1. Kor. 7, 10 erblickt sie darin ebenfalls
nicht. Es ist für Tertullian beispielsweise ganz selbstverständlich,
daß sich der christliche Ehemann von einer ehebrecherischen Frau
scheidet33. Basilius hält daran fest, daß nur der Ehebruch der Frau
die Ehescheidung zur Folge hat, obwohl er es als Widerspruch
empfindet, daß dasselbe nicht auch für den Ehebruch des Mannes gilt34.
Es war ihm offenbar der alttestamentlich-jüdische Ursprung der
Norm nicht mehr deutlich. Dennoch wagte er eine Korrektur, etwa
mit Hilfe von 1. Kor. 7, 10, nicht35.

Ulrich Nembach, Hiltrup bei Münster

30 1. Kor. 7, 18; Apg. 18, 4; 1. Kor. 12, 2.
31 Vgl. Gal. 2, 11-14.
32 1. Kor. 7, 18.
33 Tertullianus adversus Marcionem 4, 34 (CSEL 47, 534, 17/25; 535, 14f.).
34 Ep. 188, 9 (PG 32, 677f.).
35 Weitere Belege bei G. Delling, Ehescheidung: Reallexicon für Antike

und Christentum, 4 (1959), Sp. 714.


	Ehescheidung nach alttestamentlichem und jüdischem Recht

