
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen
K. Rahneb u.a. (Hrsg.), Sacramentum Mundi. Theologisches Lexikon für die

Praxis. 3. Konfessionalismus bis Quietismus. Freiburg, Herder, 1969.
1431 S.

Der 3. Band des katholischen Lexikons setzt die in den anderen Bänden
angebahnte Linie der nachkonziliaren Theologie fort. Unter dem Stichwort
«Konfessionalismus» (A. Ahlbrecht) wird zwar an dem Selbstverständnis der
katholischen Kirche als der Kirche Jesu Christi festgehalten, doch wird
zugegeben, daß nach der Reformation und der durch sie bedingten Bildung
von Konfessionskirchen auch der Katholizismus in den Sog der konfessiona-
listischen Entwicklung hineingeraten ist. Die Entwicklung vom Konfessionalismus

zum Ökumenismus wird besonders in den Artikeln «Ökumenische
Bewegung» (A. B. Hasler) und «Ökumenische Theologie» (J. Brosseder)
herausgestellt ; letztere soll nicht als neue Spezialdisziplin neben den anderen
theologischen Disziplinen, sondern als Strukturelement und Dimension der
ganzen Theologie verstanden werden. Daß auch die praktische Annäherung
der Konfessionen durch die nachkonziliare Theologie gefördert wird, geht
z. B. aus den Art. «Ostkirchen» (B. Schultze) und «Kontroverstheologie»
(R. Kösters) hervor. Als Aufgabe der letzteren wird einmal der Brückenschlag
zwischen konfessionell verschiedenen Sprachen und sodann das Gespräch
über die als kirchentrennend erkannten Lehrdifferenzen angesehen. Daß das
kirchliche Lehramt heute stärker als früher zwischen zeitlich bedingter
Wahrheitserkenntnis und letztverbindlicher Lehrentscheidung unterscheiden
muß, wird u. a. von K. Rahner betont (Art. «Lehramt»).

Außer diesen dem Gebiet der Konfessionskunde zugehörigen Artikeln
enthält der Band solche aus dem Gebiet der biblischen Theologie
(Lehrschriften des AT, Messias und Messiaserwartung, Metanoia, Neues Testament,
Parusie, Passah, Paulinische Theologie, Paulusbriefe, Pentateuch, Petrusbriefe,

Prophetismus, Psalmen), der Kirchengeschichte (Konstantinisches
Zeitalter, Konziliarismus, Konziliengeschichte, Kreuzzüge, Lateinische
Vätertheologie, Mittelalter, Morgenländisches Schisma, Papstgeschichte,
Protestantismus), der Praktischen Theologie (Konversion, Laie, Laienkelch,
Liturgien und Liturgiewissenschaft, Liturgiesprache und Liturg. Bewegung,
Meditation, Messe, Pfarrer, Pfarrei, Predigt, Priester), der Moraltheologie
(Liebe, Nächstenliebe, Moraltheologie, Moralpsychologie, Naturrecht,
Politische Theologie), der Philosophie (Kontingenz, Kunst, Leben,
Lebensphilosophie, Leib, Leib-Seele-Verhältnis, Logik, Marxismus, Materie,
Metaphysik, Modernismus, Monismus, Natur, Naturgesetze, Naturwissenschaft
und Dogma, Notwendigkeit, Ontologie, Ontologismus, Partizipation, Person,
Personalismus, Phänomenologie, Philosophiegeschichte, Piatonismus,
Positivismus, Pragmatismus, Prinzip), der Soziologie (Kultur, Macht, Menschenrechte,

Milieu, Pluralismus) und Psychologie (Psychoanalyse, Parapsychologie,

Psychopathologie, Psychotherapie). Auch mit dieser Auswahl der
Stichworte und dem hohen Niveau der Bearbeitung beweist dieses Werk
wiederum seine praktische Brauchbarkeit für die Zwecke des Theologen im
Amt. Heinz-Horst Schrey, Heidelberg



Rezensionen 139

Mabtin Noth, Könige 1. — Biblischer Kommentar, Altes Testament, 9, 1.

Neukirchen, Neukirchener Verlag, 1968. VIII + 368 S., 1 Porträt.
DM 47.80 (Subskr. 43.-).
Der plötzliche Heimgang Martin Noths am 30. Mai 1968 ließ ihn sein

letztes Werk, die Kommentierung der Königsbücher, nicht mehr vollenden.
Erschienen war bis dahin in vier Lieferungen die Auslegung von 1. Kön.
1,1-14,18; dazu tritt'jetzt in einem fünften Heft die von Kap. 14,19 bis 16,34.
Damit ist ein organischer Einschnitt gegeben; so stellt dieses Werk, auch
unvollendet, ein Ganzes dar. Es anzuzeigen, bedeutet mehr als ein Referat
über eine Neuerscheinung. Es wird, ganz ungesucht, zum Gruß der
Ehrerbietung und der Dankbarkeit.

Die Königsbücher stellen wohl — und das gilt gerade von dem Teil, den
Martin Noth noch kommentiert hat, in besonderem Maße - der Auslegung
eine schwierige Aufgabe. Sie sind sozusagen theologisch viel weniger dicht,
als es z. B. auch noch das zweite Samuelisbuch ist. Von den starken
Impulsen, die zur Entstehimg des Königtums führten und die, ungeachtet
aller Spannungen, die sich schon abzeichnen, die Regierungszeit des großen
David charakterisierten, leitet gerade dieser Teil der Königsbücher zum
geschichtlichen Alltag im weitesten Sinn des Wortes hinüber, stellt die
Gestalten und Ereignisse viel stärker in die Zerreißprobe hinein, wie sie sich
aus dem Menschsein, dazu aus der Verflochtenheit alles Geschehens mit der
Umwelt ergibt. - Das bedeutet natürlich nicht, daß diese Abläufe durch das
Menschlich-allzu Menschliche, durch das sie mit der Profangeschichte
verknüpft sind, weniger theologische Relevanz haben. Die ist lebendig da, aber
sie ist ungleich verborgener, als es in den vorhergehenden Büchern der Fall
ist. Man kann nicht einmal von einer Verborgenheit im Sinne der Geschichtstheologie

des Jahwisten sprechen. Diese Relevanz kommt viel mehr in dem
Spannungsfeld zum Aufleuchten, das zwischen der Absicht der einzelnen in
Raum und Zeit entstandenen und an sie gebundenen Überlieferung und dem
Ziel der deuteronomistischen Bearbeitung und Komposition besteht, die
diese Überlieferungen auswählte, sammelte und akzentuierte.

Alles das: Überlieferung - Raum Palästinas - Geschichte in ihren
weitesten Verzweigungen, sind die Themen gewesen, denen Martin Noth sein
Forscherleben gewidmet und an denen er unablässig gearbeitet hat. Wie
unablässig, zeigen die Stellen des Kommentars, und es sind nicht wenige, wo
er Positionen seiner eigenen Vorarbeiten (etwa der «Überlieferungsgeschichtlichen

Studien») kritisch sichtet. Damit gelingt es ihm, im Zusammenspiel
aller dieser Gegebenheiten, ein lebendiges Bild dieser Geschichte zu zeichnen,
das den Leser niemals von den Geschehnissen unberührt läßt, sondern ihn
in ihren Fluß hineinnimmt, ihn dabei in seiner Gegenwart unmittelbar
anspricht. Darüber wird aber die theologische Absicht der Texte nie aus den
Augen verloren.

Noch einmal tritt in diesem Buch die Forscherpersönlichkeit Martin Noths
vor den Leser. Der Mann des tiefen, breiten Wissens und des Einfallsreichtums

war zugleich der Mann der strengen kritischen Nüchternheit, für den
die Frage nach dem, was wirklich war, dem Möglichen und Wahrscheinlichen

stets entscheidende Bedeutung hatte. Das kommt immer wieder und



140 Rezensionen

in mannigfacher Weise zum Ausdruck: in der sich sachlich bescheidenden
Bemerkung: «darüber können wir mit Sicherheit nichts mehr sagen», die auf
Psychologisieren und Konstruieren verzichtet; in der Bemühung um den
geschichtlichen Kern der Uberlieferungen ; nicht zuletzt in der abgewogenen
Behandlung des überlieferten masoretischen Textes und der Lesarten der
Versionen, die Noth vorsichtig gegen viele Konjekturen machte. Der Raum
dieser Besprechung reicht nicht aus, auf alles einzugehen und auch Fragen
anzumelden.

Nur noch soviel zu Einzelheiten. In der Darstellung der im letzten so
undurchsichtigen Thronwirren beim Regierungsende Davids, Kap. 1 und 2,
sieht Noth die Fortsetzung und das Auslaufen der David-Geschichte im
Zweiten Samuelisbuch ; er folgt darin der Konzeption Rosts von der
Überlieferung der Thronnachfolge Davids. Ich wäre geneigt, in 2. Sam. 20, 26
die Markierung eines beabsichtigten Abschlusses zu sehen. Indessen wird
die Deutung der Geschichts- wie der Überlieferungsprobleme hiervon nicht
berührt. Die umfangreiche Salomo-Überlieferung Kap. 3-11 wird in der
vielschichtigen Problematik der Überlieferungen, ihrer Absicht, ihrer
verschiedenen Akzentuierungen sorgfältig dargestellt. Besonders hervorzuheben

ist die minutiös bedachtsame Behandlung der Kap. 6—8 und die
Charakterisierung ihrer besonderen Zielsetzimg. Das Werk schließt mit der
Reichstrennung und der ersten Geschichte des getrennten Reiches (Kap. 12-
16, 34).

Damit ist ein Abschluß geschaffen, der die Elia-Elisa-Geschichten, die sich
anschließen, vorbereitet, zugleich die Grundlage bildet für die Darstellung
der Zeit, in der diese zunächst eher verborgenen Linien auf das Ende
hindrängen und damit immer deutlicher werden.

Hans Joachim Stoebe,Basel

Fritz Viering (ed.), Zum Verständnis des Todes Jesu. Stellungnahme des

Theologischen Ausschusses und Beschluß der Synode der Evangelischen
Kirche der Union. Gütersloh, Gerd Mohn, 19683. 31 pp. DM 2.50.

Eugen Ruckstuhl & Josef Pfammatter, Die Auferstehung Jesu Christi.
Heilsgeschichtliche Tatsache und Brennpunkt des Glaubens. Luzern &
München, Rex-Verlag, 1968. 180 pp. DM 9.80.

The foundation stone for Christian faith, according to the generally
acknowledged primitive confession extant in I Cor. 15:3 fp., is that Christ
died for our sins and that he rose from the dead the third day. These two
books indicate the need for Christian faith to continue to reexamine these
doctrines in order to grasp afresh the apostolic understanding of them, in
distinction to many contemporary trends of thought which would reduce
them to some fleeting, philosophical fashion.

In Zum Verständnis des Todes Jesu, the Synod of the EKU (a German
protestant coalition of seven state church groups) presents a position paper
on the theological understanding of the death of Christ. It adopted this from
the work of a specially appointed committee, comprised equally of theology
professors and churchmen, who convened seven times during a five-year
period. The adopted Stellungnahme (not a Bekenntnis I) expressly rejects



Rezensionen 141

understanding the cross as simply a symbol of how Jesus lived "as a man for
others" and so caused God to occur as an event in the world. Neither is the
cross to be understood as a symbol of this world which will be radically
overcome by future general resurrection already anticipated in Jesus' resurrection.
Instead, the cross signifies the curse upon all mankind which God placed on
Jesus so that this curse was removed from all men through raising Jesus from
the dead. The church's power to present this message effectively comes not
through apologetical efforts to establish the historicity of the cross and
resurrection, nor by rationalistic efforts to show how Christ's death procured
a ransom for sinful men. Bather, men come to believe this message simply
through the power by which God raised Jesus so that he now lives. It is
Jesus' resurrection, then, which makes the cross meaningful and its message
effectual.

Die Auferstehung Jesu Christi is an attempt by two Roman Catholic
scholars to help the ordinary Christian, troubled by the many discrepancies
of the Easter narratives in the four Gospels, to be able, nevertheless, to
believe in the resurrection of Jesus, which is the center of Christian faith.
These authors admirably achieve their purpose to take their readers to the
very depths of the problem, to convey technical knowledge without being
too technical, and to face up to the basic difficulties. Ruckstuhl's three
chapters (more than one-half of the book) are of particular value in handling
such substantive matters as a critical re-creation of the sequence of the
Easter events, the historicity of the actual resurrection itself, and the relationship

of Jesus' resurrection to his appearances, ascension, and exaltation.
Some of Ruckstuhl's conclusions, reached after a critical consideration of

the issues, are (1) Jesus' tomb must have been empty, because even the
enemies of Christianity tacitly admitted it in charging that the disciples
had stolen the body, and because it would have been impossible for the
apostles to have begun their preaching in Jerusalem if Jesus' tomb were
known to be occupied; (2) the records of Jesus' appearances to the women
hark back to an historical kernel, since a fabricator would never cite the
witness of women, who in those days were regarded as ineligible witnesses ;

(3) while the apostles themselves saw Jesus in the Galilee area, yet Luke's
and John's inference that the appearances occurred in Jerusalem reflects
the early church's attempt to cover up the embarrassing fact that most of
the apostles had fled to Galilee shortly after Jesus' arrest; (4) while no one
witnessed the actual resurrection of Jesus, yet it is a necessary inference from
the empty tomb and particularly the appearances (historians often infer
happenings for which they have no direct evidence) ; and (5) the historicity
of the miracle of the resurrection is to be credited, since to try to deny this
miracle makes mandatory the explanation of the miracle of how the
disciples, so disenchanted by Jesus' arrest that they fled to Galilee, could
nevertheless preach with such unity and boldness in Jerusalem a few days later.
Ruckstuhl argues strongly, as over against Bultmann, that evidences are a

necessary ingredient to genuine faith in Jesus as risen. "Der echte Glaube
kann nicht entstehen, wenn jeder Hinweis, daß Gottes Wort wirklich
ergangen ist, fehlt" (p. 71).



142 Rezensionen

The protestant group responsible for the first book would feel that
Ruckstuhl forfeits much by this effort to establish the historicity of the
resurrection. But was not Peter, in the first Christian sermon, doing essentially
the same thing when, on the basis of fulfilled Scripture, the empty tomb,
and the united apostolic witness, he declared that his hearers could "know
assuredly" that Jesus was indeed Lord and Christ?

Daniel P. Fuller, Pasadena, California

Reiniiart Staats, Gregor von Nyssa und die Messalianer. Die Frage der
Priorität zweier altkirchlicher Schriften. Patristische Texte und Studien,
hrsg. von K. Aland und W. Schneemelcher, 8. Berlin, De Gruyter 1968.

VII + 144 S. DM 34.-.

Die Erforschung der handschriftlichen Überlieferung antiker Texte kann
Auswirkungen weit über den Bereich der rein editorischen Arbeit hinaus
haben. Die vorliegende, überarbeitete Göttinger Dissertation greift in einen
solchen Streit ein, der seine Schärfe erst eigentlich durch die Arbeiten von
Hermann Dörries an der Überlieferung des Pseudo-Makarios (wahrscheinlich
Symeon von Mesopotamien) und von Werner Jaeger an der Edition Gregors
von Nyssa erhalten hat. Seitdem Gregors De instituto christiano und
Makarios' Großer Brief textlich wiederhergestellt sind, sieht sich die
Forschung vor folgendes Problem gestellt: Die beiden Schriften gleichen sich,
abgesehen von einem längeren Schlußabschnitt bei Symeon/Makarios, in der
Gedankenführung und in der Verwendung von Schriftzitaten so sehr, daß
die Abhängigkeit der einen von der anderen angenommen werden muß.
Da aber beide Autoren trotzdem ganz selbständig formulieren und beide
Werke sich in das übrige Opus ihrer Verfasser gut einfügen, war die Frage,
wer bei wem abgeschrieben hat, so lange nicht zu beantworten, als kein
befriedigendes Kriterium zur Entscheidung der Prioritätsfrage gefunden
wurde. Werner Jaeger selbst hat in seinem Buch «Two Rediscovered Works
of Ancient Christian Literature» (1954) die Diskussion von vornherein
dadurch belastet, daß er, ohne den philologischen Einzelnachweis zu liefern,
von der Priorität Gregors ausging. Jaegers Begeisterung für die «christliche
Paideia» besonders bei Gregor von Nyssa, in der er eine legitime Erbin der
klassischen griechischen Paideia und die Verwirklichimg einer großartigen
Synthese von Antike und Christentum erblickte, fand in der Schrift De
instituto eine besonders schöne Bestätigung. Im Falle einer Priorität des
messalianischen Mönchsvaters hätte Jaeger seine Gesamtschau allerdings
erheblich modifizieren müssen.

Durch Staats' Arbeit darf es nun als erwiesen gelten, daß die Priorität
Symeon zukommt und daß Jaeger somit das Gefälle des Einflusses zu
einseitig gesehen hat. Das Beweisverfahren des Verfassers bedient sich nicht so
sehr allgemeiner Vergleiche, etwa des Denkstils oder der theologischen
Inhalte, sondern hält sich an kleine Beobachtungen, die die Aneignung der
Vorlage ausgezeichnet beleuchten. Staats bemerkt richtig, daß die inhaltlichen

Eigentümlichkeiten, die Gregors De instituto von seinen übrigen
asketischen Werken unterscheiden, als bewußte Anpassung an Symeon und



Rezensionen 143

die Messalianer verstanden werden könnten und darum nicht beweiskräftig
sind. Daß es dem Verfasser nicht an Überblick und Kenntnis dieser
allgemeineren Zusammenhänge fehlt, geht aus mehreren Abschnitten (z. B.
S. 103-125) deutlich hervor. Am meisten leuchtet seine Beweisführung da ein,
wo er zeigt, wie die Auswahl der Schriftworte und ihr «Sitz» im Text bei
Pseudo-Makarios viel mehr überzeugen als bei Gregor, der offensichtlich
gewisse Tendenzen und Wendungen des Makarios korrigiert, aber die Bibelzitate

übernimmt, so daß sich Inkongruenzen einstellen, die freilich nur bei
sehr detaillierter Beobachtung sichtbar werden. An 50 Stellen vergleicht
Staats die Texte miteinander, vermag aber, wie er selber zugibt, bei weitem
nicht überall die Priorität Symeons schlagend zu beweisen. Einige Argumente
halten zudem einer kritischen Prüfung nicht oder in viel geringerem Maße
stand, als Staats meint (z. B. Nr. 7, 38, 39, 47). Es bleibt aber eine beträchtliche

Zahl von Stellen übrig, an denen dank der scharfen und originellen
Beobachtungsgabe des Verfassers die Priorität Symeons offensichtlich, sowie
viele, wo sie mindestens wahrscheinlich geworden ist. Die Arbeit mündet in
die Frage nach dem erstaunlich positiven Verhältnis Gregors zu den Messa-
lianern aus, wodurch deutlich wird, daß Staats auch im Problemkreis
«Rechtgläubigkeit und Ketzerei» neue Einsichten und Impulse vermittelt.

Alfred Schindler, Zürich

Arnold Gilg, Fragen und Wege historischer und systematischer Theologie.
Gesammelte Aufsätze. Zürich, EVZ-Verlag, 1968. XVI + 238 S. Fr. 23.80.

« Galt es historische Zusammenhänge darzustellen, so war immer ein...
theologisches Anliegen mitwirksam... War eine Periode zu schildern, wurden
die ernsthaftesten und besten Triebkräfte in klaren Linien gezeichnet, ihre
Nebenwirkungen sichtbar gemacht, Gegenkräfte und Zwischentöne
herausgearbeitet, auch die Niederungen in ihrer Bedeutung gezeigt, und der
künstlerische Trieb ruhte nicht, bis aus allen diesen Linien und Verflechtungen
ein ganzheitlich lebendiges Bild gefügt war» (S. VII). Hier hält die
Würdigung des 1967 verstorbenen altkatholischen Theologen Arnold Gilg durch
Kurt Stalder (S. VII-XV) etwas von dem fest, was diese Sammlung (4 von
ihren 10 Stücken sind Erstveröffentlichungen) zu einer seltenen und
beglückenden Gabe macht.

Forschung und Darstellung, «Wissen» und «Sehen» sind bei Gilg nicht
voneinander getrennt. Wer einen von seinen 5 hier gebotenen Beiträgen
zu Zyklusvorlesungen der Berner Universität zu lesen anfängt, wird alle
lesen wollen. Denn auch das, was ein Student über die da verhandelten
Gegenstände aus Kompendien weiß oder wissen sollte, tritt durch die Art der
Mitteilung in ein neues Licht, wird schaubar und lebendig und führt immer
wieder zum «Nachdenken über das uns alle beschäftigende Problem an
diesem oder jenem Punkt» (S. 135). Man lese etwa, was jeweils knapp zwei
Seiten über die komplizierten Entwicklungen auf den britischen Inseln vom
4. bis zum 8. Jh. (S. 27-29), über Innozenz I. und Leo I. als die ersten
«eigentlichen Päpste» (S. 36f.), über die ekklesiologische Bedeutung des

gotischen und vandalischen Arianismus (S. 32f.) vermitteln - weder irgend-



144 Rezensionen

einen wesentlichen Zug verwischend noch auch hektisch resümierend («Der
Weg der Kirche im werdenden Abendland», S. 23-46). In der Vorlesung
«Der Hochkatholizismus» (S. 70-97) wird der «zentrale und paradigmatische
Charakter» (S. 72) sowohl der Kirchlichkeit wie der Theologie des eigentlichen

Mittelalters (11.-13. Jahrhundert) herausgearbeitet: «Auf dem Hinterund

Untergrund der Kirchenwirklichkeit, die durch das jäh aufgestiegene
Papsttum geformt wird, ist all das zu sehen, was wir bei den hochmittelalterlichen

Theologen an ekklesiologischen Äußerungen finden. Diese
Kirchenwirklichkeit meinen sie» (S. 77) - auch wenn sie über Vernunft und
Glauben, über die «geschaffene Gnade», die Sakramente, das Ordensleben
schreiben. Die Auseinandersetzung mit dieser geschichtsmächtigen Gestalt des

Katholizismus will Gilg um so weniger scheuen, je faszinierender
(«majestätisch und mütterlich», S. 96) sie ihm vor Augen steht. Worum es ihm bei
dieser Auseinandersetzung geht, kommt an einem andern historischen
Paradigma — der protestantischen Theologie von Schleiermacher zu Troeltsch -
ausdrücklich zur Sprache («Das Problem der Religion», S. 98-110): «Unser
Christentum ist nicht in sich und aus sich dieser Glaube, diese wahre Religion.
Es wird dies von obenher, wenn und sofem es dem freien und gütigen Gott
gefällt» (S. 110). Wie sehr die Problematik von Theozentrik und Anthropo-
zentrik dazu dienlich ist, auch den Eigenheiten einer schwer zu überschauenden,

in sich widerspruchsvollen Periode gerecht zu werden, zeigt die
Vorlesung « Der Katholizismus der Gegenreformation. Ein Beitrag zur Frage des

Barock» (S. 133-162). Der Forschungsbericht «Von der dogmengeschichtlichen

Forschung in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts» (S. 163-182)
beschränkt sich in der Kürze einer Vorlesungsstunde auf drei Hauptthemen -
das altkirchliche Christusdogma, das Verhältnis zwischen Theologie und
Philosophie im 13. Jahrhundert und Luthers Rechtfertigungslehre — und
macht deutlich, daß und wie die große Zeit dieser Forschung mit Karl Holl
abschließt.

Aus tiefer Kenntnis der Quellen und der Probleme hat Gilg die Größe
dieser Zeit mit ihrem « Streben, ,Kirchengeschichte zum Inbegriff der Theologie

zu machen'» (S. 2), anerkannt, sich aber nicht in ihrem Nachglanz
sonnen wollen, sondern sich bemüht, ein Neues zu pflügen, und aufgerufen,
«über sie (die frühern Forschergenerationen) hinaus und auch im
Widerspruch zu ihnen einiges zu lernen und zu suchen» (S. 181). In welcher Richtung,

davon gab Gilgs zuerst 1936 veröffentlichter Doppelvortrag - ebenfalls
ein Beitrag zu einem Vortragszyklus — «Weg und Bedeutung der altkirchlichen

Christologie » (Neudruck in München 1955 als Bd. 4 der Theologischen
Bücherei) ein eindrückliches Beispiel. Dazu bildet in der vorliegenden Sammlung

der Vortrag «Zum altkirchlichen Traditionsgedanken» (S. 47-69; zuerst
Internationale Kirchliche Zeitschrift 29, 1939, S. 28-50) ein Gegenstück,
insofern er — in gleicher Weise in die Tiefe der Quellen bohrend und auf die
gegenwärtige kirchliche und theologische Lage ausgerichtet — sieh der
Zentralfrage der altkirchlichen Ekklesiologie stellt, wobei es dann weniger
um die Positionen Ritschls und Harnacks als um die des tridentinischen und
neueren Katholizismus geht. Hier gewahrt Gilg einen Weg, der anders
verläuft als derjenige der altkirchlichen Christologie. Zwar drückt die Ab-



Rezensionen 145

grenzung eines neutestamentlichen Kanons «das unaufhebbare Gegenüber
von Wort Gottes und Kirche» unüberhörbar aus (S. 58). Jedoch «kann keine
Rede davon sein, daß die Kanonthese nach ihrer ganzen unerhörten Tragweite

entfaltet würde» (S. 57). Und dieses Verdikt scheint überraschenderweise

einen Vinzenz von Lerinum noch weniger zu treffen als etwa einen
Irenaus oder Tertullian. Weist Vinzenz wenigstens in die Richtung einer nur
«relativen Autorität» der Tradition (welche Relativität man dann allerdings
mehr im Sinn Augustins, letztlich der paulinischen Freiheit vom Gesetz,
bestimmen müßte), so veranlassen die älteren Väter zum Urteil: «Schon die
alte Kirche behauptet eine zweite Offenbarungsquelle» (S. 57). Es fragt sich
aber, so scheint mir, ob diese Anschauung von den «zwei Quellen» - mehr
nachtridentinischer Kontroverse als dem Text des Tridentinum entsprechend

— sich dazu eignet, der zweifellos vorhandenen Problematik des
altkirchlichen Traditionsgedankens gerecht zu werden. Gilgs eigene
Ausführungen lassen uns subtilere Weisen erkennen, auf die es gelingt, Schrift
und Tradition als zwei verschiedene Aspekte einem Offenbarungszusammenhang

einzuordnen. Man mag sie dann, wie es in der neueren katholischen
Literatur gerne geschieht, in gegenseitiger «Koinhärenz» sehen. Wie einer
dieser beiden «Aspekte» der Offenbarung sich dann als «Norm» des andern
herausstellen könnte, diese Frage hat sich der alten Kirche nicht in der
Schärfe der Auseinandersetzungen des 16. und 17. Jahrhunderts (teilweise
schon des Spätmittelalters) gestellt. Ob damit die alte Kirche eher im Lichte
glückhafter Unschuld oder unter der Wolke bedrohlicher Ungeklärtheit zu
sehen sei, darüber gibt es in den neuesten Untersuchungen des Traditionsproblems

divergierende Ansichten. Gilgs Aufsatz wird weiterhin dazu helfen,
daß man sich hier die Sache nicht zu einfach macht.

Jenes «Gegenüber von Wort Gottes und Kirche» beherrscht das Feld,
wenn Gilg in seiner Rektoratsrede von 1928 («Der Sinn der Theologie»,
S. 1-22) — man spürt in ihr die «Gemeinschaft des Fragens und Denkens»
mit Karl Barth (S. X) besonders stark - erklärt, wie die notwendige
Zusammengehörigkeit von christlichem Glauben und christlicher Theologie
ihre Verschiedenheit nicht aufhebt. Damit hängt nun auch zusammen, daß

Gilg einem Dogmenhistoriker, mit dem er in wesentlichen Dingen nicht einig
geht, nicht mit der Gebärde des Propheten begegnet, sondern in einem
«Stückchen Kleinarbeit» auf einer allerdings entscheidenden Linie (es wird
das Problem der «Engelchristologie» ausgewählt) «mit den in den Werner -

schen Kellern aufgestapelten Dokumenten Zwiesprache» hält (S. 114;
«Bemerkungen zu Martin Werners Buch: Die Entstehung des christlichen
Dogmas», S. 111-132). Aber auch an ganz neuen Dokumenten, im Vorfeld sich
erst allmählich abzeichnender Entscheidungen hat Gilg Einzelbeobachtungen
gemacht («Am Anfang des Zweiten Vatikanischen Konzils», S. 183-197).
Die hier geübte Umsicht und Vorsicht sollte helfen, ebenso von Illusionen
über wie von formalistisch-gesetzlichen Forderungen an die Römische Kirche
frei zu bleiben und so die Hoffnung auf einen wirklichen Durchbruch zur
Wahrheit der Kirche offen zu halten.

Bei der Arbeit «Karl Barth und das Tridentinum (Zu Hans Küngs Buch:
Rechtfertigung)» (S. 198-238) handelt es sich um einen 1962 zweimal ge-

10



146 Rezensionen

haltenen Vortrag, ein vorläufiges «Fragment» einer größeren geplanten
Publikation (vgl. S. XIII u. 199), das aber schon in dieser Form Ergebnisse,
formale und inhaltliche Charakterzüge mehrerer der zuvor genannten
Arbeiten in intensiver Weise vereinigt, ihre Ergebnisse und Fragestellungen
aufnimmt und weiterführt. Besteht, wie Küng behauptet, wesentliche
Ubereinstimmung zwischen der Barthschen und der tridentinisehen
Rechtfertigungslehre? Bei allem Respekt für Küngs «hochgemutes, reiches Buch»
(S. 238) sieht er in dessen Verständnis der Rechtfertigung aus Gnade allein
den Zug einer Tradition, die in Trient zwar zu Worte kam (etwa durch Seri-
pando), aber nicht siegte. Man kann Karl Barth nicht vorwerfen, er habe

nur aus Mißverständnis des eigentlich Gemeinten sich gegen das tridentinische
Rechtfertigungsdekret so scharf abgegrenzt. Dies wird an drei Problemkreisen

aufgezeigt: «I. Simul iustus et peccator» (S. 200-207); «II.
Rechtfertigung in Christi Tod und Auferstehung» (S. 208-213); «III. Sola fide»
(S. 213-237). Besonders beim dritten wird in die scholastischen Hintergründe
der Auseinandersetzungen unter den Konzilstheologen hineingeleuchtet.
Wenn auch diese Untersuchung sich im gegebenen Rahmen nicht zu Ende
führen ließ, so ist sie doch von hohem Wert, vermittelt Einblicke in den
Sinn scheinbar recht abgelegener Diskussionen. Das Ergebnis ist
überzeugend: Von den verschiedenen patristischen und scholastischen Möglichkeiten,

dem «sola fide» seinen Ort in der Rechtfertigung zuzuweisen, kamen
diejenigen nicht zum Zuge, die dem reformatorischen Glaubensverständnis
relativ am nächsten standen. Eine abschließende Beurteilung dieser in
Trient Unterlegenen (besonders hinsichtlich ihrer Nähe oder Ferne zu Luther
einerseits, Barth anderseits) konnte und wollte Gilg in diesem «Fragment»
nicht geben. Aber auch seine Sicht des scholastischen Hintergrundes läßt
Fragen offen. Er sieht in den Beratungen und Interventionen, die dem
tridentinisehen Rechtfertigungsdekret vorausgingen, hauptsächlich eine
Auseinandersetzung der franziskanisch-scotistischen Richtung mit den mehr an
Thomas orientierten Theologen. Daß das Konzilsdekret so ausführlich und
positiv die «praeparatio ad iustificationem» behandelt, stellt dann einen Sieg
der ersten Gruppe dar. Nun ist aber in allen diesen Auseinandersetzungen
und auch im Dekret selber die «Vorbereitung» auf die «Eingießung» der die
Rechtfertigimg konstituierenden Gerechtigkeit ausgerichtet. Der ganze
Komplex der «eingegossenen Gnade» mitsamt der Vorbereitung auf sie war
aber in der Spätscholastik seit Duns Scotus von vielen Nichtthomisten zwar
nicht eliminiert, aber doch relativiert worden, und zwar im Hinblick darauf,
daß Gottes Gerechtigkeit und Barmherzigkeit letztlich (absolute) durch nichts,
das der Mensch tut oder an sich hat — sei es auch auf Grund irgendeiner
«geschaffenen Gnade» - sich bestimmen läßt, ihn anzunehmen, sondern nur
durch den göttlichen Willen zur Annahme selber («voluntas divina aeeep-
tans»), d. h. durch die («ungeschaffene») Gnade, die Gott selber ist. Der
Augustinereremit Gregor von Rimini (f 1358) hatte unter dieser Voraussetzung

eine scharf antipelagianische, von Luther wohl beachtete
Rechtfertigungslehre vertreten. Das tridentinische Dekret hingegen baut alles auf
den Komplex der geschaffenen Gnade (d. h. der «eingegossenen» Gerechtigkeit

und der Vorbereitimg auf diese). Ist an diesem Punkt nicht ein Sieg des



Rezensionen 147

Thomismus zu sehen, dessen Einfluß seit dem 15. Jahrhundert im Wachsen
war und auch Theologen, die nicht eigentliche Schulthomisten waren,
bestimmte, ihre abweichenden Meinungen der thomistischen Denkstruktur
anzunähern? In der thomistischen Rechtfertigungslehre ist kein Platz für die
«acceptatio» vorgesehen, und im tridentinischen Dekret spielt sie keine Rolle.
Die von Gilg geschilderten tridentinischen Diskussionen über die Modalitäten

der Vorbereitung auf die Rechtfertigung waren nicht auf Gottes Gnade
als solche, sondern auf die in ihre alte (gewissermaßen vor-scotische) Würde
wieder eingesetzte «eingegossene Gnade» ausgerichtet.

Martin Anton Schmidt, Basel

Thomas Müntzer, Schriften und Briefe. Kritische Gesamtausgabe. Unter Mitarb.

von Paul Kirn, hrsg. von Günther Franz. Quellen und Forschungen
zur Reformationsgeschichte, 33. Gütersloh, Gerd Mohn, 1968. 591 S.

DM 96.-.

Thomas Müntzers Schriften mußten lange auf eine wissenschaftliche
Ausgabe warten. Den Anfang machten 1931 H. Böhmer und P. Kirn mit der
Publikation von Müntzers Briefwechsel. Erst 1950 folgte C. Hinrichs mit
einer vorzüglichen Ausgabe der drei sogenannten politischen Schriften, nämlich

der drei theologischen Kampfschriften, in denen sich Müntzer 1524 offen
der Wittenberger Reformation entgegenstellte. Was es sonst an einigen
wenigen Müntzer-Editionen gegeben hat, konnte wissenschaftlichen
Ansprüchen nicht genügen. Erst jetzt ist eine - wie es heißt - «kritische
Gesamtausgabe» von Günther Franz besorgt worden, der sich seit nahezu vierzig
Jahren mit Müntzers Werken befaßt und im letzten Kriege ein erstes,
fertiges Editionsmanuskript eingebüßt hat.

Von den Werken, die Müntzer selbst einst in den Druck gegeben hat,
wurden nun zum ersten Male die drei liturgischen und die drei unpolemischen
theologischen Schriften erneut in der ursprünglichen Textfassung zugänglich
gemacht. - Für den Liturgiker ist es ein besonderer Gewinn, daß bei den zwei
liturgischen Hauptwerken die Notenbilder von dem Freiburger Musikwissenschaftler

W. Gurlitt in das heutige Notensystem übertragen wurden. - Bei
den politischen Schriften und beim Briefwechsel stützte sich G. Franz im
wesentlichen auf die erwähnten Ausgaben von Hinrichs und Böhmer-Kirn,
wobei er zwar die Erläuterungen zu den Briefen etwas vermehrt, bei den
politischen Schriften jedoch die detaillierten Anmerkungen von Hinrichs
gekürzt hat und mit Rücksicht auf das Gesamtkorpus der Ausgabe wohl
leider auch kürzen mußte. Der bisher bekannte Briefwechsel wurde im
Anhang (S. 571ff.) um zwei weitere Briefe erweitert. Da der Briefwechsel Stücke
enthält, die entweder keine Briefe sind (Nr. 63) oder bei denen weder als
Verfasser noch als Adressat Müntzer als einzelner in Erscheinung tritt (Nr.
56a, 77f., 92f.), ist zu fragen, warum nicht auch die in einen Kollektivbrief

eingebetteten 12 (11) Mühlhäuser Artikel vom September 1524 in die
Ausgabe mitaufgenommen worden sind, obwohl der Herausgeber selber in
seinem Buch «Der deutsche Bauernkrieg» (4. Aufl. 1956, S. 257) schreibt,
sie seien «Müntzers und Pfeiffers Werk». - Die Stücke, die Böhmer-Kirn im



148 Rezensionen

Anhang zum Briefwechsel veröffentlicht hatten, sind noch um einige
vermehrt und in die drei Gruppen «Nachgelassene Schriften und Aufzeichnungen»,

«Bekenntnis und Widerruf», «Nachrichten zu Müntzers Leben»
eingeteilt worden. Bei dem als erste Kundgebung Müntzerscher Theologie
hochbedeutsamen Prager Manifest wurde die tschechische Übersetzung
weggelassen, was zu bedauern ist, da E. Wolfgramm 1957 gezeigt hat, wie diese

Fassung zum Verständnis der deutschen Vorlage helfen kann. Hingegen
konnte mit Recht die Nr. 5 aus dem Anhang bei Böhmer-Kirn fortfallen,
weil es sich in Wahrheit um Thesen Melanchthons handelt (s. S. 16 Anm. 9).
Die Nachrichten zu Müntzers Leben hätte man noch um einige weitere, bisher

nur verstreut an abgelegenen Stellen veröffentlichte Dokumente
vermehren können.

Bei den vermischten Stücken der drei oben genannten Gruppen, bei denen
der Herausgeber weniger als bei den beiden Hauptabteilungen der
Druckschriften und des Briefwechsels sich die Vorarbeiten anderer zunutze machen
konnte, sind die Mängel der Ausgabe am stärksten zu spüren. Sie liegen darin,
daß die Beschreibung der zugrunde liegenden Drucke und Handschriften
nicht völlig exakt ist. Auch die Verweise auf andere Publikationen oder
Sekundärliteratur sind wiederholt ungenau oder unvollständig. Die Fehler
in den Müntzer-Texten sind nicht übermäßig zahlreich, dürften jedoch
geringer sein. Den Theologen betrübt es besonders, daß fast ein Viertel der von
Müntzer zitierten Bibelstellen nicht verifiziert worden ist und die theologischen

Erläuterungen im ganzen dürftig ausgefallen sind. Etliche der
germanistischen Worterklärungen, von denen außerdem ein Teil nicht
sinngemäß ist, hätten sich durch das Glossar (S. 577ff.) erübrigt; das Glossar
selber wäre erheblich dienlicher, wenn es ausführlicher angelegt und bei
zentralen Begriffen zu einem Register ausgestaltet worden wäre. Schließlich
ist das Personen- und Ortsregister (S. 586ff.) weder vollständig noch fehlerfrei.

Diese Beanstandungen können hier nicht im einzelnen belegt werden.
Der Wert der Ausgabe ist trotz ihrer Schwächen dadurch bedingt, daß

wir endlich durch ein Studium von Müntzers eigenen Zeugnissen uns ein
von allen — von den marxistischen wie von den konfessionellen — Klischees
befreites Müntzer-Bild erwerben müssen. Die Möglichkeit, dieses Müntzer-
Studium aus den Quellen an unseren Hochschulen zu betreiben, wird
allerdings durch den hohen Preis der Ausgabe beeinträchtigt. Darum wäre es besser

gewesen, man hätte diese Ausgabe genauso wie die in derselben Reihe
erschienenen Schriften von Hans Denck in einzeln käuflichen Teilbänden
herausgebracht, etwa in der Gruppierung: liturgische Werke, theologische
Schriften und Notizen, Briefwechsel, Dokumente zu Müntzers Leben und
Wirken. Reinhard Schwarz, Tübingen

Feitz Buei, Der Pantokrator. Ontologie und Eschatologie als Grundlage der
Lehre von Gott. Theologische Forschung. Wissenschaftl. Beitr. zur
kirchlich-evangel. Lehre, 47. Hamburg-Bergstedt, Herbert Reich, 1969.
160 S. DM 16.-.

Die Darlegungen der «Konzeption eines ontologisch haltbaren und ekkle-
siologisch bedeutsamen christologisch begründeten Gottesglaubens» sind im



Rezensionen 149

vorliegenden Buch Prof. Buris als Fortsetzung seiner «Dogmatik als Selbst -

Verständnis des christlichen Glaubens» gedacht, die wegen ihres fragmentarischen

Charakters lediglich als ein «Vorgeschmack» des Kommenden
genommen werden müssen (Vorwort).

Buri leistet der von ihm selbst betonten Forderung der «Eindeutigkeit in
der Bezeichnung des Gemeinten» (S. 148) Genüge und läßt keinen Zweifel
darüber aufkommen, daß es auch in diesem Hauptstück der Dogmatik um
die Bemühung der Klarstellung des Selbstverständnisses des Glaubens in
seinem Vollzug handelt. Schöpfung, Providenz, Eschatologie und Ekklesio-
logie sind «Aussagen über das Nichtobjektivierbare eigentlicher Existenz in
Gemeinschaft» (S. 100). Und selbst die im trinitarischen Gottessymbol zum
Ausdruck gebrachte Wirklichkeit ereignet sich nur im Vollzug des gläubigen
Selbstverständnisses und stellt dessen sachgemäße Aussageform dar (S. 111).
Die «Radikalkur» (S. 91), der Buri die biblische Vorstellungswelt und die
Begriffe der dogmatischen Tradition unterwirft, ist also nicht allein durch
die eschatologisch-historische Problematik bedingt, die in Folge der
ausgebliebenen Parusie entstanden ist.

«Der Pantokrator ist das Symbol einer christozentrischen Theologie»
(S. 11). Die ganze Heilsgeschichte ist sein Werk; «Sein und Erfüllung stellen
den Machtbereich des Christus Pantokrator dar» (S. 107). Der Pantokrator
ist zugleich das Symbol «für das Ereignis, in dem der Mensch sich zu
unbedingter Verantwortung gerufen erfährt, und für den Bereich, in dem sich
dieses Ereignis auswirkt» (S. 107). Wie dieses Ereignis personal ist, so auch
die Macht, welche dieses Ereignis bewirkt. Das Eigentlichwerden des
Menschen ist ein Kampf, der von diesem mit personalen Zügen ausgestatteten
Pantokrator geführt wird. Die christologisehe Ontologie und Eschatologie
als zur Gotteslehre führende Seins- und Geschichtslehre sind Ausdrücke oder
Chiffren dieses Eigentlichwerdens im Vollzug des unbedingten
Verantwortungsseins. «Schöpfung und Endheil verwirklicht sich in der Unbedingt-
heit, in der der Einzelne sich von Gott in seiner Situation in Gemeinschaft
mit seinen Mitmenschen zur Verantwortung gerufen weiß» (S. 64).

Im I. Teil: «Schöpfung in Christus», macht Buri von den Einsichten der
neueren alttestamentlichen Wissenschaft Gebrauch und versteht die biblische
Schöpfungsgeschichte nicht als Creatio e nihilo, sondern als Creatio in
Christo, d. h. nicht als Antwort auf die Frage nach der Weltentstehung oder
dem Warum des Seins, vielmehr als Ausdruck eines bestimmten
Geschichtsverständnisses, nämlich als Glaubenszeugnis von den in der Geschichte
erfahrenen Machttaten Gottes. Dieser Glaube spricht sich aus in dem von
Israel vorgefundenen Drachenkampfmythos, wobei es einzig und allein um
die Überwindung des Bösen geht. Diese Überwindung wird vom
Heilsglauben als Schöpfung verstanden. Auf die eigentliche Existenz bezogen:
Sieg im Chaoskampf ereignet sich dort, wo sich Sinn ereignet, d. h. im Sich-
verantwortlich-Wissen von Personsein (S. 55).- Von der alttestamentlichen
Vorstellungswelt führt eine ungebrochene Linie zur eschatologischen
Einstellung des Neuen Testaments. Grund der christologischen Deutung des
Alten Testaments ist der dem Drachenkampf entsprechende Kampf Christi
mit den Mächten dieses Äons sowie das Zeugnis einiger Stellen im Neuen



150 Rezensionen

Testament, wo Christus als weltschöpferisches Prinzip erscheint. Das Heilswerk

übernimmt die Funktion der Schöpfungsgeschichte. Bs gilt also, die
Schöpfung christologisch und die Christologie und Soteriologie kosmologisch
zu verstehen (S. 43), wobei die sonst unaufhebbaren Spannungen zwischen
Schöpfungsgedanke und Eschatologie eliminiert werden. Die Enderwartung
ist nichts anderes als die Schöpfungsgeschichte, nur die Blickrichtimg sei
eine andere. Das Kampfmotiv schafft Einheit; der Glaube hat es mit einer
einzigen Gottesgeschichte, mit dem in der ganzen Geschichte wirkenden
Christus zu tun. Die innerlich strukturierte Einheit des Glaubensvollzugs
und das allumfassende Gottessymbol «Pantokrator» stehen in strikter
Entsprechung zueinander.

Die auf Grund der Schöpfungslehre entworfene Providenzlehre mündet
in die Eschatologie und Ekklesiologie ein. Die zentralen Themen der
«Erfüllung in Christus», II. Teil, sind die Parusie und die Kirche. Parusie ist bei
Buri die Verwirklichung des eigentlichen Personseins und die Kirche stellt
ihrem Wesen nach diese Parusie dar. Die «ekklesiologische» Eschatologie,
die auch «Kultureschatologie» genannt wird (S. 82f., 99), findet ihre
Erfüllung in der Bestimmung der Kirche und schließt sich ohne Bruch an die
Schöpfung an. Die Ekklesiologie übernimmt die Funktion der Eschatologie.
Man soll sich daran erinnern, daß in Buris Auffassung Schöpfung und
Eschatologie Aussagen über den Sinn des menschlichen Daseins in der
Geschichte und über seine mögliche Erfüllung sind. — Die Rede vom Heiligen
Geist, erörtert in diesem Zusammenhang, ist in Buris Konzeption die
Ausdrucksweise für das, worum es in unserem Selbstverständnis geht (S. 104).

Im III. Teil, «Die Fülle Gottes in Christus», wirft Buri die Frage auf,
welche Rolle dem dreieinigen Gott in dem Entwurf seiner Pantokrator -

Theologie noch zukommen mag. (Im Vorwort wurde bemerkt, im Ausbau
seiner Dogmatik möchte er das neu aufgekommene Interesse an der Gottesfrage

berücksichtigen.) Auf Grund «der als Aussage des menschlichen Selbst-
Verständnisses gewerteten Ontologie und Eschatologie» (S. 129) kommt man
notwendigerweise zu einer Lehre von Gott. In ihr, und zwar konkret in der
Trinitätslehre, geht es um die Zusammenfassung dessen, was im bisherigen
von Sein und Erfüllung in bezug auf Personsein in Gemeinschaft gesagt
wurde, und zugleich um «das Ausziehen der Linien der Ontologie und
Eschatologie» (S. IlOf.). In diesem überaus reichhaltigen Teil des Buches
behandelt der Verfasser die «Problematik und Möglichkeit einer Lehre von
den Eigenschaften Gottes» (S. 115ff.), «Die in sich ruhende Wesensfülle
Gottes» (S. 124ff.) und «Gott in seiner aus sich herausgehenden Seinsfülle»
(S. 134ff.). In der Eigenschaftslehre, wie Buri sie interpretiert, handelt es
sich «um Aussagen über Gott in seinem Bezogensein auf den Menschen, im
Bezogensein des Menschen auf Gott in der analogia fidei entis in Christo»
(S. 128). Die Einsichten in das Wesen Gottes, dessen Fülle mit Hilfe der
très viae der protestantischen Orthodoxie (via causalitatis, eminentiae, ne-
gationis) zum Ausdruck gebracht wird, gehen denjenigen in seine Existenz
voraus. Nur so haben wir es anstatt von einem abstrakten philosophischen
Wesen Gottes mit seiner konkreten Fülle zu tun. Die Frage der aus sich
herausgehenden Seinsfülle Gottes wird an Hand der drei Gottesbeweise



Rezensionen 151

(ontologische, kosmologische, physikotheologische oder teleologische)
aufgenommen.

Im Schlußkapitel wird das Problem «Theologie und Gebet» erörtert
(S. 145ff.). Das rechte Gebet ist das Modell des der Dogmatik zugrundeliegenden

gläubigen SelbstVerständnisses. Es sei nichts anderes als der Vollzug

meines Selbstverständnisses. Personsein in seinem Selbstverständnis
vernimmt aus dem Schweigen des Ganzen heraus die Stimme, die es zur
Verantwortung ruft. Für den Beter in diesem Sinne ist Gott eine Person. Hier allein
wird das Subjekt-Objekt-Schema durchbrochen, innerhalb dessen es kein
absolutes Gegenüber und kein unbedingtes Subjekt gibt, sondern nur die
Welt der Erscheinungen (S. 152).

Die Konsequenzen der eschatologischen Problematik, die in Buris
«Ausdruckslehre» gezogen und als Dogmatik entfaltet werden, mögen vielen wie
ein finis Christianismi vorkommen (vgl. S. 98). Was bleibt von der Theologie
noch übrig, wo alle Aussagen der christlichen Überlieferung als Ausdrücke
des Selbstverständnisses gedeutet werden und Gott selbst als Symbol der
Unbedingtheit des Glaubens erscheint (S. 123, 127)? Und doch wäre nichts
abwegiger als eine pauschale Ablehnung dieser gedanklichen Bemühimg um
das Verstehen und die Aneignung der christlichen Wahrheit. Eine bloße
Behauptimg «konservativer» Lehrformulierungen ist kein echter Widerpart
des Denkens, das die traditionellen Lehren im Blick auf unser Heute
durchreflektieren will. Buri selbst öffnet den Raum für eine sachliche Diskussion,
indem er sagt, seine Interpretation erhebe nicht den Anspruch eines Systems,
«in dem nun die Lösungen für alle Probleme bereit liegen» (S. 100), sondern
stellt bloß eine Sicht der christlichen Überlieferung dar. Die Grundlage einer
intern theologischen Auseinandersetzung scheint mir dagegen dort gefährdet
zu sein, wo Buri gegenüber einem falschen Ausschließlichkeitsanspruch des
Christentums erklärt, die biblische Botschaft sei eine bestimmte geschichtliche

Form der zur Verantwortung rufenden Stimme.
Buri grenzt sich gegen die Gottestod-Theologie und die Auflösung der

Theologie in die Anthropologie ab. Man wartet gespannt darauf, wie die
Intention dieser Abgrenzung im kommenden Werk ausgeführt wird. In der
vorliegenden Gestalt seiner Dogmatik ist die Frage nach dem «Referent»
(S. 124), worauf sich unser Glaube bezieht, nicht mit der sonst üblichen
Eindeutigkeit beantwortet. Ist Gott ein Anderer oder ist er identisch mit dem
Glaubensvollzug selbst? Welche letztgültige ontologische Konsequenz wird
aus dem erkenntnistheoretisch richtigen Satz gezogen, daß Gott nur für den
Vollzug des Glaubens Wirklichkeit, nur für den Beter eine Person ist?
Bedeutet die neu aufgekommene Frage nach Gott letzten Endes den Willen
zur völligen Eliminierung des Anderen oder eine neue Suche nach ihm? Ich
glaube nicht, daß durch das als Systemprinzip angewandte Selbstverständnis
die Frage schon beantwortet wäre. Dieses Prinzip selbst ist bei weitem nicht
so eindeutig wie die aus ihm entworfene Dogmatik.

Die Bedeutung, die Buri dem Drachenkampfmythos in der Bibel beimißt,
halte ich für übertrieben. P. Ricœur stellt im II. Buch von «Finitude et
culpabilité», in «La symbolique du mal» (1960) m. E. überzeugend heraus,
daß ein Anfangsmythos vom Typ des «drame de création» für das Alte Testa-



152 Rezensionen

ment nicht bezeichnend und vor allem nicht von der Wichtigkeit des «mythe
adamique» ist. Ist es dem so, so wird auch die mit Hilfe vom Kampfmotiv
geschaffene Einheit von Schöpfung und Neuschöpfung fraglich. Die Sicht
einer homogenen Reihe von Gottes Machterweisen mag manche Schwierigkeiten

beseitigen, zugleich schafft sie jedoch andere. Verliert nämlich die
Schöpfimg ihre Eigenbedeutimg, so auch Christus selbst. Die in eins gesetzte
Schöpfung, Vorsehimg und Neuschöpfung als das eine Heilswerk des Christus
Pantokrator kann zwar die Chiffre für das Eigentlichwerden des Menschen
sein, aber diese Deutung dechiffriert weite Dimensionen des biblischen
Zeugnisses kaum adéquat. Während Buri das Drama dieses Eigentlichwerdens
schildert, bleibt die spannungsgeladene Dramatik der Bibel außerhalb des
Sichtfeldes, die sich gerade daraus ergibt, daß das Heilswerk Christi nicht
mit dem Schöpfungswerk Gottes identifizierbar ist. Der Heilsglaube, um
den es wohl - wie Buri unterstreicht - in beiden Testamenten geht, bleibt
nicht echt, wenn der Schöpfungsglaube in ihn aufgeht.

Ervin Välyi-Nagy, Budapest

Ray L. Habt, Unfinished Man and the Imagination. Toward an Ontology and
a Rhetoric of Revelation. New York, Herder and Herder, 1968. 418 S.

Nachdem in den letzten Jahren verschiedene relativ oberflächliche
Produkte der theologischen Publizistik Amerikas bei uns einiges Echo gefunden
haben, müßte man erwarten, daß diesem nicht nur elegant geschriebenen,
sondern auch klar und exakt-kritisch ausgedachten Stück systematischer
Arbeit des Associate-Professor für philosophische und systematische Theologie

an der Vanderbilt University noch viel eher die Aufmerksamkeit
geschenkt würde. Besonders auch darum, weil Harts Entwurf einer
Hermeneutik des Offenbarungsgeschehens weitgehend als eine selbständige
Verarbeitung und Fortführung von Gerhard Ebelings Theologie verstanden
werden muß und somit im weiteren Sinn auch zur europäischen Diskussion
des Problems gehört. Wesentlich erscheint dabei, daß er die Kategorie
Offenbarung — unbelastet durch deren objektivistische Verwendung in der
«neo-orthodoxen» Theologie Barths u. a., wie er selbst sagt — als Schlüsselbegriff

zum Verständnis des «Wortgeschehens» heranzieht. Offenbarung als
das «Ergehen und das Gehörtwerden des Wortes Gottes» wird hier also
nicht als ein objektives resp. supranaturales Heilsereignis gefaßt, sondern
aus dem Wesen menschlichen Daseins verstanden; darum nennt Hart seine

«Ontologie des Offenbarungsgeschehens» polemisch «bescheiden» (modest).
Als Ansatz nimmt er einen breit entwickelten, ontologischen Grundbegriff
des Menschen. Der Mensch ist wesentlich «unfertig». Seine Vergangenheit
sowie die ihn umgebende Objektwelt bildet den bestimmenden «Hintergrund»

seines Bestehens. Nach vorn aber ist er offen auf Zukunft hin. Diese
Offenheit und Unfertigkeit des menschlichen «Selbst» ist jedoch zentriert im
Willen, der intentional bezogen ist auf Zukunft hin und ausgeht auf Fertigkeit

und Ganzheit («wholeness of being»). Der eigentliche «revelatory event»
besteht somit im Ganzwerden des Menschen «coram deo», ein Ziel, das nie
ein für allemal erreicht werden kann. «Imagination» (Vorstellungskraft,



Rezensionen 153

Einbildungskraft, Phantasie), die als eine umfassende Struktur des menschlichen

Geistes ausgewiesen wird, ist das eigentliche Medium, innerhalb dessen

Offenbarung geschieht. Da die Unfertigkeit des Menschen ontologisch
gesehen seine Geistigkeit und Sprachlichkeit ist, ist darum auch Imagination
resp. Offenbarung ein Sprachgeschehen. Von hier aus bekommt die Tradition
sprachlicher «Symbole» eine besondere Bedeutimg. Imagination ist als
schöpferische Fähigkeit in der Lage, die Archetypen, Bilder und ganz
besonders auch «paradigmatic events» (so das «Jesus-Geschehen») aus der
Vergangenheit sich reproduzierend anzueignen und damit in eine «first order
language» zu verwandeln, innerhalb der der Mensch seine existentielle
Identität und Ganzheit findet. Theologie, die eine reflektierte «second order
language» spricht, hat bei der Ermöglichung dieses Sprachgeschehens,
welches ontologisch also den Kern des menschlichen Daseins betrifft,
Hilfestellung zu leisten. Harts weiterführendes Programm sieht diese Aufgabe
der Theologie in doppelter Weise: als «phenomenology of tradition» achtet
sie auf den historischen Kontext, innerhalb dessen Symbole «imaginativ»
entstanden sind, als «systematic symbolics» beschäftigt sie sich mit der
Frage, inwiefern Symbole der Vergangenheit als sinnvolles, revelatorisches
Interpretament heutiger Existenz gelten können.

Von den kritischen Bemerkungen, die Harts Ausführungen provozieren,
soll nur erwähnt werden daß er 1. überhaupt nicht auf die zeitgenössische
wissenschaftliche Anthropologie eingeht und meint, unbekümmert darum im
Stil der traditionellen metaphysischen Spekulation vom «ontologischen»
Wesen des Menschen reden zu können. 2. Besonders zentral aber liegt der
Hinweis, daß nicht einsichtig wird, wie Offenbarung, verstanden als
imaginative Aneignung sprachlicher Symbole resp. als Ganzwerden des Menschen,
als Offenbarung Gottes ausgegeben werden kann. Um diese Behauptung zu
verifizieren, müßte seine Ontologie der Offenbarung wesentlich weniger
«bescheiden» sein. Interessant aber erscheint, daß und wie sich auch hier
Theologie gerade mit dem «utopischen Rand» (Bloch) menschlicher Existenz
beschäftigt, und der Schritt von Harts «Imagination» zu Moltmanns
Hoffnungskonzept liegt nahe. Alfred Jäger, Wolfhalden/AR

Gustav Heuser, Evangeliseher Religionsunterricht heute. Zielsetzung und
Gestaltung. 1-2. Frankfurt a. M., Moritz Diesterweg, 1966-68. IX + 144;
VIII + 219 S. DM 14.-; 19.80.

Das Besondere dieser Grundlegung und Methodik des evangelischen
Religionsunterrichts ist, daß sie von einem zünftigen Schulmann (Gymnasiallehrer)

kommt, ein Werk aus der Praxis des Unterrichts, mehr als eine
Auseinandersetzung mit der (dem Verfasser wohlvertrauten) Fachliteratur und
-theorie. Kennzeichnend ist weiter, daß der Verfasser allen Wert darauflegt,
die Schüler auf dem Felde ihres Denkens (und das ist für Heuser in besonderem

Maße dasjenige der Philosophie) anzusprechen und die christliche
Botschaft «auf die konkrete Lebenswirklichkeit unserer Schüler hin so zu
entfalten, daß sie zu erfassen vermögen, was christliche Existenz heute
ausmacht und bedeutet» (1, S. 52). Norm und Wirklichkeit fallen hier nicht



154 Rezensioenn

(wie so oft) auseinander. Dabei geschieht diese Wirklichkeitsleidenschaft
nicht auf Kosten der Theologie, sondern im Bunde (nicht nur mit ordentlicher

theologischer Bildung, sondern:) mit einer mündigen Theologie von
bemerkenswerter Valuta: «wir können als evangelische Christen gar nicht
anders, als nach Gott in Jesus Christus fragen» (2, S. 65). «Religionsunterricht»

im Titel bedeutet hier keinen Rückfall in die vordialektische Religion
(vgl. 1, S. 5).

Bd. I enthält im ersten Teil eine Grundlegung, bei der der Verfasser zu
konstruktiven «Bemerkungen zur Stoffauswahl und Vorschlägen zur
Stoffverteilung» gelangt (Prinzip der konzentrischen Kreise, S. 55ff.). Der zweite
Teil behandelt die nichtchristlichen Religionen für den Religionsunterricht
der Oberstufe der Gymnasien. - Bd. II bringt im ersten Teil eine
wirklichkeitsnahe allgemeine Didaktik (für den Religionslehrer), im zweiten etliche
gründliche und umfassende Unterrichtsbeispiele.

Das Werk versteht sich vor allem als Rüstzeug für Religionslehrer,
vornehmlich an Gymnasien. Indem der Verfasser deutlich macht, wie auf
dem Felde solchen Unterrichts kaum weniger gewichtige Entscheidungen
für oder gegen den christlichen Glauben fallen als auf den Kanzeln, wie
darum die Theologie auch für dieses Genus christlicher Verkündigung
verantwortlich ist, weit mehr, als sie sich dessen bewußt ist, verdient das Werk,
auch von Vertretern der theologischen Forschung und Lehre beachtet zu
werden. Jürgen Fangmeier, Wuppertal

Theodor Spoerri (Hrsg.), Beiträge zur Ekstase. Bibliotheca psychiatrica
et neurologica, 134. Basel, 8. Karger, 1968. IV + 207 S. Fr. 43.-.

Die «Beiträge zur Ekstase», herausgegeben von einem Verlag für Medizin,
interessieren zweifellos auch den Theologen. Es sind darin folgende zehn
Aufsätze von neun Fachleuten vereinigt : Th. Spoerri (Psychiatrische
Universitäts-Poliklinik, Bern), Zum Begriff der Ekstase; G. Freif (Missionsseminar
Schöneck, Beckenried, f 1967), Ekstase in katholischer Schau; E. Schickf
(Basel), Ekstase im Protestantismus; W. J. Hollenweger (Department of
Studies in Evangelisme, World Council of Churches, Genf), Funktionen der
ekstatischen Frömmigkeit der Pflngstbewegung ; H. Leuner (Psychiatrische
Klinik der Universität, Göttingen), Die toxische Ekstase; H. J. Weitbrecht
(Psychiatrische und Nervenklinik der Universität, Bonn), Ekstatische
Zustände bei Schizophrenen; Th. Spoerri, Ekstatische Rede und Glossolalie;
L. M. Vivier (Van Riebeek Medical Building, Pretoria/South Africa), The
Glossolalie and his Personality; D. Langen (Klinik und Poliklinik für
Psychotherapie der Universitätskliniken, Mainz), Die Ekstase in ihrer Beziehung zu
modernen psychotherapeutischen Methoden; B. Böschenstein (Genf),
Ekstase, Maß und Askese in der deutschen Dichtung. Sämtlichen Aufsätzen,
mit Ausnahme desjenigen von B. Böschenstein, ist ein Verzeichnis
ausgewählter Literatur beigefügt.

Die Ekstase, die Erfahrung des «Außer-sich-Seins», zeigt sich in einer
Reihe von verschiedenen Formen. Die zehn Aufsätze beschäftigen sich, zum
Teil wiederholt, mit folgenden Erscheinungen: Erlebnisse christlicher und



Rezensionen 165

außerchristlicher Mystik, die Körperstarre, mit der Ekstase verbundene
Sinneseindrücke, Stigmatisationen, Visionen, ekstatische Erscheinungen in
der Kirchen- und Sektengeschichte, Erlebnisse in der Pfingstbewegung der
Gegenwart, ekstatische Zustände, hervorgerufen durch verschiedene Drogen,
ekstatische Erscheinungen bei Schizophrenen, ekstatische Rede inkl. Glosso-
lalie, psychogene Techniken zur Förderung ekstatischer Erlebnisse und
vieles mehr. Dabei wird, wo es nötig ist, sorgfältig unterschieden. Zwischen
den Äußerungen der gesunden und der kranken Psyche wird die Grenze

gezogen. Die ekstatischen Phänomene werden nach verschiedenen Gesichtspunkten

differenziert. So findet der Theologe auch in den medizinischen
Aufsätzen sowohl für die wissenschaftliche Beschäftigung als auch für die
seelsorgerliche Praxis wichtige Erkenntnisse. Dem Psychiater wird es mit den
theologischen Arbeiten des Bandes vermutlich gleich ergehen. Das Buch
postuliert damit nicht nur die Notwendigkeit, gegenseitig aufeinander zu
hören (erwähnt z. B. im Aufsatz von G. Frei), sondern es verhilft ein Stück
weit dazu.

Diesen oder jenen der zehn Aufsätze über die andern hinauszuheben,
fällt einem gar nicht so leicht. Alle enthalten, soweit der begrenzte Raum
dazu die Möglichkeit läßt, inhaltsreiche Überblicke. Darum sei lediglich noch
auf ein paar Einzelheiten hingewiesen. Die ziemlich häufigen im Kleindruck
angeführten Fallschilderungen konkretisieren die Darlegungen in hilfreicher
Weise. Sie erleichtern auch die Lektüre. Dabei werden von theologischer und
medizinischer Seite oft analoge und vereinzelt sogar die gleichen Fälle
herangezogen. Als auffallendes Beispiel sei der amerikanische Heilungsprediger

A. A. Allen erwähnt, dessen exorzistische Tätigkeit sowohl von
theologischer als auch von psychiatrischer Seite aufgegriffen wird (S. 65 f.
und 139ff.). Aufschlußreich und m. W. ohne Parallele im europäischen
Schrifttum über die Glossolalie sind die von L. M. Vivier mit Kontrollgruppen

erarbeiteten und publizierten Testresultate.
Oswald Eggenberger, Mönchaltorf, Kt. Zürich

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIETENSCHAU

Schweiz. Evangelisches Missions-Magazin 115, 4 (1969): J. Rossel, Von
einer Theologie der Krisis zu einer Theologie der Revolution? (151—62);
E. Fülling, Die Umbanda-Religion in Brasilien und die christliche
Verkündigung (161-69); H. Blanke, Die Nicht-Kirche als Zukunft der Kirche?
(170-82). Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 16, 2 (1969):
H. Rickenbach, «Erneuerung in der Mission». Zum Sektionsbericht II der
Weltkirchenkonferenz 1969 (177-96); P. Eicher, Der geschichtliche Mensch.
K. Rahners philosophische Reflexion 197-221) ; R. Gumppenberg, Immanenz
und Transzendenz. Thomas v. Aquin (222-47); A. M. Haas, Joh. Taulers


	Rezensionen

