Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 26 (1970)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

K. RAENER u.a. (Hrsg.), Sacramentum Mundi. Theologisches Lexikon fir die
Praxis. 3. Konfessionalismus bis Quietismus. Freiburg, Herder, 1969.
1431 S.

Der 3. Band des katholischen Lexikons setzt die in den anderen Bénden
angebahnte Linie der nachkonziliaren Theologie fort. Unter dem Stichwort
«Konfessionalismus» (A. Ahlbrecht) wird zwar an dem Selbstverstindnis der
katholischen Kirche als der Kirche Jesu Christi festgehalten, doch wird
zugegeben, dafl nach der Reformation und der durch sie bedingten Bildung
von Konfessionskirchen auch der Katholizismus in den Sog der konfessiona-
listischen Entwicklung hineingeraten ist. Die Entwicklung vom Konfessio-
nalismus zum Okumenismus wird besonders in den Artikeln «Okumenische
Bewegung» (A. B. Hasler) und «Okumenische Theologie» (J. Brosseder)
herausgestellt ; letztere soll nicht als neue Spezialdisziplin neben den anderen
theologischen Disziplinen, sondern als Strukturelement und Dimension der
ganzen Theologie verstanden werden. Dall auch die praktische Annédherung
der Konfessionen durch die nachkonziliare Theologie geférdert wird, geht
z. B. aus den Art. «Ostkirchen» (B. Schultze) und «Kontroverstheologie»
(R. Kosters) hervor. Als Aufgabe der letzteren wird einmal der Briickenschlag
zwischen konfessionell verschiedenen Sprachen und sodann das Gesprich
uber die als kirchentrennend erkannten Lehrdifferenzen angesehen. Daf3 das
kirchliche Lehramt heute stirker als frither zwischen zeitlich bedingter
Wahrheitserkenntnis und letztverbindlicher Lehrentscheidung unterscheiden
mufB, wird u. a. von K. Rahner betont (Art. «Lehramt»).

Auller diesen dem Gebiet der Konfessionskunde zugehérigen Artikeln
enthélt der Band solche aus dem Gebiet der biblischen Theologie (Lehr-
schriften des AT, Messias und Messiaserwartung, Metanoia, Neues Testament,
Parusie, Passah, Paulinische Theologie, Paulusbriefe, Pentateuch, Petrus-
briefe, Prophetismus, Psalmen), der Kirchengeschichte (Konstantinisches
Zeitalter, Konziliarismus, Konziliengeschichte, Kreuzziige, Lateinische V-
tertheologie, Mittelalter, Morgenléindisches Schisma, Papstgeschichte, Pro-
testantismus), der Praktischen Theologie (Konversion, Laie, Laienkelch,
Liturgien und Liturgiewissenschaft, Liturgiesprache und Liturg. Bewegung,
Meditation, Messe, Pfarrer, Pfarrei, Predigt, Priester), der Moraltheologie
(Liebe, Nachstenliebe, Moraltheologie, Moralpsychologie, Naturrecht, Poli-
tische Theologie), der Philosophie (Kontingenz, Kunst, Leben, Lebens-
philosophie, Leib, Leib-Seele-Verhéltnis, Logik, Marxismus, Materie, Meta-
physik, Modernismus, Monismus, Natur, Naturgesetze, Naturwissenschaft
und Dogma, Notwendigkeit, Ontologie, Ontologismus, Partizipation, Person,
Personalismus, Phéinomenologie, Philosophiegeschichte, Platonismus, Posi-
tivismus, Pragmatismus, Prinzip), der Soziologie (Kultur, Macht, Menschen-
rechte, Milieu, Pluralismus) und Psychologie (Psychoanalyse, Parapsycho-
logie, Psychopathologie, Psychotherapie). Auch mit dieser Auswahl der
Stichworte und dem hohen Niveau der Bearbeitung beweist dieses Werk
wiederum seine praktische Brauchbarkeit fiir die Zwecke des Theologen im
Amt. Heinz-Horst Schrey, Heidelberg



Rezensionen 139

MarTiN NotH, Kénige 1. = Biblischer Kommentar, Altes Testament, 9, 1.
Neukirchen, Neukirchener Verlag, 1968. VIII + 368 S., 1 Portrit.
DM 47.80 (Subskr. 43.-).

Der plotzliche Heimgang Martin Noths am 30. Mai 1968 lieB ihn sein
letztes Werk, die Kommentierung der Konigsbiicher, nicht mehr vollenden.
Erschienen war bis dahin in vier Lieferungen die Auslegung von 1. Kon.
1,1-14,18; dazu trittfjetz’o in einem fiinften Heft die von Kap. 14, 19 bis 16, 34.
Damit ist ein organischer Einschnitt gegeben; so stellt dieses Werk, auch
unvollendet, ein Ganzes dar. Es anzuzeigen, bedeutet mehr als ein Referat
iiber eine Neuerscheinung. Es wird, ganz ungesucht, zum Grufl der Ehr-
erbietung und der Dankbarkeit.

Die Konigsbiicher stellen wohl — und das gilt gerade von dem Teil, den
Martin Noth noch kommentiert hat, in besonderem MaBe — der Auslegung
eine schwierige Aufgabe. Sie sind sozusagen theologisch viel weniger dicht,
als es z. B. auch noch das zweite Samuelisbuch ist. Von den starken Im-
pulsen, die zur Entstehung des Koénigtums fithrten und die, ungeachtet
aller Spannungen, die sich schon abzeichnen, die Regierungszeit des groflen
David charakterisierten, leitet gerade dieser Teil der Kénigsbiicher zum ge-
schichtlichen Alltag im weitesten Sinn des Wortes hintiber, stellt die Ge-
stalten und Ereignisse viel stérker in die ZerreiBprobe hinein, wie sie sich
aus dem Menschsein, dazu aus der Verflochtenheit alles Geschehens mit der
Umwelt ergibt. — Das bedeutet natiirlich nicht, daf3 diese Abldaufe durch das
Menschlich-allzu Menschliche, durch das sie mit der Profangeschichte ver-
kniipft sind, weniger theologische Relevanz haben. Die ist lebendig da, aber
sie ist ungleich verborgener, als es in den vorhergehenden Biichern der Fall
ist. Man kann nicht einmal von einer Verborgenheit im Sinne der Geschichts-
theologie des Jahwisten sprechen. Diese Relevanz kommt viel mehr in dem
Spannungsfeld zum Aufleuchten, das zwischen der Absicht der einzelnen in
Raum und Zeit entstandenen und an sie gebundenen Uberlieferung und dem
Ziel der deuteronomistischen Bearbeitung und Komposition besteht, die
diese Uberlieferungen auswiihlte, sammelte und akzentuierte.

Alles das: Uberlieferung — Raum Palistinas — Geschichte in ihren wei-
testen Verzweigungen, sind die Themen gewesen, denen Martin Noth sein
Forscherleben gewidmet und an denen er unabléssig gearbeitet hat. Wie un-
ablissig, zeigen die Stellen des Kommentars, und es sind nicht wenige, wo
er Positionen seiner eigenen Vorarbeiten (etwa der « Uberlieferungsgeschicht-
lichen Studieny) kritisch. sichtet. Damit gelingt es ihm, im Zusammenspiel
aller dieser Gegebenheiten, ein lebendiges Bild dieser Geschichte zu zeichnen,
das den Leser niemals von den Geschehnissen unberuhrt 1a63t, sondern ihn
in ihren FluB hineinnimmt, ihn dabei in seiner Gegenwart unmittelbar an-
spricht. Dariiber wird aber die theologische Absicht der Texte nie aus den
Augen verloren.

Noch einmal tritt in diesem Buch die Forscherpersonlichkeit Martin Noths
vor den Leser. Der Mann des tiefen, breiten Wissens und des Einfallsreich-
tums war zugleich der Mann der strengen kritischen Nuchternheit, fur den
die Frage nach dem, was wirklich war, dem Moglichen und Wahrschein-
lichen stets entscheidende Bedeutung hatte. Das kommt immer wieder und



140 Rezensionen

in mannigfacher Weise zum Ausdruck: in der sich sachlich bescheidenden Be-
merkung: «dariiber kénnen wir mit Sicherheit nichts mehr sagen», die auf
Psychologisieren und Konstruieren verzichtet; in der Bemiihung um den
geschichtlichen Kern der Uberlieferungen ; nicht zuletzt in der abgewogenen
Behandlung des iiberlieferten masoretischen Textes und der Lesarten der
Versionen, die Noth vorsichtig gegen viele Konjekturen machte. Der Raum
dieser Besprechung reicht nicht aus, auf alles einzugehen und auch Fragen
anzumelden.

Nur noch soviel zu Einzelheiten. In der Darstellung der im letzten so un-
durchsichtigen Thronwirren beim Regierungsende Davids, Kap. 1 und 2,
sieht Noth die Fortsetzung und das Auslaufen der David-Geschichte im
Zweiten Samuelisbuch; er folgt darin der Konzeption Rosts von der Uber-
lieferung der Thronnachfolge Davids. Ich wire geneigt, in 2. Sam. 20, 26
die Markierung eines beabsichtigten Abschlusses zu sehen. Indessen wird
die Deutung der Geschichts- wie der Uberlieferungsprobleme hiervon nicht
beriihrt. Die umfangreiche Salomo-Uberlieferung Kap. 3—11 wird in der viel-
schichtigen Problematik der Uberlieferungen, ihrer Absicht, ihrer ver-
schiedenen Akzentuierungen sorgfiltig dargestellt. Besonders hervorzu-
heben ist die minutiés bedachtsame Behandlung der Kap. 6-8 und die
Charakterisierung ihrer besonderen Zielsetzung. Das Werk schlieBt mit der
Reichstrennung und der ersten Geschichte des getrennten Reiches (Kap. 12—
16, 34).

Damit ist ein Abschluf3 geschaffen, der die Elia-Elisa-Geschichten, die sich
anschlieBen, vorbereitet, zugleich die Grundlage bildet fiir die Darstellung
der Zeit, in der diese zunéchst eher verborgenen Linien auf das Ende hin-
dringen und damit immer deutlicher werden.

Hans Joachim Stoebe,Basel

Fritz Viering (ed.), Zum Verstindnis des Todes Jesu. Stellungnahme des
Theologischen Awusschusses und Beschiuf3 der Synode der IHwvangelischen
Kirche der Union. Giitersloh, Gerd Mohn, 19683. 31 pp. DM 2.50.

EveeEx RucksTUuHL & JOSEF PFAMMATTER, Die Auferstehung Jesu Christi.
Heilsgeschichtliche Tatsache und Brennpunkt des Glaubens. Luzern &
Miinchen, Rex-Verlag, 1968. 180 pp. DM 9.80.

The foundation stone for Christian faith, according to the generally
acknowledged primitive confession extant in I Cor. 15:3ff., is that Christ
died for our sins and that he rose from the dead the third day. These two
books indicate the need for Christian faith to continue to reexamine these
doctrines in order to grasp afresh the apostolic understanding of them, in
distinction to many contemporary trends of thought which would reduce
them to some fleeting, philosophical fashion.

In Zum Verstindnis des Todes Jesu, the Synod of the EKU (a German
protestant coalition of seven state church groups) presents a position paper
on the theological understanding of the death of Christ. It adopted this from
the work of a specially appointed committee, comprised equally of theology
professors and churchmen, who convened seven times during a five-year
period. The adopted Stellungnahme (not a Bekenninis!) expressly rejects



Rezensionen 141

understanding the cross as simply a symbol of how Jesus lived ‘“‘as a man for
others’’ and so caused God to occur as an event in the world. Neither is the
cross to be understood as a symbol of this world which will be radically over-
come by future general resurrection already anticipated in Jesus’ resurrection.
Instead, the cross signifies the curse upon all mankind which God placed on
Jesus so that this curse was removed from all men through raising Jesus from
the dead. The church’s power to present this message effectively comes not
through apologetical efforts to establish the historicity of the cross and
resurrection, nor by rationalistic efforts to show how Christ’s death procured
a ransom for sinful men. Rather, men come to believe this message simply
through the power by which God raised Jesus so that he now lives. It is
Jesus’ resurrection, then, which makes the cross meaningful and its message
effectual.

Drie Auferstehung Jesu Christy is an attempt by two Roman Catholic
scholars to help the ordinary Christian, troubled by the many discrepancies
of the Easter narratives in the four Gospels, to be able, nevertheless, to
believe in the resurrection of Jesus, which is the center of Christian faith.
These authors admirably achieve their purpose to take their readers to the
very depths of the problem, to convey technical knowledge without being
too technical, and to face up to the basic difficulties. Ruckstuhl’s three
chapters (more than one-half of the book) are of particular value in handling
such substantive matters as a critical re-creation of the sequence of the
Easter events, the historicity of the actual resurrection itself, and the relation-
ship of Jesus’ resurrection to his appearances, ascension, and exaltation.

Some of Ruckstuhl’s conclusions, reached after a critical consideration of
the issues, are (1) Jesus’ tomb must have been empty, because even the
enemies of Christianity tacitly admitted it in charging that the disciples
had stolen the body, and because it would have been impossible for the
apostles to have begun their preaching in Jerusalem if Jesus’ tomb were
known to be occupied; (2) the records of Jesus’ appearances to the women
hark back to an historical kernel, since a fabricator would never cite the
witness of women, who in those days were regarded as ineligible witnesses;
(3) while the apostles themselves saw Jesus in the Galilee area, yet Luke’s
and John’s inference that the appearances occurred in Jerusalem reflects
the early church’s attempt to cover up the embarrassing fact that most of
the apostles had fled to Galilee shortly after Jesus’ arrest; (4) while no one
witnessed the actual resurrection of Jesus, yet it is a necessary inference from
the empty tomb and particularly the appearances (historians often infer
happenings for which they have no direct evidence); and (5) the historicity
of the miracle of the resurrection is to be credited, since to try to deny this
miracle makes mandatory the explanation of the miracle of how the dis-
ciples, so disenchanted by Jesus’ arrest that they fled to Galilee, could never-
theless preach with such unity and boldness in Jerusalem a few days later.
Ruckstuhl argues strongly, as over against Bultmann, that evidences are a
necessary ingredient to genuine faith in Jesus as risen. “‘Der echte Glaube
kann nicht entstehen, wenn jeder Hinweis, dall Gottes Wort wirklich er-
gangen ist, fehlt” (p. 71).



142 Rezensionen

The protestant group responsible for the first book would feel that
Ruckstuhl forfeits much by this effort to establish the historicity of the
resurrection. But was not Peter, in the first Christian sermon, doing essentially
the same thing when, on the basis of fulfilled Scripture, the empty tomb,
and the united apostolic witness, he declared that his hearers could “know
assuredly’ that Jesus was indeed Lord and Christ ?

Daniel P. Fuller, Pasadena, California

REINHART STAATS, Gregor von Nyssa und die Messalianer. Die Frage der
Prioritit zweier altkirchlicher Schriften. = Patristische Texte und Studien,
hrsg. von K. Aland und W. Schneemelcher, 8. Berlin, De Gruyter 1968.
VII + 144 S. DM 34.—.

Die Erforschung der handschriftlichen Uberlieferung antiker Texte kann
Auswirkungen weit iiber den Bereich der rein editorischen Arbeit hinaus
haben. Die vorliegende, tiberarbeitete Gottinger Dissertation greift in einen
solchen Streit ein, der seine Schirfe erst eigentlich durch die Arbeiten von
Hermann Dérries an der Uberlieferung des Pseudo-Makarios (wahrscheinlich
Symeon von Mesopotamien) und von Werner Jaeger an der Edition Gregors
von Nyssa erhalten hat. Seitdem Gregors De instituto christiano und
Makarios’ GroBer Brief textlich wiederhergestellt sind, sieht sich die For-
schung vor folgendes Problem gestellt: Die beiden Schriften gleichen sich,
abgesehen von einem ldngeren SchluBabschnitt bei Symeon/Makarios, in der
Gedankenfithrung und in der Verwendung von Schriftzitaten so sehr, da@
die Abhéngigkeit der einen von der anderen angenommen werden mulf.
Da aber beide Autoren trotzdem ganz selbsténdig formulieren und beide
Werke sich in das tibrige Opus ihrer Verfasser gut einfiigen, war die Frage,
wer bei wem abgeschrieben hat, so lange nicht zu beantworten, als kein
befriedigendes Kriterium zur Entscheidung der Prioritétsfrage gefunden
wurde. Werner Jaeger selbst hat in seinem Buch «Two Rediscovered Works
of Ancient Christian Literature» (1954) die Diskussion von vornherein da-
durch belastet, dafl er, ohne den philologischen Einzelnachweis zu liefern,
von der Prioritdt Gregors ausging. Jaegers Begeisterung fiir die «christliche
Paideia» besonders bei Gregor von Nyssa, in der er eine legitime Erbin der
klassischen griechischen Paideia und die Verwirklichung einer groBartigen
Synthese von Antike und Christentum erblickte, fand in der Schrift De
instituto eine besonders schéne Bestdtigung. Im Falle einer Prioritdt des
messalianischen Monchsvaters hétte Jaeger seine Gesamtschau allerdings
erheblich modifizieren miissen.

Durch Staats’ Arbeit darf es nun als erwiesen gelten, dal3 die Prioritét
Symeon zukommt und daB Jaeger somit das Gefélle des Einflusses zu ein-
seitig gesehen hat. Das Beweisverfahren des Verfassers bedient sich nicht so
sehr allgemeiner Vergleiche, etwa des Denkstils oder der theologischen
Inhalte, sondern hilt sich an kleine Beobachtungen, die die Aneignung der
Vorlage ausgezeichnet beleuchten. Staats bemerkt richtig, dal die inhalt-
lichen Eigentiimlichkeiten, die Gregors De instituto von seinen iibrigen
asketischen Werken unterscheiden, als bewullte Anpassung an Symeon und



Rezensionen 143

die Messalianer verstanden werden kénnten und darum nicht beweiskraftig
sind. Da es dem Verfasser nicht an Uberblick und Kenntnis dieser allge-
meineren Zusammenhiinge fehlt, geht aus mehreren Abschnitten (z. B.
S. 103-125) deutlich hervor. Am meisten leuchtet seine Beweisfithrung da ein,
wo er zeigt, wie die Auswahl der Schriftworte und ihr «Sitz» im Text bei
Pseudo-Makarios viel mehr iiberzeugen als bei Gregor, der offensichtlich
gewisse Tendenzen und Wendungen des Makarios korrigiert, aber die Bibel-
zitate iibernimmt, so daf sich Inkongruenzen einstellen, die freilich nur bei
sehr detaillierter Beobachtung sichtbar werden. An 50 Stellen vergleicht
Staats die Texte miteinander, vermag aber, wie er selber zugibt, bei weitem
nicht tiberall die Prioritdat Symeons schlagend zu beweisen. Einige Argumente
halten zudem einer kritischen Priifung nicht oder in viel geringerem Male
stand, als Staats meint (z. B. Nr. 7, 38, 39, 47). Es bleibt aber eine betracht-
liche Zahl von Stellen tibrig, an denen dank der scharfen und originellen
Beobachtungsgabe des Verfassers die Prioritédt Symeons offensichtlich, sowie
viele, wo sie mindestens wahrscheinlich geworden ist. Die Arbeit miindet in
die Frage nach dem erstaunlich positiven Verhiltnis Gregors zu den Messa-
lianern aus, wodurch deutlich wird, daB Staats auch im Problemkreis
«Rechtgldaubigkeit und Ketzerei» neue Einsichten und Impulse vermittelt.

Alfred Schindler, Zirich

ARNOLD GILG, F'ragen und Wege historischer und systematischer Theologie. Ge-
sammelte Aufsdtze. Ziurich, EVZ-Verlag, 1968. XVI + 238 S. Fr. 23.80.

«Galt es historische Zusammenhinge darzustellen, so war immer ein...
theologisches Anliegen mitwirksam... War eine Periode zu schildern, wurden
die ernsthaftesten und besten Triebkrifte in klaren Linien gezeichnet, ihre
Nebenwirkungen sichtbar gemacht, Gegenkrifte und Zwischenténe heraus-
gearbeitet, auch die Niederungen in ihrer Bedeutung gezeigt, und der kiinst-
lerische Trieb ruhte nicht, bis aus allen diesen Linien und Verflechtungen
ein ganzheitlich lebendiges Bild gefiigt war» (S. VII). Hier hélt die Wiir-
digung des 1967 verstorbenen altkatholischen Theologen Arnold Gilg durch
Kurt Stalder (S. VII-XV) etwas von dem fest, was diese Sammlung (4 von
ihren 10 Stiicken sind Erstverdtffentlichungen) zu einer seltenen und be-
gliickenden Gabe macht.

Forschung und Darstellung, «Wissen» und «Sehen» sind bei Gilg nicht
voneinander getrennt. Wer einen von seinen 5 hier gebotenen Beitrigen
zu Zyklusvorlesungen der Berner Universitdt zu lesen anfingt, wird alle
lesen wollen. Denn auch das, was ein Student tber die da verhandelten Ge-
genstéinde aus Kompendien weill oder wissen sollte, tritt durch die Art der
Mitteilung in ein neues Licht, wird schaubar und lebendig und fithrt immer
wieder zum «Nachdenken uber das uns alle beschiftigende Problem an
diesem oder jenem Punkt» (S. 135). Man lese etwa, was jeweils knapp zwei
Seiten tiber die komplizierten Entwicklungen auf den britischen Inseln vom
4. bis zum 8. Jh. (8. 27-29), uber Innozenz I. und Leo I. als die ersten
weigentlichen Piapste» (S. 36f.), Giber die ekklesiologische Bedeutung des
gotischen und vandalischen Arianismus (S. 32f.) vermitteln — weder irgend-



144 Rezensionen

einen wesentlichen Zug verwischend noch auch hektisch restimierend («Der
Weg der Kirche im werdenden Abendland», S. 23—46). In der Vorlesung
«Der Hochkatholizismus» (S. 70-97) wird der «zentrale und paradigmatische
Charakter» (S. 72) sowohl der Kirchlichkeit wie der Theologie des eigent-
lichen Mittelalters (11.—13. Jahrhundert) herausgearbeitet: « Auf dem Hinter-
und Untergrund der Kirchenwirklichkeit, die durch das jih aufgestiegene
Papsttum geformt wird, ist all das zu sehen, was wir bei den hochmittel-
alterlichen Theologen an ekklesiologischen AuBerungen finden. Diese Kir-
chenwirklichkeit meinen sie» (S. 77) — auch wenn sie iiber Vernunft und
Glauben, tUber die «geschaffene Gnade», die Sakramente, das Ordensleben
schreiben. Die Auseinandersetzung mst dieser geschichtsméchtigen Gestalt des
Katholizismus will Gilg um so weniger scheuen, je faszinierender («maje-
stitisch und miitterlichy, S. 96) sie ihm vor Augen steht. Worum es ihm bei
dieser Auseinandersetzung geht, kommt an einem andern historischen Para-
digma — der protestantischen Theologie von Schleiermacher zu Troeltsch —
ausdrucklich zur Sprache (¢«Das Problem der Religion», S. 98-110): «Unser
Christentum <st nicht in sich und aus sich dieser Glaube, diese wahre Religion.
Es wird dies von obenher, wenn und sofern es dem freien und giitigen Gott
gefillt» (S. 110). Wie sehr die Problematik von Theozentrik und Anthropo-
zentrik dazu dienlich ist, auch den Eigenheiten einer schwer zu tiberschauen-
den, in sich widerspruchsvollen Periode gerecht zu werden, zeigt die Vor-
lesung «Der Katholizismus der Gegenreformation. Ein Beitrag zur Frage des
Barock» (S. 133-162). Der Forschungsbericht «Von der dogmengeschicht-
lichen Forschung in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts» (S. 163-182)
beschrinkt sich in der Kiirze einer Vorlesungsstunde auf drei Hauptthemen —
das altkirchliche Christusdogma, das Verhéltnis zwischen Theologie und
Philosophie im 13. Jahrhundert und Luthers Rechtfertigungslehre — und
macht deutlich, daBl und wie die groBle Zeit dieser Forschung mit Karl Holl
abschlief3t.

Aus tiefer Kenntnis der Quellen und der Probleme hat Gilg die GréSe
dieser Zeit mit ihrem «Streben, ,Kirchengeschichte zum Inbegriff der Theo-
logie zu machen‘» (S. 2), anerkannt, sich aber nicht in ihrem Nachglanz
sonnen wollen, sondern sich bemiiht, ein Neues zu pfliigen, und aufgerufen,
«iiber sie (die frithern Forschergenerationen) hinaus und auch im Wider-
spruch. zu ihnen einiges zu lernen und zu suchen» (S. 181). In welcher Rich-
tung, davon gab Gilgs zuerst 1936 veroffentlichter Doppelvortrag — ebenfalls
ein Beitrag zu einem Vortragszyklus — «Weg und Bedeutung der altkirch-
lichen Christologie» (Neudruck in Miinchen 1955 als Bd. 4 der Theologischen
Biicherei) ein eindriickliches Beispiel. Dazu bildet in der vorliegenden Samm-
lung der Vortrag «Zum altkirchlichen Traditionsgedankeny» (8. 47-69; zuerst
Internationale Kirchliche Zeitschrift 29, 1939, S. 28-50) ein Gegenstiick,
insofern er — in gleicher Weise in die Tiefe der Quellen bohrend und auf die
gegenwiirtige kirchliche und theologische Lage ausgerichtet — sich der
Zentralfrage der altkirchlichen Ekklesiologie stellt, wobei es dann weniger
um die Positionen Ritschls und Harnacks als um die des tridentinischen und
neueren Katholizismus geht. Hier gewahrt Gilg einen Weg, der anders ver-
liuft als derjenige der altkirchlichen Christologie. Zwar driickt die Ab-



Rezenstonen 145

grenzung eines neutestamentlichen Kanons «das unaufhebbare Gegenitiber
von Wort Gottes und Kirche» uniiberhorbar aus (S. 58). Jedoch «kann keine
Rede davon sein, dafl die Kanonthese nach ihrer ganzen unerhérten Trag-
weite entfaltet wiirde» (S. 57). Und dieses Verdikt scheint iiberraschender-
weise einen Vinzenz von Lerinum noch weniger zu treffen als etwa einen
Irendus oder Tertullian. Weist Vinzenz wenigstens in die Richtung einer nur
«relativen Autoritéit» der Tradition (welche Relativitdt man dann allerdings
mehr im Sinn Augustins, letztlich der paulinischen Freiheit vom Gesetz, be-
stimmen miiflte), so veranlassen die dlteren Viter zum Urteil: «Schon die
alte Kirche behauptet eine zweite Offenbarungsquelle» (S. 57). Es fragt sich
aber, so scheint mir, ob diese Anschauung von den «zwei Quellen» — mehr
nachtridentinischer Kontroverse als dem Text des Tridentinum entspre-
chend — sich dazu eignet, der zweifellos vorhandenen Problematik des alt-
kirchlichen Traditionsgedankens gerecht zu werden. Gilgs eigene Aus-
fithrungen lassen uns subtilere Weisen erkennen, auf die es gelingt, Schrift
und Tradition als zwei verschiedene Aspekte einem Offenbarungszusam-
menhang einzuordnen. Man mag sie dann, wie es in der neueren katholischen
Literatur gerne geschieht, in gegenseitiger «Koinhdrenz» sehen. Wie einer
dieser beiden «Aspekte» der Offenbarung sich dann als «Norm» des andern
herausstellen konnte, diese Frage hat sich der alten Kirche nicht in der
Schérfe der Auseinandersetzungen des 16. und 17. Jahrhunderts (teilweise
schon des Spatmittelalters) gestellt. Ob damit die alte Kirche eher im Lichte
gliuckhafter Unschuld oder unter der Wolke bedrohlicher Ungekléartheit zu
sehen sei, dartiber gibt es in den neuesten Untersuchungen des Traditions-
problems divergierende Ansichten. Gilgs Aufsatz wird weiterhin dazu helfen,
daB man sich hier die Sache nicht zu einfach macht.

Jenes «Gegeniiber von Wort Gottes und Kirche» beherrscht das Feld,
wenn Gilg in seiner Rektoratsrede von 1928 («Der Sinn der Theologie»,
S. 1-22) — man spirt in ihr die «Gemeinschaft des Fragens und Denkens»
mit Karl Barth (S. X) besonders stark — erklart, wie die notwendige Zu-
sammengehorigkeit von christlichemm Glauben und christlicher Theologie
ihre Verschiedenheit nicht aufhebt. Damit hingt nun auch zusammen, daf3
Gilg einem Dogmenhistoriker, mit dem er in wesentlichen Dingen nicht einig
geht, nicht mit der Gebérde des Propheten begegnet, sondern in einem
«Stiickchen Kleinarbeit» auf einer allerdings entscheidenden Linie (es wird
das Problem der «Engelchristologie» ausgewéihlt) «mit den in den Werner-
schen Kellern aufgestapelten Dokumenten Zwiesprache» halt (S. 114; «Be-
merkungen zu Martin Werners Buch: Die Entstehung des christlichen Dog-
mas», S. 111-132). Aber auch an ganz neuen Dokumenten, im Vorfeld sich
erst allméhlich abzeichnender Entscheidungen hat Gilg Einzelbeobachtungen
gemacht («Am Anfang des Zweiten Vatikanischen Konzils», S. 183-197).
Die hier gelibte Umsicht und Vorsicht sollte helfen, ebenso von Illusionen
tber wie von formalistisch-gesetzlichen Forderungen an die Rémische Kirche
frei zu bleiben und so die Hoffnung auf einen wirklichen Durchbruch zur
Wahrheit der Kirche offen zu halten.

Bei der Arbeit «Karl Barth und das Tridentinum (Zu Hans Kiings Buch:
Rechtfertigung)» (S. 198-238) handelt es sich um einen 1962 zweimal ge-

10



146 Rezensionen

haltenen Vortrag, ein vorldufiges «Fragment» einer grofleren geplanten
Publikation (vgl. S. XIII u. 199), das aber schon in dieser Form Ergebnisse,
formale und inhaltliche Charakterziige mehrerer der zuvor genannten Ar-
beiten in intensiver Weise vereinigt, ihre Ergebnisse und Fragestellungen
aufnimmt und weiterfiihrt. Besteht, wie Kiing behauptet, wesentliche Uber-
einstimmung zwischen der Barthschen und der tridentinischen Recht-
fertigungslehre ? Bei allem Respekt fiir Kiings «hochgemutes, reiches Buch»
(S. 238) sieht er in dessen Verstindnis der Rechtfertigung aus Gnade allein
den Zug einer Tradition, die in Trient zwar zu Worte kam (etwa durch Seri-
pando), aber nicht siegte. Man kann Karl Barth nicht vorwerfen, er habe
nur aus MiBverstéindnis des eigentlich Gemeinten sich gegen das tridentinische
Rechtfertigungsdekret so scharf abgegrenzt. Dies wird an drei Problem-
kreisen aufgezeigt: «I. Simul iustus et peccator» (S. 200-207); «II. Recht-
fertigung in Christi Tod und Auferstehung» (S. 208-213); «IIL. Sola fide»
(8. 213-237). Besonders beim dritten wird in die scholastischen Hintergriinde
der Auseinandersetzungen unter den Konzilstheologen hineingeleuchtet.
Wenn auch. diese Untersuchung sich im gegebenen Rahmen nicht zu Ende
fithren lieB, so ist sie doch von hohem Wert, vermittelt Einblicke in den
Sinn scheinbar recht abgelegener Diskussionen. Das Ergebnis ist tber-
zeugend: Von den verschiedenen patristischen und scholastischen Méglich-
keiten, dem «sola fide» seinen Ort in der Rechtfertigung zuzuweisen, kamen
diejenigen nicht zum Zuge, die dem reformatorischen Glaubensversténdnis
relativ am mnéchsten standen. Eine abschlieBende Beurteilung dieser in
Trient Unterlegenen (besonders hinsichtlich ihrer Nédhe oder Ferne zu Luther
einerseits, Barth anderseits) konnte und wollte Gilg in diesem «Fragment»
nicht geben. Aber auch seine Sicht des scholastischen Hintergrundes 143t
Fragen offen. Er sieht in den Beratungen und Interventionen, die dem tri-
dentinischen Rechtfertigungsdekret vorausgingen, hauptsichlich eine Aus-
einandersetzung der franziskanisch-scotistischen Richtung mit den mehr an
Thomas orientierten Theologen. Dafl das Konzilsdekret so ausfiihrlich und
positiv die «praeparatio ad iustificationem» behandelt, stellt dann einen Sieg
der ersten Gruppe dar. Nun ist aber in allen diesen Auseinandersetzungen
und auch im Dekret selber die « Vorbereitung» auf die «EingieBung» der die
Rechtfertigung konstituierenden Gerechtigkeit ausgerichtet. Der ganze
Komplex der «eingegossenen Gnade» mitsamt der Vorbereitung auf sie war
aber in der Spétscholastik seit Duns Scotus von vielen Nichtthomisten zwar
nicht eliminiert, aber doch relativiert worden, und zwar im Hinblick darauf,
daB Gottes Gerechtigkeit und Barmherzigkeit letztlich (absolute) durch nichts,
das der Mensch tut oder an sich hat — sei es auch auf Grund irgendeiner
«geschaffenen Gnade» — sich bestimmen 1d8t, ihn anzunehmen, sondern nur
durch den géttlichen Willen zur Annahme selber («voluntas divina accep-
tans»), d.h. durch die («ungeschaffene») Gnade, die Gott selber ist. Der
Augustinereremit Gregor von Rimini (T 1358) hatte unter dieser Voraus-
setzung eine scharf antipelagianische, von Luther wohl beachtete Recht-
fertigungslehre vertreten. Das tridentinische Dekret hingegen baut alles auf
den Komplex der geschaffenen Gnade (d. h. der «eingegossenen» Gerechtig-
keit und der Vorbereitung auf diese). Ist an diesem Punkt nicht ein Sieg des



Rezensionen 147

Thomismus zu sehen, dessen Einflul seit dem 15. Jahrhundert im Wachsen
war und auch Theologen, die nicht eigentliche Schulthomisten waren, be-
stimmte, ihre abweichenden Meinungen der thomistischen Denkstruktur an-
zunéthern? In der thomistischen Rechtfertigungslehre ist kein Platz fir die
«acceptatio» vorgesehen, und im tridentinischen Dekret spielt sie keine Rolle.
Die von Gilg geschilderten tridentinischen Diskussionen tiber die Modali-
taten der Vorbereitung auf die Rechtfertigung waren nicht auf Gottes Gnade
als solche, sondern auf die in ihre alte (gewissermafien vor-scotische) Wiirde
wieder eingesetzte «eingegossene Gnade» ausgerichtet.

Martin Anton Schmidt, Basel

TroMAs MUNTZER, Schriften und Briefe. Kritische Gesamtausgabe. Unter Mit-
arb. von Paul Kirn, hrsg. von Gunther Franz. = Quellen und Forschungen
zur Reformationsgeschichte, 33. Gutersloh, Gerd Mohn, 1968. 591 S.
DM 96.—.

Thomas Miintzers Schriften mufiten lange auf eine wissenschaftliche Aus-
gabe warten. Den Anfang machten 1931 H. B6hmer und P. Kirn mit der
Publikation von Miintzers Briefwechsel. Erst 1950 folgte C. Hinrichs mit
einer vorziiglichen Ausgabe der drei sogenannten politischen Schriften, ndm-
lich der drei theologischen Kampfschriften, in denen sich Miintzer 1524 offen
der Wittenberger Reformation entgegenstellte. Was es sonst an einigen
wenigen Miintzer-Editionen gegeben hat, konnte wissenschaftlichen An-
spriichen nicht geniigen. Erst jetzt ist eine — wie es hei3t — «kritische Gesamt-
ausgabe» von Giinther Franz besorgt worden, der sich seit nahezu vierzig
Jahren mit Miintzers Werken befalt und im letzten Kriege ein erstes,
fertiges Editionsmanuskript eingebii3t hat.

Von den Werken, die Mintzer selbst einst in den Druck gegeben hat,
wurden nun zum ersten Male die drei liturgischen und die drei unpolemischen
theologischen Schriften erneut in der urspriinglichen Textfassung zuginglich,
gemacht. — Fiir den Liturgiker ist es ein besonderer Gewinn, dal bei den zwei
liturgischen Hauptwerken die Notenbilder von dem Freiburger Musikwissen-
schaftler W. Gurlitt in das heutige Notensystem tibertragen wurden. — Bei
den politischen Schriften und beim Briefwechsel stiitzte sich G. Franz im
wesentlichen auf die erwihnten Ausgaben von Hinrichs und Béhmer-Kirn,
wobei er zwar die Erlduterungen zu den Briefen etwas vermehrt, bei den
politischen Schriften jedoch die detaillierten Anmerkungen von Hinrichs
gekiirzt hat und mit Ricksicht auf das Gesamtkorpus der Ausgabe wohl
leider auch kiirzen mufBite. Der bisher bekannte Briefwechsel wurde im An-
hang (S. 5711f.) um zwei weitere Briefe erweitert. Da der Briefwechsel Stiicke
enthéalt, die entweder keine Briefe sind (Nr. 63) oder bei denen weder als
Verfasser noch als Adressat Miintzer als einzelner in Erscheinung tritt (Nr.
56a, 77f., 92f.), ist zu fragen, warum nicht auch die in einen Kollektiv-
brief eingebetteten 12 (11) Miithlh&user Artikel vom September 1524 in die
Ausgabe mitaufgenommen worden sind, obwohl der Herausgeber selber in
seinem Buch «Der deutsche Bauernkrieg» (4. Aufl. 1956, S. 257) schreibt,
sie seien « Miintzers und Pfeiffers Werk». — Die Stiicke, die B6hmer-Kirn im



148 Rezensionen

Anhang zum Briefwechsel veroffentlicht hatten, sind noch um einige ver-
mehrt und in die drei Gruppen «Nachgelassene Schriften und Aufzeichnun-
geny, «Bekenntnis und Widerrufy, «Nachrichten zu Muntzers Leben» ein-
geteilt worden. Bei dem als erste Kundgebung Mintzerscher Theologie
hochbedeutsamen Prager Manifest wurde die tschechische Ubersetzung weg-
gelassen, was zu bedauern ist, da E. Wolfgramm 1957 gezeigt hat, wie diese
Fassung zum Versténdnis der deutschen Vorlage helfen kann. Hingegen
konnte mit Recht die Nr. 5 aus dem Anhang bei Bohmer-Kirn fortfallen,
weil es sich in Wahrheit um Thesen Melanchthons handelt (s. S. 16 Anm. 9).
Die Nachrichten zu Mintzers Leben hétte man noch um einige weitere, bis-
her nur verstreut an abgelegenen Stellen verdffentlichte Dokumente ver-
mehren kénnen.

Bei den vermischten Stiicken der drei oben genannten Gruppen, bei denen
der Herausgeber weniger als bei den beiden Hauptabteilungen der Druck-
schriften und des Briefwechsels sich die Vorarbeiten anderer zunutze machen
konnte, sind die Méingel der Ausgabe am stirksten zu spiiren. Sie liegen darin,
dal die Beschreibung der zugrunde liegenden Drucke und Handschriften
nicht vollig exakt ist. Auch die Verweise auf andere Publikationen oder
Sekundérliteratur sind wiederholt ungenau oder unvollstéindig. Die Fehler
in den Miintzer-Texten sind nicht tberméBig zahlreich, diirften jedoch ge-
ringer sein. Den Theologen betriibt es besonders, da@ fast ein Viertel der von
Miintzer zitierten Bibelstellen nicht verifiziert worden ist und die theologi-
schen Erlduterungen im ganzen durftig ausgefallen sind. Etliche der ger-
manistischen Worterkldrungen, von denen auBerdem ein Teil nicht sinn-
gemdB ist, hdtten sich durch das Glossar (S. 577ff.) eriibrigt; das Glossar
selber wire erheblich dienlicher, wenn es ausfiihrlicher angelegt und bei
zentralen Begriffen zu einem Register ausgestaltet worden wire. SchlieBlich
ist das Personen- und Ortsregister (S. 5861f.) weder vollstdndig noch. fehler-
frei. Diese Beanstandungen kénnen hier nicht im einzelnen belegt werden.

Der Wert der Ausgabe ist trotz ihrer Schwichen dadurch bedingt, daf
wir endlich durch ein Studium von Mimntzers eigenen Zeugnissen uns ein
von allen — von den marxistischen wie von den konfessionellen — Klischees
befreites Mintzer-Bild erwerben miissen. Die Moéglichkeit, dieses Miintzer-
Studium aus den Quellen an unseren Hochschulen zu betreiben, wird aller-
dings durch den hohen Preis der Ausgabe beeintriachtigt. Darum wére es bes-
ser gewesen, man hitte diese Ausgabe genauso wie die in derselben Reihe
erschienenen Schriften von Hans Denck in einzeln kiuflichen Teilbéanden
herausgebracht, etwa in der Gruppierung: liturgische Werke, theologische
Schriften und Notizen, Briefwechsel, Dokumente zu Miintzers Leben und
Wirken. Reinhard Schwarz, Tibingen

Frirz Buri, Der Pantokrator. Ontologie und Eschatologie als Grundlage der
Lehre von Goti. = Theologische Forschung. Wissenschaftl. Beitr. zur
kirchlich-evangel. Lehre, 47. Hamburg-Bergstedt, Herbert Reich, 1969.
160 S. DM 16.—.

Die Darlegungen der «Konzeption eines ontologisch haltbaren und ekkle-
siologisch bedeutsamen christologisch begriindeten Gottesglaubens» sind im



Rezensionen 149

vorliegenden Buch Prof. Buris als Fortsetzung seiner « Dogmatik als Selbst-
verstiandnis des christlichen Glaubens» gedacht, die wegen ihres fragmentari-
schen Charakters lediglich als ein «Vorgeschmack» des Kommenden ge-
nommen werden miissen (Vorwort).

Buri leistet der von ihm selbst betonten Forderung der «Eindeutigkeit in
der Bezeichnung des Gemeinten» (S. 148) Geniige und 148t keinen Zweifel
dartiber aufkommen, da es auch in diesem Hauptstiick der Dogmatik um
die Bemiithung der Klarstellung des Selbstverstdndnisses des Glaubens in
seinem Vollzug handelt. Schépfung, Providenz, Eschatologie und Ekklesio-
logie sind «Aussagen iiber das Nichtobjektivierbare eigentlicher Existenz in
Gemeinschaft» (S. 100). Und selbst die im trinitarischen Gottessymbol zum
Ausdruck gebrachte Wirklichkeit ereignet sich nur im Vollzug des gldubigen
Selbstversténdnisses und stellt dessen sachgemife Aussageform dar (S. 111).
Die «Radikalkur» (S. 91), der Buri die biblische Vorstellungswelt und die
Begriffe der dogmatischen Tradition unterwirft, ist also nicht allein durch
die eschatologisch-historische Problematik bedingt, die in Folge der aus-
gebliebenen Parusie entstanden ist.

«Der Pantokrator ist das Symbol einer christozentrischen Theologie»
(8. 11). Die ganze Heilsgeschichte ist sein Werk; «Sein und Erfiillung stellen
den Machtbereich des Christus Pantokrator dar» (S. 107). Der Pantokrator
ist zugleich das Symbol «fiir das Ereignis, in dem der Mensch sich zu un-
bedingter Verantwortung gerufen erfiahrt, und fiir den Bereich, in dem sich
dieses Ereignis auswirkt» (S. 107). Wie dieses Ereignis personal ist, so auch
die Macht, welche dieses Ereignis bewirkt. Das Eigentlichwerden des Men-
schen ist ein Kampf, der von diesem mit personalen Ziigen ausgestatteten
Pantokrator gefiihrt wird. Die christologische Ontologie und Eschatologie
als zur Gotteslehre fithrende Seins- und Geschichtslehre sind Ausdriicke oder
Chiffren dieses Eigentlichwerdens im Vollzug des unbedingten Verant-
wortungsseins. « Schépfung und Endheil verwirklicht sich in der Unbedingt-
heit, in der der Einzelne sich von Gott in seiner Situation in Gemeinschaft
mit seinen Mitmenschen zur Verantwortung gerufen weill» (S. 64).

Im I. Teil: «Schépfung in Christus», macht Buri von den Einsichten der
neueren alttestamentlichen Wissenschaft Gebrauch und versteht die biblische
Schopfungsgeschichte nicht als Creatio e nihilo, sondern als Creatio in
Christo, d. h. nicht als Antwort auf die Frage nach der Weltentstehung oder
dem Warum des Seins, vielmehr als Ausdruck eines bestimmten Geschichts-
verstédndnisses, namlich als Glaubenszeugnis von den in der Geschichte er-
fahrenen Machttaten Gottes. Dieser Glaube spricht sich aus in dem von
Israel vorgefundenen Drachenkampfmythos, wobei es einzig und allein um
die Uberwindung des Bésen geht. Diese Uberwindung wird vom Heils-
glauben als Schopfung verstanden. Auf die eigentliche Existenz bezogen:
Sieg im Chaoskampf ereignet sich dort, wo sich Sinn ereignet, d. h. im Sich-
verantwortlich-Wissen von Personsein (S. 55). — Von der alttestamentlichen
Vorstellungswelt fithrt eine ungebrochene Linie zur eschatologischen Ein-
stellung des Neuen Testaments. Grund der christologischen Deutung des
Alten Testaments ist der dem Drachenkampf entsprechende Kampf Christi
mit den Michten dieses Aons sowie das Zeugnis einiger Stellen im Neuen



150 Rezensionen

Testament, wo Christus als weltschépferisches Prinzip erscheint. Das Heils-
werk tibernimmt die Funktion der Schopfungsgeschichte. Es gilt also, die
Schépfung christologisch und die Christologie und Soteriologie kosmologisch
zu verstehen (S. 43), wobei die sonst unaufhebbaren Spannungen zwischen
Schopfungsgedanke und Eschatologie eliminiert werden. Die Enderwartung
ist nichts anderes als die Schopfungsgeschichte, nur die Blickrichtung sei
eine andere. Das Kampfmotiv schafft Einheit; der Glaube hat es mit einer
einzigen Gottesgeschichte, mit dem in der ganzen Geschichte wirkenden
Christus zu tun. Die innerlich strukturierte Einheit des Glaubensvollzugs
und das allumfassende Gottessymbol « Pantokrator» stehen in strikter Ent-
sprechung zueinander.

Die auf Grund der Schépfungslehre entworfene Providenzlehre miindet
in die Eschatologie und Ekklesiologie ein. Die zentralen Themen der «Er-
fullung in Christus», I1. Teil, sind die Parusie und die Kirche. Parusie ist bei
Buri die Verwirklichung des eigentlichen Personseins und die Kirche stellt
ihrem Wesen nach diese Parusie dar. Die «ekiklesiologische» Eschatologie,
die auch «Kultureschatologie» genannt wird (S. 82f., 99), findet ihre Er-
filllung in der Bestimmung der Kirche und schlie8t sich. ohne Bruch an die
Schépfung an. Die Ekklesiologie iibernimmt die Funktion der Eschatologie.
Man soll sich daran erinnern, dafl in Buris Auffassung Schépfung und
Eschatologie Aussagen uber den Sinn des menschlichen Daseins in der Ge-
schichte und iber seine mogliche Erfiilllung sind. — Die Rede vom Heiligen
Geist, erortert in diesem Zusammenhang, ist in Buris Konzeption die Aus-
drucksweise fir das, worum es in unserem Selbstverstindnis geht (S. 104).

Im III. Teil, «Die Fille Gottes in Christus», wirft Buri die Frage auf,
welche Rolle dem dreieinigen Gott in dem Entwurf seiner Pantokrator-
Theologie noch zukommen mag. (Im Vorwort wurde bemerkt, im Ausbau
seiner Dogmatik mochte er das neu aufgekommene Interesse an der Gottes-
frage beriicksichtigen.) Auf Grund «der als Aussage des menschlichen Selbst-
verstiandnisses gewerteten Ontologie und Eschatologie» (8. 129) kommt man
notwendigerweise zu einer Lehre von Gott. In ihr, und zwar konkret in der
Trinitétslehre, geht es um die Zusammenfassung dessen, was im bisherigen
von Sein und Erfilllung in bezug auf Personsein in Gemeinschaft gesagt
wurde, und zugleich um «das Ausziehen der Linien der Ontologie und
Eschatologie» (S. 110f.). In diesem tiberaus reichhaltigen Teil des Buches
behandelt der Verfasser die «Problematik und Méglichkeit einer Lehre von
den Eigenschaften Gottes» (S. 115ff.), «Die in sich ruhende Wesensfiille
Gottes» (S. 124ff.) und «Gott in seiner aus sich herausgehenden Seinsfiille»
(S. 134ff.). In der Eigenschaftslehre, wie Buri sie interpretiert, handelt es
sich «um Aussagen iiber Gott in seinem Bezogensein auf den Menschen, im
Bezogensein des Menschen auf Gott in der analogia fidei entis in Christo»
(S. 128). Die Einsichten in das Wesen Gottes, dessen Fille mit Hilfe der
tres viae der protestantischen Orthodoxie (via causalitatis, eminentiae, ne-
gationis) zum Ausdruck gebracht wird, gehen denjenigen in seine Existenz
voraus. Nur so haben wir es anstatt von einem abstrakten philosophischen
Wesen Gottes mit seiner konkreten Fiille zu tun. Die Frage der aus sich
herausgehenden Seinsfiille Gottes wird an Hand der drei Gottesbeweise



Rezensionen 151

(ontologische, kosmologische, physikotheologische oder teleologische) auf-
genommen.

Im SchluBkapitel wird das Problem «Theologie und Gebet» erértert
(S. 145ff.). Das rechte Gebet ist das Modell des der Dogmatik zugrunde-
liegenden glaubigen Selbstverstdndnisses. Es sei nichts anderes als der Voll-
zug meines Selbstverstindnisses. Personsein in seinem Selbstverstiandnis ver-
nimmt aus dem Schweigen des Ganzen heraus die Stimme, die es zur Verant-
wortung ruft. Fiir den Beter in diesem Sinne ist Gott eine Person. Hier allein
wird das Subjekt-Objekt-Schema durchbrochen, innerhalb dessen es kein
absolutes Gegeniiber und kein unbedingtes Subjekt gibt, sondern nur die
Welt der Erscheinungen (S. 152).

Die Konsequenzen der eschatologischen Problematik, die in Buris «Aus-
druckslehre» gezogen und als Dogmatik entfaltet werden, mégen vielen wie
ein finis Christianismi vorkommen (vgl. S. 98). Was bleibt von der Theologie
noch iibrig, wo alle Aussagen der christlichen Uberlieferung als Ausdriicke
des Selbstversténdnisses gedeutet werden und Gott selbst als Symbol der
Unbedingtheit des Glaubens erscheint (S. 123, 127)? Und doch wére nichts
abwegiger als eine pauschale Ablehnung dieser gedanklichen Bemiithung um
das Verstehen und die Aneignung der christlichen Wahrheit. Eine blofe
Behauptung «konservativer» Lehrformulierungen ist kein echter Widerpart
des Denkens, das die traditionellen Lehren im Blick auf unser Heute durch-
reflektieren will. Buri selbst 6ffnet den Raum fiir eine sachliche Diskussion,
indem er sagt, seine Interpretation erhebe nicht den Anspruch eines Systems,
«in dem nun die Losungen fiir alle Probleme bereit liegen» (S. 100), sondern
stellt bloB eine Sicht der christlichen Uberlieferung dar. Die Grundlage einer
intern theologischen Auseinandersetzung scheint mir dagegen dort gefdhrdet
zu sein, wo Buri gegeniiber einem falschen AusschlieBlichkeitsanspruch des
Christentums erklért, die biblische Botschaft sei eine bestimmte geschicht-
liche Form der zur Verantwortung rufenden Stimme.

Buri grenzt sich gegen die Gottestod-Theologie und die Auflésung der
Theologie in die Anthropologie ab. Man wartet gespannt darauf, wie die In-
tention dieser Abgrenzung im kommenden Werk ausgefiihrt wird. In der
vorliegenden Gestalt seiner Dogmatik ist die Frage nach dem «Referent»
(S. 124), worauf sich unser Glaube bezieht, nicht mit der sonst {iblichen Ein-
deutigkeit beantwortet. Ist Gott ein Anderer oder ist er identisch mit dem
Glaubensvollzug selbst? Welche letztgiiltige ontologische Konsequenz wird
aus dem erkenntnistheoretisch richtigen Satz gezogen, dafl Gott nur fiir den
Vollzug des Glaubens Wirklichkeit, nur fiir den Beter eine Person ist? Be-
deutet die neu aufgekommene Frage nach Gott letzten Endes den Willen
zur volligen Eliminierung des Anderen oder eine neue Suche nach ihm? Ich
glaube nicht, daf durch das als Systemprinzip angewandte Selbstversténdnis
die Frage schon beantwortet ware. Dieses Prinzip selbst ist bei weitem nicht
so eindeutig wie die aus ihm entworfene Dogmatik.

Die Bedeutung, die Buri dem Drachenkampfmythos in der Bibel beimif3t,
halte ich fir ubertrieben. P. Ricceur stellt im II. Buch von «Finitude et
culpabilité», in «La symbolique du mal» (1960) m. E. tiberzeugend heraus,
daf} ein Anfangsmythos vom Typ des «drame de création» fiir das Alte Testa-



152 Rezensionen

ment nicht bezeichnend und vor allem nicht von der Wichtigkeit des «mythe
adamique» ist. Ist es dem so, so wird auch die mit Hilfe vom Kampfmotiv
geschaffene Einheit von Schépfung und Neuschépfung fraglich. Die Sicht
einer homogenen Reihe von Gottes Machterweisen mag manche Schwierig-
keiten beseitigen, zugleich schafft sie jedoch andere. Verliert ndmlich die
Schopfung ihre Eigenbedeutung, so auch Christus selbst. Die in eins gesetzte
Schopfung, Vorsehung und Neuschopfung als das eine Heilswerk des Christus
Pantokrator kann zwar die Chiffre fur das Eigentlichwerden des Menschen
sein, aber diese Deutung dechiffriert weite Dimensionen des biblischen Zeug-
nisses kaum adequat. Wiahrend Buri das Drama dieses Eigentlichwerdens
schildert, bleibt die spannungsgeladene Dramatik der Bibel auBerhalb des
Sichtfeldes, die sich gerade daraus ergibt, dal3 das Heilswerk Christi nicht
mit dem Schépfungswerk Gottes identifizierbar ist. Der Heilsglaube, um
den es wohl — wie Buri unterstreicht — in beiden Testamenten geht, bleibt
nicht echt, wenn der Schépfungsglaube in ihn aufgeht.

Ervin Valyi-Nagy, Budapest

Ray L. Harr, Unfinished Man and the Imagination. Toward an Ontology and
a Rhetoric of Revelation. New York, Herder and Herder, 1968. 418 S.

Nachdem in den letzten Jahren verschiedene relativ oberflachliche Pro-
dukte der theologischen Publizistik Amerikas bei uns einiges Echo gefunden
haben, miiite man erwarten, daB diesem nicht nur elegant geschriebenen,
sondern auch klar und exakt-kritisch ausgedachten Stiick systematischer
Arbeit des Associate-Professor fiir philosophische und systematische Theo-
logie an der Vanderbilt University noch viel eher die Aufmerksamkeit ge-
schenkt wiirde. Besonders auch darum, weil Harts Entwurf einer Her-
meneutik des Offenbarungsgeschehens weitgehend als eine selbstédndige Ver-
arbeitung und Fortfihrung von Gerhard Ebelings Theologie verstanden
werden mufl und somit im weiteren Sinn auch zur européischen Diskussion
des Problems gehort. Wesentlich erscheint dabei, daB3 er die Kategorie
Offenbarung — unbelastet durch deren objektivistische Verwendung in der
«neo-orthodoxen» Theologie Barths u. a., wie er selbst sagt — als Schliissel-
begriff zum Verstindnis des « Wortgeschehens» heranzieht. Offenbarung als
das «Ergehen und das Gehortwerden des Wortes Gottes» wird hier also
nicht als ein objektives resp. supranaturales Heilsereignis gefaf3t, sondern
aus dem Wesen menschlichen Daseins verstanden ; darum nennt Hart seine
«Ontologie des Offenbarungsgeschehens» polemisch «bescheiden» (modest).
Als Ansatz nimmt er einen breit entwickelten, ontologischen Grundbegriff
des Menschen. Der Mensch ist wesentlich «unfertig». Seine Vergangenheit
sowie die ihn umgebende Objektwelt bildet den bestimmenden «Hinter-
grund» seines Bestehens. Nach vorn aber ist er offen auf Zukunft hin. Diese
Offenheit und Unfertigkeit des menschlichen «Selbst» ist jedoch zentriert im
Willen, der intentional bezogen ist auf Zukunft hin und ausgeht auf Fertig-
keit und Ganzheit («wholeness of being»). Der eigentliche «revelatory event»
besteht somit im Ganzwerden des Menschen «coram deo», ein Ziel, das nie
ein fiir allemal erreicht werden kann. «Imagination» (Vorstellungskraft,



Rezensionen 153

Einbildungskraft, Phantasie), die als eine umfassende Struktur des mensch-
lichen Geistes ausgewiesen wird, ist das eigentliche Medium, innerhalb dessen
Offenbarung geschieht. Da die Unfertigkeit des Menschen ontologisch ge-
sehen seine Geistigkeit und Sprachlichkeit ist, ist darum auch Imagination
resp. Offenbarung ein Sprachgeschehen. Von hier aus bekommt die Tradition
sprachlicher «Symbole» eine besondere Bedeutung. Imagination ist als
schopferische Féhigkeit in der Lage, die Archetypen, Bilder und ganz be-
sonders auch «paradigmatic events» (so das «Jesus-Geschehen») aus der
Vergangenheit sich reproduzierend anzueignen und damit in eine «first order
language» zu verwandeln, innerhalb der der Mensch seine existentielle
Identitdt und Ganzheit findet. Theologie, die eine reflektierte «second order
language» spricht, hat bei der Erméglichung dieses Sprachgeschehens,
welches ontologisch also den Kern des menschlichen Daseins betrifft, Hil-
festellung zu leisten. Harts weiterfihrendes Programm sieht diese Aufgabe
der Theologie in doppelter Weise: als «phenomenology of tradition» achtet
sie auf den historischen Kontext, innerhalb dessen Symbole «imaginativ
entstanden sind, als «systematic symbolics» beschéftigt sie sich mit der
Frage, inwiefern Symbole der Vergangenheit als sinnvolles, revelatorisches
Interpretament heutiger Existenz gelten kénnen.

Von den kritischen Bemerkungen, die Harts Ausfiihrungen provozieren,
soll nur erwithnt werden dal3 er 1. tiberhaupt nicht auf die zeitgendssische
wissenschaftliche Anthropologie eingeht und meint, unbekiimmert darum im
Stil der traditionellen metaphysischen Spekulation vom «ontologischen»
Wesen des Menschen reden zu kénnen. 2. Besonders zentral aber liegt der
Hinweis, dall nicht einsichtig wird, wie Offenbarung, verstanden als ima-
ginative Aneignung sprachlicher Symbole resp. als Ganzwerden des Menschen,
als Offenbarung Gottes ausgegeben werden kann. Um diese Behauptung zu
verifizieren, miilite seine Ontologie der Offenbarung wesentlich weniger
«bescheiden» sein. Interessant aber erscheint, daB und wie sich auch hier
Theologie gerade mit dem «utopischen Rand» (Bloch) menschlicher Existenz
beschiéftigt, und der Schritt von Harts «Imagination» zu Moltmanns Hoff-
nungskonzept liegt nahe. Alfred Jager, Wolfhalden/AR

GusTtAv HEUSER, Fvangelischer Religionsunterricht heute. Zielsetzung und
Gestaltung. 1-2. Frankfurt a. M., Moritz Diesterweg, 1966—68. IX -+ 144;
VIII + 219 S. DM 14.—; 19.80.

Das Besondere dieser Grundlegung und Methodik des evangelischen
Religionsunterrichts ist, daf sie von einem zunftigen Schulmann (Gymnasial-
lehrer) kommt, ein Werk aus der Praxis des Unterrichts, mehr als eine Aus-
einandersetzung mit der (dem Verfasser wohlvertrauten) Fachliteratur und
-theorie. Kennzeichnend ist weiter, dafl der Verfasser allen Wert darauf legt,
die Schiiler auf dem Felde ihres Denkens (und das ist fiir Heuser in beson-
derem MaBe dasjenige der Philosophie) anzusprechen und die christliche
Botschaft «auf die konkrete Lebenswirklichkeit unserer Schiiler hin so zu
entfalten, dafl sie zu erfassen vermogen, was christliche Existenz heute
ausmacht und bedeutet» (1, S. 52). Norm und Wirklichkeit fallen hier nicht



154 Rezensioenn

(wie so oft) auseinander. Dabei geschieht diese Wirklichkeitsleidenschaft
nicht auf Kosten der Theologie, sondern im Bunde (nicht nur mit ordent-
licher theologischer Bildung, sondern:) mit einer miindigen Theologie von
bemerkenswerter Valuta: «wir konnen als evangelische Christen gar nicht
anders, als nach Gott in Jesus Christus fragen» (2, S. 65). «Religionsunter-
richt» im Titel bedeutet hier keinen Riickfall in die vordialektische Religion
(vgl. 1, S. 5).

Bd. I enthilt im ersten Teil eine Grundlegung, bei der der Verfasser zu
konstruktiven «Bemerkungen zur Stoffauswahl und Vorschldgen zur Stoff-
verteilung» gelangt (Prinzip der konzentrischen Kreise, S. 551f.). Der zweite
Teil behandelt die nichtchristlichen Religionen fiir den Religionsunterricht
der Oberstufe der Gymnasien. — Bd. IT bringt im ersten Teil eine wirklich-
keitsnahe allgemeine Didaktik (fiir den Religionslehrer), im zweiten etliche
grindliche und umfassende Unterrichtsbeispiele.

Das Werk versteht sich vor allem als Riistzeug fiir Religionslehrer,
vornehmlich an Gymnasien. Indem der Verfasser deutlich macht, wie auf
dem Felde solchen Unterrichts kaum weniger gewichtige Entscheidungen
fiir oder gegen den christlichen Glauben fallen als auf den Kanzeln, wie
darum die Theologie auch fiir dieses Genus christlicher Verkiindigung ver-
antwortlich ist, weit mehr, als sie sich dessen bewult ist, verdient das Werk,
auch von Vertretern der theologischen Forschung und Lehre beachtet zu
werden. Jiirgen Fangmeier, Wuppertal

THEODOR SPOERRI (Hrsg.), Beitrdge zur Ekstase. = Bibliotheca psychiatrica
et neurologica, 134. Basel, S. Karger, 1968. IV 4207 S. Fr. 43.—.

Die «Beitrage zur Ekstase», herausgegeben von einem Verlag fiir Medizin,
interessieren zweifellos auch den Theologen. Es sind darin folgende zehn
Aufsitze von neun Fachleuten vereinigt: Th. Spoerri (Psychiatrische Univer-
sitéits-Poliklinik, Bern), Zum Begriff der Ekstase; G. Freit (Missionsseminar
Schoneck, Beckenried, T 1967), Ekstase in katholischer Schau; E. Schick
(Basel), Ekstase im Protestantismus; W. J. Hollenweger (Department of
Studies in Evangelisme, World Council of Churches, Genf), Funktionen der
ekstatischen Frommigkeit der Pfingstbewegung; H. Leuner (Psychiatrische
Klinik der Universitat, Gottingen), Die toxische Ekstase; H. J. Weitbrecht
(Psychiatrische und Nervenklinik der Universitidt, Bonn), Ekstatische Zu-
stdnde bei Schizophrenen; Th. Spoerri, Ekstatische Rede und Glossolalie;
L. M. Vivier (Van Riebeek Medical Building, Pretoria/South Africa), The
Glossolalic and his Personality; D. Langen (Klinik und Poliklinik fiir Psycho-
therapie der Universititskliniken, Mainz), Die Ekstage in ihrer Beziehung zu
modernen psychotherapeutischen Methoden; B. Béschenstein (Genf), Ek-
stase, Mafl und Askese in der deutschen Dichtung. Sémtlichen Aufsétzen,
mit Ausnahme desjenigen von B. Bdschenstein, ist ein Verzeichnis ausge-
wahlter Literatur beigefiigt.

Die Ekstase, die Erfahrung des «Auler-sich-Seins», zeigt sich in einer
Reihe von verschiedenen Formen. Die zehn Aufsitze beschéaftigen sich, zum
Teil wiederholt, mit folgenden Erscheinungen: Erlebnisse christlicher und



Rezenstonen 1556

aulerchristlicher Mystik, die Korperstarre, mit der Ekstase verbundene
Sinneseindricke, Stigmatisationen, Visionen, ekstatische Erscheinungen in
der Kirchen- und Sektengeschichte, Erlebnisse in der Pfingstbewegung der
Gegenwart, ekstatische Zusténde, hervorgerufen durch verschiedene Drogen,
ekstatische Erscheinungen bei Schizophrenen, ekstatische Rede inkl. Glosso-
lalie, psychogene Techniken zur Forderung ekstatischer Erlebnisse und
vieles mehr. Dabei wird, wo es nétig ist, sorgfiltiz unterschieden. Zwischen
den AuBerungen der gesunden und der kranken Psyche wird die Grenze
gezogen. Die ekstatischen Phénomene werden nach verschiedenen Gesichts-
punkten differenziert. So findet der Theologe auch in den medizinischen
Aufsétzen sowohl fiir die wissenschaftliche Beschéftigung als auch fir die
seelsorgerliche Praxis wichtige Erkenntnisse. Dem Psychiater wird es mit den
theologischen Arbeiten des Bandes vermutlich gleich ergehen. Das Buch
postuliert damit nicht nur die Notwendigkeit, gegenseitig aufeinander zu
héren (erwahnt z. B. im Aufsatz von G. Frei), sondern es verhilft ein Stiick
weit dazu.

Diesen oder jenen der zehn Aufsitze tiber die andern hinauszuheben,
fillt einem gar nicht so leicht. Alle enthalten, soweit der begrenzte Raum
dazu die Méglichkeit 1a8t, inhaltsreiche Uberblicke. Darum sei lediglich noch
auf ein paar Einzelheiten hingewiesen. Die ziemlich hdufigen im Kleindruck
angefiihrten Fallschilderungen konkretisieren die Darlegungen in hilfreicher
Weise. Sie erleichtern auch die Lektiire. Dabei werden von theologischer und
medizinischer Seite oft analoge und vereinzelt sogar die gleichen Fille
herangezogen. Als auffallendes Beispiel sei der amerikanische Heilungs-
prediger A. A. Allen erwiahnt, dessen exorzistische Téatigkeit sowohl von
theologischer als auch von psychiatrischer Seite aufgegriffen wird (S. 65f.
und 139ff.). AufschluBBreich und m. W. ohne Parallele im europiischen
Schrifttum tber die Glossolalie sind die von L. M. Vivier mit Kontroll-
gruppen erarbeiteten und publizierten Testresultate.

Oswald Hggenberger, Monchaltorf, Kt. Ziirich

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

ScEwEIZ. Evangelisches Missions-Magazin 115, 4 (1969): J. Rossel, Von
einer Theologie der Krisis zu einer Theologie der Revolution? (151-62);
E. Filling, Die Umbanda-Religion in Brasilien und die christliche Ver-
kiindigung (161-69) ; H. Blanke, Die Nicht-Kirche als Zukunft der Kirche?
(170-82). Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 16, 2 (1969):
H. Rickenbach, «Erneuerung in der Mission». Zum Sektionsbericht IT der
Weltkirchenkonferenz 1969 (177-96); P. Eicher, Der geschichtliche Mensch.
K. Rahners philosophische Reflexion (197-221) ; R. Gumppenberg, Immanenz
und Transzendenz. Thomas v. Aquin (222-47); A. M. Haas, Joh. Taulers



	Rezensionen

