Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 2

Artikel: Glauben im Unglauben : Probleme eines personlichen Christentums
Autor: Buske, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878753

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878753
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Glauben im Unglauben

Probleme eines persénlichen Christentums

Das 19. Jahrhundert hat die Welt tief gewandelt; eine jahr-
tausendalte Ordnung verlor ihre historischen Formen. Die patriar-
chalische Familie horte zu bestehen auf. Der Mensch stand in
individueller Verlassenheit und kollektiver Verlorenheit allein.
Hatte es zuvor eine «christliche» Welt in Sitte und Brauchtum
gegeben, iiberlieferte Normen, an denen sich der Lebensvollzug
orientieren konnte, gab es in einer technischen Zivilisation solche
Sicherheiten kaum noch. — Doch die Freiheit, in die sich der Mensch
versetzt sah, war zunichst nur eine Befreiung von historischen
«Vory-urteilen, an deren Ende sich schlieBlich aber doch heraus-
zustellen hatte, inwieweit diese Destruktion von Vorurteilen noch
voranschreiten konnte oder nicht. s war nicht nur die Frage, was
diesen Prozel} iberhaupt veranlassen konnte, sondern ebenso sehr,
was librig blieb, wenn er je zu einem Ende gelangt wire. Wieweit
konnte sich ndmlich schon eine enthistorisierte Welt selbst behaupten
oder sich schlieflich doch mit dem Vergleich vergangener Ge-
schichte begniigen; oder mehr noch: unter der Selbstevidenz eines
einmal begonnenen historischen Prozesses nach dem neuen, nach
dem noch nicht historischen suchen. Mulite sich nicht von hier
letztlich auch jene Geschichte finden lassen, die dann zu der prak-
tischen Freiheit des Menschen fiihrte und die die Destruktion einer
alten veranlaBte. Oder sollte hinwiederum der Mensch solcher neuen
Geschichte nur erneut das Objekt der Historie werden, die ihm so
unhistorisch gegeniibertrat, neue Geschichte werden wollte, aber
nicht iiber einen Historismus hinauskam. War darum das 19. Jahr-
hundert mehr das Zeitalter ethischer Probleme als die «dog-
matischen» Jahrhunderte zuvor. Und hatte erst Kierkegaard die
Frage nach der praktischen Konsequenz eines personlichen Christen-
tums gestellt, wenn das «Wesen des Christentums» nicht mehr ein
Brevier geschichtlicher Wahrheitstypen sein konnte. — Was konnte
und durfte also unter diesen Umsténden eine Kirche noch predigen,
wenn sie sich nicht mit jedem eigenen Wort selbst als historisch
vergangen deklassieren wollte? Wo war die Freiheit «christlicher
Erlosung», die «neue Kreatur» (2. Kor. 5, 17)? Was nutzte schon
eine kirchliche Reformation, wenn ihr die Gestaltungskrifte der



124 Th. Buske, Qlauben im Unglauben

Welt fehlten und dreihundert Jahre spéter nicht mehr der Schritt
aus der Dogmatik zur praktischen Verwirklichung des Lebens
moglich werden sollte? Hatte ndmlich schon die lutherische Ent-
deckung des sola fide, der sog. Rechtfertigungs «lehre», denn je eine
Wahrheit fiir sich, mullte sie sich nun gerade als so von jeder
Historie unabhéingige Aussage in der «neuen» Welt, die mit dem
19. Jahrhundert begann, erweisen lassen. — Der Mensch sollte
glauben, aber wie... Genau wie in der Geschichte des Markus-
evangeliums (9, 24): Und alsbald schrie des Kindes Vater mit
Trianen und sprach: Ich glaube, lieber Herr, hilf meinem Unglauben.
— War aber dann hier das 19. Jahrhundert eine andere Welt als die
vor Jahrtausenden.

Wilhelm Herrmann hatte in Deutschland diesen geschichtlichen
Zwiespalt des Historischen zum Enthistorisierenden, das dann doch
nur wieder ein Historisches wurde, fiir die kirchliche Situation des
19. Jahrhunderts festgehalten. Sein kaum mehr gelesenes Buch
«Der Verkehr des Christen mit Gott» (1908) versuchte nach dem
a-historischen und gleichbleibenden in der Geschichte zu fragen und
damit die «zeitlose» Aufgabe des Evangeliums, der «evangelischen
Predigt» zu beantworten ; und nur das wére die fortfithrende Legiti-
mation kirchlicher Existenz gewesen, sobald sich die gesellschaft-
liche Welt seit dem ausgehenden 19. Jahrhundert nach bisherigen
Mafstidben nicht mehr als kirchlich-christlich geprigt verstanden
wissen wollte. Auch die lutherische Reformation des «sola fide»
konnte eben Historie werden, sobald sie sich nur weiter als «christ-
lich», aber nicht als allgemein-menschlich aussagen liel3 und so die
Geschichte der Kirche nur noch ihre eigene Geschichte werden sollte.
Sie wire dann vollstindig, in allem was sie zur Fortsetzung ihrer
geschichtlichen Existenz bemiihte, doch nur zur Historie einer schon
léngst nicht anti- oder a-christlichen, sondern nur aufler-christlichen
Welt geworden, die sich selbst eine Tradition zu bewahren suchte,
die sie zwar aus der gleichen Geschichte nehmen muflte, aber nicht
fiir diese Kirche, sondern fiir sich selbst fruchtbar machen wollte.
Die Kirche hatte darum in ganz anderer Weise den Weg in die
auBerchristliche Welt zu beschreiten, wenn sie nicht ihrem Grund
und Wesen untreu werden wollte; auf keinen Fall konnte diese



Th. Buske, Glauben vm Unglauben 125

ecclesia semper reformanda sich selbst zu einem Instrument des
Experimentierens herabwiirdigen.

Das 19.Jahrhundert hatte aber mindestens zwei dieser historischen
Unternehmungen erleben miissen: die Griindung der evangelischen
Kirche der «Union» und die Schaffung von «Freigemeinden» innerhalb
der Landeskirchen. Doch das semper reformanda konnte und durfte
mitnichten zuriick in die Geschichte fithren, wie es leider aber auch
wohl fiir die Union gelten sollte und jedenfalls so von dem Dénen
Martensen in einem Brief an seinen Kollegen Isaak August Dorner
in Berlin 1846 ausgesprochen wurde!: «Die unierte Kirche miifite
sich als eine Kirche ansehen, die wohl den Glauben hat... deren
Glaube aber noch nicht den Ausdruck im Dogma gefunden hétte.
So fing ja (auch) die urchristliche Kirche im Glauben an, Sakra-
mente zu verwalten, ehe sie im Dogma ihren Ausdruck fand. Und
dasselbe, was im Groflen von den Anfingen der ganzen christlichen
Kirche zu sagen wire, wiirde also auf relative Weise von der unierten
Kirche zu sagen sein. Dasselbe gilte ja auch von den ersten An-
fingen der Reformation» usw. Aber auch von der anderen histo-
ristischen Erneuerungsbewegung wullte der inzwischen (1854) zum
Bischof von Seeland ernannte Martensen seinem Freund Dorner zu
schreiben?: «Der Bischof Kierkegaard (von Aalborg), Bruder des
verstorbenen Soren Kierkegaard, Grundtvigianer, ist durch poli-
tische Kombinationen Kultusminister geworden und hat im Reichs-
tag einen Gesetzesvorschlag eingebracht zur Einfiihrung sogenann-
ter Freigemeinden innerhalb der Volkskirche, was im Prinzip véllig
wiederstreitend ist», aber schon lingst als vermeintlich «urchrist-
liches Ideal» durch den Pietismus vorbereitet war.

Es galt also zunéchst einmal die Geschichte des eigenen Selbst-
verstidndnisses hermeneutisch zu ldutern und solchen Zwiespalt zu
iiberwinden, daf3 das «Christentum» «in Luther» «als etwas Neues»
angefangen habe und doch nur «eine Zusammenfassung der edelsten
Uberlieferungen der alten Kirche» gewesen wiire. Die ecclesia semper
reformanda hétte darum zum BewuBtsein ihrer Existenz und nicht
nur nach Wilhelm Herrmann in Zukunft zu beachten, daf die
einzige «Lehre Luthers, an der wir festhalten werden und konnen,
sein prophetisches Wort» sei. Aber «die Lehre Luthers... die wir

1 Briefwechsel zwischen H. L. Martensen und I. A. Dorner, 1839-1881,
1 (1888), S. 186, Copenhagen, den 16. Juli 1846.
2 Ibid., 2, S. 51, Copenhagen, den 24. Februar 1868.



126 Th. Buske, Glauben tm Unglauben

nicht festhalten kénnen, auch wenn wir wollten, ist nicht der Aus-
druck des religiosen Erlebnisses, sondern der Ausdruck seiner nicht
hoch genug zu preisenden Bemiihungen, das damals unbestritten
Geltende dem neuen Verstdndnis des Christentums einzuordnen und
dienstbar zu machen. Diese Lehre Luthers kann heute niemand in
derselben Weise behaupten... Denn was damals unbestritten galt
und deshalb als ein zuverléssiges Heilmittel benutzt werden konnte,
gilt heute nicht mehr unbestritten. Der Wagen, auf dem das
Christentum Luthers seinen Einzug in die Kirche gehalten hat,
ist morsch geworden und zerbrochen. Sollte er trotzdem beibe-
halten werden, so kann er auf jeden Fall nicht mehr als zuverléssiges
Vehikel dienen, sondern ist hochstens eine hochverehrte Last.»*
Es diirfte also nicht dahin kommen, daBl diejenigen, «die durch ihre
Lebensfiihrung nicht dazu gendtigt sind, ihr Bewulltsein iiber das
in der Welt Wirkliche zu klédren, zu Herren iiber die Kirche» wiirden;
und die Kirche dann denen verschlossen ware, «die in ihrem Leben
so gefithrt sind, daB sie einfach der Wahrheit gehorchen, wenn sie
die Dinge dieser Welt anders ansehen»... «sonst scheidet die Kirche
aus der geschichtlichen Bewegung der Menschheit aus»’, und die
aullerchristliche Welt wire geboren.

Wie sollte aber die Einheit des allgemein menschlichen Heils
verwirklicht werden, das die Kirche von Anfang an als ihren urei-
gensten Existenzanspruch verkiindigte, wenn in der gesellschaft-
lichen Welt des Menschen die praktische Gleichheit des Christlichen
und des Allgemein-Menschlichen zu schwinden begann; was war
dann noch zu predigen? «Was sollten sie anfangen mit dem Reden
von ,Tatsachen, die Glauben fordern‘, wenn mit diesen Tatsachen
die in der Heiligen Schrift berichteten Wunder gemeint sind oder
iiberhaupt Vergangenes und Gegenwirtiges nicht Erlebbares? Sie
miissen sich von einer Kirche zuriickgestoBen fiihlen, die durch
unzdhlige Pfarrer im Volk verbreiten 148t, ein Christ werde man
nicht durch ernste demiitige Besinnung auf das unleugbar Wirkliche,
sondern durch die Bereitschaft auf eine allgemeine Forderung hin,
etwas fiir wahr zu erkliaren, was man mit Zweifeln vernimmt oder
auf jeden Fall nicht selbst als wirklich erfaflt.»¢ Gab es darum fiir

3 W. Herrmann, Der Verkehr des Christen mit Gott (1908), S. 38.
4 Thid., S. 40.

5 Ibid., S. 1f.

¢ Ibid., S. 4.



Th. Buske, Glauben im Unglauben 127

den Einzelnen iiberhaupt einen Zugang zu dem, was allgemein
Religion zu nennen wire, dann nur den, «der einfachsten Form des
sittlichen Gebotes gehorchen zu wollen», ndmlich «uns auf uns
selbst zu besinnen»?. Aber sollte das nun nicht erst recht fiir das
«Christliche» gelten, nachdem es ohnehin mit dem Menschlichen
schlechthin identifiziert war; konnte es denn iiberhaupt mehr sein
oder werden, als jene «einfachste Form des sittlichen Gebotes»
realisieren zu wollen ; konnte und durfte es jetzt noch eine Trennung
zwischen dem wahren menschlichen Leben und einer aullerchrist-
lichen Welt geben, wenn der «christliche Glaube» nur noch den
Menschen selbst meinte und ihn zu sich «selbst» befreien wollte.
«Esist jaim Grunde ein Hohn auf die Lage des unerlosten Menschen,
ihm in solcher Weise als sein Heil den Inhalt von Gedanken zu
bezeichnen, von denen er sich sagen mul}, daB sie seine Gedanken
nicht sind und nicht sein kénnen. Die Gedanken anderer... kénnen
ihn (jedenfalls) nicht erlosen.»® Jede Dogmatik und jede Ethik
praktischer Ratschlidge schieden darum aus einer christlichen Ver-
kiindigung aus, die den Anspruch erhobe, iiber den Zeiten zu stehen
und nicht mit ihnen zu vergehen. Sie konnte mithin nur immer eine
Erinnerung an die Mdoglichkeit des « Glaubens» sein, der so personlich
nur seine Erlebbarkeit und Ausdrucksweise gewinnen konnte, aber
auch an die Erfahrung objektiver Michte gebunden bliebe?. Was
Glauben sein konnte, liele sich darum nur immer nachtriglich aus
einer schon fertigen Geschichte herauslesen: Abraham glaubte, und
das wurde ihm zur Gerechtigkeit gerechnet (R6m. 4, 3). Auch eine
christliche Verkiindigung, die den Hiatus zwischen eigener kirch-
licher Existenzberechtigung und dem nur personlich realisierbaren
Christentum oder Glauben iiberwunden hétte, konnte sich dann nur
an die Beispielhaftigkeit solcher Geschichte des Christentums oder
solcher Geschichte von Geglaubt-Habenden halten; und mochte
diese Beispielhaftigkeit dennoch nur in wenigen historischen Ereig-
nissen kulminieren und in der Person und dem Menschen Jesu seine
prototypische Gestalt gefunden haben, wire damit immer noch
nichts iiber jede andere und weitere Geschichte ausgesagt; auch sie
vermochte in gleicher Weise Geschichte des glaubenden und daraus
frei werdenden Menschen zu sein. So bestand zunidchst Wilhelm

7 Ibid., S. 6.

8 Tbid., S. 33.
% Ibid., S. 35.



128 Th. Buske, Glauben vm Unglauben

Herrmanns kerygmatische Konsequenz aus jener Frage, mit der er
die Problematik der Bultmannschen Entmythologisierungsforde-
rung vorwegnahm, dafl man ndmlich in Zukunft etwas anders mit
diesen Dingen «verfahren sollte». «Man sollte sie mitteilen als
Bestandteile des neutestamentlichen Zeugnisses von Jesus. Aber
man soll sie den Menschen nicht vorhalten mit der Forderung, daf3
sie zuvor all dem zustimmen sollen. Damit verkiindigt man nicht
das Evangelium, sondern ein Gesetz... Man soll vielmehr sozuden
Menschen reden: Solche wunderbaren Dinge haben tatséchlich die
Menschen von Jesus geglaubt, die durch ihn den Zugang zu Gott
gefunden hatten.»'® Keinesfalls konnten wir aber davon ausgehen,
dalB das, «was als etwas zweifellos Wirkliches» auf andere wirkte,
nun genauso wirksam sein miite. Wir wiirden uns dann nur eben
das «verhiillen» lassen, was als «fester Grund» iiberhaupt «zu-
gianglich» gewesen wire!l. Selbst die fides historica bliebe so ein
undogmatisches Phinomen, da ihre Historizitit niemals systema-
tisierbar werden diirfte; und auch die Reflexionen des Glaubens
blieben auf das Faktitive beschriankt. Auferstehung und Himmel-
fahrt Jesu schwanden so als theologisches Adiaphoron eines pro-
testantischen sola fide dahin; und Wilhelm Herrmann wullte hier
auch ausdriicklich auf entsprechende Glaubensaussagen Luthers zu
verweisen: «Das ist unser christlicher Glaube und darum bekennen
wir recht: Ich glaube an Jesus Christus, seinen einzigen Sohn unsern
Herrn, der von Maria geboren, gelitten und gestorben ist. Bei dem
Glauben, da halte fest und lal Heiden und Ketzer klug sein, so
wirst du selig.»'2 Und doch hatte schon die Konkordienformel diesen
eigentiimlichen und selbstverstindlichen Gedanken Luthers ver-
gessen gehabt; es hiell dort'*: Das Evangelium sei eine Lehre, die
da lehre, was der Mensch glauben solle, damit er Vergebung der
Siinden erlange. — Luthers Mahnung war verhallt: «Darum so
warne ich euch abermal und gedenkt daran, wenn ich nun tot bin,
daf} ihr ihre Lehre wohl anseht, ob sie Christum recht predigen, das
ist, ob sie fiir Gott keine (!) Werke fiihren, als dann werdet ihrs
finden.»4

10 Tbid., S. 64.

11 Thid., S. 64.

12 Erlanger Ausgabe, 47, S. 3/4; Herrmann (A. 3), S. 122.
13 Solida Declaratio V, 20; Herrmann, S. 179.

14 Erlanger Ausgabe, 13, S. 253; Herrmann, S. 132,



Th. Buske, Glauben im Unglauben 129
2.

Der Mensch war also auf sich selbst gestellt. Das Christliche
konnte nur noch die vielleicht direkteste Aufforderung zu einem
selbstbewullten Leben sein. Und dennoch konnte hier nur sehr
bedingt etwa das ausgesprochen sein, was Fichie schon in seiner
«Anweisung zum seligen Leben oder die Religionslehre» (1806) zu
formulieren versuchte. Der romantisch reaktionidre Akzent des nicht
personhaft direkt bestimmten «Ichs» mufite einer umfassenderen
geistesgeschichtlichen Tradition weichen, wie sie sich in der skan-
dinavischen «Personlichkeitsphilosophie» bei Erik Gustaf Geijer
niederschlug®>. Und erst von hier aus lag es dann nahe zu meinen,
daB Fichte in diesem letzteren sogar eine unentbehrliche Vermittler-
funktion ausgeiibt habe. Zumindest konnte man jedenfalls Fichtes
«Anweisung zum seligen Leben» aus dem doppelten Aspekt, dem
eines Wilhelm Herrmanns und dem der genuin lutherisch-skandi-
navischen Tradition des personlichen Christentums, eben dem sola
fide — hier als Teillosung eines Verstidndnisses von menschlicher
Freiheit aus dem universalsten oder «christlichen» Anliegen an-
sehen. Das «Christliche» war dann das Allgemein-Menschliche und
iiberhob die mit Kierkegaard einsetzende Frage nach dem «Wesen
des Christentums».

Der Glaube, um den es dann nur noch hier ging, war der Versuch
des Menschen, zu einer Ganzheit mit sich selbst und seiner Welt zu
gelangen. Es war mithin ein Glaube, der nur auf der Grundlage
eines « Unglaubens» selber erwachsen konnte; er war das nie vollen-
dete, und nur in der Person des Glaubenden wirkliche, und somit
jeder dogmatischen Ergriindung, aber auch jeder ethischen Explika-
tion, die tiber die Apodiktik des Rechts fiir eine Gemeinschaft von
Freien oder Glaubenden herausgreifen wollte, unzugénglich. — Von
einem solchen Leben konnte allerdings gesagt werden, dall es «das
Eine, Unverianderliche und Ewige» liebte, ohne damit jemals in
Konflikt mit der sich stindig wandelnden Historie zu kommen.
Glauben und Frei-sein konnten von daher auch immer nur in
jedem Augenblick ganz sein, selbst wenn die Erfiillung gesell-

15 Einen Uberblick habe ich im Archiv fiir Geschichte der Philosophie 3
(1968), S. 262ff.: Societas Christiana. Skandinavischer Beitrag zur religions-
philosophischen Propédeutik, zu geben versucht.

9



130 Th. Buske, Qlauben im Unglauben

schaftlicher Freiheit zunichte gemacht worden wire; das Wissen
des Einzelnen von der Kraft des Glaubens, «der Berge versetzte»
(Matth. 17, 20), blieb ungeschmalert; sie war in der Personlichkeit
des Einzelnen wahr und konnte nur insofern auch von einem an-
deren wahrgenommen werden, wie es auch das «Zeugnis», das
Martyrium im urspriinglichen Sinne, meinte und so schliellich nur
auf seine Selbstevidenz angewiesen war, sobald das Ganze, die
grofBtmoglichste auch gesellschaftliche Freiheit fiir den Einzel-
Menschen von anderen nicht mehr bejaht werden sollte.

Fichte konnte somit einen «common sense» aufstellen, wie er zu
leicht nur immer wieder in Vergessenheit geriet: Wenn nédmlich
Glauben und Freiheit zugleich auch ein Wissen waren, so galt auch
dies: « — so jemand, sag ich, nicht zur Einsicht jener Elemente aller
Erkenntnis kommt, so kommt derselbe auch nicht zum Denken,
und zur wahren inneren Selbsténdigkeit, sondern er bleibt anheim-
gegeben dem Meinen, und ist alle die Tage seines Lebens hindurch
gar kein eigener Verstand, sondern nur ein Anhang zu fremden
Verstand.»'¢ Und dennoch wire es falsch, dabei an eine besondere
intellektuelle Redlichkeit zu denken; viel eher bliebe hier erneut an
die Wahrheit der Person zu erinnern, die dort wirksam wiirde, wo
sie einer anderen gegeniibertrite ; und nur so der Mensch sein Selbst
gewinnen konnte!?. Es standen sich also mitnichten hier «Ich» und
«Nicht-Ich» gegeniiber, deren Verhéltnis intellektuell erfalbar wére.
Es hiefl zwar, dafl der Einzelne nur zur eigenen Person durch das
Erfassen «jener Elemente» «aller Erkenntnis» gelangte, umgekehrt
aber zugleich auch, «daf} alle Menschen, ohne Ausnahme, zur Er-
kenntnis» dieser Art kommen konnten!®, die dann folgerichtig «Er-
kenntnis Gottes» genannt werden miilite. «Die Voraussetzung und
das Bestreben des Christentums» sei es, «alle zu dieser Erkenntnis
zu erheben.»'® Aber warum sollte das heute weniger moglich sein
als ehemals? «Warum sollte dasjenige, was mit sehr unvollkom-
menen Hilfsmitteln, als noch nirgends allseitige Klarheit in der

18 Johann Gottlieb Fichte, Anweisung zum seligen Leben oder die Reli-
gionslehre (2. Aufl. 1828, mit dem Vorwort von 1806), S. 22f.

17 Der Hauptsatz der skandinavischen « Persénlichkeitsphilosophie» lautet :
Kein Ich ohne ein anderes Ich; also nicht: Iech und Nicht-Ich. Zu den
Einzelheiten vgl. Anm. 15.

18 Fichte (A. 16), S. 25.

19 Thid., S. 25.



Th. Buske, GQlauben im Unglauben 131

Welt sich befand, moglich war, nicht mehr moglich sein, nachdem
die Hilfsmittel vervollkommnet sind, und wenigstens in der Philo-
sophie die umfassendste Klarheit angetroffen wird? Warum das-
jenige, was moglich war, als der religiose Glaube und der natiirliche
Verstand dennoch immer auf eine gewisse Weise im Streite waren,
nun gerade unmoglich werden, nachdem beide ausgesshnt sind ?. . .»20
Auch wenn schlieBlich eine so freie oder dann nichts anderes als
richtig verstandene «christliche» Gesellschaft vor dem Phinomen
resignieren miil3te, daf3 «es immer krinkliche Naturen geben moge,
welche sobald sie iiber ihre Haushaltsbiicher oder was sie sonst
Reelles treiben, hinauskommen, sogleich in den Zustand der Irren
geraten.»?! Thnen bliebe also die Entdeckung ihrer eigenen Freiheit
verschlossen, und sie miiBiten sich mit einem entsprechenden Ersatz
begniigen, der aber schlieBlich doch nur die Freiheit der anderen
verddchtigte, um das offene Eingestdndnis zu verhindern, daBl ich
doch nur «ein armseliger Mensch» wire. Aber nur ein « Fanatismus»,
der sich zum politischen Raisonnement steigerte, konnte hier helfen
und die eigene (verschuldete oder unverschuldete) gesellschaftliche
Ohnmacht verdecken, in die der einzelne Unfreie verstrickt wére.
Doch die «Realitdt» und «die innere Selbstindigkeit und Schopfer-
kraft des Gedankens» wiirde hier kaum erlosen??; das Ergebnis
wire doch nur «Intoleranz», «Verfolgungssucht» und «Unruhey;
«und wenn es sonst ratsam wére, so mécht ich wiinschen, daB die
Gefesselten noch heute losgelassen wiirden, damit man sihe, was
sie begdénnen»?3,

Gibe es darum ein «Elend» «unter den Menschen», das wohlge-
merkt noch vor dem Elend des jeweils einzelnen Menschen stiinde,
kénnte es seinen Grund nur in der «Zerstreutheit», der «Mannig-
faltigkeit» menschlicher Gesamterkenntnis haben. Ungeachtet des-
sen bliebe aber das Ziel des Menschen und der Menschheit in ihrer
Einheit und Gleichheit als «Bedingungen des seligen Lebens» be-
stehen; es muBte das gesellschaftlich Allgemein-Menschliche gesucht
werden, das das «Elend unter den Menschen» auf hdbe, sobald aus
dieser Kraft der Einheit sich das Elend des Einzelnen aufzuheben
begann. Es ging um die «Erfassung des Einen und Ewigen», die

20 Thid., S. 27.
2 Tbid., S. 40f.
22 Tbid., S. 38.
2 Thbid., S. 40.



132 Th. Buske, Glauben vm Unglauben

Erkenntnis aller Erkenntnisse aus der personlichen Verantwortung
einem anderen Ich gegeniiber oder dem dann allen in gleicher Weise
entgegentretenden Gott: «Wiewohl dieses Eine freilich nur im Bilde
erfalit, keineswegs aber wir selber, in der Wirklichkeit, zum dem
Einen werden, noch in dasselbe uns verwandeln konnen.»?* Wir
miillten also hier fiir den geschichtlich-gesellschaftlichen Prozell von
dem Ort «christlicher» Predigt als von dem «forensischen Raum»
des Naturrechts oder «gottlicher» Ordnung sprechen. — Fichte be-
antwortete dabei die Frage nach Gott: Er sei ein «unmittelbar»
«notwendiges» rein menschliches, allgemein-menschliches und nicht
intellektualistisches «Wissen»; «er ist dasjenige, was der ihm erge-
bene und von ihm begeisterte tut.»? Solange aber der Mensch nicht
er selbst sein wollte, sondern nur «etwas», mullte ihm die Freiheit
der Kinder Gottes (Rom. 8, 21) verborgen bleiben 26.

Die Frage: Was sollen wir tun, konnte also nur schlielich erneut
von denen gestellt werden, die aulBerhalb der Freiheit stiinden und
eine «christliche» und auBerchristliche Welt, dem Funktionsver-
stdndnis und Existenzrecht von christlicher Kirche folgend, kon-
struieren konnten. Sie mufite sich ndmlich von vornherein dann
eriibrigen, sobald gehandelt oder geglaubt und diese Freiheit selber
Wirklichkeit wurde. Und dennoch konnte diese Freiheit nicht sua
sponte angeeignet und aus einer hypothetischen Gedankenfithrung
erfragt werden; sie war letztlich Wirklichkeit des sie tragenden
Einzelnen, und erst so konnte ein solches «personliches Christen-
tum» zu der gesellschaftlichen Forderung allgemeiner Gerechtigkeit
werden.

3.

Wilhelm Herrmann war um die Jahrhundertwende der einzige,
der an diese erkenntnistheoretischen Zusammenhinge aus einer
schon fast vergessenen und in die Religionen des Aulerchristlichen
verbannten «christlich-abendlédndischen» Geschichtstradition erin-
nerte, mit deren Kenntnis aber die im 19. Jahrhundert beginnende
gesellschaftspolitische Problematik weniger schwierig gewesen wire
und die bis zum heutigen Tage kaum geniigend beriicksichtigt

24 Thid., S. 65.
2 Ibid., S. 68f. 100.
26 Tbid., S. 172.



Th. Buske, Qlauben tm Unglauben 133

worden ist. Nur Knud Leggstrup hat expressis verbis die Thematik
Wilhelm Herrmanns wieder aufgenommen??. Ansonsten blieb un-
beachtet, was in der 1901 erschienenen Ethik gesagt wurde: « Wir
diirfen tiberhaupt nicht nach der Moglichkeit des Sittlichen fragen,
sondern miissen uns darauf besinnen, ob wir nicht tatsédchlich (schon)
in einem sittlichen Verhiltnis stehen.»®® Dieses ethische Verhéltnis
wire aber dann ein Faktum, in dem wir uns ohne eigenes Zutun
vorfinden (man denke an Luthers servum arbitrium). Es geschidhe
immer dann, «wenn andere so auf uns wirken, dal3 wir zu ihnen
Vertrauen fassen». So befidnden wir uns erst dann in einem {iber-
zeugenden «sittlichen Verhalten, wenn wir anderen vertrauten» und
«selbst vertrauenswiirdig» seien ?°, was wiederum nur moglich wiére,
wenn der je betreffende Mensch sich dazu bestimmen liefe, «auf-
richtig von sich selbst dasselbe zu fordern, was er in dem anderen
als vertrauenswiirdig ansehen kann»®®. Mithin wére also dann dieses
¢sittliche Gesetz eine Forderung an unseren Willen, in deren An-
erkennung wir den Grund der Tatsache sehen, dal} wir uns mit
anderen Menschen in wahrhaftigem Vertrauen zusammenfinden»3!.
Hier sollte also auch zugleich von vornherein noch voéllig unbe-
stimmt bleiben, «was gut sei oder getan werden sollte»; und mithin
wiirde der Einwand vollkommen zu Recht bestehen, daB hier nur
«ein Gesichtpunkt angegeben» sei, «nachdem immer wieder die ver-
schiedenen moglichen Handlungsweisen zu beurteilen seien, um die
richtige zu finden». Uber den «Inhalt der hochsten Aufgabe des
sittlichen Menschen» konnte und sollte, ja durfte auf diesem Wege
jedenfalls noch lange nichts ausgesagt werden ; und genau genommen
iiberhaupt nie, denn «was dieser Einwand einen Mangel nannten,
wiire «gerade das Zeichen richtiger Erkenntnis des Sittlichen»32.
Und in Ankniipfung an das von Fichte aus der «Anweisung zum
seligen Leben» zitierte, konnte Wilhelm Herrmann dann fortfahren
und behaupten: «Wer sich sagen kann, dal} er das will, was ewig
vorhanden ist, weil}, daf} er in diesem seinem Wollen zu der Ver-

27 K. Legstrup, Den etiske Fordring, deutsch: Die ethische Forderung
(1959).

28 W. Herrmann, Ethik (1901), S. 25.

29 Thid., S. 28.

30 Thid., S. 27.

31 Tbid., S. 29.

32 Tbid., S. 29.



134 Th. Buske, Glauben tm Unglauben

wirklichung dessen gehort, was von allen verniinftigen Wesen als
der Endzweck aller Dinge erkannt wird.» «Das Bewultsein dieser
Einigung» wiirde «dem Menschen eine innere Selbstindigkeit ge-
ben», die ihm durch nichts genommen werden konnte. « Er weil3, da
er in dem, was er fiir sich selbst sein will, durch keine hohere Weis-
heit widerlegt werden» konnte, daB er in diesem. Wollen «nie bloBes
Mittel fiir andere werden und daf3 alle dullere Gewalt, die seine
Existenz mit Vernichtung bedrohte, die Berechtigung dieser Exis-
tenz nicht ausloschen» kénnte *3. Und genau in dem Fazit der skan-
dinavischen «Personlichkeitsphilosophie» konnte dann solche Argu-
mentation in der These gipfeln: «Die wirkliche geistige Gemein-
schaft der Menschen... miilte ohne Zweifel daraus folgen, wenn
das in freier eigener Einsicht erkannte unbedingt Notwendige von
uns gewollt» wiirde3*. Dabei wiirde dann als Begriindung nach wie
vor gelten, daB3 wir nur in solchem Wollen, was wir selbst als den
ewigen Endzweck aller Dinge erkannt hétten, uns als selbstédndige
Wesen, «also als freie Herren iiber die Verhiltnisse» ansehen
konnten 35,

Aber diese innere gesellschaftliche Befreiung des Menschen setzte
dann einen nicht und nie erzwingbaren Grund der Freiheit selber
voraus und konnte durch kein noch so «personliches Christentum»
affiziert werden. Es konnte nur immer wieder aus der Wirklichkeit
des Vertrauensverhéiltnisses selber wirklich werden, und blieb damit
auf das «andere Ich» angewiesen. Das von Wilhelm Herrmann
behauptete sittliche Verhalten konnte sich dann nur noch in der
Selbstevidenz eigener Wahrheit ausdriicken, deren Anfang immer
schon Vergangenheit war, sobald auch nur der erste danach greifen
wollte. Die «<Wahrheit jenes sittlichen Endzweckes» beruhte darum
durchaus nicht «auf dem Faktumy, «dall wir anderen vertrauteny,
sondern auf der Wahrheit dieses im Wirklichkeitsvollzug mensch-
lich-gesellschaftlicher Begegnung geschehenen Vertrauens selber.
Diese allgemein-menschliche oder so «christliche» Wahrheit wiirde
sich aber mitnichten dadurch erkennbar zeigen, dall man «abzu-
leiten» und zu deduzieren versuchte, sondern lediglich dadurch,
«dafl wir diesen Gedanken als Ausdruck des in jedem Vertrauens-

3% Ibid., S. 32.
34 Thid., S. 32.
35 Thbid., S. 33.



Th. Buske, Glauben vm Unglauben 135

verhéltnis angefangenen Wollens selbst erzeugten»®t. So konnte es
also auch sein, dal auch «der Moral- und Religionsunterricht in den
Schulen wohl Erkenntnisse» vermittelte, «aber keine religiése und
sittliche Erkenntnis, denn diese gewinnt jeder fiir sich selbst aus
seinen eigenen Erlebnissen, insbesondere unter dem Eindruck einer
religios und sittlich lebendigen Personlichkeit». Es koénnte daher
durchaus sein, «dafl der Mathematiklehrer, der streng bei der Sache
bleibt, zur religiésen und sittlichen Forderung der Schiiler vielmehr
beitrigt, als der Religionslehrer. . .»%".

Miiflite es darum wiederholt werden, bestiinde «die Selbstindig-
keit der Person» darin, «dal} sie nicht bloB wie eine Sache unter
einem ewigen Gesetz steht, sondern durch ihre eigene Erkenntnis
ihrem Verhalten ein unwandelbares Gesetz gibt»®%. ¢ Das personliche
Leben eines Menschen» und damit letztlich auch die daraus ge-
borene Freiheit fiir die Gesellschatt im Ganzen wiirde also «auf dem
Bewultsein» eines solchen «selbst erworbenen» «ewigen Rechts»
beruhen, oder auf einem so verstandenen «guten Gewissen» des
Glaubens; und erst damit wire dann der Blick in die «unendliche
Zukunft» der Geschichte offen, oder jetzt in unmiBverstéindlicher
Fichtischer Modulation: «der Eintritt in ein Leben, das sich nicht
auslebt»®®. Die wahre menschliche Gemeinschaft wiirde sich erst
aus der Wahrhaftigkeit der Einheit unseres Wollens in der «Un-
wandelbarkeit» der Freiheit oder eben dann des Glaubens ergeben.
Erst dann wiirde die Grundlage freier Menschen und ihrer so freien
Gesellschaft gefunden sein, wenn wir erkennten, «dal} ein verniinf-
tiger Wille sich selbst untreu wird oder der inneren Vernichtung
anheimfillt, wenn er irgendetwas anderes zu wollen kénnen meint,
als die Gemeinschaft selbstindiger Personen.»*® Das wahre «christ-
liche» Anliegen wiirde also nicht darauf zielen, daB} «die Menschen»
«sich um Jesus Christus» «zu kiimmern» héitten, «sondern das ist
das Verderben, wenn sie nicht einmal den Versuch machen wollen,
aus ihrem eigenen Innersten herauszuleben»?'. Hatten aber Geijer,
Kierkegaard oder Luther im sola fide etwas anderes gesagt? Mochte

86 Tbid., S. 36.
87 Ibid., S. 185.
38 Tbid., S. 36.
3 Tbid., S. 36.
40 Thid., S. 37.
41 Tbid., S. 97.



136 Th. Buske, Glauben im Unglauben

die Welt darum christlich oder unchristlich sein, die «Situation»
fiir den Einzelnen wiirde die gleiche bleiben. «Die Sozialdemokratie
im Ganzen ist weder unsittlich noch unchristlich» (und das wurde
um 1900 geschrieben, als in dieser Partei noch zum Teil ein ver-
heerender Radikalismus umging). Nur isolierter wire der Mensch
jener Gesellschaft, die die Grundsitze der freien Person nicht zum
unmittelbaren Anliegen der Gesamtgesellschaft machte, sondern
hier den Mechanismus einer «Staatsraison» in Bewegung setzen
wollte. Der Mensch hatte es dann ohne Frage schwerer, von den
Moglichkeiten der eigenen Freiheit aus dem Glauben zu wissen, weil
ihm die Bedingungslosigkeit der Begegnung von Ich zuanderem Ich
genommen wére und durch einen «sozialen Sinn» der Gesamtgesell-
schaft mediiert wiirde.

Aber an dieser Stelle scheinen noch heute Theologie und Sozio-
logie nicht tber die Anfangsiiberlegungen des 19. Jahrhunderts
hinausgekommen zu sein, dall ndmlich zwar die gesellschafts-
politische Welt sehr verschieden gestaltet sein konnte und die
Situation des Einzelnen dennoch in der Forderung ihrer Wahrhaftig-
keit gleichbliebe, aber dennoch das gesellschaftliche Leben selber
nicht unerheblich fiir die menschliche Erlosung und Befreiung sein
diirfte. Bliebe auch das Glauben nur eine transzendentale Gewil3-
heit jenseits und ohne jedes Wissen, und nur auf die Wirklichkeit
der freien Personlichkeit in der gesellschaftlichen und mitmensch-
lichen Beziehung angewiesen, kénnte der Unglauben um so griind-
licher als reine Erkenntnis erfa3t werden. Deshalb miilte man auch
von daher weiter fragen, ob er nicht als Wissen fiir den Glauben
bewulltseinsméllig notwendig wire, ja aus dem Wissen des Glaubens
selber iiberhaupt nur das einzige wire, was iiber den Glauben ra-
tional ausgesagt werden konnte und mithin das einzige «vermit-
telnde» der evangelischen Predigt und die UnerldBlichkeit kirch-
licher Existenz wire. Das Bewulitsein des Unglaubens wire somit
die Prédisposition des Glaubens, der nur aus der iiberlegenen
Personlichkeit eines anderen «angeeignet» werden konnte, ohne daf3
aber je iiber Zeit und Ort existentieller Aktualisierung des Glaubens
etwas gesagt werden konnte. Der Glaube konnte schliellich nur
die latente Moglichkeit aus dem Wissen von Unglauben sein. Dabei
bliebe es fernerhin gleich, ob die Begegnung von Mensch zu Mensch
in der Gleichzeitigkeit ihres Daseins erfolgte, oder ob die iiberlegene
Person zu mir von ihrem «personlichen Christentum» aus Zeug-



Th. Buske, Glauben im Unglauben 137

nigsen ihrer schon ldngst vergangenen Geschichte spréche, ja ob
diese Person iiberhaupt eine der GroBen jener Zeit war. Es konnten
ja auch jene Namenlosen sein, die die Steine zu den gotischen Domen
der Hansestadte aufschichteten, die heute im Norden und Osten
Deutschlands zum Teil nur noch als Ruinen stehen. Aber von den
heutigen «Jiingern» miilte dann doch in gleicher Weise gelten, dal
«wo sie schweigen, die Steine schreien werden» (Luk. 19, 40). Jener
Geist fiele dann nicht dem Vergessen anheim, mit dem die Freiheit
der Welt begann, auch wenn er sich nur in dem Paradoxon eines
Glaubens im Unglauben begreifen liele, oder wie der Apostel sagte:
der Geist durch den wir rufen: Abbah, lieber Vater (Rom. 8, 15).

Thomas Buske, Berlin



	Glauben im Unglauben : Probleme eines persönlichen Christentums

