
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 2

Artikel: Glauben im Unglauben : Probleme eines persönlichen Christentums

Autor: Buske, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878753

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878753
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Glauben im Unglauben
Probleme eines persönlichen Christentums

Das 19. Jahrhundert hat die Welt tief gewandelt; eine
jahrtausendalte Ordnung verlor ihre historischen Formen. Die
patriarchalische Familie hörte zu bestehen auf. Der Mensch stand in
individueller Verlassenheit und kollektiver Verlorenheit allein.
Hatte es zuvor eine «christliche» Welt in Sitte und Brauchtum
gegeben, überlieferte Normen, an denen sich der Lebensvollzug
orientieren konnte, gab es in einer technischen Zivilisation solche
Sicherheiten kaum noch. - Doch die Freiheit, in die sich der Mensch
versetzt sah, war zunächst nur eine Befreiung von historischen
«Vor »-urteilen, an deren Ende sich schließlich aber doch
herauszustellen hatte, inwieweit diese Destruktion von Vorurteilen noch
voranschreiten konnte oder nicht. Es war nicht nur die Frage, was
diesen Prozeß überhaupt veranlassen konnte, sondern ebenso sehr,

was übrig blieb, wenn er je zu einem Ende gelangt wäre. Wieweit
konnte sich nämlich schon eine enthistorisierte Welt selbst behaupten
oder sich schließlich doch mit dem Vergleich vergangener
Geschichte begnügen; oder mehr noch: unter der Selbstevidenz eines
einmal begonnenen historischen Prozesses nach dem neuen, nach
dem noch nicht historischen suchen. Mußte sich nicht von hier
letztlich auch jene Geschichte finden lassen, die dann zu der
praktischen Freiheit des Menschen führte und die die Destruktion einer
alten veranlaßte. Oder sollte hinwiederum der Mensch solcher neuen
Geschichte nur erneut das Objekt der Historie werden, die ihm so

unhistorisch gegenübertrat, neue Geschichte werden wollte, aber
nicht über einen Historismus hinauskam. War darum das 19.

Jahrhundert mehr das Zeitalter ethischer Probleme als die
«dogmatischen» Jahrhunderte zuvor. Und hatte erst Kierkegaard die

Frage nach der praktischen Konsequenz eines persönlichen Christentums

gestellt, wenn das «Wesen des Christentums» nicht mehr ein
Brevier geschichtlicher Wahrheitstypen sein konnte. - Was konnte
und durfte also unter diesen Umständen eine Kirche noch predigen,
wenn sie sich nicht mit jedem eigenen Wort selbst als historisch

vergangen deklassieren wollte? Wo war die Freiheit «christlicher
Erlösung», die «neue Kreatur» (2. Kor. 5, 17)? Was nutzte schon
eine kirchliche Reformation, wenn ihr die Gestaltungskräfte der



124 Th. Buske, Blauben im Unglauben

Welt fehlten und dreihundert Jahre später nicht mehr der Schritt
aus der Dogmatik zur praktischen Verwirklichung des Lebens

möglich werden sollte? Hatte nämlich schon die lutherische
Entdeckung des sola fide, der sog. Rechtfertigungs «lehre», denn je eine
Wahrheit für sich, mußte sie sich nun gerade als so von jeder
Historie unabhängige Aussage in der «neuen» Welt, die mit dem
19. Jahrhundert begann, erweisen lassen. - Der Mensch sollte
glauben, aber wie... Genau wie in der Geschichte des

Markusevangeliums (9, 24): Und alsbald schrie des Kindes Vater mit
Tränen und sprach : Ich glaube, lieber Herr, hilf meinem Unglauben.

- War aber dann hier das 19. Jahrhundert eine andere Welt als die

vor Jahrtausenden.

1.

Wilhelm Herrmann hatte in Deutschland diesen geschichtlichen
Zwiespalt des Historischen zum Enthistorisierenden, das dann doch

nur wieder ein Historisches wurde, für die kirchliche Situation des

19. Jahrhunderts festgehalten. Sein kaum mehr gelesenes Buch
«Der Verkehr des Christen mit Gott» (1908) versuchte nach dem
a-historischen und gleichbleibenden in der Geschichte zu fragen und
damit die «zeitlose» Aufgabe des Evangeliums, der «evangelischen
Predigt» zu beantworten; und nur das wäre die fortführende
Legitimation kirchlicher Existenz gewesen, sobald sich die gesellschaftliche

Welt seit dem ausgehenden 19. Jahrhundert nach bisherigen
Maßstäben nicht mehr als kirchlich-christlich geprägt verstanden
wissen wollte. Auch die lutherische Reformation des «sola fide»
konnte eben Historie werden, sobald sie sich nur weiter als «christlich»,

aber nicht als allgemein-menschlich aussagen ließ und so die
Geschichte der Kirche nur noch ihre eigene Geschichte werden sollte.
Sie wäre dann vollständig, in allem was sie zur Fortsetzung ihrer
geschichtlichen Existenz bemühte, doch nur zur Historie einer schon

längst nicht anti- oder a-christlichen, sondern nur außer-christlichen
Welt geworden, die sich selbst eine Tradition zu bewahren suchte,
die sie zwar aus der gleichen Geschichte nehmen mußte, aber nicht
für diese Kirche, sondern für sich selbst fruchtbar machen wollte.
Die Kirche hatte darum in ganz anderer Weise den Weg in die
außerchristliche Welt zu beschreiten, wenn sie nicht ihrem Grund
und Wesen untreu werden wollte; auf keinen Fall konnte diese



Th. Buske, Glauben im Unglauben 125

ecclesia semper reformanda sich seihst zu einem Instrument des

Experimentierens herabwürdigen.
Das 19. Jahrhundert hatte aber mindestens zwei dieser historischen

Unternehmungen erleben müssen : die Gründung der evangelischen
Kirche der «Union» und die Schaffung von «Ereigemeinden» innerhalb
der Landeskirchen. Doch das semper reformanda konnte und durfte
mitnichten zurück in die Geschichte führen, wie es leider aber auch
wohl für die Union gelten sollte und jedenfalls so von dem Dänen
Martensen in einem Brief an seinen Kollegen Isaak August Dorner
in Berlin 1846 ausgesprochen wurde1: «Die unierte Kirche müßte
sich als eine Kirche ansehen, die wohl den Glauben hat... deren
Glaube aber noch nicht den Ausdruck im Dogma gefunden hätte.
So fing ja (auch) die urchristliche Kirche im Glauben an, Sakramente

zu verwalten, ehe sie im Dogma ihren Ausdruck fand. Und
dasselbe, was im Großen von den Anfängen der ganzen christlichen
Kirche zu sagen wäre, würde also auf relative Weise von der unierten
Kirche zu sagen sein. Dasselbe gälte ja auch von den ersten
Anfängen der Reformation» usw. Aber auch von der anderen histo-
ristischen Erneuerungsbewegung wußte der inzwischen (1854) zum
Bischof von Seeland ernannte Martensen seinem Freund Dorner zu
schreiben2: «Der Bischof Kierkegaard (von Aalborg), Bruder des

verstorbenen Sören Kierkegaard, Grundtvigianer, ist durch
politische Kombinationen Kultusminister geworden und hat im Reichstag

einen Gesetzesvorschlag eingebracht zur Einführung sogenannter

Freigemeinden innerhalb der Volkskirche, was im Prinzip völlig
wiederstreitend ist», aber schon längst als vermeintlich «urchristliches

Ideal» durch den Pietismus vorbereitet war.
Es galt also zunächst einmal die Geschichte des eigenen

Selbstverständnisses hermeneutisch zu läutern und solchen Zwiespalt zu
überwinden, daß das «Christentum» «in Luther» «als etwas Neues»

angefangen habe und doch nur «eine Zusammenfassung der edelsten
Überlieferungen der alten Kirche» gewesen wäre. Die ecclesia semper
reformanda hätte darum zum Bewußtsein ihrer Existenz und nicht
nur nach Wilhelm Herrmann in Zukunft zu beachten, daß die

einzige «Lehre Luthers, an der wir festhalten werden und können,
sein prophetisches Wort» sei. Aber «die Lehre Luthers... die wir

1 Briefwechsel zwischen H. L. Martensen und I. A. Dorner, 1839-1881,
1 (1888), S. 186, Copenhagen, den 16. Juli 1846.

2 Ibid., 2, S. 51, Copenhagen, den 24. Februar 1868.



126 Th. Buske, Glauben im Unglauben

nicht festhalten können, auch wenn wir wollten, ist nicht der
Ausdruck des religiösen Erlebnisses, sondern der Ausdruck seiner nicht
hoch genug zu preisenden Bemühungen, das damals unbestritten
Geltende dem neuen Verständnis des Christentums einzuordnen und
dienstbar zu machen. Diese Lehre Luthers kann heute niemand in
derselben Weise behaupten... Denn was damals unbestritten galt
und deshalb als ein zuverlässiges Heilmittel benutzt werden konnte,
gilt heute nicht mehr unbestritten. Der Wagen, auf dem das
Christentum Luthers seinen Einzug in die Kirche gehalten hat,
ist morsch geworden und zerbrochen. Sollte er trotzdem
beibehalten werden, so kann er auf jeden Fall nicht mehr als zuverlässiges
Vehikel dienen, sondern ist höchstens eine hochverehrte Last.»4
Es dürfte also nicht dahin kommen, daß diejenigen, «die durch ihre
Lebensführung nicht dazu genötigt sind, ihr Bewußtsein über das

in der Welt Wirkliche zu klären, zu Herren über die Kirche » würden ;

und die Kirche dann denen verschlossen wäre, « die in ihrem Leben
so geführt sind, daß sie einfach der Wahrheit gehorchen, wenn sie
die Dinge dieser Welt anders ansehen»... «sonst scheidet die Kirche
aus der geschichtlichen Bewegung der Menschheit aus»6, und die
außerchristliche Welt wäre geboren.

Wie sollte aber die Einheit des allgemein menschlichen Heils
verwirklicht werden, das die Kirche von Anfang an als ihren
ureigensten Existenzanspruch verkündigte, wenn in der gesellschaftlichen

Welt des Menschen die praktische Gleichheit des Christlichen
und des Allgemein-Menschlichen zu schwinden begann; was war
dann noch zu predigen? «Was sollten sie anfangen mit dem Reden
von ,Tatsachen, die Glauben fordern', wenn mit diesen Tatsachen
die in der Heiligen Schrift berichteten Wunder gemeint sind oder
überhaupt Vergangenes und Gegenwärtiges nicht Erlehbares? Sie

müssen sich von einer Kirche zurückgestoßen fühlen, die durch
unzählige Pfarrer im Volk verbreiten läßt, ein Christ werde man
nicht durch ernste demütige Besinnung auf das unleugbar Wirkliche,
sondern durch die Bereitschaft auf eine allgemeine Forderung hin,
etwas für wahr zu erklären, was man mit Zweifeln vernimmt oder
auf jeden Fall nicht selbst als wirklich erfaßt.»6 Gab es darum für

3 W. Herrmann, Der Verkehr des Christen mit Gott (1908), S. 38.
4 Ibid., S. 40.
6 Ibid., S. lf.
6 Ibid., S. 4.



Th. BusJce, Olauben im Unglauben 127

den Einzelnen überhaupt einen Zugang zu dem, was allgemein
Religion zu nennen wäre, dann nur den, «der einfachsten Form des

sittlichen Gebotes gehorchen zu wollen», nämlich «uns auf uns
selbst zu besinnen»7. Aber sollte das nun nicht erst recht für das

«Christliche» gelten, nachdem es ohnehin mit dem Menschlichen
schlechthin identifiziert war; konnte es denn überhaupt mehr sein
oder werden, als jene «einfachste Form des sittlichen Gebotes»
realisieren zu wollen; konnte und durfte es jetzt noch eine Trennung
zwischen dem wahren menschlichen Leben und einer außerchristlichen

Welt geben, wenn der «christliche Glaube» nur noch den
Menschen selbst meinte und ihn zu sich «selbst» befreien wollte.
«Es ist ja im Grunde ein Hohn auf die Lage des unerlösten Menschen,
ihm in solcher Weise als sein Heil den Inhalt von Gedanken zu
bezeichnen, von denen er sich sagen muß, daß sie seine Gedanken
nicht sind und nicht sein können. Die Gedanken anderer... können
ihn (jedenfalls) nicht erlösen.»8 Jede Dogmatik und jede Ethik
praktischer Ratschläge schieden darum aus einer christlichen
Verkündigung aus, die den Anspruch erhöbe, über den Zeiten zu stehen
und nicht mit ihnen zu vergehen. Sie könnte mithin nur immer eine

Erinnerung an die Möglichkeit des «Glaubens» sein, der so persönlich
nur seine Erlebbarkeit und Ausdrucksweise gewinnen könnte, aber
auch an die Erfahrung objektiver Mächte gebunden bliebe9. Was
Glauben sein könnte, ließe sich darum nur immer nachträglich aus
einer schon fertigen Geschichte herauslesen : Abraham glaubte, und
das wurde ihm zur Gerechtigkeit gerechnet (Rom. 4, 3). Auch eine
christliche Verkündigung, die den Hiatus zwischen eigener kirchlicher

Existenzberechtigung und dem nur persönlich realisierbaren
Christentum oder Glauben überwunden hätte, konnte sich dann nur
an die Beispielhaftigkeit solcher Geschichte des Christentums oder
solcher Geschichte von Geglaubt-Habenden halten; und mochte
diese Beispielhaftigkeit dennoch nur in wenigen historischen
Ereignissen kulminieren und in der Person und dem Menschen Jesu seine

prototypische Gestalt gefunden haben, wäre damit immer noch
nichts über jede andere und weitere Geschichte ausgesagt; auch sie

vermochte in gleicher Weise Geschichte des glaubenden und daraus
frei werdenden Menschen zu sein. So bestand zunächst Wilhelm

7 Ibid., S. 6.
8 Ibid., S. 33.
9 Ibid., S. 35.



128 Th. Buske, Glauben im Unglauben

Herrmanns kerygmatische Konsequenz aus jener Frage, mit der er
die Problematik der Bultmannschen Entmythologisierungsforde-
rung vorwegnahm, daß man nämlich in Zukunft etwas anders mit
diesen Dingen «verfahren sollte». «Man sollte sie mitteilen als
Bestandteile des neutestamentlichen Zeugnisses von Jesus. Aber
man soll sie den Menschen nicht vorhalten mit der Forderung, daß
sie zuvor all dem zustimmen sollen. Damit verkündigt man nicht
das Evangelium, sondern ein Gesetz... Man soll vielmehr so zu den
Menschen reden : Solche wunderbaren Dinge haben tatsächlich die
Menschen von Jesus geglaubt, die durch ihn den Zugang zu Gott
gefunden hatten.»10 Keinesfalls könnten wir aber davon ausgehen,
daß das, «was als etwas zweifellos Wirkliches» auf andere wirkte,
nun genauso wirksam sein müßte. Wir würden uns dann nur eben
das «verhüllen» lassen, was als «fester Grund» überhaupt
«zugänglich» gewesen wäre11. Selbst die fides historica bliebe so ein
undogmatisches Phänomen, da ihre Historizität niemals systematisierbar

werden dürfte; und auch die Reflexionen des Glaubens
blieben auf das Faktitive beschränkt. Auferstehung und Himmelfahrt

Jesu schwanden so als theologisches Adiaphoron eines
protestantischen sola fide dahin; und Wilhelm Herrmann wußte hier
auch ausdrücklich auf entsprechende Glaubensaussagen Luthers zu
verweisen: «Das ist unser christlicher Glaube und darum bekennen
wir recht : Ich glaube an Jesus Christus, seinen einzigen Sohn unsern
Herrn, der von Maria geboren, gelitten und gestorben ist. Bei dem
Glauben, da halte fest und laß Heiden und Ketzer klug sein, so

wirst du selig.»12 Und doch hatte schon die Konkordienformel diesen

eigentümlichen und selbstverständlichen Gedanken Luthers
vergessen gehabt; es hieß dort13: Das Evangelium sei eine Lehre, die
da lehre, was der Mensch glauben solle, damit er Vergebung der
Sünden erlange. - Luthers Mahnung war verhallt: «Darum so

warne ich euch abermal und gedenkt daran, wenn ich nun tot bin,
daß ihr ihre Lehre wohl anseht, ob sie Christum recht predigen, das

ist, ob sie für Gott lceine Werke führen, als dann werdet ihrs
finden.»14

10 Ibid., S. 64.
11 Ibid., S. 64.
12 Erlanger Ausgabe, 47, S. 3/4; Herrmann (A. 3), S. 122.
13 Solida Declaratio V, 20; Herrmann, S. 179.
14 Erlanger Ausgabe, 13, S. 253; Herrmann, S. 132.



Th. Busice, Glauben im Unglauben 129

2.

Der Mensch war also auf sich seihst gestellt. Das Christliche
konnte nur noch die vielleicht direkteste Aufforderung zu einem
selbstbewußten Leben sein. Und dennoch konnte hier nur sehr

bedingt etwa das ausgesprochen sein, was Fichte schon in seiner

«Anweisung zum seligen Leben oder die Religionslehre» (1806) zu
formulieren versuchte. Der romantisch reaktionäre Akzent des nicht
personhaft direkt bestimmten «Ichs» mußte einer umfassenderen
geistesgeschichtlichen Tradition weichen, wie sie sich in der
skandinavischen «Persönlichkeitsphilosophie» bei Erik Gustaf Geijer
niederschlug15. Und erst von hieraus lag es dann nahe zu meinen,
daß Pichte in diesem letzteren sogar eine unentbehrliche Vermittlerfunktion

ausgeübt habe. Zumindest könnte man jedenfalls Fichtes
«Anweisung zum seligen Leben» aus dem doppelten Aspekt, dem
eines Wilhelm Herrmanns und dem der genuin lutherisch-skandinavischen

Tradition des persönlichen Christentums, eben dem sola
fide - hier als Teillösung eines Verständnisses von menschlicher
Freiheit aus dem universalsten oder «christlichen» Anliegen
ansehen. Das «Christliche» war dann das Allgemein-Menschliche und
überhob die mit Kierkegaard einsetzende Frage nach dem «Wesen
des Christentums».

Der Glaube, um den es dann nur noch hier ging, war der Versuch
des Menschen, zu einer Ganzheit mit sich selbst und seiner Welt zu
gelangen. Es war mithin ein Glaube, der nur auf der Grundlage
eines «Unglaubens» selber erwachsen konnte; er war das nie vollendete,

und nur in der Person des Glaubenden wirkliche, und somit
jeder dogmatischen Ergründung, aber auch jeder ethischen Explikation,

die über die Apodiktik des Rechts für eine Gemeinschaft von
Freien oder Glaubenden herausgreifen wollte, unzugänglich. - Von
einem solchen Leben konnte allerdings gesagt werden, daß es «das

Eine, Unveränderliche und Ewige» liebte, ohne damit jemals in
Konflikt mit der sich ständig wandelnden Historie zu kommen.
Glauben und Frei-sein konnten von daher auch immer nur in
jedem Augenblick ganz sein, selbst wenn die Erfüllung gesell-

16 Einen Überblick habe ich im Archiv für Geschichte der Philosophie 3

(1968), S. 262ff. : Societas Christiana. Skandinavischer Beitrag zur
religionsphilosophischen Propädeutik, zu geben versucht.

9



130 Th. Buske, Glauben im Unglauben

schaftlicher Freiheit zunichte gemacht worden wäre; das Wissen
des Einzelnen von der Kraft des Glaubens, «der Berge versetzte»
(Matth. 17, 20), blieb ungeschmälert; sie war in der Persönlichkeit
des Einzelnen wahr und konnte nur insofern auch von einem
anderen wahrgenommen werden, wie es auch das «Zeugnis», das

Martyrium im ursprünglichen Sinne, meinte und so schließlich nur
auf seine Selbstevidenz angewiesen war, sobald das Ganze, die
größtmöglichste auch gesellschaftliche Freiheit für den Einzel-
Menschen von anderen nicht mehr bejaht werden sollte.

Fichte konnte somit einen «common sense» aufstellen, wie er zu
leicht nur immer wieder in Vergessenheit geriet: Wenn nämlich
Glauben und Freiheit zugleich auch ein Wissen waren, so galt auch
dies: « - so jemand, sag ich, nicht zur Einsicht jener Elemente aller
Erkenntnis kommt, so kommt derselbe auch nicht zum Denken,
und zur wahren inneren Selbständigkeit, sondern er bleibt anheimgegeben

dem Meinen, und ist alle die Tage seines Lebens hindurch
gar kein eigener Verstand, sondern nur ein Anhang zu fremden
Verstand.»16 Und dennoch wäre es falsch, dabei an eine besondere
intellektuelle Redlichkeit zu denken ; viel eher bliebe hier erneut an
die Wahrheit der Person zu erinnern, die dort wirksam würde, wo
sie einer anderen gegenüberträte ; und nur so der Mensch sein Selbst
gewinnen konnte17. Es standen sich also mitnichten hier «Ich» und
«Nicht-Ich» gegenüber, deren Verhältnis intellektuell erfaßbar wäre.
Es hieß zwar, daß der Einzelne nur zur eigenen Person durch das
Erfassen «jener Elemente» «aller Erkenntnis» gelangte, umgekehrt
aber zugleich auch, «daß alle Menschen, ohne Ausnahme, zur
Erkenntnis» dieser Art kommen könnten18, die dann folgerichtig
«Erkenntnis Gottes» genannt werden müßte. «Die Voraussetzung und
das Bestreben des Christentums» sei es, «alle zu dieser Erkenntnis
zu erheben.»19 Aber warum sollte das heute weniger möglich sein
als ehemals? «Warum sollte dasjenige, was mit sehr unvollkommenen

Hilfsmitteln, als noch nirgends allseitige Klarheit in der

16 Johann Gottlieb Fichte, Anweisung zum seligen Leben oder die
Religionslehre (2. Aufl. 1828, mit dem Vorwort von 1806), S. 22f.

17 Der Hauptsatz der skandinavischen « Persönlichkeitsphilosophie » lautet :

Kein Ich ohne ein anderes Ich; also nicht: Ich und Nicht-Ich. Zu den
Einzelheiten vgl. Anm. 15.

18 Fichte (A. 16), S. 25.
19 Ibid., S. 25.



Th. Buske, Blauben im Unglauben 131

Welt sich befand, möglich war, nicht mehr möglich sein, nachdem
die Hilfsmittel vervollkommnet sind, und wenigstens in der
Philosophie die umfassendste Klarheit angetroffen wird? Warum
dasjenige, was möglich war, als der religiöse Glaube und der natürliche
Verstand dennoch immer auf eine gewisse Weise im Streite waren,
nun gerade unmöglich werden, nachdem beide ausgesöhnt sind .»20

Auch wenn schließlich eine so freie oder dann nichts anderes als

richtig verstandene «christliche» Gesellschaft vor dem Phänomen
resignieren müßte, daß «es immer kränkliche Naturen geben möge,
welche sobald sie über ihre Haushaltsbücher oder was sie sonst
Reelles treiben, hinauskommen, sogleich in den Zustand der Irren
geraten.»21 Ihnen bliebe also die Entdeckung ihrer eigenen Freiheit
verschlossen, und sie müßten sich mit einem entsprechenden Ersatz
begnügen, der aber schließlich doch nur die Freiheit der anderen
verdächtigte, um das offene Eingeständnis zu verhindern, daß ich
doch nur «ein armseliger Mensch» wäre. Aber nur ein «Fanatismus»,
der sich zum politischen Raisonnement steigerte, konnte hier helfen
und die eigene (verschuldete oder unverschuldete) gesellschaftliche
Ohnmacht verdecken, in die der einzelne Unfreie verstrickt wäre.
Doch die «Realität» und «die innere Selbständigkeit und Schöpferkraft

des Gedankens» würde hier kaum erlösen22; das Ergebnis
wäre doch nur «Intoleranz», «Verfolgungssucht» und «Unruhe»;
«und wenn es sonst ratsam wäre, so möcht ich wünschen, daß die
Gefesselten noch heute losgelassen würden, damit man sähe, was
sie begönnen»23.

Gäbe es darum ein «Elend» «unter den Menschen», das wohlgemerkt

noch vor dem Elend des jeweils einzelnen Menschen stünde,
könnte es seinen Grund nur in der «Zerstreutheit», der
«Mannigfaltigkeit» menschlicher Gesamterkenntnis haben. Ungeachtet dessen

bliebe aber das Ziel des Menschen und der Menschheit in ihrer
Einheit und Gleichheit als «Bedingungen des seligen Lebens»
bestehen ; es mußte das gesellschaftlich Allgemein-Menschliche gesucht
werden, das das «Elend unter den Menschen» aufhöbe, sobald aus
dieser Kraft der Einheit sich das Elend des Einzelnen aufzuheben
begann. Es ging um die «Erfassung des Einen und Ewigen», die

20 Ibid., S. 27.
21 Ibid., S. 40f.
22 Ibid., S. 38.
23 Ibid., S. 40.



132 Th. Buske, Glauben im Unglauben

Erkenntnis aller Erkenntnisse aus der persönlichen Verantwortung
einem anderen Ich gegenüber oder dem dann allen in gleicher Weise

entgegentretenden Gott : «Wiewohl dieses Eine freilich nur im Bilde
erfaßt, keineswegs aber wir selber, in der Wirklichkeit, zum dem
Einen werden, noch in dasselbe uns verwandeln können.»24 Wir
müßten also hier für den geschichtlich-gesellschaftlichen Prozeß von
dem Ort «christlicher» Predigt als von dem «forensischen Raum»
des Naturrechts oder «göttlicher» Ordnung sprechen. - Fichte
beantwortete dabei die Frage nach Gott: Er sei ein «unmittelbar»
«notwendiges» rein menschliches, allgemein-menschliches und nicht
intellektualistisches «Wissen»; «er ist dasjenige, was der ihm ergebene

und von ihm begeisterte tut.»26 Solange aber der Mensch nicht
er selbst sein wollte, sondern nur «etwas», mußte ihm die Freiheit
der Kinder Gottes (Rom. 8, 21) verborgen bleiben26.

Die Frage : Was sollen wir tun, konnte also nur schließlich erneut
von denen gestellt werden, die außerhalb der Freiheit stünden und
eine «christliche» und außerchristliche Welt, dem Funktionsverständnis

und Existenzrecht von christlicher Kirche folgend,
konstruieren konnten. Sie mußte sich nämlich von vornherein dann
erübrigen, sobald gehandelt oder geglaubt und diese Freiheit selber
Wirklichkeit wurde. Und dennoch konnte diese Freiheit nicht sua
sponte angeeignet und aus einer hypothetischen Gedankenführung
erfragt werden; sie war letztlich Wirklichkeit des sie tragenden
Einzelnen, und erst so konnte ein solches «persönliches Christentum»

zu der gesellschaftlichen Forderung allgemeiner Gerechtigkeit
werden.

3.

Wilhelm Herrmann war um die Jahrhundertwende der einzige,
der an diese erkenntnistheoretischen Zusammenhänge aus einer
schon fast vergessenen und in die Religionen des Außerchristlichen
verbannten «christlich-abendländischen» Geschichtstradition
erinnerte, mit deren Kenntnis aber die im 19. Jahrhundert beginnende
gesellschaftspolitische Problematik weniger schwierig gewesen wäre
und die bis zum heutigen Tage kaum genügend berücksichtigt

24 Ibid., S. 65.
25 Ibid., S. 68f. 100.
26 Ibid., S. 172.



Th. Buske, Glauben im Unglauben 133

worden ist. Nur Knud Logstrup hat expressis verbis die Thematik
Wilhelm Herrmanns wieder aufgenommen27. Ansonsten blieb
unbeachtet, was in der 1901 erschienenen Ethik gesagt wurde: «Wir
dürfen überhaupt nicht nach der Möglichkeit des Sittlichen fragen,
sondern müssen uns darauf besinnen, ob wir nicht tatsächlich (schon)
in einem sittlichen Verhältnis stehen.»28 Dieses ethische Verhältnis
wäre aber dann ein Faktum, in dem wir uns ohne eigenes Zutun
vorfänden (man denke an Luthers servum arbitrium). Es geschähe
immer dann, «wenn andere so auf uns wirken, daß wir zu ihnen
Vertrauen fassen». So befänden wir uns erst dann in einem
überzeugenden «sittlichen Verhalten, wenn wir anderen vertrauten» und
«selbst vertrauenswürdig» seien29, was wiederum nur möglich wäre,
wenn der je betreffende Mensch sich dazu bestimmen ließe,
«aufrichtig von sich selbst dasselbe zu fordern, was er in dem anderen
als vertrauenswürdig ansehen kann»80. Mithin wäre also dann dieses

«sittliche Gesetz eine Forderung an unseren Willen, in deren
Anerkennung wir den Grund der Tatsache sehen, daß wir uns mit
anderen Menschen in wahrhaftigem Vertrauen zusammenfinden»31.
Hier sollte also auch zugleich von vornherein noch völlig
unbestimmt bleiben, «was gut sei oder getan werden sollte»; und mithin
würde der Einwand vollkommen zu Recht bestehen, daß hier nur
«ein Gesichtpunkt angegeben» sei, «nachdem immer wieder die
verschiedenen möglichen Handlungsweisen zu beurteilen seien, um die

richtige zu finden». Über den «Inhalt der höchsten Aufgabe des

sittlichen Menschen» konnte und sollte, ja durfte auf diesem Wege
jedenfalls noch lange nichts ausgesagt werden ; und genau genommen
überhaupt nie, denn «was dieser Einwand einen Mangel nannte»,
wäre «gerade das Zeichen richtiger Erkenntnis des Sittlichen»32.
Und in Anknüpfung an das von Fichte aus der «Anweisung zum
seligen Leben» zitierte, konnte Wilhelm Herrmann dann fortfahren
und behaupten: «Wer sich sagen kann, daß er das will, was ewig
vorhanden ist, weiß, daß er in diesem seinem Wollen zu der Ver-

27 K. Logstrup, Den etiske Fordring, deutsch: Die ethische Forderung
(1959).

28 W. Herrmann, Ethik (1901), S. 25.
29 Ibid., S. 28.
39 Ibid., S. 27.
31 Ibid., S. 29.
32 Ibid., S. 29.



134 Th. Buske, Glauben im Unglauben

wirklichung dessen gehört, was von allen vernünftigen Wesen als
der Endzweck aller Dinge erkannt wird.» «Das Bewußtsein dieser

Einigung» würde «dem Menschen eine innere Selbständigkeit
geben», die ihm durch nichts genommen werden könnte. «Er weiß, daß

er in dem, was er für sich selbst sein will, durch keine höhere Weisheit

widerlegt werden» könnte, daß er in diesem Wollen «nie bloßes
Mittel für andere werden und daß alle äußere Gewalt, die seine
Existenz mit Vernichtung bedrohte, die Berechtigung dieser Existenz

nicht auslöschen» könnte33. Und genau in dem Fazit der
skandinavischen «Persönlichkeitsphilosophie» konnte dann solche
Argumentation in der These gipfeln: «Die wirkliche geistige Gemeinschaft

der Menschen... müßte ohne Zweifel daraus folgen, wenn
das in freier eigener Einsicht erkannte unbedingt Notwendige von
uns gewollt» würde34. Dabei würde dann als Begründung nach wie
vor gelten, daß wir nur in solchem Wollen, was wir selbst als den

ewigen Endzweck aller Dinge erkannt hätten, uns als selbständige
Wesen, «also als freie Herren über die Verhältnisse» ansehen
könnten35.

Aber diese innere gesellschaftliche Befreiung des Menschen setzte
dann einen nicht und nie erzwingbaren Grund der Freiheit selber

voraus und konnte durch kein noch so «persönliches Christentum»
affiziert werden. Es konnte nur immer wieder aus der Wirklichkeit
des Vertrauensverhältnisses selber wirklich werden, und blieb damit
auf das «andere Ich» angewiesen. Das von Wilhelm Herrmann
behauptete sittliche Verhalten konnte sich dann nur noch in der
Selbstevidenz eigener Wahrheit ausdrücken, deren Anfang immer
schon Vergangenheit war, sobald auch nur der erste danach greifen
wollte. Die «Wahrheit jenes sittlichen Endzweckes» beruhte darum
durchaus nicht «auf dem Faktum», «daß wir anderen vertrauten»,
sondern auf der Wahrheit dieses im Wirklichkeitsvollzug
menschlich-gesellschaftlicher Begegnung geschehenen Vertrauens selber.
Diese allgemein-menschliche oder so «christliche» Wahrheit würde
sich aber mitnichten dadurch erkennbar zeigen, daß man
«abzuleiten» und zu deduzieren versuchte, sondern lediglich dadurch,
«daß wir diesen Gedanken als Ausdruck des in jedem Vertrauens-

33 Ibid., S. 32.
34 Ibid., S. 32.
35 Ibid., S. 33.



Th. Buske, Glauben im Unglauben 135

Verhältnis angefangenen Wollens selbst erzengten»36. So könnte es

also auch sein, daß auch « der Moral- und Religionsunterricht in den
Schulen wohl Erkenntnisse» vermittelte, «aber keine religiöse und
sittliche Erkenntnis, denn diese gewinnt jeder für sich selbst aus
seinen eigenen Erlebnissen, insbesondere unter dem Eindruck einer
religiös und sittlich lebendigen Persönlichkeit». Es könnte daher
durchaus sein, « daß der Mathematiklehrer, der streng bei der Sache

bleibt, zur religiösen und sittlichen Förderung der Schüler vielmehr
beiträgt, als der Religionslehrer.. ,»37.

Müßte es darum wiederholt werden, bestünde «die Selbständigkeit

der Person» darin, «daß sie nicht bloß wie eine Sache unter
einem ewigen Gesetz steht, sondern durch ihre eigene Erkenntnis
ihrem Verhalten ein unwandelbares Gesetz gibt»38. «Das persönliche
Leben eines Menschen» und damit letztlich auch die daraus
geborene Freiheit für die Gesellschaft im Ganzen würde also «auf dem
Bewußtsein» eines solchen «selbst erworbenen» «ewigen Rechts»
beruhen, oder auf einem so verstandenen «guten Gewissen» des

Glaubens; und erst damit wäre dann der Blick in die «unendliche
Zukunft» der Geschichte offen, oder jetzt in unmißverständlicher
Fichtischer Modulation: «der Eintritt in ein Leben, das sich nicht
auslebt»39. Die wahre menschliche Gemeinschaft würde sich erst
aus der Wahrhaftigkeit der Einheit unseres Wollens in der
«Unwandelbarkeit» der Freiheit oder eben dann des Glaubens ergeben.
Erst dann würde die Grundlage freier Menschen und ihrer so freien
Gesellschaft gefunden sein, wenn wir erkennten, «daß ein vernünftiger

Wille sich selbst untreu wird oder der inneren Vernichtung
anheimfällt, wenn er irgendetwas anderes zu wollen können meint,
als die Gemeinschaft selbständiger Personen.»40 Das wahre «christliche»

Anliegen würde also nicht darauf zielen, daß «die Menschen»
«sich um Jesus Christus» «zu kümmern» hätten, «sondern das ist
das Verderben, wenn sie nicht einmal den Versuch machen wollen,
aus ihrem eigenen Innersten herauszuleben»41. Hatten aber Geijer,
Kierkegaard oder Luther im sola fide etwas anderes gesagt? Mochte

36 Ibid., S. 36.
37 Ibid., S. 185.
38 Ibid., S. 36.
39 Ibid., S. 36.
40 Ibid., S. 37.
41 Ibid., S. 97.



136 Th. Buske, Glauben im Unglauben

die Welt darum christlich oder unchristlich sein, die «Situation»
für den Einzelnen würde die gleiche bleiben. «Die Sozialdemokratie
im Ganzen ist weder unsittlich noch unchristlich» (und das wurde
um 1900 geschrieben, als in dieser Partei noch zum Teil ein
verheerender Radikalismus umging). Nur isolierter wäre der Mensch

jener Gesellschaft, die die Grundsätze der freien Person nicht zum
unmittelbaren Anliegen der Gesamtgesellschaft machte, sondern
hier den Mechanismus einer « Staatsraison » in Bewegung setzen
wollte. Der Mensch hatte es dann ohne Frage schwerer, von den

Möglichkeiten der eigenen Freiheit aus dem Glauben zu wissen, weil
ihm die Bedingungslosigkeit der Begegnung von Ich zu anderem Ich
genommen wäre und durch einen «sozialen Sinn» der Gesamtgesellschaft

mediiert würde.
Aber an dieser Stelle scheinen noch heute Theologie und Soziologie

nicht über die Anfangsüberlegungen des 19. Jahrhunderts
hinausgekommen zu sein, daß nämlich zwar die gesellschaftspolitische

Welt sehr verschieden gestaltet sein könnte und die
Situation des Einzelnen dennoch in der Forderung ihrer Wahrhaftigkeit

gleichbliebe, aber dennoch das gesellschaftliche Leben selber
nicht unerheblich für die menschliche Erlösung und Befreiung sein
dürfte. Bliebe auch das Glauben nur eine transzendentale Gewißheit

jenseits und ohne jedes Wissen, und nur auf die Wirklichkeit
der freien Persönlichkeit in der gesellschaftlichen und mitmenschlichen

Beziehung angewiesen, könnte der Unglauben um so gründlicher

als reine Erkenntnis erfaßt werden. Deshalb müßte man auch

von daher weiter fragen, ob er nicht als Wissen für den Glauben
bewußtseinsmäßig notwendig wäre, ja aus dem Wissen des Glaubens
selber überhaupt nur das einzige wäre, was über den Glauben
rational ausgesagt werden könnte und mithin das einzige «vermittelnde»

der evangelischen Predigt und die Unerläßlichkeit kirchlicher

Existenz wäre. Das Bewußtsein des Unglaubens wäre somit
die Prädisposition des Glaubens, der nur aus der überlegenen
Persönlichkeit eines anderen «angeeignet» werden könnte, ohne daß
aber je über Zeit und Ort existentieller Aktualisierung des Glaubens
etwas gesagt werden könnte. Der Glaube könnte schließlich nur
die latente Möglichkeit aus dem Wissen von Unglauben sein. Dabei
bliebe es fernerhin gleich, ob die Begegnung von Mensch zu Mensch
in der Gleichzeitigkeit ihres Daseins erfolgte, oder ob die überlegene
Person zu mir von ihrem «persönlichen Christentum» aus Zeug-



Th. Buske, Glauben im Unglauben 137

nissen ihrer schon längst vergangenen Geschichte spräche, ja ob
diese Person überhaupt eine der Großen jener Zeit war. Es könnten
ja auch jene Namenlosen sein, die die Steine zu den gotischen Domen
der Hansestädte aufschichteten, die heute im Norden und Osten
Deutschlands zum Teil nur noch als Ruinen stehen. Aber von den

heutigen «Jüngern» müßte dann doch in gleicher Weise gelten, daß

«wo sie schweigen, die Steine schreien werden» (Luk. 19, 40). Jener
Geist fiele dann nicht dem Vergessen anheim, mit dem die Freiheit
der Welt begann, auch wenn er sich nur in dem Paradoxon eines
Glaubens im Unglauben hegreifen ließe, oder wie der Apostel sagte :

der Geist durch den wir rufen: Abbah, lieber Vater (Rom. 8, 15).

Thomas Buske, Berlin


	Glauben im Unglauben : Probleme eines persönlichen Christentums

