Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 2

Artikel: Albrecht Ritschls Lutherbild

Autor: Hammer, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878752

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878752
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Albrecht Ritschls Lutherbild

Es ist offensichtlich, dall die neuere und neueste Theologie an
der Theologie Albrecht Ritschls wieder zunehmend Interesse nimmt.
Stand dieses Interesse noch in den fiinfziger Jahren mehr unausge-
sprochen hinter den Versuchen besonders der Bultmann-Schule,
der eigenen kritischen Arbeit in Exegese und Dogmengeschichte den
genuinen Stammbaum nachzuweisen, so gewinnt diese erwachte
Anlehnung an Ritschls Theologie neuerdings auch sichtbaren Aus-
druck in immer mehr Spezialuntersuchungen und Dissertationen,
die sich etwa seit 1960 verstdrkt mit A. Ritschl, seinen Schiilern
und ihm nahestehenden Theologen befassen. Man denke etwa an
Paul Wrzecionko, der «Die philosophischen Wurzeln der Theologie
A. Ritschls» untersuchte!. Herrmann Timm versteht seine Disser-
tation iiber die « Theorie und Praxis in der Theologie A. Ritschls und
Wilhelm Herrmanns» als «Beitrag zur Entwicklungsgeschichte des
Kulturprotestantismus»?, Rolf Schéfer sein Ritschl-Buch als Dar-
stellung der «Grundlinien eines fast verschollenen Systems»3.

Es kann nun kein Zufall sein, daf sich sowohl die genannten
Dissertationen mit weitgehend anderer Thematik wie auch um so
mehr dltere und jiingere Spezialuntersuchungen in Richtung auf
unser Thema ausgiebig mit Ritschls Darstellung und Wiirdigung
von Luthers Theologie befassen?. Griinde dafiir liegen sowohl bei
Ritschl selbst, der Luther eine ebenso wichtige wie eigentiimliche

1 P. Wrzecionko, Die philosophischen Wurzeln der Theologie A. Ritschls
(1964).

2 H. Timm, Theorie und Praxis in der Theologie Albrecht Ritschls und
Wilhelm Herrmanns. Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte des Kultur-
protestantismus (1967).

3 R. Schiifer, Albrecht Ritschl. Grundlinien eines fast verschollenen theo-
logischen Systems (1968).

4 Gewissermallen als Vorldufer einer kritischen Hinwendung zu Ritschls
Lutherdeutung inmitten noch tiberwiegender Ablehnung Ritschls v.a. durch
die Dialektische Theologie darf der breite Abschnitt iiber diesen bei O. Wolff,
Die Haupttypen der neueren Lutherdeutung (1938), S. 121{f., gelten, der hier
nicht in der ihm gebiithrenden Ausfiithrlichkeit zur Sprache kommen kann,
da er das heutige Bild von Ritschls Lutherdeutung zu sehr mit einer doch



110 K. Hammer, Albrecht Ritschls Lutherbild

Rolle im System seiner Dogmatik einrdumte, wie in unserer Zeit,
welche sich gleichfalls seit langem neu mit Luthers Theologie aus-
einandersetzt. Wenn wir uns nun anschicken, die Frage nach
Ritschls Lutherbild aufzunehmen, wird uns auch die Frage be-
gleiten diirfen, ob sich von der Problematik des Lutherbilds des
19. Jahrhunderts, vor das sich Ritschl gestellt sah, bis zu der
heutigen Problematik verschiedener Luthervorstellungen Wesent-
liches geidndert hat oder ob es da «Leitmotive» gibt, die sich bei
aller Verinderung der theologischen Sprache und Problematik tiber
ein Jahrhundert durchzuhalten vermochten.

Es verdient Beachtung, wenn Walther v. Loewenich — iibrigens
unter Ignorierung bedeutender Theologen in Erlangen, Rostock
und Leipzig und anderswo! — von Ritschl behaupten kann, er sei
«der erste unter den neueren Systematikern, der Luthers Denken
zur Grundlage seines eigenen theologischen Systems gemacht habe»
und zum Beweis dafiir Ritschl den meisten Platz in seinem Buch
«Luther und der Neuprotestantismus» einrdumt® wenn er als
Kenner dieses Themas schon Ritschls «Quellenkenntnis in dieser
Beziehung... bei weitem» die der «Schleiermacher, Baur oder
R. Rothe» iiberragen liaBt. Man diirfte nicht fehlgehen in der An-
nahme, dafl diese zutreffende Herausstellung eines Mannes, der zu
Lebzeiten gerade von lutherisch-konfessionalistischer Seite immer
wieder bittersten Tadel einstecken mufite, im Zusammenhang mit
den andern Sitzen zu lesen ist: «Ritschl war — im Unterschied zu
den lutherischen Dogmatikern und Dogmengeschichtlern alten Stils,
den Theodosius Harnack, den Frank u.a. — als erster darum bemiiht,

groBBenteils tiberwundenen Frontstellung belasten wiirde. Immerhin sollte
nicht unerwéhnt bleiben, daf3 auch diese Auseinandersetzung Wesentliches
zur Kldrung des Themas beitrug und, unter Einschlufl der skandinavischen
Literatur, einen wertvollen Uberblick {iber den damaligen Diskussionsstand
bietet. Wihrend 1938 von O. Wolff noch «die von der heutigen Theologie
vollzogene Abwendung vom Denken Ritschls als eine allseitige und totale
bezeichnet werden» konnte (S. 121), legte bereits seine ebenso griindliche
wie kritische Entfaltung von Ritschls Lutherbild den Finger auf Mingel
desselben, die heute besonders von Schifer (A. 3) und Haenchen (A. 20)
wieder namhaft gemacht werden: «Jeder ernsthafte Gedanke an die heilige
Zornwirklichkeit Gottes wird {iberhaupt abgewiesen» (S. 204). Und: «Der
lutherische Dualismus wird hinweggedeutet, dem Monismus die Fiithrung
entschieden tberlassen» (S. 209).

5 W. von Loewenich, Luther und der Neuprotestantismus (1963), S.
91-111.



K. Hammer, Albrecht Ritschls Lutherbild 111

eine Entwicklung in Luthers Anschauung von der Rechtfertigung
zu erkennen, eine ,genetische Darstellung® davon zu geben.» So
bewédhrt sich Ritschl fiir Loewenich «als Bahnbrecher der modernen
Lutherdeutung.»®

Anders gesagt, die formale Leistung Ritschls liegt darin, daB er
— trotz seiner exegetischen Beschiftigung doch mehr und lieber
Dogmengeschichtler als Neutestamentler — die damaligen Erkennt-
nigse der historischen Kritik von der Exegese auf die Dogmenge-
schichte iibertrug und sie speziell in sein Lutherbild und seine
daraus abgeleitete Dogmatik iibertrug, deren Hauptthema «Recht-
fertigung und Versohnung» ohne bevorzugte Lutherambition kaum
so lauten wiirde. Angesichts des einheitlichen Urteils der heutigen
Ritschldarsteller beziiglich der systematischen Geschlossenheit der
ritschlschen Theologie auf der einen und des heute fast ebenso
wenig geschlossenen Lutherbilds unserer Zeit auf der andern Seite
darf unsere Themafrage wohl dahingehend prézisiert werden: Wel-
chen Luther zog Ritschl fiir sein eigenes theologisches System heran,
den jiingeren oder mehr den élteren? Gab es Schriften oder Senten-
zen Luthers, die er bevorzugt zitierte und andere, die er mied oder
gar verwarf? Ist sein Verfahren dabei ein bewul}t eklektisches, oder
behauptet er den Anspruch, in seiner Theologie den ganzen Luther
zu repristinieren ?

Eine Ubersicht der auf Luther Bezug nehmenden Stellen im
I. Band von «Rechtfertigung und Verschnung» gibt Loewenich
recht, wenn er den Dokumenten aus den Jahren 1515-1517 «eine
bevorzugte Stellung einrdumt». Diese waren Ritschl aus den von
Valentin Ernst Loscher herausgegebenen Reformationsakten be-
kannt. «Ritschl vertiefte sich in Luthers Briefe, in seine Predigten
und Kommentare. Besonders wichtig waren ihm die sog. reforma-
torischen Hauptschriften von 1520, daneben der Katechismus»$,
besser die Katechismen. «Mit ,De servo arbitrio‘ hat er sich kritisch
auseinandergesetzt.» So richtig und vollstéindig diese Liste erscheint,
so unvollstindig scheint die Begriindung fiir Ritschls Vorliebe fiir
die aufgezihlten Dokumente. Ritschl hat die sog. vorreformato-
rischen Zeugnisse Luthers aus den Jahren 1515-17 nicht nur darum
bevorzugt, «weil Luther in ihnen noch nicht durch gegnerische
Einwéinde bestimmt war», sondern weil dafiir seinerzeit noch nicht

¢ Loewenich (A. 5), S. 92.



112 K. Hammer, Albrecht Ritschls Lutherbild

das ihnen gebiihrende Interesse erwacht war, weil fiir die bis dahin
iibliche Beschéftigung mit Luther dieser mehr oder minder un-
kritisch ¢« Stammvater» einer scheinbar kontinuierlich verlaufenden
lutherischen Lehrentwicklung war. Gegen dieses Lehrgebiude der
lutherischen Orthodoxie, das die theologischen und kirchenpoliti-
schen Gegenspieler Ritschls noch iiber das 19. Jahrhundert hinaus
festhalten wollten, lehnte sich sein historischer Sinn auf.

Er bemiihte sich deshalb um eine subtilere Unterscheidung der
verschiedenen Ménner, Stromungen und Stufen in der Reforma-
tionsgeschichte, besonders auch einer Abhebung der Theologie des
spiteren Melanchthon von Luther. Weil er in jenen spéiteren Stufen
der Reformationsgeschichte bereits die Ansédtze zu einem der Lehr-
entwicklung in der katholischen Kirche nachgebildeten starr ortho-
doxen Lehrsystem zu erkennen glaubte, an deren Folgen wie auch
Festhalten ihm die lutherische Kirche seinerzeit zu kranken
schien, darum verfalite Ritschl 1870 den, seinem ersten Hauptwerk
von 1857 («Die Entstehung der Altkatholischen Kirche») schon im
Titel nachgebildeten, Aufsatz «Die Entstehung der Lutherischen
Kirche» samt Nachtrag dazu (1878). Ritschl will darin zwar nicht
die gesamte lutherische Orthodoxie, mit der er sich im 1. Band von
«Rechtfertigung und Versohnung» ausfiihrlich auseinandersetzt,
als Geschichte eines einzigen Abfalls von Luther darstellen, wohl
aber, wie es in der lutherischen Kirche dazu kommen konnte,
«Gottes Wort und Luthers Lehr sich decken» oder «auch Luthers
Meinung als die Meinung Christi selbst» achten zu lassen. Er fragt
z. B.: «(Wer hat nun dieses Gefiige von Vorstellungen zuerst in
Umlauf gesetzt? Das ist Melanchthon gewesen!... Warum ist aus
dieser Wurzel jene starre, iibertreibende und befremdende, schlie3-
lich dogmatisch fixierte Beurteilung Luthers als des dritten Elias
hervorgegangen ?» (Matth. Flacius). «Weil die Gemeinde der Refor-
mation durch die geschichtlichen Umstédnde ihrer Selbsterhaltung
zwischen der romischen Kirche und den sektiererischen Unter-
nehmungen sich darauf hingewiesen sah, den Lehrbegriff und die
Kirchenordnungen, welche man gewonnen hatte, als etwas Festes
und Unverdnderliches zu behaupten.»?

Die Kirchengeschichte Deutschlands hat seither gezeigt, daBl die
Front, gegen die Ritschl seinerzeit schrieb, durch ihn allein keines-

7 A. Ritschl, Die Entstehung der Lutherischen Kirche: Gesammelte
Aufsitze, 2 (1893), S. 211.



K. Hammer, Albrecht Ritschls Lutherbild 113

wegs tiberwunden wurde, sondern in unserem Jahrhundert weiter
lebte. Von seiten der Schiiler und geistigen Nachfahren Ritschls
stellte sich ihr allerdings sowohl nach dem Ersten wie nach dem
Zweiten Weltkrieg je eine kritische Lutherrenaissance, zuerst unter
Ansto3 von K. Holl und der Dialektischen Theologie, dann unter
Theologen wie E. Wolf, K. D. Schmidt, K. G. Steck, H. Iwand u.a.
als Widerpart gegeniiber. In allen drei Fillen handelte es sich —
wohl kaum zufillig — um eine Art Neuentdeckung des jungen, vor-
und frithreformatorischen Luther gegeniiber einem in irgendeiner
Staatsraison erstarrten Luthertum. Doch kann diese doppelte Paral-
lele in diesem Zusammenhang nur mit dullerster Vorsicht und dufler-
stem Vorbehalt angedeutet, nicht i.e. bewiesen werden. Es ist sogar
moglich, dafl die allerjiingste Beschaftigung mit Ritschl und Luther
auf dem Wege ist, durch Kritik an Ritschls Lutherbild jene bisher
getrennten Lutherbilder miteinander auszugleichen und zu ver-
sohnen. Diese Moglichkeit macht die Beschiftigung mit den inhalt-
lichen Ubereinstimmungen und Differenzen zwischen Luther und
Ritschl, zu der wir nun iibergehen wollen, besonders dringlich.

Erscheint die Kritik W. v. Loewenichs an Ritschls Lutherbild
gegeniiber der in seiner Darstellung mitschwingenden Begeisterung
geringfiigig, so wurde von E. Haenchen, H. Timm und R. Schéfer
explicite eine Menge von Unterschieden zwischen Luther und
Ritschls Systematik geltend gemacht, auf deren Entfaltung i. f.
nicht verzichtet werden kann.

2.

Um hier mit der jiingsten Stimme Rolf Schéfers zu beginnen, so
billigt dieser Ritschl zu, er habe « Luthers Formel simul justus simul
peccator... auf seine Weise bewahrt»®. Aber er sieht gleichzeitig
das relative Recht von Ritschls Kritikern darin, dafl Ritschl «die
Anfechtung nicht beriicksichtigty, wie er «iiberhaupt fir die
theologia crucis keinen Sinn» entwickelt habe?®. Da dieser Vorwurf
Ritschl auch von andern modernen Kritikern, einschliellich v.
Loewenich, gemacht wird, gilt es hier scharf zu achten, was gemeint
sei.

8 Schifer (A. 3), S. 148.
9 Schifer (A. 3), S. 141, Anm. 58.

8



114 K. Hammer, Albrecht Ritschls Lutherbild

Wer Ritschls Darstellung von Luthers Rechifertigungslehre und
das damit zusammenhingende Verstdndnis des Bullsakraments vor
Augen hat, das in «Rechtfertigung und Vers6hnung», Bd. I auf
gedriangten 12 Seiten entworfen wird1°, dem muf} die Vorrangigkeit
auffallen, die Ritschl Luthers Glaubensbegriff bei Bule und Recht-
fertigung einrdumt: «Die Umdeutung des Bullsakraments, welche
Luther im Lauf des Streits vollzog, besteht in nichts anderem als
in den Folgerungen aus seinem Grundsatze von der Rechtfertigung
im Glauben, den er als den Kanon handhabte.. .»'* «Luther betont
es in diesem Zusammenhang sehr stark, daBl der Glaube an Christus
immer justificiert, dal} die Sakramente, nach Augustin, wirksam
sind, nicht weil sie vollzogen, sondern weil sie geglaubt werden, daf3
die Reue nicht so notwendig sei wie der Glaube, dall man lieber
nicht dies Sakrament begehre, wenn man nicht seines Glaubens
gewill sei, und daf es miflbraucht werde, wenn nicht der Priester
den Glauben des Ponitenten feststellen konne.»? Gleichzeitig wehrt
sich Ritschl gegen die spétere «pietistische wie die vulgir katho-
lische Mi3deutung der contritio als eines absichtlich zu steigernden
Gefiihls», welches den Glauben und die ihm vorrangige Reue
wieder zum nachweisbaren Werk degradiere.

Hier nun setzt auch die moderne protestantische Ritschlkritik
ein. Schifer z. B. stellt dieser Lutherinterpretation den neuent-
deckten Luther von «Gesetz und Evangelium» gegeniiber, indem
er meint: «Nach Luther ist der Mensch nie aus der Spannung von
Gesetz und Evangelium entlassen. Das Gesetz im usus theologicus
wirkt die Anfechtung als Gottes fremdes Werk und treibt den
Menschen immer tiefer in den Hunger nach dem Evangelium. An-
fechtung und Trost sind die Mittel, mit denen Gott den Menschen
dem von Gott selbst bestimmten Ziel entgegenfiihrt.»*® Und wéihrend
Ritschl in diesem Zusammenhang viel stirker die Gemeinde in den
Mittelpunkt gestellt wissen mocehte, sieht Schifer, dafl dieses Glau-
bensverstindnis bei Luther «als Einzelverhiltnis» zwischen Gott
und Mensch gedacht sei: «Die Erfahrung von Anfechtung und
Trost macht er (im Gewissen) fiir sich allein.» Fiir Ritschl ist diese

10 Ritschl, Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Versé6hnung,
1 (18822), 8. 153-165.

11 Ritschl (A. 10), S. 159.

1z Ritschl (A. 10), S. 161.

13 Schifer (A. 3) S. 180.



K. Hammer, Albrecht Ritschls Lutherbild 115

«Zersplitterung des Verhiltnisses von Gott und Mensch in lauter
Privatbeziehungen» ebenso undenkbar wie eine gleiche Betonung
von Anfechtung und Trost. Nach Schéfer und Timm sind fir
Ritschl «allein Freude und Trost, nicht aber Gewissensnot und
Anfechtung die qualitativen Bestimmungen des SelbstbewuBt-
seins». Die Anfechtung mag wohl als «voriibergehendes... Schwan-
ken der Stimmung begreiflich (sein), hat aber keine theologische
Bedeutung».

Auf den ersten Blick nehmen sich diese Unterschiede wie ver-
schiedene Akzentuierungen im Detail aus. Allein in der Konsequenz
ergibt sich ein uniiberbriickbarer Gegensatz. Zur Verdeutlichung
dieser Behauptung noch einige Zitate von Schifer, der als Schliissel
fir Ritschls Auffassung dessen Bundesgedanken ansieht:

«Gott hat es nur mit dem Bund als Ganzem zu tun. Der personliche
Glaube samt allem, was an ihn allein gedacht werden kann, tritt zuriick: Die
Anfechtung, die HeilsgewiBheit, das Erleiden des gottlichen Willens, das
Ringen des Bittgebets. Wo Ritschl diesen Lebensduflerungen des Glaubens
in der Tradition begegnet, scheidet er sie als unevangelisch aus: Luthers
Kreuzestheologie und seine in der Pridestinationsanfechtung wurzelnde
Lehre vom verborgnen Gott wird als mittelalterlicher Rest erklédrt; die
reformatorische Bulllehre samt der zu ihr gehorigen Lehre vom theologischen
Gesetzesgebrauch ist nur ein Zugesténdnis an das Fassungsvermégen des
gemeinen groben Mannes; der Pietismus mit seinem Dridngen auf ein un-
mittelbares Gottesverhéaltnis ist eine Erneuerung ungesunder und unevan-
gelischer Mystik. Die Frage, wie ein Mensch zum Glauben kommt, kann
nicht Stoff der Theologie sein. Das Gewissen hat keine religiése Funktion.
In ihm macht sich vielmehr die Gemeinschaft dem Einzelnen so vernehmlich,

dafl er seine Berufsaufgabe im Ganzen des sittlichen Organismus wahr-
nehmen kann.»4

Theologiegeschichtlich betrachtet, handelt es sich hier um die
Wiederaufnahme eines alten Stroms lutherischer Theologie, welche
Ritschl schon zu Lebzeiten dhnliche Vorwiirfe gemacht hat. So
etwa sein Erlanger Widersacher F. H. R. Frank, den Schéfer freilich
nur am Rand zitiert. Frank schrieb z. B. in seiner «Geschichte und
Kritik der neueren Theologie»!®: «Jenes SiindenbewuBtsein, wie es
bei Luther und nach ihm in der evangelischen Kirche so durch-
schlagend war, das BewuBtsein, dal man dem heiligen Gotte
nicht nahen kénne ohne zuvor eingetretene Sithnung, kennt Ritschl
" 1& Schifer (A. 3), ebd.

15 F. H. R. Frank, Geschichte und Kritik der neueren Theologie (18941;
19081 ed. Grutzmacher), S. 340.



116 K. Hammer, Albrecht Ritschls Lutherbild

nicht. Es erscheint ihm pietistisch, das Siindenbewultsein vor-
schlagen zu lassen.» Und er schloB3: «Nun, dann ist Luther freilich
ein rechter Pietist gewesen, und Paulus desgleichen.» Dieselbe
Erkenntnis ist gleichzeitig mit Frank dem wiirttembergischen
Pfarrer Ludwig Haug gekommen, der dazu die Forderung des
Bullkampfes freilich im Anschlu3 an Ritschl «unreformatorisch»
nennt. Zu Luther via Ritschl driickt sich Haug noch deutlicher
als jener aus:16

«Luther fordert zur Gewissensbegriindung der Stindenvergebung eine Art
kirchliches Bufverfahren aus dem Gesetz, wihrend doch das den Sinder
erst recht unsicher macht. Diese Weise der reformatorischen Rechtfertigungs-
lehre verengt das Problem auf den einzelnen Menschen und lahmt seine
direkte Beziehung auf das Leben in der Kirche. Luther 148t eben den Chri-
stenstand durch solche Gemiithserschiitterungen bedingt sein, wie er sie als
Monch in fehlerhafter Stellung zum Gesetz erfahren hatte. Doch blieb diese
Lehre in der evangelischen Kirche unschédlich, so lange der Gedanke Luthers
faktische Geltung hatte, dal die Taufe den Gnadenstand und die Siinden-
vergebung verbiirge.» Erst A. H. Francke und die Gothaer Pietisten mit
Ausnahme Speners schrieben 1693 mit Berufung auf die Apologie Zer-
knirschung und Schmerz vor, und die Mystik mit ihrer Forderung nach
BuBkampf wird vollends verworfen. «Verleugnet wird damit (nach Haug bei
Ritschl) der reformatorische Grundsatz, dall die Rechtfertigung in Lésung
der sittlichen Aufgaben, in der Berufsarbeit erfahren werde.»

Wihrend also Pietismus, Mystik und Luthertum konfessioneller
Prigung in der Stellung des im BuBkampf um Gottes Vergebung
ringenden Einzelgewissens verharren, 6ffnete das Lutherbild Ritschls
mit seiner Betonung der im Bundesgedanken an alle durch die
Gnade vermittelte Rechtfertigung Gottes das Tor fiir eine frucht-
bare Beziehung der Kirche zur Welt, wie sie dann in seiner Lehre
vom Reich Gottes weitergefithrt wird. Schéfer ist aufgefallen, daf3
hier auch dem - nach A. v. Harnack - bedeutendsten Schiiler
Ritschls, Wilhelm Herrmann, eine von seinem Meister abweichende
Gewichtsverlagerung zugunsten erneuter Betonung des Einzelnen
vor der Gemeinschaft unterlaufen sei. Sie wurde diesem schon von
dem aufmerksamen Sohn und Biographen A. Ritschls, ndmlich von
Otto Ritschl, bissig vorgehalten, indem er Herrmann einen sich an
Tholuck anlehnenden «liberal gerichteten Diadochen der Theologie

18 1. Haug, Darstellung und Beurtheilung der Theologie Ritschls (1895),
S. 67.



K. Hammer, Albrecht Ritschls Lutherbild 117

der Erweckung nach den Freiheitskriegen» nanntel?’. Die weitere
Entwicklung ist unschwer nachzuzeichnen: Wiahrend A. v. Harnack,
E. Troeltsch, J. Kaftan und andere heute weniger bekannte konse-
quente Schiiler auf der durch Ritschl vorgezeichneten Linie eines
weltgewandten «Kulturprotestantismus» weiterschritten, iiber des-
sen Scheitern zu spotten K. Barth und seinen Schiilern — einschlief3-
lich Horst Stephan'® und W. v. Loewenich!® — seit dem 1. Weltkrieg
bis jetzt nicht schwerfiel, konnte sich iiber Bultmanns Schiiler-
schaft bei W. Herrmann viel eher jene Betonung des Einzelnen und
seines ringenden Gewissens sowie der persénliche Glaubenskampf
des Reformators als Urbild jedes Glaubensverstindnisses wieder in
den Vordergrund schieben, was nicht zuféllig sowohl von dem
Ebelingschiiler Schéfer wie dem zwischen Neuprotestantismus und
Erlanger Neukonfessionalismus hin- und herpendelnden Loewenich
zum Ausdruck gebracht wird.

Die Kritik Ritschls durch die erwdhnten Vertreter fullt nicht nur
auf dessen angeblicher Verkiirzung von Luthers Glaubens- und
BulBlbegriff, sie hakt viel stirker noch ein bei Ritschls Gottesbegriff,
der — wie dort so auch hier — Luthers vielfach bezeugten Dualismus
zu einem geradlinigen Monismus vereinfacht. (Es wiirde iibrigens
nicht schwerfallen, hier jedoch zu weit fiithren, diesbeziiglich weit-
gehende Ubereinstimmungen zwischen Ritschls und Barths Gottes-
und Glaubenslehre herauszufinden. Uber weite Strecken gleicht
sogar kirchen- und dogmengeschichtlich der Kampf Barths gegen
die lutherische Front in der Theologie dem Ritschls zu seiner Zeit.
Beide Kémpfe standen einander auch wohl kaum in der Heftigkeit
nach!)

Der Neutestamentler Ernst Haenchen kritisiert in seinem Auf-
satz «Albrecht Ritschl als Systematiker», «dall Ritschl bei seiner
Lehre vom ,Gott fiir mich‘eine bose Verwechslung widerfahren ist 2°.

17 O. Ritschl, Albrecht Ritschls Theologie und ihr bisheriges Schicksal
(0. Jz.), S. 60.

18 Timm (A. 2), S. 84, Anm. 120.

19 Loewenich (A. 5), S. 91.

20 E. Haenchen, Albrecht Ritschl als Systematiker: Gesammelte Aufsitze
(1965), S. 416.



118 K. Hammer, Albrechi Ritschls Lutherbild

Dieses ,fiir' meint ja zunidchst nur ,in Beziehung zu‘. Aber
Ritschl hat es zugleich im Sinn des ,pro me‘ gefaflt: Als ,mir
zuginglich, freundlich, gnidig‘», wobei freilich Haenchen wiederum
die «bose Verwechslung» unterlief, mehr die lexikalische Ambivalenz
des lateinischen «pro» als Luthers «Pro-me-Theologie» zum Aus-
gangspunkt seines Lutherverstdndnisses zu machen. Luther selbst
hat jedenfalls iiberall, wo er in jungen Jahren die bekannte Rede-
wendung «pro me» verwendet hat, diese im Sinn Ritschls «fiir mich,
mir gnidig» verwandt. Aber freilich, Ritschl geht es tatsichlich -
dhnlich wie Barth! - darum, durch dieses pro me die Rede vom
zornigen Gott obsolet zu machen. Es ist darum von Frank bis
Haenchen an Ritschl am meisten geriigt worden, dall dieser von
einem «zornigen Gott» nichts wissen wolle. Haenchen: «Warum
warnt Luther davor, iiber den verborgnen Gott zu griibeln? Weil
dieser Deus absconditus nichts fiir den Menschen ist; Gott will sich
dort nicht von uns finden lassen.» Selbstverstandlich wird dafiir,
nicht nur von Haenchen, sondern auch von Schifer und v. Loewe-
nich v. a. Luthers Schrift «De servo arbitrio» herangezogen, deren
Inhalt und Sprache Ritschl als mittelalterlichen «Rest» deklarierte.
Schéfer seinerseits zitiert z. B. Luthers Satz daraus und stellt ihn
Ritschl entgegen: «Multa fecit deus, quae verbo suo non ostendit
nobis, multa quoque vult, quae verbo suo non ostendit sese velle.»
Wenn Schifer bedauernd feststellt, «Luthers Lehre vom Zorn
Gottes (sei) Ritschl fremd geblieben»*!, so ist dies noch zu wenig.
Er hat sie ganz bewult links liegen gelassen und in seine eigene
Lehre von Rechtfertigung und Vers6hnung gar nicht erst einziehen
lassen.

Welche Errungenschaften der Theologie Luthers hielt Ritschl
dagegen fiir unaufgebbar, fiir urreformatorisch? Welche machte er
zu Séulen seines eigenen Lehrgebiudes?

Wir verlassen dazu den historischen Bd. I von Rechtfertigung
und Versshnung und werfen einen Blick in Bd. 111, der die systema-
tische Entfaltung Ritschls enthilt. Ritschl zitiert hier in der Tat,
wie Haenchen sagt, «Luther als Kronzeugen»?? fiir seine eigene
Lehre vom «religiosen Werturteil»: «Dall das religiose Erkennen in
Werturteilen verlauft, ist gliicklicher Weise von Luther im Grof3en

21 Schafer (A. 3), S. 83.
22 Haenchen (A. 20), S. 424.



K. Hammer, Albrecht Ritschls Lutherbild 119

Katechismus in der Erklirung des ersten Gebotes anschaulich ge-
macht worden. Deus est et vocatur, de cuius bonitate et potentia
omnia bona certo tibi pollicearis, et ad quem quibuslibet adversis
ac periculis ingruentibus confugias, ut deum habere, nihil aliud sit,
quam illi ex toto corde fidere et credere... Haec duo, fides et deus,
una copula conjungenda sunt.»??

Indem Ritschl diesen nominalistischen, wie padogogischen Luther
der Katechismen benutzt, einmal dazu, um ihn seinen theologischen
Gegnern entgegenzuhalten, zum andern aber um diesen Luther zu
verallgemeinern und absolut zu setzen, forderte er das konventio-
nelle Luthertum geradezu heraus. Ritschl meint: «In diesen Sétzen
sind mehrere Wahrheiten ausgedriickt, von welchen die Schul-
theologie vorher und nachher keinen Gebrauch gemacht hat, und
wogegen ihre Kpigonen sich auch jetzt strduben. Die Erkenntnis
Gottes ist nur dann als religiose Erkenntnis nachweisbar, wenn
Gott in der Beziehung gedacht wird, daB er dem Gliubigen die
Stellung in der Welt verbiirgt, welche die Hemmungen durch die-
selbe iiberwiegt. Aullerhalb dieses Werturteils durch den Glauben
findet keine Erkenntnis Gottes statt, welche dieses Inhalts wert
wiére. Kine rein theoretische, ,uninteressierte‘ Erkenntnis Gottes ist
also auch nicht als die etwa notwendige Voraussetzung der Glaubens-
erkenntnis anzustreben.»

Sind mit diesen Anspielungen zunéchst wieder Frank, Luthardt
und andere Lutheraner der Gegenseite gemeint, die nur den Weg
von der Metaphysik aus zur Immanenz Gottes beschreiten und
anerkennen konnten, so konnte Ritschl hier ebenfalls wieder mehr
als Vater der Bultmann-Schule angesehen werden, deren existen-
tiales Gottesverstindnis in der von Kant und Lotze abgeleiteten
Lehre Ritschls vom religiosen Werturteil durchaus ein Vorbild hat.
Es erscheint zwar bedauerlich, dal Haenchen in seiner klugen
Kritik dieser Sitze Ritschls gerade bei deren positivstem Teil ein-
setzt : ndmlich bei deren Ausrichtung auf die «Stellung des Gldubigen
in der Welt». Aber in der Folge darf seine Unterscheidung zwischen
Luthers Absicht und Ritschls Deutung doch aufgenommen werden:
«Luther geht es darum, dafl wir Gott seine Gottheit lassen, und das
geschieht, indem wir ihn iiber alle Dinge fiirchten, lieben und ver-

2 A.Ritschl, Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Verssh-
nung, 3 (1883%), S. 198.



120 K. Hammer, Albrecht Ritschls Lutherbild

trauen. Bei Ritschl aber handelt es sich darum, daf3 der Mensch die
Herrschaft iiber die Welt behalt.»?* Das ist zwar etwas tibertrieben,
besonders wenn Haenchen Ritschl rundweg bestreitet, dafl sein
«Gottesbegriff damit, daBl Gott als der Biirge meiner geistigen
Weltbeherrschung gedacht wird», noch irgendwie «religios gefal3t»
sei. Im iibrigen ist hier jedoch, reifer als bei Schifer, auf Gefahren
aufmerksam gemacht, die wirklich bestehen. Die Zuwendung des
Christen zur Welt hat bei Ritschl so sehr den Primat gegeniiber
allen andern Ziigen der reformatorischen Theologie, daf er hier allzu
viel Riickfall in ménchisch-katholische oder pietistische Abwendung
von der Welt wittert. Freilich ist dies nur die negative Folge seines
Verdiensts, die Schwichen pietistischer Theologie in seiner drei-
bindigen «Geschichte des Pietismus» wie kein zweiter, nicht nur zu
seiner Zeit, blof3gelegt zu haben.

Wenn Ritschl heute noch, etwa von Haenchen, vorgehalten wird,
daB er «kein Verstindnis fiir Luthers Aussage iiber die Tiefe der
Erbsiinde aufbringen kann. Daf3 der Mensch so in der Siinde steckt,
daB er sich selbst gar nicht richtig beurteilen kann...»? — was in
dhnlicher Weise wiederum K. Barth vorgeworfen wurde —, wenn von
gleicher Seite bedauert wird, dafl «von Gottes Ungnade bei Ritschl
iiberhaupt keine Rede ist»2?%, wenn bei Ritschl «zu wenig Erschiitte-
rung, zu wenig Spannungscharakter» in seinem «Gottesgedanken
und seiner Behandlung der christlichen Weltbezogenheit» wahrge-
nommen wurde, etwa von Horst Stephan??, wenn Schifer dem-
gegeniiber die Spannung von Gesetz und Evangelium vermif3t, aus
der «nach Luther der Mensch nie entlassen» sei und sogar der wohl-
wollende Timm den schwebenden, aber elementaren Reich-Gottes-
Begriff aus idealistischen Traditionsstromen «aus den ersten Jahr-
zehnten des Jahrhunderts» erklidrt, an denen «der um die Jahr-
hundertmitte erfolgende revolutiondre Bruch im wissenschaftlichen
wie im politischen Denken keine konstitutive Bedeutung gehabt»*8
und somit spurlos voriibergegangen sei, so wird mit alldem direkt
oder indirekt an Ritschls Lutherbild geriihrt, das jener seiner Zeit
als Spiegel vorhielt.

24 Haenchen (A. 20), S. 425. 25 Haenchen (A. 20), S. 431.

26 Haenchen (A. 20), S. 417.

#7 H. Stephan, Albrecht Ritschl und die Gegenwart: Zeitschr. f. Theol.
u. Kirche 16 (1935), S. 30f.

28 Timm (A. 2), S. 86.



K. Hammer, Albrecht Ritschls Lutherbild 121

Eine ebenso militante wie kurze Bestitigung des gezeichneten
Lutherbildes lieferte Ritschl in seiner «Festrede am vierten Secular-
tage der Geburt Martin Luthers am 10. November 1883 im Namen
der Universitit Gottingen», die er als deren Prorektor gehalten hat.
Er setzt hier direkt ein mit der abwertenden Ablehnung von
Luthers Anfechtungstheologie: « Erwarten Sie aber nicht, dal} ich
auf diese Anfechtungen eingehe, welche wieder an der Tagesordnung
sind, und durch deren sanfte und schleichende Darstellung sich auch
schwache Gemiither von Protestanten einnehmen lassen. Als
heroischer Charakter hat Luther auch die Fehler gehabt, welche an
dieser Charakterart zu haften pflegen; und wenn Leidenschaft,
Eigensinn und Unbiegsamkeit in gewissen Fragen an ihm greller
hervortreten, so ist es aus seinem fritheren Monchtum zu erkliaren,
daf er in der Erziehung durch den Verkehr mit der Gesellschaft und
in dem Erwerb der schuldigen Selbstbeherrschung zu kurz gekom-
men ist.»2?* Wenn man das so liest, erscheint es verwunderlich, daf3
Ritschls Kritiker sich nicht dieser Stelle gebiihrend bedienen.

Ritschls Interesse an Luther in dieser Festrede hingt vielmehr
wieder daran, dal und wie Luther «den Weg zu der urspriinglichen
Welt- und Lebensanschauung des Christentums gewiesen hat». Hier
sieht er sogar «die gesunde Grundidee des abendlindischen Katho-
lizismus» vorscheinen, der gegeniiber er ihm zeitbedingte Bindungen
an den «Bildungsstand seiner Zeit» samt Aberglauben nachsieht.
In den Mittelpunkt der «religiosen» Reformation Luthers stellt
Ritschl «die Vergebung der Siinden», aber im Unterschied zu den
Konfessionalisten nicht in Form der Frage: Wie gelange ich zu
dieser Vergebung der Siinden? — oder, wie es in lutherischen Hand-
biichern bis auf den heutigen Tag zu lesen und zu lernen ist: Luther
sei v.a. bewegt gewesen von der Frage: Wie bekomme ich einen
gnidigen Gott? — sondern in der Form: Was bedeutet dem Christen
diese Vergebung der Siinden? Welche Folgen hat sie fiir ihn?

Die entscheidende Antwort darauf gibt ihm Luther im Kleinen
Katechismus: «Wo Vergebung der Siinden ist, da ist auch Leben
und Seligkeit.» Die Vergebung der Siinden nennt Ritschl darum «die
fundamentale Ausstattung der christlichen Gemeinde»®°, mittels

29 A, Ritschl, Festrede am vierten Seculartage der Geburt Martin Luthers
am 10. November 1883 im Namen der Universitiat Gottingen, S. 6f.
30 Ritschl (A. 29), S. 14.



122 K. Hammer, Albrecht Ritschls Lutherbild

derer sie zur geistigen Weltbeherrschung frei wird. Dank dieser
«religiosen Idee» der christlichen Freiheit nach Luther hat die
Christengemeinde den Schliissel zur Kultur und die « Voraussetzung
aller Naturforschung»® in der Hand.

Die zweite Bedingung aller Kultur: «Die Schitzung der Arbeity,
gewinnt Ritschl wiederum aus Luthers Lehre vom allgemeinen
Priestertum der Gldubigen 3.

Kehren wir zusammenfassend zu unsern eingangs gestellten
Fragen zuriick, welchem Luther nachfolgen sich Ritschl unausge-
setzt bemiiht, so diirfte die Antwort kurz so lauten: Ritschl iiber-
nimmt nicht einfach Lehrstiicke der lutherischen Orthodoxie und
gibt sie wie seine Gegner apologetisch als lutherisches Erbe aus.
Er versucht vielmehr gewisse «weltoffene», «lebensbejahende» Sen-
tenzen des jiingeren Luther und seiner Katechismen in Anwendung
zu bringen, wobei er gewisse andere, dunklere Ziige des spiteren
Luther (Deus absconditus, Anfechtungstheologie, die Lehre vom
Zorn Gottes) als unreformatorisch abtut, soweit er sie iiberhaupt
beriihrt. Sein Verfahren gleicht hierbei demjenigen, das Ritschl zur
Deutung der Heiligen Schrift anwendet. Er operiert auch hier von
einem selbst festgesetzten «Kanon im Kanon» aus. Dieses Verfahren
ist bewult Programm und dient dem Versuch, Luther seiner
eigenen Zeit und seinem eigenen theologischen Programm einer
weltzugewandten Christengemeinde dienstbar zu machen. Da diese
Absicht Ritschls fiir die Augen des Neuprotestantismus iiberzeugend
gelungen ist, konnte Adolf v. Harnack Ritschl «den letzten luthe-
rischen Kirchenvater» nennen, ein Urteil, das dessen Vater, der
Verfasser eines zweibdndigen Werks iiber «Luthers Theologie»,
Theodosius Harnack, wohl zuletzt iiber jenen gefillt hitte! Die
Versuche, die beiderseitigen Aporien allerdings dadurch zu heilen,
dall man etwa in das bewulit einseitige Lutherbild Ritschls heute
die ihm fehlenden Farben nachtriglich einzeichnet oder in das
ebenso einseitige Lutherbild des konfessionalistischen Luthertums
Ziige des neuprotestantischen Lutherbilds einzupflanzen trachtet,
wie es Schifer u. a. vorschwebt, erscheinen wenig verheiBungsvoll.
Allzu viele bis jetzt moch nicht befriedigend geloste Pramissen

miillten dazu zuvor erfiillt sein. Tl Haer, Bogdl

81 Ritschl (A. 29), S. 16f.



	Albrecht Ritschls Lutherbild

