
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 2

Artikel: Albrecht Ritschls Lutherbild

Autor: Hammer, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878752

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878752
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Albrecht Ritschis Lutherbild

Es ist offensichtlich, daß die neuere und neueste Theologie an
der Theologie Albrecht Ritschls wieder zunehmend Interesse nimmt.
Stand dieses Interesse noch in den fünfziger Jahren mehr unausgesprochen

hinter den Versuchen besonders der Bultmann-Schule,
der eigenen kritischen Arbeit in Exegese und Dogmengeschichte den

genuinen Stammbaum nachzuweisen, so gewinnt diese erwachte
Anlehnung an Ritschls Theologie neuerdings auch sichtbaren
Ausdruck in immer mehr Spezialuntersuchungen und Dissertationen,
die sich etwa seit 1960 verstärkt mit A. Ritsehl, seinen Schülern
und ihm nahestehenden Theologen befassen. Man denke etwa an
Paul Wrzecionko, der «Die philosophischen Wurzeln der Theologie
A. Ritschls» untersuchte1. Herrmann Timm versteht seine Dissertation

über die «Theorie und Praxis in der Theologie A. Ritschls und
Wilhelm Herrmanns» als «Beitrag zur Entwicklungsgeschichte des

Kulturprotestantismus»2, Rolf Schäfer sein Ritschl-Buch als
Darstellung der «Grundlinien eines fast verschollenen Systems»3.

1.

Es kann nun kein Zufall sein, daß sich sowohl die genannten
Dissertationen mit weitgehend anderer Thematik wie auch um so

meIrr ältere und jüngere Spezialuntersuchungen in Richtung auf
unser Thema ausgiebig mit Ritschls Darstellung und Würdigung
von Luthers Theologie befassen4. Gründe dafür liegen sowohl bei
Ritsehl selbst, der Luther eine ebenso wichtige wie eigentümliche

1 P. Wrzecionko, Die philosophischen Wurzeln der Theologie A. Ritschls
(1964).

2 H. Timm, Theorie und Praxis in der Theologie Albrecht Ritschls und
Wilhelm Herrmanns. Ein Beitrag zur Entwicklungsgeschichte des
Kulturprotestantismus (1967).

3 R. Schäfer, Albrecht Ritschi. Grundlinien eines fast verschollenen
theologischen Systems (1968).

4 Gewissermaßen als Vorläufer einer kritischen Hinwendung zu Ritschls
Lutherdeutung inmitten noch überwiegender Ablehnung Ritschls v.a. durch
die Dialektische Theologie darf der breite Abschnitt über diesen bei O. Wolff,
Die Haupttypen der neueren Lutherdeutung (1938), S. 121ff., gelten, der hier
nicht in der ihm gebührenden Ausführlichkeit zur Sprache kommen kann,
da er das heutige Bild von Ritschls Lutherdeutung zu sehr mit einer doch



110 K. Hammer, Albrecht Ritschis Lutherbild

Rolle im System seiner Dogmatik einräumte, wie in unserer Zeit,
welche sich gleichfalls seit langem neu mit Luthers Theologie
auseinandersetzt. Wenn wir uns nun anschicken, die Frage nach
Ritschis Lutherbild aufzunehmen, wird uns auch die Frage
begleiten dürfen, ob sich von der Problematik des Lutherbilds des

19. Jahrhunderts, vor das sich Ritsehl gestellt sah, bis zu der
heutigen Problematik verschiedener Luthervorstellungen Wesentliches

geändert hat oder ob es da «Leitmotive» gibt, die sich bei
aller Veränderung der theologischen Sprache und Problematik über
ein Jahrhundert durchzuhalten vermochten.

Es verdient Beachtung, wenn Walther v. Loewenich - übrigens
unter Ignorierung bedeutender Theologen in Erlangen, Rostock
und Leipzig und anderswo - von Ritsehl behaupten kann, er sei

«der erste unter den neueren Systematikern, der Luthers Denken
zur Grundlage seines eigenen theologischen Systems gemacht habe»
und zum Beweis dafür Ritsehl den meisten Platz in seinem Buch
«Luther und der Neuprotestantismus » einräumt5, wenn er als
Kenner dieses Themas schon Ritschis «Quellenkenntnis in dieser

Beziehung... bei weitem» die der «Schleiermacher, Baur oder
R. Rothe» überragen läßt. Man dürfte nicht fehlgehen in der
Annahme, daß diese zutreffende Herausstellung eines Mannes, der zu
Lebzeiten gerade von lutherisch-konfessionalistischer Seite immer
wieder bittersten Tadel einstecken mußte, im Zusammenhang mit
den andern Sätzen zu lesen ist: «Ritsehl war - im Unterschied zu
den lutherischen Dogmatikern und Dogmengeschichtlern alten Stils,
den Theodosius Harnack, den Frank u.a. - als erster darum bemüht,

großenteils überwundenen Frontstellung belasten würde. Immerhin sollte
nicht unerwähnt bleiben, daß auch diese Auseinandersetzung Wesentliches
zur Klärung des Themas beitrug und, unter Einschluß der skandinavischen
Literatur, einen wertvollen Überblick über den damaligen Diskussionsstand
bietet. Während 1938 von O. Wolff noch «die von der heutigen Theologie
vollzogene Abwendung vom Denken Ritschis als eine allseitige und totale
bezeichnet werden» konnte (S. 121), legte bereits seine ebenso gründliche
wie kritische Entfaltung von Ritschis Lutherbild den Finger auf Mängel
desselben, die heute besonders von Schäfer (A. 3) und Haenchen (A. 20)
wieder namhaft gemacht werden: «Jeder ernsthafte Gedanke an die heilige
Zornwirklichkeit Gottes wird überhaupt abgewiesen» (S. 204). Und: «Der
lutherische Dualismus wird hinweggedeutet, dem Monismus die Führung
entschieden überlassen» (S. 209).

5 W. von Loewenich, Luther und der Neuprotestantismus (1963), S.

91-111.



K. Hammer, Albrecht Ritschis Lutherbild 111

eine Entwicklung in Luthers Anschauung von der Rechtfertigung
zu erkennen, eine ,genetische Darstellung' davon zu geben.» So

bewährt sich Ritsehl für Loewenich «als Bahnbrecher der modernen
Lutherdeutung.»6

Anders gesagt, die formale Leistung Ritschis liegt darin, daß er

- trotz seiner exegetischen Beschäftigung doch mehr und lieber
Dogmengeschichtler als Neutestamentier - die damaligen Erkenntnisse

der historischen Kritik von der Exegese auf die Dogmengeschichte

übertrug und sie speziell in sein Lutherbild und seine
daraus abgeleitete Dogmatik übertrug, deren Hauptthema
«Rechtfertigung und Versöhnung» ohne bevorzugte Lutherambition kaum
so lauten würde. Angesichts des einheitlichen Urteils der heutigen
Ritschidarsteller bezüglich der systematischen Geschlossenheit der
ritschlschen Theologie auf der einen und des heute fast ebenso

wenig geschlossenen Lutherbilds unserer Zeit auf der andern Seite
darf unsere Themafrage wohl dahingehend präzisiert werden: Welchen

Luther zog Ritsehl für sein eigenes theologisches System heran,
den jüngeren oder mehr den älteren? Gab es Schriften oder Sentenzen

Luthers, die er bevorzugt zitierte und andere, die er mied oder

gar verwarf? Ist sein Verfahren dabei ein bewußt eklektisches, oder
behauptet er den Anspruch, in seiner Theologie den ganzen Luther
zu repristinieren

Eine Übersicht der auf Luther Bezug nehmenden Stellen im
I. Band von «Rechtfertigung und Versöhnung» gibt Loewenich
recht, wenn er den Dokumenten aus den Jahren 1515-1517 «eine

bevorzugte Stellung einräumt». Diese waren Ritsehl aus den von
Valentin Ernst Löscher herausgegebenen Reformationsakten
bekannt. «Ritsehl vertiefte sich in Luthers Briefe, in seine Predigten
und Kommentare. Besonders wichtig waren ihm die sog.
reformatorischen Hauptschriften von 1520, daneben der Katechismus»6,
besser die Katechismen. «Mit ,De servo arbitrio' hat er sich kritisch
auseinandergesetzt.» So richtig und vollständig diese Liste erscheint,
so unvollständig scheint die Begründung für Ritschis Vorliebe für
die aufgezählten Dokumente. Ritsehl hat die sog. vorreformato-
rischen Zeugnisse Luthers aus den Jahren 1515-17 nicht nur darum
bevorzugt, «weil Luther in ihnen noch nicht durch gegnerische
Einwände bestimmt war», sondern weil dafür seinerzeit noch nicht

6 Loewenich (A. 5), S. 92.



112 K. Hammer, Albrecht Ritschis Lutherbild

das ihnen gebührende Interesse erwacht war, weil für die bis dahin
übliche Beschäftigung mit Luther dieser mehr oder minder
unkritisch «Stammvater» einer scheinbar kontinuierlich verlaufenden
lutherischen Lehrentwicklung war. Gegen dieses Lehrgebäude der
lutherischen Orthodoxie, das die theologischen und kirchenpolitischen

Gegenspieler Ritschis noch über das 19. Jahrhundert hinaus
festhalten wollten, lehnte sich sein historischer Sinn auf.

Er bemühte sich deshalb um eine subtilere Unterscheidung der
verschiedenen Männer, Strömungen und Stufen in der
Reformationsgeschichte, besonders auch einer Abhebung der Theologie des

späteren Melanchthon von Luther. Weil er in jenen späteren Stufen
der Reformationsgeschichte bereits die Ansätze zu einem der
Lehrentwicklung in der katholischen Kirche nachgebildeten starr orthodoxen

Lehrsystem zu erkennen glaubte, an deren Folgen wie auch
Festhalten ihm die lutherische Kirche seinerzeit zu kranken
schien, darum verfaßte Ritsehl 1870 den, seinem ersten Hauptwerk
von 1857 («Die Entstehung der Altkatholischen Kirche») schon im
Titel nachgebildeten, Aufsatz «Die Entstehung der Lutherischen
Kirche» samt Nachtrag dazu (1878). Ritsehl will darin zwar nicht
die gesamte lutherische Orthodoxie, mit der er sich im 1. Band von
«Rechtfertigung und Versöhnung» ausführlich auseinandersetzt,
als Geschichte eines einzigen Abfalls von Luther darstellen, wohl
aber, wie es in der lutherischen Kirche dazu kommen konnte,
«Gottes Wort und Luthers Lehr sich decken» oder «auch Luthers
Meinung als die Meinung Christi selbst» achten zu lassen. Er fragt
z.B.: «Wer hat nun dieses Gefüge von Vorstellungen zuerst in
Umlauf gesetzt? Das ist Melanchthon gewesen!... Warum ist aus
dieser Wurzel jene starre, übertreibende und befremdende, schließlich

dogmatisch fixierte Beurteilung Luthers als des dritten Elias
hervorgegangen?» (Matth. Flacius). «Weil die Gemeinde der
Reformation durch die geschichtlichen Umstände ihrer Selbsterhaltung
zwischen der römischen Kirche und den sektiererischen
Unternehmungen sich darauf hingewiesen sah, den Lehrbegriff und die

Kirchenordnungen, welche man gewonnen hatte, als etwas Festes

und Unveränderliches zu behaupten.»7
Die Kirchengeschichte Deutschlands hat seither gezeigt, daß die

Front, gegen die Ritsehl seinerzeit schrieb, durch ihn allein keines-
7 A. Ritsehl, Die Entstehung der Lutherischen Kirche: Gesammelte

Aufsätze, 2 (1893), S. 211.



K. Hammer, Albrecht Ritschis Lutherbild 113

wegs überwunden wurde, sondern in unserem Jahrhundert weiter
lebte. Von Seiten der Schüler und geistigen Nachfahren Ritschis
stellte sich ihr allerdings sowohl nach dem Ersten wie nach dem
Zweiten Weltkrieg je eine kritische Lutherrenaissance, zuerst unter
Anstoß von K. Holl und der Dialektischen Theologie, dann unter
Theologen wie E. Wolf, K. D. Schmidt, K. G. Steck, H. Iwand u.a.
als Widerpart gegenüber. In allen drei Fällen handelte es sich -
wohl kaum zufällig - um eine Art Neuentdeckung des jungen, vor-
und frühreformatorischen Luther gegenüber einem in irgendeiner
Staatsraison erstarrten Luthertum. Doch kann diese doppelte Parallele

in diesem Zusammenhang nur mit äußerster Vorsicht und äußerstem

Vorbehalt angedeutet, nicht i.e. bewiesen werden. Es ist sogar
möglich, daß die allerjüngste Beschäftigung mit Ritsehl und Luther
auf dem Wege ist, durch Kritik an Ritschis Lutherbild jene bisher

getrennten Lutherbilder miteinander auszugleichen und zu
versöhnen. Diese Möglichkeit macht die Beschäftigung mit den inhaltlichen

Übereinstimmungen und Differenzen zwischen Luther und
Ritsehl, zu der wir nun übergehen wollen, besonders dringlich.

Erscheint die Kritik W. v. Loewenichs an Ritschis Lutherbild
gegenüber der in seiner Darstellung mitschwingenden Begeisterung
geringfügig, so wurde von E. Haenchen, H. Timm und R. Schäfer

explicite eine Menge von Unterschieden zwischen Luther und
Ritschis Systematik geltend gemacht, auf deren Entfaltung i. f.
nicht verzichtet werden kann.

2.

Um hier mit der jüngsten Stimme Rolf Schäfers zu beginnen, so

billigt dieser Ritsehl zu, er habe «Luthers Formel simul justus simul
peccator... auf seine Weise bewahrt»8. Aber er sieht gleichzeitig
das relative Recht von Ritschis Kritikern darin, daß Ritsehl «die

Anfechtung nicht berücksichtigt», wie er «überhaupt für die

theologia crucis keinen Sinn» entwickelt habe9. Da dieser Vorwurf
Ritsehl auch von andern modernen Kritikern, einschließlich v.
Loewenich, gemacht wird, gilt es hier scharf zu achten, was gemeint
sei.

8 Schäfer (A. 3), S. 148.
9 Schäfer (A. 3), S. 141, Anm. 58.

8



114 K. Hammer, Albrecht Ritschis Lutherbild

Wer Ritschis Darstellung von Luthers Rechtfertigungslehre und
das damit zusammenhängende Verständnis des Bußsakraments vor
Augen hat, das in «Rechtfertigung und Versöhnung», Bd. I auf
gedrängten 12 Seiten entworfen wird10, dem muß die Vorrangigkeit
auffallen, die Ritsehl Luthers Glaubensbegriff bei Buße und
Rechtfertigung einräumt: «Die Umdeutung des Bußsakraments, welche
Luther im Lauf des Streits vollzog, besteht in nichts anderem als
in den Folgerungen aus seinem Grundsatze von der Rechtfertigung
im Glauben, den er als den Kanon handhabte...»11 «Luther betont
es in diesem Zusammenhang sehr stark, daß der Glaube an Christus
immer justificiert, daß die Sakramente, nach Augustin, wirksam
sind, nicht weil sie vollzogen, sondern weil sie geglaubt werden, daß
die Reue nicht so notwendig sei wie der Glaube, daß man lieber
nicht dies Sakrament begehre, wenn man nicht seines Glaubens
gewiß sei, und daß es mißbraucht werde, wenn nicht der Priester
den Glauben des Pönitenten feststellen könne. »12 Gleichzeitig wehrt
sich Ritsehl gegen die spätere «pietistische wie die vulgär katholische

Mißdeutung der contritio als eines absichtlich zu steigernden
Gefühls», welches den Glauben und die ihm vorrangige Reue
wieder zum nachweisbaren Werk degradiere.

Hier nun setzt auch die moderne protestantische Ritschikritik
ein. Schäfer z. B. stellt dieser Lutherinterpretation den
neuentdeckten Luther von «Gesetz und Evangelium» gegenüber, indem
er meint: «Nach Luther ist der Mensch nie aus der Spannung von
Gesetz und Evangelium entlassen. Das Gesetz im usus theologicus
wirkt die Anfechtung als Gottes fremdes Werk und treibt den
Menschen immer tiefer in den Hunger nach dem Evangelium.
Anfechtung und Trost sind die Mittel, mit denen Gott den Menschen
dem von Gott selbst bestimmten Ziel entgegenführt.»13 Und während
Ritsehl in diesem Zusammenhang viel stärker die Gemeinde in den

Mittelpunkt gestellt wissen möchte, sieht Schäfer, daß dieses
Glaubensverständnis bei Luther «als EinzelVerhältnis» zwischen Gott
und Mensch gedacht sei: «Die Erfahrung von Anfechtung und
Trost macht er (im Gewissen) für sich allein.» Für Ritsehl ist diese

10 Ritsehl, Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Versöhnung,
1 (18822), S. 153-165.

11 Ritsehl (A. 10), S. 159.
12 Ritsehl (A. 10), S. 161.
13 Schäfer (A. 3) S. 180.



K. Hammer, Albrecht Ritschis Lutherbild 115

«Zersplitterung des Verhältnisses von Gott und Mensch in lauter
Privatbeziehungen» ebenso undenkbar wie eine gleiche Betonung
von Anfechtung und Trost. Nach Schäfer und Timm sind für
Ritsehl «allein Freude und Trost, nicht aber Gewissensnot und
Anfechtung die qualitativen Bestimmungen des Selbstbewußtseins».

Die Anfechtung mag wohl als «vorübergehendes... Schwanken

der Stimmung begreiflich (sein), hat aber keine theologische
Bedeutung».

Auf den ersten Blick nehmen sich diese Unterschiede wie
verschiedene Akzentuierungen im Detail aus. Allein in der Konsequenz
ergibt sich ein unüberbrückbarer Gegensatz. Zur Verdeutlichung
dieser Behauptung noch einige Zitate von Schäfer, der als Schlüssel
für Ritschis Aulfassung dessen Bundesgedanken ansieht:

«Gott hat es nur mit dem Bund als Ganzem zu tun. Der persönliche
Glaube samt allem, was an ihn allein gedacht werden kann, tritt zurück : Die
Anfechtung, die Heilsgewißheit, das Erleiden des göttlichen Willens, das

Ringen des Bittgebets. Wo Ritsehl diesen Lebensäußerungen des Glaubens
in der Tradition begegnet, scheidet er sie als unevangelisch aus: Luthers
Kreuzestheologie und seine in der Prädestinationsanfechtung wurzelnde
Lehre vom verborgnen Gott wird als mittelalterlicher Rest erklärt ; die
reformatorische Bußlehre samt der zu ihr gehörigen Lehre vom theologischen
Gesetzesgebrauch ist nur ein Zugeständnis an das Fassungsvermögen des

gemeinen groben Mannes; der Pietismus mit seinem Drängen auf ein
unmittelbares Gottesverhältnis ist eine Erneuerung ungesunder und
unevangelischer Mystik. Die Frage, wie ein Mensch zum Glauben kommt, kann
nicht Stoff der Theologie sein. Das Gewissen hat keine religiöse Funktion.
In ihm macht sich vielmehr die Gemeinschaft dem Einzelnen so vernehmlich,
daß er seine Berufsaufgabe im Ganzen des sittlichen Organismus
wahrnehmen kann.»14

Theologiegeschichtlich betrachtet, handelt es sich hier um die
Wiederaufnahme eines alten Stroms lutherischer Theologie, welche
Ritsehl schon zu Lebzeiten ähnliche Vorwürfe gemacht hat. So

etwa sein Erlanger Widersacher F. H. R. Frank, den Schäfer freilich
nur am Rand zitiert. Frank schrieb z. B. in seiner «Geschichte und
Kritik der neueren Theologie»16: «Jenes Sündenbewußtsein, wie es

bei Luther und nach ihm in der evangelischen Kirche so
durchschlagend war, das Bewußtsein, daß man dem heiligen Gotte
nicht nahen könne ohne zuvor eingetretene Sühnung, kennt Ritsehl

14 Schäfer (A. 3), ebd.
15 F. H. R. Frank, Geschichte und Kritik der neueren Theologie (I8941;

19084 ed. Grützmacher), S. 340.



116 K. Hammer, Albrecht Ritschis Lutherbild

nicht. Es erscheint ihm pietistisch, das Sündenbewußtsein
vorschlagen zu lassen.» Und er schloß : «Nun, dann ist Luther freilich
ein rechter Pietist gewesen, und Paulus desgleichen.» Dieselbe
Erkenntnis ist gleichzeitig mit Frank dem württembergischen
Pfarrer Ludwig Haug gekommen, der dazu die Forderung des

Büßkämpfes freilich im Anschluß an Ritsehl «unreformatorisch»
nennt. Zu Luther via Ritsehl drückt sich Haug noch deutlicher
als jener aus:16

«Luther fordert zur Gewissensbegründung der Sündenvergebung eine Art
kirchliches Bußverfahren aus dem Gesetz, während doch das den Sünder
erst recht unsicher macht. Diese Weise der reformatorischen Rechtfertigungslehre

verengt das Problem auf den einzelnen Menschen und lähmt seine
direkte Beziehung auf das Leben in der Kirche. Luther läßt eben den
Christenstand durch solche Gemüthserschütterungen bedingt sein, wie er sie als
Mönch in fehlerhafter Stellung zum Gesetz erfahren hatte. Doch blieb diese
Lehre in der evangelischen Kirche unschädlich, so lange der Gedanke Luthers
faktische Geltung hatte, daß die Taufe den Gnadenstand und die
Sündenvergebung verbürge.» Erst A. H. Francke und die Gothaer Pietisten mit
Ausnahme Speners schrieben 1693 mit Berufung auf die Apologie
Zerknirschung und Schmerz vor, und die Mystik mit ihrer Forderung nach
Bußkampf wird vollends verworfen. «Verleugnet wird damit (nach Haug bei
Ritsehl) der reformatorische Grundsatz, daß die Rechtfertigung in Lösung
der sittlichen Aufgaben, in der Berufsarbeit erfahren werde.»

Während also Pietismus, Mystik und Luthertum konfessioneller
Prägung in der Stellung des im Bußkampf um Gottes Vergebung
ringenden Einzelgewissens verharren, öffnete das Lutherbild Ritschis
mit seiner Betonung der im Bundesgedanken an alle durch die
Gnade vermittelte Rechtfertigung Gottes das Tor für eine fruchtbare

Beziehung der Kirche zur Welt, wie sie dann in seiner Lehre
vom Reich Gottes weitergeführt wird. Schäfer ist aufgefallen, daß

hier auch dem - nach A. v. Harnack - bedeutendsten Schüler
Ritschis, Wilhelm Herrmann, eine von seinem Meister abweichende

Gewichtsverlagerung zugunsten erneuter Betonung des Einzelnen
vor der Gemeinschaft unterlaufen sei. Sie wurde diesem schon von
dem aufmerksamen Sohn und Biographen A. Ritschis, nämlich von
Otto Ritsehl, bissig vorgehalten, indem er Herrmann einen sich an
Tholuck anlehnenden «liberal gerichteten Diadochen der Theologie

16 L. Haug, Darstellung und Beurtheilung der Theologie Ritschis (1895),
S. 67.



K. Hammer, Albrecht Ritschis Lutherbild 117

der Erweckung nach den Freiheitskriegen» nannte17. Die weitere
Entwicklung ist unschwer nachzuzeichnen : Während A. v. Harnack,
E. Troeltsch, J. Kaftan und andere heute weniger bekannte
konsequente Schüler auf der durch Ritsehl vorgezeichneten Linie eines

weltgewandten «Kulturprotestantismus» weiterschritten, über dessen

Scheitern zu spotten K. Barth und seinen Schülern - einschließlich

Horst Stephan18 und W. v. Loewenich19 - seit dem 1. Weltkrieg
bis jetzt nicht schwerfiel, konnte sich über Bultmanns Schülerschaft

bei W. Herrmann viel eher jene Betonung des Einzelnen und
seines ringenden Gewissens sowie der persönliche Glaubenskampf
des Reformators als Urbild jedes Glaubensverständnisses wieder in
den Vordergrund schieben, was nicht zufällig sowohl von dem

Ebelingschüler Schäfer wie dem zwischen Neuprotestantismus und
Erlanger Neukonfessionalismus hin- und herpendelnden Loewenich
zum Ausdruck gebracht wird.

3.

Die Kritik Ritschis durch die erwähnten Vertreter fußt nicht nur
auf dessen angeblicher Verkürzung von Luthers Glaubens- und
Bußbegriff, sie hakt viel stärker noch ein bei Ritschis Gottesbegriff,
der - wie dort so auch hier - Luthers vielfach bezeugten Dualismus
zu einem geradlinigen Monismus vereinfacht. (Es würde übrigens
nicht schwerfallen, hier jedoch zu weit führen, diesbezüglich
weitgehende Übereinstimmungen zwischen Ritschis und Barths Gottes-
und Glaubenslehre herauszufinden. Über weite Strecken gleicht
sogar kirchen- und dogmengeschichtlich der Kampf Barths gegen
die lutherische Front in der Theologie dem Ritschis zu seiner Zeit.
Beide Kämpfe standen einander auch wohl kaum in der Heftigkeit
nach!)

Der Neutestamentier Ernst Haenchen kritisiert in seinem Aufsatz

«Albrecht Ritsehl als Systematiker», «daß Ritsehl bei seiner
Lehre vom ,Gott für mich' eine böse Verwechslung widerfahren ist20.

17 O. Bitsehl, Albrecht Ritschis Theologie und ihr bisheriges Schicksal
(o. Jz.), S. 60.

18 Timm (A. 2), S. 84, Anm. 120.
19 Loewenich (A. 5), S. 91.
20 E. Haenchen, Albrecht Ritsehl als Systematiker: Gesammelte Aufsätze

(1965), S. 416.



118 K. Hammer, Albrecht Ritschis Lutherbild

Dieses ,für' meint ja zunächst nur ,in Beziehung zu'. Aber
Ritsehl hat es zugleich im Sinn des ,pro me' gefaßt: Als ,mir
zugänglich, freundlich, gnädig' », wobei freilich Haenchen wiederum
die «böse Verwechslung» unterlief, mehr die lexikalische Ambivalenz
des lateinischen «pro» als Luthers «Pro-me-Theologie» zum
Ausgangspunkt seines LutherVerständnisses zu machen. Luther selbst
hat jedenfalls überall, wo er in jungen Jahren die bekannte
Redewendung «pro me» verwendet hat, diese im Sinn Ritschis «für mich,
mir gnädig» verwandt. Aber freilich, Ritsehl geht es tatsächlich -
ähnlich wie Barth! - darum, durch dieses pro me die Rede vom
zornigen Gott obsolet zu machen. Es ist darum von Frank bis
Haenchen an Ritsehl am meisten gerügt worden, daß dieser von
einem «zornigen Gott» nichts wissen wolle. Haenchen: «Warum
warnt Luther davor, über den verborgnen Gott zu grübeln? Weil
dieser Deus absconditus nichts für den Menschen ist ; Gott will sich
dort nicht von uns finden lassen.» Selbstverständlich wird dafür,
nicht nur von Haenchen, sondern auch von Schäfer und v. Loewe-
nich v. a. Luthers Schrift «De servo arbitrio» herangezogen, deren
Inhalt und Sprache Ritsehl als mittelalterlichen «Rest» deklarierte.
Schäfer seinerseits zitiert z. B. Luthers Satz daraus und stellt ihn
Ritsehl entgegen: «Multa fecit deus, quae verbo suo non ostendit
nobis, multa quoque vult, quae verbo suo non ostendit sese velle.»
Wenn Schäfer bedauernd feststellt, «Luthers Lehre vom Zorn
Gottes (sei) Ritschl fremd geblieben»21, so ist dies noch zu wenig.
Er hat sie ganz bewußt links liegen gelassen und in seine eigene
Lehre von Rechtfertigung und Versöhnung gar nicht erst einziehen
lassen.

Welche Errungenschaften der Theologie Luthers hielt Ritsehl
dagegen für unaufgebbar, für urreformatorisch? Welche machte er
zu Säulen seines eigenen Lehrgebäudes?

Wir verlassen dazu den historischen Bd. I von Rechtfertigung
und Versöhnung und werfen einen Blick in Bd. III, der die systematische

Entfaltung Ritschis enthält. Ritsehl zitiert hier in der Tat,
wie Haenchen sagt, «Luther als Kronzeugen»22 für seine eigene
Lehre vom «religiösen Werturteil»: «Daß das religiöse Erkennen in
Werturteilen verläuft, ist glücklicher Weise von Luther im Großen

21 Schäfer (A. 3), S. 83.
22 Haenchen (A. 20), S. 424.



K. Hammer, Albrecht Ritschis Lutherbild 119

Katechismus in der Erklärung des ersten Gebotes anschaulich
gemacht worden. Deus est et vocatur, de cuius bonitate et potentia
omnia bona certo tibi pollicearis, et ad quem quibuslibet adversis
ac periculis ingruentibus confugias, ut deum habere, nihil aliud sit,
quam illi ex toto corde fidere et credere... Haec duo, fides et deus,

una copula conjungenda sunt.»23

Indem Ritsehl diesen nominalistischen, wie pädogogischen Luther
der Katechismen benutzt, einmal dazu, um ihn seinen theologischen
Gegnern entgegenzuhalten, zum andern aber um diesen Luther zu
verallgemeinern und absolut zu setzen, forderte er das konventionelle

Luthertum geradezu heraus. Ritsehl meint: «In diesen Sätzen
sind mehrere Wahrheiten ausgedrückt, von welchen die
Schultheologie vorher und nachher keinen Gebrauch gemacht hat, und

wogegen ihre Epigonen sich auch jetzt sträuben. Die Erkenntnis
Gottes ist nur dann als religiöse Erkenntnis nachweisbar, wenn
Gott in der Beziehung gedacht wird, daß er dem Gläubigen die

Stellung in der Welt verbürgt, welche die Hemmungen durch
dieselbe überwiegt. Außerhalb dieses Werturteils durch den Glauben
findet keine Erkenntnis Gottes statt, welche dieses Inhalts wert
wäre. Eine rein theoretische, ,uninteressierte' Erkenntnis Gottes ist
also auch nicht als die etwa notwendige Voraussetzung der
Glaubenserkenntnis anzustreben.»

Sind mit diesen Anspielungen zunächst wieder Erank, Luthardt
und andere Lutheraner der Gegenseite gemeint, die nur den Weg
von der Metaphysik aus zur Immanenz Gottes beschreiten und
anerkennen konnten, so könnte Ritsehl hier ebenfalls wieder mehr
als Vater der Bultmann-Schule angesehen werden, deren existen-
tiales Gottesverständnis in der von Kant und Lotze abgeleiteten
Lehre Ritschis vom religiösen Werturteil durchaus ein Vorbild hat.
Es erscheint zwar bedauerlich, daß Haenchen in seiner klugen
Kritik dieser Sätze Ritschis gerade bei deren positivstem Teil
einsetzt : nämlich bei deren Ausrichtung auf die « Stellung des Gläubigen
in der Welt». Aber in der Eolge darf seine Unterscheidung zwischen
Luthers Absicht und Ritschis Deutung doch aufgenommen werden :

«Luther geht es darum, daß wir Gott seine Gottheit lassen, und das

geschieht, indem wir ihn über alle Dinge fürchten, lieben und ver-

23 A. Ritsehl, Die christliche Lehre von der Rechtfertigung und Versöh
nung, 3 (18832), S. 198.



120 K. Hammer, Albrecht Ritschis Lutherbild

trauen. Bei Ritsehl aber handelt es sich darum, daß der Mensch die
Herrschaft über die Welt behält.»24 Das ist zwar etwas übertrieben,
besonders wenn Haenchen Ritsehl rundweg bestreitet, daß sein

«Gottesbegriff damit, daß Gott als der Bürge meiner geistigen
Weltbeherrschung gedacht wird», noch irgendwie «religiös gefaßt»
sei. Im übrigen ist hier jedoch, reifer als bei Schäfer, auf Gefahren
aufmerksam gemacht, die wirklich bestehen. Die Zuwendung des

Christen zur Welt hat bei Ritsehl so sehr den Primat gegenüber
allen andern Zügen der reformatorischen Theologie, daß er hier allzu
viel Rückfall in mönchisch-katholische oder pietistische Abwendung
von der Welt wittert. Freilich ist dies nur die negative Folge seines

Verdiensts, die Schwächen pietistischer Theologie in seiner
dreibändigen «Geschichte des Pietismus» wie kein zweiter, nicht nur zu
seiner Zeit, bloßgelegt zu haben.

Wenn Ritsehl heute noch, etwa von Haenchen, vorgehalten wird,
daß er «kein Verständnis für Luthers Aussage über die Tiefe der
Erbsünde aufbringen kann. Daß der Mensch so in der Sünde steckt,
daß er sich selbst gar nicht richtig beurteilen kann...»25 - was in
ähnlicher Weise wiederum K. Barth vorgeworfen wurde -, wenn von
gleicher Seite bedauert wird, daß «von Gottes Ungnade bei Ritsehl
überhaupt keine Rede ist»26, wenn bei Ritsehl «zu wenig Erschütterung,

zu wenig Spannungscharakter» in seinem «Gottesgedanken
und seiner Behandlung der christlichen Weltbezogenheit»
wahrgenommen wurde, etwa von Horst Stephan27, wenn Schäfer
demgegenüber die Spannung von Gesetz und Evangelium vermißt, aus
der «nach Luther der Mensch nie entlassen» sei und sogar der
wohlwollende Timm den schwebenden, aber elementaren Reich-Gottes-
Begriff aus idealistischen Traditionsströmen «aus den ersten
Jahrzehnten des Jahrhunderts» erklärt, an denen «der um die
Jahrhundertmitte erfolgende revolutionäre Bruch im wissenschaftlichen
wie im politischen Denken keine konstitutive Bedeutung gehabt»28
und somit spurlos vorübergegangen sei, so wird mit alldem direkt
oder indirekt an Ritschis Lutherbild gerührt, das jener seiner Zeit
als Spiegel vorhielt.

24 Haenchen (A. 20), S. 425. 25 Haenchen (A. 20), S. 431.
26 Haenchen (A. 20), 8. 417.
27 H. Stephan, Albrecht Ritsehl und die Gegenwart: Zeitschr. f. Theol.

u. Kirche 16 (1935), S. 30f.
28 Timm (A. 2), S. 86.



K. Hammer, Albrecht Ritschis Lutherbild 121

Eine ebenso militante wie kurze Bestätigung des gezeichneten
Lutherbildes lieferte Ritsehl in seiner «Festrede am vierten Secular-

tage der Gebirrt Martin Luthers am 10. November 1883 im Namen
der Universität Göttingen», die er als deren Prorektor gehalten hat.
Er setzt hier direkt ein mit der abwertenden Ablehnung von
Luthers Anfechtungstheologie: «Erwarten Sie aber nicht, daß ich
auf diese Anfechtungen eingehe, welche wieder an der Tagesordnung
sind, und durch deren sanfte und schleichende Darstellung sich auch
schwache Gemüther von Protestanten einnehmen lassen. Als
heroischer Charakter hat Luther auch die Fehler gehabt, welche an
dieser Charakterart zu haften pflegen; und wenn Leidenschaft,
Eigensinn und Unbiegsamkeit in gewissen Fragen an ihm greller
hervortreten, so ist es aus seinem früheren Mönchtum zu erklären,
daß er in der Erziehung durch den Verkehr mit der Gesellschaft und
in dem Erwerb der schuldigen Selbstbeherrschung zu kurz gekommen

ist.»29 Wenn man das so liest, erscheint es verwunderlich, daß
Ritschis Kritiker sich nicht dieser Stelle gebührend bedienen.

Ritschis Interesse an Luther in dieser Festrede hängt vielmehr
wieder daran, daß und wie Luther «den Weg zu der ursprünglichen
Welt- und Lebensanschauung des Christentums gewiesen hat». Hier
sieht er sogar «die gesunde Grundidee des abendländischen
Katholizismus» Vorscheinen, der gegenüber er ihm zeitbedingte Bindungen
an den «Bildungsstand seiner Zeit» samt Aberglauben nachsieht.
In den Mittelpunkt der «religiösen» Reformation Luthers stellt
Ritsehl «die Vergebung der Sünden», aber im Unterschied zu den
Konfessionalisten nicht in Form der Frage: Wie gelange ich zu
dieser Vergebung der Sünden? - oder, wie es in lutherischen
Handbüchern bis auf den heutigen Tag zu lesen und zu lernen ist : Luther
sei v.a. bewegt gewesen von der Frage: Wie bekomme ich einen
gnädigen Gott? - sondern in der Form: Was bedeutet dem Christen
diese Vergebung der Sünden? Welche Folgen hat sie für ihn?

Die entscheidende Antwort darauf gibt ihm Luther im Kleinen
Katechismus: «Wo Vergebung der Sünden ist, da ist auch Leben
und Seligkeit.» Die Vergebung der Sünden nennt Ritsehl darum «die
fundamentale Ausstattung der christlichen Gemeinde»30, mittels

29 A. Ritsehl, Festrede am vierten Seculartage der Geburt Martin Luthers
am 10. November 1883 im Namen der Universität Göttingen, S. 6f.

30 Ritsehl (A. 29), S. 14.



122 K. Hammer, Albrecht Ritschis Lutherbild

derer sie zur geistigen Weltbeherrschung frei wird. Dank dieser

«religiösen Idee» der christlichen Freiheit nach Luther hat die

Christengemeinde den Schlüssel zur Kultur und die «Voraussetzung
aller Naturforschung»31 in der Hand.

Die zweite Bedingung aller Kiütur: «Die Schätzung der Arbeit»,
gewinnt Ritschl wiederum aus Luthers Lehre vom allgemeinen
Priestertum der Gläubigen31.

Kehren wir zusammenfassend zu unsern eingangs gestellten
Fragen zurück, welchem Luther nachfolgen sich Ritschl unausgesetzt

bemüht, so dürfte die Antwort kurz so lauten: Ritschl
übernimmt nicht einfach Lehrstücke der lutherischen Orthodoxie und
gibt sie wie seine Gegner apologetisch als lutherisches Erbe aus.
Er versucht vielmehr gewisse «weltoffene», «lebensbejahende»
Sentenzen des jüngeren Luther und seiner Katechismen in Anwendung
zu bringen, wobei er gewisse andere, dunklere Züge des späteren
Luther (Deus absconditus, Anfechtungstheologie, die Lehre vom
Zorn Gottes) als unreformatorisch abtut, soweit er sie überhaupt
berührt. Sein Verfahren gleicht hierbei demjenigen, das Ritschl zur
Deutung der Heiligen Schrift anwendet. Er operiert auch hier von
einem selbst festgesetzten «Kanon im Kanon» aus. Dieses Verfahren
ist bewußt Programm und dient dem Versuch, Luther seiner

eigenen Zeit und seinem eigenen theologischen Programm einer

weltzugewandten Christengemeinde dienstbar zu machen. Da diese

Absicht Ritschis für die Augen des Neuprotestantismus überzeugend
gelungen ist, konnte Adolf v. Harnack Ritschl «den letzten
lutherischen Kirchenvater» nennen, ein Urteil, das dessen Vater, der
Verfasser eines zweibändigen Werks über «Luthers Theologie»,
Theodosius Harnack, wohl zuletzt über jenen gefällt hätte! Die
Versuche, die beiderseitigen Aporien allerdings dadurch zu heilen,
daß man etwa in das bewußt einseitige Lutherbild Ritschis heute
die ihm fehlenden Farben nachträglich einzeichnet oder in das

ebenso einseitige Lutherbild des konfessionalistischen Luthertums
Züge des neuprotestantischen Lutherbilds einzupflanzen trachtet,
wie es Schäfer u. a. vorschwebt, erscheinen wenig verheißungsvoll.
Allzu viele bis jetzt noch nicht befriedigend gelöste Prämissen
müßten dazu zuvor erfüllt sein. rr TTKarl Hammer, Basel

31 Ritschl (A. 29), S. 16f.


	Albrecht Ritschls Lutherbild

