
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 2

Artikel: Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief

Autor: Friedrich, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878750

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878750
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 26 Heft 2 März-April 1970

Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief

In seiner bekannten Schrift «Von der Freiheit eines
Christenmenschen» aus dem Jahre 1520 vertritt Luther die bekannte These:

«Eyn Christen mensch ist eyn freyer herr
über alle ding und niemandt unterthan.
Eyn Christen mensch ist eyn dienstpar
knecht aller ding und yderman unterthan»
(Weim. Ausg. VII, 21, Iff.).

Diesen Doppelsatz von Luther könnte man als Motto über die

Stellungnahme des Apostels Paulus zur Frage des Götzen-Opferfleisches

in 1. Kor. 8-10 setzen, zumal sich Luther selbst für seine

Behauptung auf diesen Abschnitt beruft. Grundsätzlich stimmt
Paulus den Pneumatikern zu, die die These vertreten: Der Christ
ist frei, er ist unabhängig und darf alles tun (1. Kor. 10, 23. 25-27).
Aber gleichzeitig führt er aus, daß die Freiheit des Christen durch
seine Mitmenschen (1. Kor. 10, 24. 28ff.), speziell durch den christlichen

Bruder (1. Kor. 8, 9ff.) begrenzt ist, so daß er nicht tun kann,
was er will, sondern auf ihn Rücksicht nehmen muß. Die Liebe
zum Mitmenschen setzt der Freiheit Grenzen, so daß er - wie
Luther sagt - trotz seiner Freiheit andern dienstbar ist.

Um das rechte Verhältnis von Freiheit und Liebe1 geht es aber
nicht nur in den Kapiteln 8-10, sondern auch bei der Gestaltung
der gottesdienstlichen Zusammenkünfte (1. Kor. 11-14) und in ganz
anderer Weise in den Auseinandersetzungen über sexualethische
Probleme (1. Kor. 5-7), selbst wenn die Vokabeln Freiheit und Liebe
sieh in den betreffenden Kapiteln nicht finden.

1 O. Schmitz, Der Freiheitsgedanke bei Epiktet und das Freiheitszeugnis
bei Paulus (1923); M. Müller, Freiheit: Zs. ntl. Wiss. 25 (1926), S. 177-236;
W. Brandt, Freiheit im N.T. (1932); H. Schlier, Theol. Wort., 2 (1935),
S. 484-500; M. Pohlenz, Griechische Freiheit (1955); H. Jonas, Augustin und
das paulinische Freiheitsproblem (2. Aufl. 1965); K. Niederwimmer, Der
Begriff der Freiheit im N.T. (1966); D. Nestle, Eleutheria I (1967); R.
Bultmann, Theologie des N.T. (6. Aufl. 1968), S. 38-40; G. Friedrich, Christus,
Einheit und Norm der Christen: Kerygma und Dogma 9 (1963), S.235-258.

6



82 G. Friedrich, Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief

1.

a) Freiheit und Liebe sind die beiden großen Themen der Gegenwart.

In fast jeder Illustrierten werden sie behandelt, und in den
meisten Diskussionsbeiträgen der Studenten wird der Ruf nach
Freiheit und Liebe laut. Freiheit heißt für den Menschen von
heute : Lösung aus allen Bindungen der Tradition und Konvention,
um zu sich selbst zu kommen. Befreiung von allen Beschränkungen
und bestehenden Herrschaftsstrukturen würde zur Selbstwerdung
und damit zum höchsten Glück führen, das den Menschen zuteil
werden kann. Freisein heißt soviel wie Nicht-bevormundet-,
uneingeschränkt Ich-Selbst-Sein.

Dieses Ziel - Glück durch Herauslösung aus allen Ordnungen
und Bindungen - muß auch in der Liebe erreicht werden. Freiheit
und Liebe sind keine Gegensätze, sondern gehören aufs engste
zusammen. Erst wenn man nicht mehr Angst zu haben braucht,
sondern tun kann, was man will, wenn man nicht mehr durch
Tradition und Konvention bedroht wird, führt die Ausübimg
sexuellen Verkehrs zum höchsten Glück. Durch Befreiung von
sexueller Bedrückung und Unterdrückung kommt man zur wahren
Befriedigung und zur Entfaltung seiner Eigentlichkeit. Liebe ist
nicht Hingabe an den anderen Menschen, sondern primär Erfüllung
sexuellen Begehrens. Je mehr man sich von allen moralischen Tabus
frei macht und ohne Rücksicht auf die Tradition und Konvention
nur Man-Selbst ist, desto größer ist der Gewinn der Liebe.

Freiheit und Liebe bedingen sich gegenseitig. Die Liebe kann sich

nur in der Freiheit entfalten, ja sie ist geradezu der Wertmesser, ob

man wirklich frei ist. Das hat der polnische Dichter Mrozek in
seinem bekannten Drama «Tango» sehr klar zum Ausdruck
gebracht: Stromil, der Vertreter der Freiheit, propagiert die These:
«Laß dich durch nichts beirren und tu, zu was du Lust hast.»
Als man ihm eröffnet, daß seine Frau ihn mit einem anderen betrügt,
hat er dagegen keine Bedenken: «Die sexuelle Freiheit ist die

Grundvoraussetzung für die Freiheit des Menschen.» Man darf sich
nicht durch Vorschriften und Rücksichtnahmen einengen lassen.

«Der Mensch ergreift von sich selbst Besitz, stürzt die alten Götter
und stellt sich auf den Sockel... Fort mit den überkommenen
Formen, nieder mit der Konvention.»

b) Es gibt wohl kaum ein Volk auf der Erde, für das die Freiheit
ein so starkes Lebensideal war wie das griechische. Wenn die Auf-



G. Friedrich, Freiheit und Liehe im ersten Korintherhrief 83

fassung über das Wesen der Freiheit auch Wandlungen
unterworfen war, so blieb der Satz, wie er in der Inschrift von Priene
formuliert ist, in Geltung: «Nichts Größeres gibt es für den
griechischen Menschen als die Freiheit» (19, 18ff.).

In der klassischen Zeit sahen die Griechen in der Polis mit ihren
Gesetzen den Garanten der Freiheit. Sie ist «die Gemeinschaft der
Freien» (Aristot. Pol. III, 6, p. 1279 a 21), die Heimat des Bürgers,
die ihn vor Vertreibung in die Fremde schützt. Ihre Gesetze engen
ihn nicht ein, sondern gewähren ihm die Freiheit ; denn sie bewahren
ihn vor Ungerechtigkeit. Vor dem Gesetz gibt es nicht Herrschende
und Untertanen, sondern jeder ist gleichsam ein König. Das
Gesetz zwingt dem Bürger nicht einen fremden Willen auf, sondern es

ist Ausdruck des Willens der Polis, zu der er als Bürger gehört.
Darum stehen Gesetz und Freiheit nicht in Spannung zueinander.
Das Gesetz ist nicht Zwang, und Freiheit ist nicht subjektive
Willkür zu tun und zu lassen, was der Betreffende jeweils will.
Der einzelne als Teil dieses Volkes erweist sich gerade dadurch als

Freier, daß er nicht gezwungen, sondern aus freier Entscheidung das
Gesetz bejaht und sich für die Polis bis zur Selbsthingabe einsetzt.

Nachdem die Griechen ihre politische Selbständigkeit verloren
hatten, bezog man die Freiheit mehr auf die Innerlichkeit des

einzelnen. Freiheit bedeutet «die selbständige Lenkung seines

Lebens, die Unabhängigkeit in allem, die unbeschränkte Gewalt in
allem, was uns im Leben wesentlich angeht» (Pseud. Plat. Def. 412d).
Frei ist, wer die Machtvollkommenheit hat, nach eigenem Ermessen
zu handeln, wer «die Herrschaft über sich selbst besitzt» (Pseud.
Plat. Def. 415a). Immer wieder finden sich solche und ähnliche
Formulierungen, um die Freiheit des einzelnen zu definieren. «Frei
ist, wer lebt, wie er will, der nicht zu zwingen, nicht zu hindern,
nicht zu vergewaltigen ist, dessen Entschließungen sich nicht
aufhalten lassen, dessen Begehrungen ans Ziel gelangen, dessen

Ausweichungen nicht ins Unglück geraten» (Epict. Diss. IV, 1, 1).
So beginnt Epictet den Abschnitt über die Freiheit. «Der ist frei,
dem alles nach seinem Willen begegnet und den niemand hindern
kann» (Epict. Diss. I, 12, 9). Aber auch diese Freiheit ist keine
subjektive Willkür und Eigenmächtigkeit, sondern sie entspringt
einer starken Bindung.

Zur Freiheit gelangt der Mensch durch richtige Einsicht in den
wahren Sachverhalt, durch die er in Einheit mit Gott und der



84 G. Friedrich, Freiheit und Liebe im ersten Korintherbriej

Natur lebt. Zu dieser Einsicht verhilft ihm der Logos, der ein Stück
der allgemeinen Weltvernunft ist. Der Logos, der den Menschen

zum Menschen macht, gibt ihm das Vermögen, frei zu sein. So ist
der Mensch als Vernunftwesen seiner Natur nach auf Selbständigkeit

angelegt, und Freiheit ist ein Wesensstück des vernunftbegabten

Menschen. Durch die Vernunft realisiert der Mensch sie

ständig ; denn mit ihrer Hilfe nimmt er zu den äußeren Erscheinungen

Stellung und entscheidet, was gut ist und was man tun muß.
Dadurch, daß der Mensch durch seinen Logos alle von außen auf
ihn eindringenden Einflüsse einer Prüfung unterzieht und sie für
sein Handeln auswertet, zeigt sich seine Selbständigkeit und
Unabhängigkeit. Diese Freiheit hat er aber nur dann, wenn sein Logos
intakt ist. Sie ist also bedingt durch die Funktionsfähigkeit des

Logos, und sie ist gefährdet, wenn der Logos geschwächt ist.
Der wahre Freie ist darum der Weise, der die rechte Einsicht hat.

Er kann tun, was er will, weil er nur das Erlaubte will. Er gibt
nicht jeder Leidenschaft nach, sondern er wird Herr über seine
Affekte und unabhängig von den Anschauungen der Menschen.
Maß und Garant der Freiheit ist nicht mehr die Polis mit ihren
Gesetzen, sondern der Logos. Wer ihm folgt, ist frei, selbst wenn
der Körper in Fesseln liegt. Der Weise bejaht die höheren Ordnungen,

lebt in Harmonie mit dem Kosmos, er will, was Gott will
(Epict. Diss. IV, 1, 89f.), und darum ist er mit seinem Schicksal
zufrieden. «Wenn du willst, bist du frei. Wenn du willst, brauchst
du mit nichts unzufrieden zu sein, nichts anzuklagen. Alles wird
nach Wunsch gehen, nach deinem und zugleich nach dem des

Gottes» (Epict. Diss. I, 17, 28). So ist die stoische Freiheitslehre auf
den Glauben an das Walten der Gottheit gegründet.

Zur Freiheit des Menschen gehört, daß er sich durch nichts, was
außerhalb seiner selbst ist, beeinflussen läßt. Da der Mensch von
Natur aus frei ist, beruht Unfreiheit auf eigener Schuld. Niemand
kann dem Menschen seine Freiheit nehmen, wenn er sie nicht selbst

preisgibt (Epict. Diss. I, 19, 7). Läßt man sich mit Dingen ein, die
außerhalb der eigenen Entscheidungsmöglichkeit liegen, dann wird
man von ihnen abhängig (Epict. Diss. I, 19, 16; IV, 1, 64ff.).
Beschränkt man sich dagegen auf das Eigene, wo man eindeutig
Herr ist, dann kann man die Freiheit nicht verlieren (Epict. Diss. IV,
1, 68ff.). Gleich am Anfang des Enchiridiums von Epictet heißt es:
«Was in unserer Macht steht, ist seiner Natur nach frei, kann nicht



O. Friedrich, Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief 85

verwehrt noch verhindert werden. Was nicht in unserer Macht
steht, ist ohnmächtig und knechtig, kann verwehrt werden und
gehört einem anderen zu... Wenn du dagegen nur das, was wirklich
dein ist, für dein ansiehst, was aber andern gehört, für das, was es

ist, für etwas Fremdes, so wird dich niemand jemals zwingen,
niemand dir wehren» (Ench. I, 21.). Es ist nötig, daß man sich mit
konsequenter Energie von allem löst, was einem nicht zur Verfügung
steht. «Wer also frei sein will, der darf nichts wünschen und nichts
scheuen, was in anderer Leute Macht steht. Sonst ist er unweigerlich
deren Knecht» (Ench. 14).

Will der Mensch frei sein, so muß er auch von seinen Mitmenschen
unabhängig sein. Er darf sich in keiner Weise durch Beziehung zu
einem anderen Menschen, durch dessen Wort und Taten oder auch
durch dessen Schicksal bestimmen lassen. Schon Aristoteles hatte
geschrieben: «Ein Mensch, sagen wir, sei frei, der für sich da ist und
nicht für einen anderen» (Metaph. I, 2, p 982b, 25f.). Der freie
Mensch ist ein für sich existierendes Individuum, das autonom tut,
was es will (Epict. Diss. IV, 1, 56; 128f.). Die Mitmenschen gehören
wohl zur Welt als harmonischem Ganzen, gehen aber den stoischen
Weisen direkt nichts an. Epictet gibt folgende Anweisung, wie man
sich verhalten soll, wenn man einem Menschen begegnet, der
Schweres erlebt hat: «Zögere zwar nicht, dich wenigstens in deinem
Wort nach ihm zu richten, und wenn es sich gerade schickt, auch
mit ihm zu seufzen. Hüte dich aber, daß du nicht auch innerlich
seufzt» (Ench. 16). Unabhängigkeit von allem, was nicht er selbst
ist, ist das Charakteristikum des freien Menschen. Die Freiheit wird
gefährdet, wenn man Rücksicht nimmt auf etwas, was außerhalb
der eigenen Verfügungsgewalt steht. Zur Erhaltung der Freiheit ist
es notwendig, daß man sich von allem Fremden, das das Selbstsein
beeinflußt und beeinträchtigt, isoliert.

c) Das Freiheitsverständnis der Pneumatiker in Korinth weist
äußerlich betrachtet viele verwandte Züge mit dem der Stoiker und
der Menschen unserer Zeit auf. Sie alle wollen autonom, unabhängig
sein und frei handeln ohne Rücksicht auf andere. Aber die Motivation

für diese Einstellung ist bei den einzelnen Gruppen verschieden.
Die Pneumatiker werden nicht durch den Logos, sondern durch das
Pneuma bestimmt, das vom Menschen Besitz ergreift, sein eigentliches

Selbst wird und nun das Handeln des Pneumatikers regelt.
Der psychischsomatische Mensch ist durch das Pneuma von sich



86 O. Friedrich, Freiheit und Liehe im ersten Korintherbrief

selbst frei geworden. Er will nichts mehr, sondern das Pneuma
entscheidet über ihn. Da dieses Pneuma sein eigentliches Ich
geworden ist, ist sein innerstes Selbst zu einer göttlichen Substanz
geworden. Dieses Pneuma löst den Menschen aus den innerweltlichen

Beziehungen. Da es an keine Tradition und keine Konvention,
an keine Rücksichtnahme auf andere Menschen gebunden ist, kann
der Pneumatiker alles tun, was er will. Weil das Pneuma
uneingeschränkt frei ist, sagt der Pneumatiker: «Mir ist alles erlaubt»
(1. Kor. 6, 12; 10, 23), und er lebt auch nach dieser Devise. Als
Pneumatiker steht er jenseits von Gesetz und Moral.

Weil es auf den Geist, nicht auf den vergänglichen Leib ankommt,
praktizieren die korinthischen Schwärmer gerade in sexual-ethischer
Hinsicht eine großzügige Freiheit. Freiheit und Liebe gehören für
sie aufs engste zusammen (1. Kor. 6, 12f.). Was Tradition und
Konvention festgelegt hat, geht sie nichts an. Darum fragen sie

nicht, ob ihr Verhalten bei Juden, Griechen oder Christen vielleicht
Anstoß erregen könnte (vgl. 1. Kor. 10, 32). Sie dokumentieren
vielmehr bewußt ihre Freiheit, indem sie z. B. die bei Juden und
Heiden nicht erlaubte Ehe eines Mannes mit seiner Stiefmutter
nicht nur schweigend dulden, sondern sich darauf noch etwas
einbilden und damit protzen (1. Kor. 5, Iff.). Da man als Pneumatiker
von der Meinung der Umwelt frei ist, kann man sich alles erlauben,
ja vielleicht muß man direkt so handeln, wie es die Korinther taten,
um die Geistmächtigkeit und Freiheit unter Beweis zu stellen.

Dieselbe Ungebundenheit zeigen auch die pneumatischen Frauen
in Korinth bei ihrem Verhalten im Gottesdienst. Der Geist, der sie

aus der Allgemeinheit herausgelöst hat, hebt nach ihrer Meinung
die Unterschiede zwischen Mann und Frau auf. Darum werfen sie

den Schleier ab, unbekümmert darum, daß bei ihren Mitbürgern
in Korinth andere Sitten herrschen und es in den urchristlichen
Gemeinden ebenfalls nicht Brauch ist (1. Kor. 11, 2 ff.).

Merkmal der korinthischen Enthusiasten ist ihr starkes
Selbstbewußtsein - Paulus spricht immer wieder von ihrer Aufgeblasenheit

(1. Kor. 4, 6. 8. 18f. ; 5, 2; 8, 1; vgl. 13, 4) - und ein damit
verbundener Individualismus. Das Pneuma gibt ihnen die Erkenntnis,

die sie von der großen Masse der anderen heraushebt (1. Kor.
8, Iff.). Ihre individualistische Egozentrik ist nach ihrer Meinung
kein primitiver Egoismus, sondern pneumatischer Geist. In
Wirklichkeit ist es aber nur eine andere Form ihres Verfallenseins an sich



G. Friedrich, Freiheit und Liehe im ersten Korintherhrief 87

selbst. Als Pneumatiker nehmen sie auf andere in der Gemeinde
keine Rücksicht, sondern sie dokumentieren durch ihr Verhalten
das Vorhandensein des Pneumas bei ihnen, das anderen in dieser
Weise nicht zuteil geworden ist. Der Geist, der sie erfaßt hat, löst
sie aus den Bindungen der Gemeinschaft heraus und steigert den
Individualismus durch starken Geltungsdrang. Die Pneumatiker
interessiert wenig, wie ihr Verhalten auf den Bruder wirkt und welche

Folgen ihre Anschauungen und ihr Treiben für das Gemeindeleben
haben könnten, sondern es geht ihnen darum, daß ihre vom Pneuma
erzeugte Erkenntnis sich durchsetzt.

Das ist der Grund, warum es in Korinth soviel Streit und Zank
gibt (1. Kor. 3, 3f.), was für Paulus allerdings ein Indiz dafür ist,
daß die Korinther gerade keine Pneumatiker sind. Rücksichtslos
versuchen einige durch Einsatz heidnischer Behörden, ihre
finanziellen Forderungen an den christlichen Bruder durchzusetzen,
anstatt auf die Durchführung ihres vermeintlichen Rechts zu
verzichten (1. Kor. 6, Iff.). Ihr eigenmächtiges Streben zerstört die
Gemeinschaft. Sie meinen, daß der Mensch den sexuellen Verkehr
genauso notwendig brauche wie die tägliche Nahrungsaufnahme.
Darum gehen sie zur Hure, ohne zu fragen, welche Konsequenzen
dieses Verhalten für ihr Christsein hat, da sie doch keine für sich
existierenden Monaden, sondern Glieder am Leibe Christi sind,
(1. Kor. 6, 13ff.). Als Pneumatiker fühlen sie sich dem heidnischen
Glauben überlegen. Darum nehmen sie in ihrem pneumatischen
Liberalismus an Opfermahlzeiten in Tempeln teil, unbekümmert
darum, wie das auf andere Christen wirkt, die diese Freiheit nicht
haben (1. Kor. 8, 9f.). Sie lehnen sich dagegen auf, daß ihre Freiheit
der Kritik anderer unterworfen und dadurch in irgendeiner Weise

eingeschränkt werden soll. 1. Kor. 10, 29f. versteht man aus dem

Zusammenhang am besten als Einwand der Pneumatiker gegen die

Anschauung des Apostels Paulus. Sie demonstrieren ihre Freiheit
und lehnen es grundsätzlich ab, ihr Verhalten durch Rücksichtnahme

auf andere irgendwie beeinflussen zu lassen.
Das rücksichtslose Geltendmachen der Freiheit und das

individualistische Selbstbewußtsein der Pneumatiker führt zur Auflösung
der gottesdienstlichen Gemeinschaft. Das Herrenmahl ist nicht
mehr ein Gemeinschaftsmahl, sondern wenn man zusammenkommt,
hält jeder «sein eigenes Mahl», und die Folge ist, daß der eine

hungrig, der andere betrunken ist (1. Kor. 11, 21). Die individua-



88 6. Friedrich, Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief

listische Freiheitsliebe der Pneumatiker zerstört das Gemeinde-
leben. Sie drängen sich mit ihrer Glossolalie in den Vordergrund,
ohne daran interessiert zu sein, ob ihr ekstatischer Enthusiasmus
die Gemeinde fördere und ihr weiterhelfe (1. Kor. 14, Iff.). Sie

schwelgen vielmehr in religiösem Egoismus, da beim Zungenreden
nur der einzelne Verbindung mit Gott hat und die Gemeinde
unbeteiligt bleibt, falls das Gesagte nicht gedolmetscht wird (1. Kor.
14, 5. 13). Der Gottesdienst hat für sie nicht den Zweck, dem
Aufbau der Gemeinde zu dienen, sondern er ist der geeignete Ort,
ihr Pneumatikertum zu demonstrieren. Das Ausüben der Geistesgaben

gilt nicht der Gemeinde, sondern dient dem Offenbarwerden
des Geistes. Da die Gemeinde ihr Lallen sowieso nicht versteht,
macht es nichts aus, wenn mehrere gleichzeitig in Verzückung ihre
Worte hervorstoßen (1. Kor. 14, 27f.).

Ähnlich individualistisch ungeordnet geht es auch beim Reden
der Propheten zu. Hat einer zu sprechen begonnen, so läßt er
so bald keinen anderen zu Wort kommen. Die anderen Propheten
gönnen dem Redner nicht das Vorrecht und beginnen ihrerseits
ebenfalls zu prophezeien, so daß es ein großes Durcheinander gibt
(1. Kor. 14, 29 ff.). Das Freiheitsstreben der Pneumatiker ist ein
tötendes Gift für die Gemeinde.

2.

Auch Paulus geht es um Freiheit und Liebe. Er ist ein Rufer der
Freiheit und ein Lobsänger der Liebe. Auch für ihn gehören Freiheit

und Liebe aufs engste zusammen. Auch für ihn ist die Liebe
ein Gradmesser dafür, ob man wirklich ein Freier ist. Aber er
versteht sowohl unter Freiheit wie unter Liebe etwas völlig anderes
als die Pneumatiker und die Menschen von heute. Nicht alles ist
wirklich Freiheit, was als Freiheit angepriesen wird, und nicht alles

ist Liebe, was sich als Liebe ausgibt.
Es gibt eine Art der Freiheit, die nur den Schein der Freiheit hat,

in Wirklichkeit aber eine gefährliche Form der Bevormundung,
Beherrschung und Unterdrückung ist, die deshalb so verführerisch
wirkt, weil diese Sklaverei unter der Tarndecke der Freiheit auftritt,
aber die versprochene Freiheit gerade nicht gewährt. Die Freiheit
zum Sündigen ist Unfreiheit. Paulus grenzt sich gegen einen
falschen Freiheitsbegriff ab. Er will sich nicht von einer Pseudo-



G. Friedrich, Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief 89

freiheit tyrannisieren lassen; denn eine Freiheit, die unfrei macht,
ist keine Freiheit (1. Kor. 6, 12).

a) Paulus kennt die Gegner der Freiheit. Abgesehen von Gesetz,
Sünde und Tod (1. Kor. 15, 26. 56), über die er im 1. Korintherbrief
in dieser Hinsicht nicht ausführlich spricht - vergleiche aber Rom.
6-7 und Gal. 3-5 -, ist der Mensch selbst der Feind der Freiheit der
Menschen. Menschen rauben anderen Menschen die Freiheit, indem
sie sie beherrschen (vgl. 1. Kor. 7, 24; 9, 12).

Aber die Bedrohung der Freiheit kommt nicht nur vom
herrschsüchtigen Mitmenschen, sondern der Mensch seihst ist der Totengräber

seiner eigenen Freiheit. Die Gefährdung der Freiheit erwächst
ihm aus sich selbst, aus seinem «Fleisch», seinem sarkischen Ego.
Diese Gefahr ist deshalb so bedrohlich, weil der Mensch glaubt,
dadurch zur eigentlichen Freiheit gelangen zu können. Aber gerade
dann, wenn er meint die uneingeschränkte Freiheit ergriffen zu
haben, ist er im Begriff, diese ganz zu verlieren (1. Kor. 6, 12ff.).
Die größte Knechtschaft besteht in dem Verfallensein an sich selbst,
dem Gebundensein an das eigene Ich, in den eigensüchtigen
Bestrebungen, dem Beherrschtwerden von den Begierden. Wer im
Fleisch lebt, wird von den Begehrungen des Fleisches beherrscht,
und am Ende dieses Freiheitsweges steht der Tod (Rom. 8, 5. 13).
Es ist ein Irrtum zu meinen, der Mensch sei dann recht frei, wenn er
sich selbst gehört und über sich verfügen kann. Der zu sich selbst
Befreite wird von der Sorge beherrscht und vom Begehren
umgetrieben. Da er seiner Sarx hörig ist, steht es gar nicht in seiner

Entscheidungsmacht, ob er sich von ihr bestimmen lassen will oder
nicht, sondern er wird von ihr zum Sündigen gezwungen. Der Mensch,
der ein Sklave seiner selbst ist, tut gar nicht, was er eigentlich
will, sondern er tut, was er tun muß (Rom. 7, 15f.). Er hat, ohne
daß er es recht weiß, die Verfügungsmacht über sich verloren. Die
im faszinierenden Freiheitsideal erstrebte Selbstmächtigkeit, die
radikale Unabhängigkeit des Ich-Selbst-Seins ist nicht das Paradies
der Freiheit, sondern der Abgrund des Unheils. Die egozentrische
Knechtschaft ist so stark, der Mensch wird von der Sünde so total
beherrscht, daß er, da er die wahre Freiheit nicht kennt, die Knechtschaft

als solche gar nicht empfindet, sondern als Freiheit propagiert.
b) Von der Knechtschaft der Menschen kann man sich lossagen,

wie es die Griechen immer wieder gelehrt und getan haben. Menschliche

Gesetze, die einen einschränken, kann man als nichtig er-



90 G. Friedrich, Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief

klären. Wie aber soll man von sich selbst, seiner Sarx, seinem

eigensüchtigen Machtstreben frei werden? Eine Selbstbefreiung ist
nicht möglich. Durch Anstrengung des Willens und durch vernünftiges

Leben kann man sich wohl von dieser oder jener Bindung
lösen und sich von seinen Affekten unabhängig machen, aber die
volle Befreiung von dem mächtigen Sklavenhalter Ego kann nicht
durch einen Aufstand gegen diesen Tyrannen erfolgen, sondern muß
durch einen Eingriff von außen geschehen. Frei wird man nicht
dadurch, daß man sich frei macht, sondern befreit wird (Gal. 5, 1).

Da die Freiheit nicht naturgegeben ist, kann sie sich nicht von selbst
entfalten, sondern man wird durch ein Ereignis, das außerhalb der
eigenen Verfügungsgewalt steht, frei. Freiheit kann man sich nicht
selbst vermitteln, sondern sie wird einem geschenkt. Wie Sünde und
Tod durch einen Einbruch von außen vom Menschen Besitz ergriffen
haben (Rom. 5, 12f.), so muß auch die Befreiung durch einen

Eingriff von außen erfolgen.
Wie das geschieht, wird im 1. Korinthei'brief nur angedeutet,

nicht aber ausgeführt. Paulus schreibt: «Ihr gehört nicht mehr
Euch selbst; denn Ihr seid bar erkauft» (1. Kor. 6, 19f.; vgl. 7, 23).

Damit ist nicht auf den sakralen Sklavenloskauf angespielt, da
dieser nicht ein Eingriff von außen, sondern im Grunde ein Akt der
Selbstbefreiung war, sondern es ist hier eher an die Befreiung des

Kriegsgefangenen von dem Besiegten durch einen Abgesandten
gedacht. Gal. 3, 13 spricht ausführlicher darüber, wie dieser Loskauf
vor sich ging und welcher Preis als Lösegeld gezahlt worden ist:
«Christus hat uns losgekauft vom Fluch des Gesetzes, indem er für
uns zum Fluch wurde ; denn es steht geschrieben : verflucht ist, der
am Holz hängt» (vgl. Gal. 4, 5; 3, 8f.). Im 1. Korintherbrief ist
dieser Gedanke enthalten in der Botschaft vom Kreuz (1, 18. 23f. ;

2, 2), vom Passalamm (5, 7) und in dem urchristlichen Kerygma
vom Tode Christi für unsere Sünden (15, 3; vgl. 8, 11; 11, 24).
In 2. Kor. 5, 21 wird dieses in den eindrucksvollen Satz gefaßt: «Er
hat den, der von keiner Sünde wußte, für uns zur Sünde gemacht,
auf daß wir in ihm die Gerechtigkeit Gottes würden.» Die einmalige
Tat Jesu schafft nicht magisch, automatisch, zeitlos die Freiheit für
alle Menschen, wohl aber potentiell die bisher noch nicht dagewesene
Freiheit. Realität wird sie für den einzelnen durch das Evangelium.
Dieses ist in der Tat eine frohe Botschaft ; denn sie ist ein Ruf zur
Freiheit (Gal. 5, 13).



G. Friedrich, Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief 91

Freiheit ist nicht der Inhalt der panlinischen Botschaft ; aher die
Botschaft realisiert die Freiheit bei denen, die sie hören und
annehmen. Paulus verkündigt sie nicht als ein Lebensideal, sondern
als Befreiter polemisiert er aus der ihm geschenkten Freiheit heraus

gegen andere, die die Freiheit einschränken, seien es Libertinisten
in Korinth oder Nomisten in Galatien. Er propagiert die Freiheit
nicht, sondern er ermöglicht sie durch sein Evangelium, und er
verteidigt sie, wenn sie angegriffen wird. Da die Freiheit des

Menschen ein Geschenk Gottes ist, gibt es keine autonome, von
Gott unabhängige Freiheit, sondern nur Freiheit durch Gott.

c) Eine absolute Freiheit ist eine Utopie. Wer Freiheit ohne

Bindung erstrebt, betrügt sich selbst. Befreiung heißt keineswegs
Entlassung aus jeder Bindung, sondern Befreiung heißt nach dem
biblischen Zeugnis Wechsel von dem Ausgeliefertsein des Sklaven
an den tyrannischen Herrn zur Verbundenheit des Sohnes mit dem

gütigen Vater (Gal. 4, 1-7). Es ist keine Umdeutung der Freiheit,
wenn Paulus klar zum Ausdruck bringt, daß christliche Freiheit
keine grenzenlose ist. Garant, aber gleichzeitig auch Schranke der
Freiheit ist für den Christen weder die Polis noch der Logos, auch
nicht das gnostische Pneuma, sondern Christus. Der von ihm
Befreite ist der wahrhaft Freie und gleichzeitig sein Sklave, wie
Paulus sich gelegentlich nennt (Rom. 1, 1; Gal. 1, 1. 10).

Die totale Abhängigkeit von Christus bringt für den Christen die

größtmögliche Unabhängigkeit. Die Unterwerfung unter Christus
schafft die volle Freiheit, während umgekehrt die Freiheit von
Christus das völlige Aufgeliefertsein an die versklavenden Mächte
bedeutet. Nirgendwo wird die Freiheit des Christen so charakteristisch

zum Ausdruck gebracht wie in 1. Kor. 3, 21 ff., obwohl das

Wort Freiheit selbst dort nicht gebraucht wird. Dem Christen - so

sagt Paulus den Korinthern - steht alles zur Verfügung, weil der
Christ ein freier Mensch ist, der durch nichts gezwungen werden
kann. Nichts kann seine Freiheit beeinträchtigen, und niemand
kann sie ihm rauben. Das trifft aber nur unter der Voraussetzung
zu, daß man Christus angehört. Seitdem Christus der Herr ist,
können die Herrschermächte der Welt mit dem Christen nicht
mehr machen, was sie wollen. Christus hat sie besiegt, und Christen
haben an der Siegesmacht Christi Anteil. Die Christen sind darum
nicht mehr den Mächten der Welt ausgeliefert, sondern die Welt
gehört vielmehr fortan den Christen. Die totale Ungebundenheit



92 G. Friedrich, Freiheit und Liehe im ersten Korintherbrief

und die radikale Bindung, die schrankenlose Weite christlicher
Freiheit und die Ablehnung des zügellosen Libertinismus, das
Sklave-Sein unter Gott und das Herr-Sein über alles machen die
Dialektik und Paradoxie der christlichen Existenz deutlich.

Wer ein Knecht Christi ist, ist keines andern Menschen Knecht.
Nicht nur der Grieche wendet sich gegen jede Form der Sklaverei
und Tyrannis, nicht nur der heutige Mensch revoltiert gegen jede
Art des Beherrschtwerdens. Auch Paulus warnt die Korinther davor,
von Menschen abhängig zu werden: «Der vom Herrn berufene
Sklave ist ein Freigelassener des Herrn. Ebenso ist der berufene
Freie Sklave Christi. Ihr seid bar gekauft. Werdet nicht Sklaven
von Menschen» (1. Kor. 7, 22f.). Der Sklave Christi ist der wahre
Freie, der von keinem Menschen abhängig ist, auch nicht von
theologischen Lehrern und kirchlichen Autoritäten. Anscheinend
nehmen einige Korinther es widerspruchslos hin, daß kirchliche
Parteiführer über sie verfügen (1. Kor. 9, 12). Paulus zeigt den

Korinthern, daß weder er noch Petrus über sie herrschen sollen,
daß sie nicht bevormundet werden dürfen, sondern daß die Apostel
ihnen zum Dienst zur Verfügung stehen (1. Kor. 3, 22. 5). Der
Christ ist frei von der unterdrückenden Herrschermacht der
Mitmenschen. Er braucht sich nicht zum willfährigen Sklaven
kirchlicher, politischer oder sozialer Vorgesetzter machen zu lassen.

Der Loskauf durch Christus und die Bindung an Christus machen
den Christen nicht nur von den Mitmenschen unabhängig, sondern
sie machen ihn auch von sich selbst frei. «Wißt Ihr nicht..., daß

Ihr nicht Euch selbst gehört? Denn Ihr seid bar erkauft» (1. Kor. 6,

19f.). Darin zeigt sich die Größe der Tat Jesu, daß sie imstande ist,
Menschen von sich selbst zu erlösen. Christus ist für alle gestorben,
«damit die Lebenden nicht mehr sich selbst leben, sondern dem,
der für sie gestorben und auferweckt ist» (2. Kor. 5, 15). Nun lebt
der Mensch nicht mehr sich selbst (Rom. 14, 7f.). «Nun haben wir,
die Starken, die Pflicht, die Schwächen derer, die nicht so stark
sind, zu tragen und nicht uns selber zu gefallen. Jeder von uns soll
dem nächsten zu Gefallen leben, zum Guten, zur Erbauung» (Rom.
15, lf.). Zu einer solchen Einstellung, zu einer solchen Freiheit von
sich selbst befreit Christus. In der Taufe ist der alte Mensch
mitgekreuzigt, daß er nicht mehr den Sünden dient (Rom. 6). Wer frei
von sich selbst ist, ist frei für den anderen. Dadurch kommt er zum
rechten Menschsein, das er als ein Sich-Selbst-Höriger gefährdet hat.



G. Friedrich, Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief 93

Das rechte Verständnis der menschlichen Freiheit hängt auf das

engste mit dem Verständnis des Menschseins des Menschen zusammen.

Hat der Mensch sein Sein aus sich selbst, gehört zu seinem
Menschsein das Für-Sich-Sein, der Individualismus, das Bewußtwerden

des Ichs, das Herausstellen des Selbst, dann wird das Wesen
der Freiheit durch Beachtung der Rechte dieses isolierten Ichs
bestimmt, und die Stoiker in Griechenland und die Gnostiker mit
ihrem pneumatischen Ich in Korinth wie auch viele Freiheitsfanatiker

der Gegenwart haben Recht mit dem, was sie lehren und
tun. Ist der Mensch aber ein Wesen, das nicht darauf angelegt ist,
allein zu leben, das nicht isoliert in Kontaktlosigkeit der Tiere im
Schwärm sein Dasein führt, sondern sein Sein von dem anderen her
hat und auf ein Du angewiesen ist, dann darf dieses Du, dann darf
der andere, der Mitmensch, nicht aus der Definition der Freiheit
herausgeschnitten und das Verhältnis zu ihm bei der Betrachtung
der Freiheit nicht negativ bewertet werden. Eine Freiheit, bei der
der Mensch hei sich seihst bleibt, ist keine dem Wesen des Menschen
entsprechende Freiheit. Freiheit heißt nicht Lösung aus allen
Bindungen, Verbindungen und Verpflichtungen. Freiheit ist nicht Freigabe

der subjektiven Willkür, sondern zur rechten Ausübung der
Freiheit gehört, daß man sich auf den anderen einstellt und vom
anderen her denkt, daß man bereit ist, im Interesse des anderen auf
etwas zu verzichten, was zu tun man durchaus die Freiheit hat.
Der Mensch erreicht die Freiheit nicht dann, wenn er sich
durchsetzt, sondern gerade, wenn er frei von sich selbst wird.
Freiheit ist keine Privatsache, sondern ob man frei ist, zeigt sich
vielmehr an dem Verhältnis zum anderen. Eine Freiheit, die das
Verhältnis zum anderen stört, entspricht nicht der menschlichen
Natur und Würde. Zur Freiheit gehört nicht die Unabhängigkeit
des Über-Sich-Verfügen-Könnens, sondern die Praktizierung des

Mit- und Füreinander-Seins. Die egozentrische Freiheit auf Kosten
des anderen ist eine Perversion der wahren Freiheit, weil sie einen

Angriff auf das Menschsein des Menschen darstellt und sie den
Menschen aus den für sein Dasein notwendigen Lebensformen löst.
Da der Mensch ein dialogisches, gesellschaftliches Wesen ist,
bedeutet der Mitmensch für ihn nicht Schranke, sondern Erfüllung,
nicht Grenze, sondern Verwirklichung der Freiheit. Das Dasein für
den anderen ist etwas grundsätzlich anderes als ein Beherrschtoder

gar Tyrannisiertwerden durch den anderen. Beim Dasein für



94 G. Friedrich, Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief

den anderen geht die Initiative von mir aus, ich bin in freier
Entscheidung aktiv, um dem anderen zu helfen. Beim Beherrschtwerden

dagegen bin ich das Objekt eines anderen, so daß in der
Passivform gesprochen wird. Die Aktivität des Gehorchens ist ein
Ausdruck der Abhängigkeit.

Für wahre Freiheit des Daseins für den anderen setzt sich Paulus
in seiner Auseinandersetzung mit den Pneumatikern in Korinth ein.
Da er ein Apostel der Freiheit ist, stimmt er dem Losungswort der
Korinther zu, indem er es nicht weniger als viermal sagt: «Alles ist
mir erlaubt» (1. Kor. 6, 12; 10, 23). Aber ebenso, damit er nicht
mißverstanden wird, schränkt er nicht weniger als viermal diese
Parole ein, indem er hinzufügt: «Nicht alles ist förderlich»; «ich
werde mich nicht von etwas beherrschen lassen»; «nicht alles ist
förderlich»; «nicht alles baut auf». Paulus gibt mit diesen Worten
eindeutig zu verstehen, daß Freiheit nicht Ungebundenheit heißt.
Freiheit ist nicht dazu da, der Willkür des Pneumatikers Spielraum
zu geben und den Persönlichkeitswert des einzelnen zu mehren,
sondern förderlich ist - das gehört für Paulus offensichtlich zur
Bestimmung der Freiheit dazu -, was dem Aufhau der Gemeinde
dient, und aufbauend wirkt nicht die Erkenntnis des Pneumatikers,
der hei sich selbst bleibt, sondern die Liebe, die für den anderen da
ist (1. Kor. 8, 2). Freiheit besteht nicht im Rückzug aus der
Wirklichkeit auf das Pneuma und im Negieren der mitmenschlichen
Beziehungen, sondern gerade - so paradox es auch klingen mag - in
dem Dienst für den anderen. Erst wenn man zum grundsätzlichen
Verzicht auf persönliches Recht bereit ist, ist man zur wahren
Freiheit vorgedrungen. Das versucht Paulus den Korinthern an
seinem eigenen Verhalten deutlich zu machen.

3.

Paulus verteidigt die Freiheit nicht nur mit Worten, sondern er
praktiziert sie und lebt wie ein wahrer Freier (1. Kor. 9, 1). «Wenn
ich Menschen noch zu Gefallen lebte, wäre ich nicht mehr Christi
Sklave» (Gal. 1, 10). Das proklamiert Paulus nicht nur deklamatorisch,

sondern das hat er in Antiochien Petrus gegenüber, in
Galatien den Judaisten, in Philippi den Behörden, in Jerusalem den
Juden und in Korinth den Pneumatikern gegenüber unter Beweis
gestellt. In 1. Kor. 9 zeigt Paulus an mehreren Beispielen, wie er in



G. Friedrich, Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief 95

christlicher Freiheit sein Leben gestaltet: Er hätte das Recht, zu
essen und zu trinken (9, 4), zu heiraten und seine Frau auf seinen
Missionsreisen bei sich zu haben (9, 5) und sich von den Gemeinden
unterhalten zu lassen (9, 6). Aber er macht von diesen ihm
zustehenden Rechten keinen Gebrauch (9, 12. 15). Die Größe seiner
Freiheit besteht gerade darin, daß er auf sein Recht verzichtet.
«Obwohl ich allen gegenüber frei bin, habe ich mich allen zum
Sklaven gemacht, um die Mehrheit zu gewinnen» (9, 19).

a) Die Freiheit, die er für sich in Anspruch nimmt, besteht im
Dienst an anderen. Grundsätzlich ist Paulus mit den pneumatischen
Libertinisten der Meinung, daß man alles Fleisch essen darf, ohne

große Erkundigungen anzustellen. Wenn aber jemand daran
Anstoß nehmen sollte, so daß die Praktizierung der Freiheit zur
Beunruhigung des Gewissens eines anderen führt, dann will Paulus
bis in alle Ewigkeit kein Fleisch essen, um dem Bruder keinen
Anstoß zu geben (1. Kor. 8, 13). Die wahre Freiheit gibt ihm die

Möglichkeit, so zu handeln. Darum sieht er in seinem Verzicht nicht
eine Beschränkung, sondern einen Akt der Freiheit. Gerade in
solchen Situationen muß es sich zeigen, ob man wirklich frei ist.
Das Wesen der durch Christus bestimmten Freiheit besteht darin,
daß man von sich, seinen Wünschen, auch von dem einem zustehenden

Recht absehen kann.
Zu einer solchen Haltung und Praktizierung der Freiheit ruft

Paulus auch die Korinther auf. «Niemand sehe auf das Seine,
sondern das des anderen» (1. Kor. 10, 24). Wenn schon für das
Menschsein des Menschen das Dasein für den anderen eine unauf-
gebbare Forderung ist, so trifft dieses erst recht für das Christsein
des Christen zu. Christen gehören zusammen und sind aufeinander
angewiesen. Dem enthusiastischen Liberalismus, man könnte auch

sagen : dem Libertinismus pneumatischer Individualisten gegenüber
betont Paulus die Gemeinschaft der Christen untereinander und
mit Christus, wie dieses in der Aussage von der Gemeinde als Leib
Christi zum Ausdruck kommt. Wenn sich die Gemeinde in einzelne
Gruppen auflöst, dann zerstückelt man Christus (1. Kor. 1, 12 ff.).
Da man als Christ nicht ein auf sich gestellter einzelner ist, darf man
nicht tun und lassen, was man will, weil alles, was man tut, Einfluß
auf das Ganze hat. Paulus verdeutlicht dieses mit dem bekannten
Bild vom Sauerteig, von dem ein einziges Stückchen bereits genügt,
um den ganzen Teig zu durchsäuern (1. Kor. 5, 6). Das Tun des



96 G. Friedrich, Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief

Christen hat nicht nur eine dem Sauerteig gleichende Auswirkung
auf das Leben der Gemeinde, sondern es ist, da der Christ Glied am
Leibe Christi ist, auch nicht ohne Folgen auf sein eigenes Verhältnis
zu Christus (1. Kor. 6, 15). Mit Nachdruck betont Paulus gegen das

Streben der Pneumatiker, ihre Auffassung von der Freiheit ohne
Rücksichtnahme auf die anderen zu praktizieren, daß sie sich dadurch
nicht nur an den Brüdern versündigen, weil diese in ihrem Glauben
schwankend werden könnten, sondern auch an Christus selbst.

Wer sich von der Gemeinde absondert und die Gemeinschaft
zerstört, indem er genießerisch, ohne auf die anderen zu warten,
bei der Gemeindezusammenkunft die Mahlzeit einnimmt, macht sich
ebenfalls an Christus schuldig (1. Kor. 11, 20 ff.). Da die Gemeinde
der Leib Christi ist, darf sie sich nicht individualistisch auflösen.
Die Freiheit des Christen hat mit dem pseudopneumatischen
Libertinismus egozentrischer Art nichts zu tun, sondern sie ist eine
christozentrische. Weil Christus der Garant der Freiheit ist, kann
nicht jeder leben, wie er will. Individualismus und Egoismus sind,
selbst wenn sie in der Form des enthusiastischen Pneumatismus
auftreten, nicht christusgemäß. Die Charismen sind nicht dazu da,
die Persönlichkeitsentfaltung zu steigern und ekstatische
Verzückungen zur Schau zu stellen, sondern sie sollen der Auferbauung
des Leibes Christi dienen (1. Kor. 12, 12f. ; 14, 3ff. 12. 26). Der
Geist sprengt nicht, wenn es der Geist Gottes ist, die Einheit. Er
isoliert nicht den einzelnen, sondern er führt durch die Taufe den
einzelnen in die funktionale Einheit des Leibes Christi (1. Kor. 12,

12). Die Freiheit des Christen ist darum eine völlig andere als die
des Stoikers; der Christ ist mit seinem Bruder in der Gemeinde in
lebensnotwendiger Weise verbunden. «Wenn ein Glied leidet, so

leiden alle Glieder mit, und wenn ein Glied geehrt wird, freuen sich
alle Glieder» (1. Kor. 12, 26). Der Pneuma-Theologie der gnostischen
Individualisten setzt Paulus die Christus-Leib-Theologie entgegen.

Paulus schließt die Erörterung über die rechte Praktizierung der
Freiheit bei der Frage der Stellung des Christen zum Opferfleisch
mit den Worten: «Gebt keinem Anstoß, weder Juden noch Griechen
noch der Gemeinde Gottes, wie auch ich in allem allen zu Gefallen
bin und nicht meinen Nutzen suche, sondern den der vielen. Folgt
meinem Beispiel, wie ich dem Beispiel Christi» (l.Kor. 10, 32. 11,1).

b) Wenn die größte Knechtschaft in dem Verfallensein an sich
selbst besteht und die größte Freiheit im Dasein für den anderen



G. Friedrich, Freiheit und Liehe im ersten Korintherbrief 97

sich dokumentiert, dann ist Freiheit nichts anderes als Praktizierung
der Liebe. Wie Freiheit für Paulus nicht Unabhängigkeit vom
anderen ist, so ist für ihn Liebe nicht das eigenmächtige Begehren
nach dem anderen. Liehe, die wirklich den Namen Liebe verdient,
ist nur da, wo der Mensch von sich selbst frei in seiner Existenz von
dem anderen bestimmt ist. Wo ein Mensch so auf das Für-Sich-Sein,
auf das An-Sich-Denken und Für-Sich-Begehren verzichtet und
offen für die Situation des anderen ist, wo er dessen Not sieht und
sie anpackt, da ist Liebe. Dagegen greift die den andern begehrende
Liebe nach der Freiheit des andern, so daß diese Liebe, die für sich
die höchste Form der Freiheit beansprucht, herrschsüchtig und
tyrannisierend ist.

Rechte Liebe stellt sich nie heraus mit ihrem Können und ihren
Gaben. Weil der wahrhaft Liebende von seiner Person absehen

kann, darum kann er langmütig und gütig sein, d. h. er verzichtet
auf das eigene Recht und verträgt den anderen, selbst wenn dieser

unerträglich und unverträglich ist. Da Liebe stets dienende Hingabe
ist, ist sie frei von Fanatismus und Eifersucht. Sie kann um des

anderen willen verzichten. Sie prahlt nicht mit dem, was sie ist,
was sie hat und was sie tut, sie macht vielmehr nicht mehr von sich
her, als sie wirklich ist. Sie setzt sich auch nicht über bestehende
Schranken und Ordnungen leichtfertig hinweg, sondern sie hat
Taktgefühl. Da sie vom anderen her denkt und auf das Wohl des

anderen aus ist, ist sie nicht auf den eigenen Vorteil bedacht. Sie

läßt sich nicht durch das Verhalten des Mitmenschen reizen, darum
wird sie nicht bissig, ironisch und spitz. Sie führt nicht Buch
darüber, was der andere ihr Böses angetan hat, sie kreidet ihm nicht
jedes Vergehen an, um es ihm zu gegebener Zeit mit Zinsen heimzuzahlen,

sondern sie hat vielmehr ein ausgesprochen schlechtes
Gedächtnis für das, was der andere verkehrt gemacht hat. Sie hat
keine Freude an dem Versagen und der Schuld des anderen, sondern
sie ist vielmehr imstande, alles mit Schweigen zuzudecken. Sie

glaubt alles, sie hofft alles, sie duldet alles (1. Kor. 13, 1-7).
In der sich selbst vergessenden und sich für den anderen

aufopfernden Liebe verwirklicht und bewährt sich die Freiheit. Freiheit
ist nicht etwas selbstverständlich Gegebenes, sondern sie muß
praktiziert werden. Sie ist nicht etwas Statisches, sondern
Dynamisches, so daß sie immer wieder neu ergriffen werden muß. Wo
der Mensch, seiner selbst entronnen, nicht mehr sich und das Seine

7



98 G. Friedrich, Freiheit und Liehe im ersten Korintherbrief

sucht, sondern an das Wohl des anderen denkt, da ist die Freiheit
in vollem Maße verwirklicht. So sind Freiheit und Liehe unlösbar
miteinander verbunden. Wer liebt, der ist frei vom Zwang, frei von
Vorschriften und Menschen, und wer wirklich frei ist, kann nicht
anders handeln, als an das Wohl des anderen zu denken. An der

Praktizierung der Liebe zeigt sich das Freisein des Menschen. Die
Liebe ist darum nicht Einengung und Begrenzung der Freiheit,
sondern eine Tat und ein Test der Freiheit. Sie ist für die Freiheit
von höchster Bedeutung; denn ihre Ausübung verhindert den Verlust

der Freiheit. Darum schreibt Paulus: «Ihr seid zur Freiheit
berufen. Doch soll die Freiheit nicht Anlaß für das Fleisch sein,
sondern dienet einander durch die Liebe» (Gal. 5, 13). Wo dieser
Dienst der Liebe ist, wird die Freiheit vor der Versuchung bewahrt,
zu einer Pseudofreiheit der Ichhaftigkeit abzugleiten. Die Freiheit,
die der Egoismus bedroht, bewährt sich in der Liebe.

Die Korinther führten ihre Freiheit auf den Geistbesitz zurück.
Auch für Paulus ist die Freiheit eine Gabe des Geistes. Er sagt
direkt: «Wo der Geist ist, da ist Freiheit» (2. Kor. 3, 17). Wie
Paulus für die Freiheit eintritt, so bejaht er auch den Geist. Nicht
nur an die Thessalonicher schreibt er: «Den Geist hemmet nicht»
(1. Thess. 5, 19), sondern auch den Korinthern gegenüber betont er,
daß er den Geist Gottes habe (1. Kor. 7, 14) und daß er mehr mit
Zungen rede - was für die Korinther ein besonderes Zeichen der

Geistmächtigkeit war - als sie alle zusammen (1. Kor. 14, 18).
Aber wie er unter Freiheit etwas anderes versteht als die Korinther,
so auch unter Geist. Der Geist ist die Gegenwart Christi. «Das
Gesetz des Geistes und des Lebens in Christus Jesus hat dich frei
gemacht» (Rom. 8, 2).

Der Christ verdankt nicht nur die Freiheit, sondern auch die
Liebe dem Geist; denn sie ist ja eine Frucht des Geistes (Gal. 5, 22) ;

sie ist durch den Geist in die Herzen des Menschen gegossen
(Rom. 5, 5).

Freiheit und Liebe sind, weil sie Geistesgaben sind, keine Gegensätze.

Sie sind auch kein unverlierbarer Besitz, sie sind vielmehr
eschatologische Gaben, die den Christen durch den Geist als
«Arrabon» des Zukünftigen schon jetzt zuteil werden (2. Kor. 1, 22;
5, 5; vgl. Rom. 8, 23). Freiheit und Liebe der Christen sind
Vorwegnahme eschatologischer Vollendung.

Gerhard Friedrich, Kiel


	Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief

