Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 2

Artikel: Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief
Autor: Friedrich, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878750

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878750
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 26 Heft 2 Mirz-April 1970

Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief

In seiner bekannten Schrift «Von der Freiheit eines Christen-
menschen» aus dem Jahre 1520 vertritt Luther die bekannte These:

«Eyn Christen mensch ist eyn freyer herr
iiber alle ding und niemandt unterthan.
Eyn Christen mensch ist eyn dienstpar
knecht aller ding und yderman unterthan»
(Weim. Ausg. VII, 21, 1ff.).

Diesen Doppelsatz von Luther kénnte man als Motto iiber die
Stellungnahme des Apostels Paulus zur Frage des Gotzen-Opfer-
fleisches in 1. Kor. 8-10 setzen, zumal sich Luther selbst fiir seine
Behauptung auf diesen Abschnitt beruft. Grundsitzlich stimmt
Paulus den Pneumatikern zu, die die These vertreten: Der Christ
ist frei, er ist unabhingig und darf alles tun (1. Kor. 10, 23. 25-27).
Aber gleichzeitig fiihrt er aus, dal3 die Freiheit des Christen durch
seine Mitmenschen (1. Kor. 10, 24. 281f.), speziell durch den christ-
lichen Bruder (1. Kor. 8, 9ff.) begrenzt ist, so dal3 er nicht tun kann,
was er will, sondern auf ihn Riicksicht nehmen muf}. Die Liebe
zum Mitmenschen setzt der Freiheit Grenzen, so dall er — wie
Luther sagt — trotz seiner Freiheit andern dienstbar ist.

Um das rechte Verhéltnis von Freiheit und Liebe! geht es aber
nicht nur in den Kapiteln 8-10, sondern auch bei der Gestaltung
der gottesdienstlichen Zusammenkiinfte (1. Kor. 11-14) und in ganz
anderer Weise in den Auseinandersetzungen iiber sexualethische
Probleme (1. Kor. 5-7), selbst wenn die Vokabeln Freiheit und Liebe
sich in den betreffenden Kapiteln nicht finden.

1 0. Schmitz, Der Freiheitsgedanke bei Epiktet und das Freiheitszeugnis
bei Paulus (1923); M. Miiller, Freiheit: Zs. ntl. Wiss. 25 (1926), S. 177-236;
W. Brandt, Freiheit im N.T. (1932); H. Schlier, Theol. Wort., 2 (1935),
S. 484-500; M. Pohlenz, Griechische Freiheit (1955); H. Jonas, Augustin und
das paulinische Freiheitsproblem (2. Aufl. 1965); K. Niederwimmer, Der
Begriff der Freiheit im N.T. (1966); D. Nestle, Eleutheria I (1967); R. Bult-
mann, Theologie des N.T. (6. Aufl. 1968), S. 38-40; G. Friedrich, Christus,
Einheit und Norm der Christen: Kerygma und Dogma 9 (1963), S.235-258.

6



82 Q. Friedrich, Freiheit und Liebe 9m ersten Korintherbrief

i

a) Freiheit und Liebe sind die beiden groBen Themen der Gegen-
wart. In fast jeder Illustrierten werden sie behandelt, und in den
meisten Diskussionsbeitragen der Studenten wird der Ruf nach
Freiheit und Liebe laut. Freiheit heil3t fiir den Menschen von
heute: Losung aus allen Bindungen der Tradition und Konvention,
um zu sich selbst zu kommen. Befreiung von allen Beschrinkungen
und bestehenden Herrschaftsstrukturen wiirde zur Selbstwerdung
und damit zum hochsten Gliick fithren, das den Menschen zuteil
werden kann. Freisein heillt soviel wie Nicht-bevormundet-, un-
eingeschrinkt Ich-Selbst-Sein.

Dieses Ziel — Gliick durch Herauslosung aus allen Ordnungen
und Bindungen — muf} auch in der Liebe erreicht werden. Freiheit
und Liebe sind keine Gegensitze, sondern gehdren aufs engste
zusammen. Erst wenn man nicht mehr Angst zu haben braucht,
sondern tun kann, was man will, wenn man nicht mehr durch
Tradition und Konvention bedroht wird, fiihrt die Ausiibung
sexuellen Verkehrs zum hdchsten Gliick. Durch Befreiung von
sexueller Bedriickung und Unterdriickung kommt man zur wahren
Befriedigung und zur Entfaltung seiner Eigentlichkeit. Liebe ist
nicht Hingabe an den anderen Menschen, sondern primér Erfiillung
sexuellen Begehrens. Je mehr man sich von allen moralischen Tabus
frei macht und ohne Riicksicht auf die Tradition und Konvention
nur Man-Selbst ist, desto gréler ist der Gewinn der Liebe.

Freiheit und Liebe bedingen sich gegenseitig. Die Liebe kann sich
nur in der Freiheit entfalten, ja sie ist geradezu der Wertmesser, ob
man wirklich frei ist. Das hat der polnische Dichter Mrozek in
seinem bekannten Drama «Tango» sehr klar zum Awusdruck ge-
bracht: Stromil, der Vertreter der Freiheit, propagiert die These:
«LaB dich durch nichts beirren und tu, zu was du Lust hast.»
Als man ihm eréffnet, daB seine Frau ihn mit einem anderen betriigt,
hat er dagegen keine Bedenken: «Die sexuelle Freiheit ist die
Grundvoraussetzung fiir die Freiheit des Menschen.» Man darf sich
nicht durch Vorschriften und Riicksichtnahmen einengen lassen.
«Der Mensch ergreift von sich selbst Besitz, stiirzt die alten Gotter
und stellt sich auf den Sockel... Fort mit den iiberkommenen
Formen, nieder mit der Konvention.»

b) Es gibt wohl kaum ein Volk auf der Erde, fiir das die Freiheit
ein so starkes Lebensideal war wie das griechische. Wenn die Auf-



@Q. Friedrich, Freiheit und Liebe tm ersten Korintherbrief 83

fassung tliber das Wesen der Freiheit auch Wandlungen unter-
worfen war, so blieb der Satz, wie er in der Inschrift von Priene
formuliert ist, in Geltung: «Nichts Grofleres gibt es fiir den grie-
chischen Menschen als die Freiheit» (19, 18ff.).

In der klassischen Zeit sahen die Griechen in der Polis mit ihren
Gesetzen den Garanten der Freiheit. Sie ist «die Gemeinschaft der
Freien» (Aristot. Pol. I1I, 6, p. 1279 a 21), die Heimat des Biirgers,
die ihn vor Vertreibung in die Fremde schiitzt. Ihre Gesetze engen
ihn nicht ein, sondern gewdhren ihm die Freiheit; denn sie bewahren
ihn vor Ungerechtigkeit. Vor dem Gesetz gibt es nicht Herrschende
und Untertanen, sondern jeder ist gleichsam ein Koénig. Das Ge-
setz zwingt dem Biirger nicht einen fremden Willen auf, sondern es
ist Ausdruck des Willens der Polis, zu der er als Biirger gehért.
Darum stehen Gesetz und Freiheit nicht in Spannung zueinander.
Das Gesetz ist nicht Zwang, und Freiheit ist nicht subjektive
Willkiir zu tun und zu lassen, was der Betreffende jeweils will.
Der einzelne als Teil dieses Volkes erweist sich gerade dadurch als
Freier, daf} er nicht gezwungen, sondern aus freier Entscheidung das
Gesetz bejaht und sich fiir die Polis bis zur Selbsthingabe einsetzt.

Nachdem die Griechen ihre politische Selbstdndigkeit verloren
hatten, bezog man die Freiheit mehr auf die Innerlichkeit des
einzelnen. Freiheit bedeutet «die selbstdndige Lenkung seines
Lebens, die Unabhéingigkeit in allem, die unbeschrinkte Gewalt in
allem, was uns im Leben wesentlich angeht» (Pseud. Plat. Def. 412d).
Frei ist, wer die Machtvollkommenheit hat, nach eigenem Ermessen
zu handeln, wer «die Herrschaft iiber sich selbst besitzt» (Pseud.
Plat. Def. 415a). Immer wieder finden sich solche und &dhnliche
Formulierungen, um die Freiheit des einzelnen zu definieren. «Frei
ist, wer lebt, wie er will, der nicht zu zwingen, nicht zu hindern,
nicht zu vergewaltigen ist, dessen EntschlieBungen sich nicht auf-
halten lassen, dessen Begehrungen ans Ziel gelangen, dessen Aus-
weichungen nicht ins Unglick geraten» (Epict. Diss. 1V, 1, 1).
So beginnt Epictet den Abschnitt iiber die Freiheit. «Der ist frei,
dem alles nach seinem Willen begegnet und den niemand hindern
kann» (Epict. Diss. I, 12, 9). Aber auch diese Freiheit ist keine
subjektive Willkiir und Eigenmichtigkeit, sondern sie entspringt
einer starken Bindung.

Zur Freiheit gelangt der Mensch durch richtige Einsicht in den
wahren Sachverhalt, durch die er in Einheit mit Gott und der



84 Q. Friedrich, Freiheit und Liebe tm ersten Korintherbrief

Natur lebt. Zu dieser Einsicht verhilft ihm der Logos, der ein Stiick
der allgemeinen Weltvernunft ist. Der Logos, der den Menschen
zum Menschen macht, gibt ihm das Vermdgen, frei zu sein. So ist
der Mensch als Vernunftwesen seiner Natur nach auf Selbstindig-
keit angelegt, und Freiheit ist ein Wesensstiick des vernunftbe-
gabten Menschen. Durch die Vernunft realisiert der Mensch sie
stdndig; denn mit ihrer Hilfe nimmt er zu den dufBleren Krscheinun-
gen Stellung und entscheidet, was gut ist und was man tun muf.
Dadurch, dal der Mensch durch seinen Logos alle von aullen auf
ihn eindringenden Einfliisse einer Priifung unterzieht und sie fiir
sein Handeln auswertet, zeigt sich seine Selbsténdigkeit und Unab-
hingigkeit. Diese Freiheit hat er aber nur dann, wenn sein Logos
intakt ist. Sie ist also bedingt durch die Funktionsfihigkeit des
Logos, und sie ist gefahrdet, wenn der Logos geschwécht ist.

Der wahre Freie ist darum der Weise, der die rechte Einsicht hat.
Er kann tun, was er will, weil er nur das Erlaubte will. Er gibt
nicht jeder Leidenschaft nach, sondern er wird Herr iber seine
Affekte und unabhéngig von den Anschauungen der Menschen.
Mafl und Garant der Freiheit ist nicht mehr die Polis mit ihren
Gesetzen, sondern der Logos. Wer ihm folgt, ist frei, selbst wenn
der Korper in Fesseln liegt. Der Weise bejaht die héheren Ordnun-
gen, lebt in Harmonie mit dem Kosmos, er will, was Gott will
(Epict. Diss. IV, 1, 89f.), und darum ist er mit seinem Schicksal
zufrieden. «Wenn du willst, bist du frei. Wenn du willst, brauchst
du mit nichts unzufrieden zu sein, nichts anzuklagen. Alles wird
nach Wunsch gehen, nach deinem und zugleich nach dem des
Gottes» (Epict. Diss. I, 17, 28). So ist die stoische Freiheitslehre auf
den Glauben an das Walten der Gottheit gegriindet.

Zur Freiheit des Menschen gehort, dafl er sich durch nichts, was
aullerhalb seiner selbst ist, beeinflussen laf3t. Da der Mensch von
Natur aus frei ist, beruht Unfreiheit auf eigener Schuld. Niemand
kann dem Menschen seine Freiheit nehmen, wenn er sie nicht selbst
preisgibt (Epict. Diss. I, 19, 7). LaBt man sich mit Dingen ein, die
aullerhalb der eigenen Entscheidungsmoglichkeit liegen, dann wird
man von ihnen abhingig (Epict. Diss. I, 19, 16; IV, 1, 64ff.).
Beschrinkt man sich dagegen auf das Eigene, wo man eindeutig
Herr ist, dann kann man die Freiheit nicht verlieren (Epict. Diss. IV,
1, 681f.). Gleich am Anfang des Enchiridiums von Epictet heil3t es:
«Was in unserer Macht steht, ist seiner Natur nach frei, kann nicht



Q. Friedrich, Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief 85

verwehrt noch verhindert werden. Was nicht in unserer Macht
steht, ist ohnmachtig und knechtig, kann verwehrt werden und
gehort einem anderen zu... Wenn du dagegen nur das, was wirklich
dein ist, fiir dein ansiehst, was aber andern gehort, fir das, was es
ist, fiir etwas Fremdes, so wird dich niemand jemals zwingen,
niemand dir wehren» (Ench. I, 2f.). Es ist notig, dal man sich mit
konsequenter Energie von allem 16st, was einem nicht zur Verfiigung
steht. «Wer also frei sein will, der darf nichts wiinschen und nichts
scheuen, was in anderer Leute Macht steht. Sonst ist er unweigerlich
deren Knecht» (Ench. 14).

Will der Mensch frei sein, so muf} er auch von seinen Mitmenschen
unabhéngig sein. Er darf sich in keiner Weise durch Beziehung zu
einem anderen Menschen, durch dessen Wort und Taten oder auch
durch dessen Schicksal bestimmen lassen. Schon Aristoteles hatte
geschrieben: «Ein Mensch, sagen wir, sei frei, der fiir sich da ist und
nicht fiir einen anderen» (Metaph. I, 2, p 982b, 25f.). Der freie
Mensch ist ein fiir sich existierendes Individuum, das autonom tut,
was es will (Epict. Diss. IV, 1, 56; 128f.). Die Mitmenschen gehdren
wohl zur Welt als harmonischem Ganzen, gehen aber den stoischen
Weisen direkt nichts an. Epictet gibt folgende Anweisung, wie man
sich verhalten soll, wenn man einem Menschen begegnet, der
Schweres erlebt hat: «Zogere zwar nicht, dich wenigstens in deinem
Wort nach ihm zu richten, und wenn es sich gerade schickt, auch
mit ihm zu seufzen. Hiite dich aber, daB3 du nicht auch innerlich
seufzt» (Ench. 16). Unabhéngigkeit von allem, was nicht er selbst
ist, ist das Charakteristikum des freien Menschen. Die Freiheit wird
gefihrdet, wenn man Riicksicht nimmt auf etwas, was auBerhalb
der eigenen Verfiigungsgewalt steht. Zur Erhaltung der Freiheit ist
es notwendig, daBl man sich von allem Fremden, das das Selbstsein
beeinflult und beeintrichtigt, isoliert.

¢) Das Freiheitsverstindnis der Pneumatiker in Korinth weist
dullerlich betrachtet viele verwandte Ziige mit dem der Stoiker und
der Menschen unserer Zeit auf. Sie alle wollen autonom, unabhéngig
sein und frei handeln ohne Riicksicht auf andere. Aber die Motiva-
tion fiir diese Einstellung ist bei den einzelnen Gruppen verschieden.
Die Pneumatiker werden nicht durch den Logos, sondern durch das
Pneuma bestimmt, das vom Menschen Besitz ergreift, sein eigent-
liches Selbst wird und nun das Handeln des Pneumatikers regelt.
Der psychischsomatische Mensch ist durch das Pneuma von sich



86 Q. Friedrich, Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief

selbst frei geworden. Er will nichts mehr, sondern das Pneuma
entscheidet iiber ihn. Da dieses Pneuma sein eigentliches Ich ge-
worden ist, ist sein innerstes Selbst zu einer gottlichen Substanz
geworden. Dieses Pneuma 16st den Menschen aus den innerwelt-
lichen Beziehungen. Da es an keine Tradition und keine Konvention,
an keine Riicksichtnahme auf andere Menschen gebunden ist, kann
der Pneumatiker alles tun, was er will. Weil das Pneuma un-
eingeschrankt frei ist, sagt der Pneumatiker: «Mir ist alles erlaubt»
(1. Kor. 6, 12; 10, 23), und er lebt auch nach dieser Devise. Als
Pneumatiker steht er jenseits von Gesetz und Moral.

Weil es auf den Geist, nicht auf den vergéinglichen Leib ankommt,
praktizieren die korinthischen Schwérmer gerade in sexual-ethischer
Hinsicht eine grof3ziigige Freiheit. Freiheit und Liebe gehdren fiir
sie aufs engste zusammen (1. Kor. 6, 12f.). Was Tradition und
Konvention festgelegt hat, geht sie nichts an. Darum fragen sie
nicht, ob ihr Verhalten bei Juden, Griechen oder Christen vielleicht
Ansto3 erregen konnte (vgl. 1. Kor. 10, 32). Sie dokumentieren
vielmehr bewul}t ihre Freiheit, indem sie z. B. die bei Juden und
Heiden nicht erlaubte Ehe eines Mannes mit seiner Stiefmutter
nicht nur schweigend dulden, sondern sich darauf noch etwas ein-
bilden und damit protzen (1. Kor. 5, 1{f.). Da man als Pneumatiker
von der Meinung der Umwelt frei ist, kann man sich alles erlauben,
ja vielleicht muf} man direkt so handeln, wie es die Korinther taten,
um die Geistméchtigkeit und Freiheit unter Beweis zu stellen.

Dieselbe Ungebundenheit zeigen auch die pneumatischen Frauen
in Korinth bei ihrem Verhalten im Gottesdienst. Der Geist, der sie
aus der Allgemeinheit herausgelost hat, hebt nach ihrer Meinung
die Unterschiede zwischen Mann und Frau auf. Darum werfen sie
den Schleier ab, unbekiimmert darum, daf bei ihren Mitbiirgern
in Korinth andere Sitten herrschen und es in den urchristlichen
Gemeinden ebenfalls nicht Brauch ist (1. Kor. 11, 2ff.).

Merkmal der korinthischen Enthusiasten ist ihr starkes Selbst-
bewuBtsein — Paulus spricht immer wieder von ihrer Aufgeblasen-
heit (1. Kor. 4, 6. 8. 18f.; 5, 2; 8, 1; vgl. 13, 4) — und ein damit
verbundener Individualismus. Das Pneuma gibt ihnen die Erkennt-
nis, die sie von der groBen Masse der anderen heraushebt (1. Kor.
8, 11f.). Ihre individualistische Egozentrik ist nach ihrer Meinung
kein primitiver Egoismus, sondern pneumatischer Geist. In Wirk-
lichkeit ist es aber nur eine andere Form ihres Verfallenseins an sich



G. Priedrich, Fretheit und Liebe vm ersten Korintherbrief 87

selbst. Als Pneumatiker nehmen sie auf andere in der Gemeinde
keine Riicksicht, sondern sie dokumentieren durch ihr Verhalten
das Vorhandensein des Pneumas bei ihnen, das anderen in dieser
Weise nicht zuteil geworden ist. Der Geist, der sie erfafit hat, 16st
sie aus den Bindungen der Gemeinschaft heraus und steigert den
Individualismus durch starken Geltungsdrang. Die Pneumatiker in-
teressiert wenig, wie ihr Verhalten auf den Bruder wirkt und welche
Folgen ihre Anschauungen und ihr Treiben fiir das Gemeindeleben
haben kénnten, sondern es geht ihnen darum, dafl ihre vom Pneuma
erzeugte Erkenntnis sich durchsetzt.

Das ist der Grund, warum es in Korinth soviel Streit und Zank
gibt (1. Kor. 3, 3f.), was fiir Paulus allerdings ein Indiz dafiir ist,
daB die Korinther gerade keine Pneumatiker sind. Riicksichtslos
versuchen einige durch Einsatz heidnischer Behorden, ihre finan-
ziellen Forderungen an den christlichen Bruder durchzusetzen, an-
statt auf die Durchfithrung ihres vermeintlichen Rechts zu ver-
zichten (1. Kor. 6, 1{f.). Ihr eigenméchtiges Streben zerstort die
Gemeinschaft. Sie meinen, daBl der Mensch den sexuellen Verkehr
genauso notwendig brauche wie die tédgliche Nahrungsaufnahme.
Darum gehen sie zur Hure, ohne zu fragen, welche Konsequenzen
dieses Verhalten fiir ihr Christsein hat, da sie doch keine fiir sich
existierenden Monaden, sondern Glieder am Leibe Christi sind,
(1. Kor. 6, 13ff.). Als Pneumatiker fiihlen sie sich dem heidnischen
Glauben iiberlegen. Darum nehmen sie in ihrem pneumatischen
Liberalismus an Opfermahlzeiten in Tempeln teil, unbekiimmert
darum, wie das auf andere Christen wirkt, die diese Freiheit nicht
haben (1. Kor. 8, 9f.). Sie lehnen sich dagegen auf, daBl ihre Freiheit
der Kritik anderer unterworfen und dadurch in irgendeiner Weise
eingeschriankt werden soll. 1. Kor. 10, 29f. versteht man aus dem
Zusammenhang am besten als Einwand der Pneumatiker gegen die
Anschauung des Apostels Paulus. Sie demonstrieren ihre Freiheit
und lehnen es grundsétzlich ab, ihr Verhalten durch Riicksicht-
nahme auf andere irgendwie beeinflussen zu lassen.

Das riicksichtslose Geltendmachen der Freiheit und das indivi-
dualistische SelbstbewuBtsein der Pneumatiker fithrt zur Auflésung
der gottesdienstlichen Gemeinschaft. Das Herrenmahl ist nicht
mehr ein Gemeinschaftsmahl, sondern wenn man zusammenkommt,
hilt jeder «sein eigenes Mahl», und die Folge ist, dall der eine
hungrig, der andere betrunken ist (1. Kor. 11, 21). Die individua-



88 G. Friedrich, Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief

listische Freiheitsliebe der Pneumatiker zerstort das Gemeinde-
leben. Sie dringen sich mit ihrer Glossolalie in den Vordergrund,
ohne daran interessiert zu sein, ob ihr ekstatischer Enthusiasmus
die Gemeinde fordere und ihr weiterhelfe (1. Kor. 14, 1ff.). Sie
schwelgen vielmehr in religiosem Egoismus, da beim Zungenreden
nur der einzelne Verbindung mit Gott hat und die Gemeinde un-
beteiligt bleibt, falls das Gesagte nicht gedolmetscht wird (1. Kor.
14, 5. 13). Der Gottesdienst hat fiir sie nicht den Zweck, dem
Aufbau der Gemeinde zu dienen, sondern er ist der geeignete Ort,
ihr Pneumatikertum zu demonstrieren. Das Ausiiben der Geistes-
gaben gilt nicht der Gemeinde, sondern dient dem Offenbarwerden
des Geistes. Da die Gemeinde ihr Lallen sowieso nicht versteht,
macht es nichts aus, wenn mehrere gleichzeitig in Verziickung ihre
Worte hervorstofen (1. Kor. 14, 27f.).

Ahnlich individualistisch ungeordnet geht es auch beim Reden
der Propheten zu. Hat einer zu sprechen begonnen, so it er
so bald keinen anderen zu Wort kommen. Die anderen Propheten
gonnen dem Redner nicht das Vorrecht und beginnen ihrerseits
ebenfalls zu prophezeien, so daf} es ein groB3es Durcheinander gibt
(1. Kor. 14, 29ff.). Das Freiheitsstreben der Pneumatiker ist ein
totendes Gift fir die Gemeinde.

2.

Auch Paulus geht es um Freiheit und Liebe. Er ist ein Rufer der
Freiheit und ein Lobsdnger der Liebe. Auch fiir ihn gehéren Frei-
heit und Liebe aufs engste zusammen. Auch fiir ihn ist die Liebe
ein Gradmesser dafiir, ob man wirklich ein Freier ist. Aber er
versteht sowohl unter Freiheit wie unter Liebe etwas vollig anderes
als die Pneumatiker und die Menschen von heute. Nicht alles ist
wirklich Freiheit, was als Freiheit angepriesen wird, und nicht alles
ist Liebe, was sich als Liebe ausgibt.

Es gibt eine Art der Freiheit, die nur den Schein der Freiheit hat,
in Wirklichkeit aber eine gefihrliche Form der Bevormundung,
Beherrschung und Unterdriickung ist, die deshalb so verfiihrerisch
wirkt, weil diese Sklaverei unter der Tarndecke der Freiheit auftritt,
aber die versprochene Freiheit gerade nicht gewdhrt. Die Freiheit
zum Siindigen ist Unfreiheit. Paulus grenzt sich gegen einen
falschen Freiheitsbegriff ab. Er will sich nicht von einer Pseudo-



Q. P'riedrich, Freiheit und Liebe tvm ersten Korintherbrief 89

freiheit tyrannisieren lassen; denn eine Freiheit, die unfrei macht,
ist keine Freiheit (1. Kor. 6, 12).

a) Paulus kennt die Gegner der Freiheit. Abgesehen von Gesetz,
Siinde und Tod (1. Kor. 15, 26. 56), iiber die er im 1. Korintherbrief
in dieser Hinsicht nicht ausfiihrlich spricht — vergleiche aber Rom.
6-7 und Gal. 3-5 —, ist der Mensch selbst der Feind der Freiheit der
Menschen. Menschen rauben anderen Menschen die Freiheit, indem
sie sie beherrschen (vgl. 1. Kor. 7, 24; 9, 12).

Aber die Bedrohung der Freiheit kommt nicht nur vom herrsch-
siichtigen Mitmenschen, sondern der Mensch selbst ist der Toten-
griber seiner eigenen Freiheit. Die Gefdhrdung der Freiheit erwéchst
ihm aus sich selbst, aus seinem «Fleisch», seinem sarkischen Ego.
Diese Gefahr ist deshalb so bedrohlich, weil der Mensch glaubt,
dadurch zur eigentlichen Freiheit gelangen zu kénnen. Aber gerade
dann, wenn er meint die uneingeschrinkte Freiheit ergriffen zu
haben, ist er im Begriff, diese ganz zu verlieren (1. Kor. 6, 12ff.).
Die grofite Knechtschaft besteht in dem Verfallensein an sich selbst,
dem Gebundensein an das eigene Ich, in den eigensiichtigen Be-
strebungen, dem Beherrschtwerden von den Begierden. Wer im
Fleisch lebt, wird von den Begehrungen des Fleisches beherrscht,
und am Ende dieses Freiheitsweges steht der Tod (Rom. 8, 5. 13).
Es ist ein Irrtum zu meinen, der Mensch sei dann recht frei, wenn er
sich selbst gehort und iiber sich verfiigen kann. Der zu sich selbst
Befreite wird von der Sorge beherrscht und vom Begehren um-
getrieben. Da er seiner Sarx horig ist, steht es gar nicht in seiner
Entscheidungsmacht, ob er sich von ihr bestimmen lassen will oder
nicht,sondern er wird von ihr zum Siindigen gezwungen. Der Mensch,
der ein Sklave seiner selbst ist, tut gar nicht, was er eigentlich
will, sondern er tut, was er tun mull (Rom. 7, 151.). Er hat, ohne
daB er es recht weill, die Verfiigungsmacht tiber sich verloren. Die
im faszinierenden Freiheitsideal erstrebte Selbstméchtigkeit, die ra-
dikale Unabhingigkeit des Ich-Selbst-Seins ist nicht das Paradies
der Freiheit, sondern der Abgrund des Unheils. Die egozentrische
Knechtschaft ist so stark, der Mensch wird von der Siinde so total
beherrscht, daf} er, da er die wahre Freiheit nicht kennt, die Knecht-
schaft als solche gar nicht empfindet, sondern als Freiheit propagiert.

b) Von der Knechtschaft der Menschen kann man sich lossagen,
wie es die Griechen immer wieder gelehrt und getan haben. Mensch-
liche Gesetze, die einen einschrinken, kann man als nichtig er-



90 G. Friedrich, Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief

kldren. Wie aber soll man von sich selbst, seiner Sarx, seinem
eigensiichtigen Machtstreben frei werden? Eine Selbstbefreiung ist
nicht méglich. Durch Anstrengung des Willens und durch verniinf-
tiges Leben kann man sich wohl von dieser oder jener Bindung
I6sen und sich von seinen Affekten unabhingig machen, aber die
volle Befreiung von dem maéchtigen Sklavenhalter Ego kann nicht
durch einen Aufstand gegen diesen Tyrannen erfolgen, sondern mufl
durch einen Eingriff von aullen geschehen. Frei wird man nicht
dadurch, da3 man sich frei macht, sondern befreit wird (Gal. 5, 1).
Da die Freiheit nicht naturgegeben ist, kann sie sich nicht von selbst
entfalten, sondern man wird durch ein Ereignis, das auBlerhalb der
eigenen Verfiigungsgewalt steht, frei. Freiheit kann man sich nicht
selbst vermitteln, sondern sie wird einem geschenkt. Wie Siinde und
Tod durch einen Einbruch von auflen vom Menschen Besitz ergriffen
haben (Rém. 5, 12f.), so mull auch die Befreiung durch einen
Eingriff von aullen erfolgen.

Wie das geschieht, wird im 1. Korintherbrief nur angedeutet,
nicht aber ausgefiihrt. Paulus schreibt: «Ihr gehort nicht mehr
Euch selbst; denn Thr seid bar erkauft» (1. Kor. 6, 191.; vgl. 7, 23).

Damit ist nicht auf den sakralen Sklavenloskauf angespielt, da
dieser nicht ein Eingriff von auflen, sondern im Grunde ein Akt der
Selbstbefreiung war, sondern es ist hier eher an die Befreiung des
Kriegsgefangenen von dem Besiegten durch einen Abgesandten ge-
dacht. Gal. 3, 13 spricht ausfiihrlicher dariiber, wie dieser Loskauf
vor sich ging und welcher Preis als Losegeld gezahlt worden ist:
«Christus hat uns losgekauft vom Fluch des Gesetzes, indem er fiir
uns zum Fluch wurde; denn es steht geschrieben: verflucht ist, der
am Holz hingt» (vgl. Gal. 4, 5; 3, 8f.). Im 1. Korintherbrief ist
dieser Gedanke enthalten in der Botschaft vom Kreuz (1, 18. 23f.;
2, 2), vom Passalamm (5, 7) und in dem urchristlichen Kerygma
vom Tode Christi fir unsere Siinden (15, 3; vgl. 8, 11; 11, 24).
In 2. Kor. 5, 21 wird dieses in den eindrucksvollen Satz gefal3t: « Er
hat den, der von keiner Siinde wulite, fiir uns zur Siinde gemacht,
auf daB} wir in ihm die Gerechtigkeit Gottes wiirden.» Die einmalige
Tat Jesu schafft nicht magisch, automatisch, zeitlos die Freiheit fiir
alle Menschen, wohl aber potentiell die bisher noch nicht dagewesene
Freiheit. Realitdt wird sie fiir den einzelnen durch das Evangelium.
Dieses ist in der Tat eine frohe Botschaft; denn sie ist ein Ruf zur
Freiheit (Gal. 5, 13).



G. Friedrich, Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief 91

Freiheit ist nicht der Inhalt der paulinischen Botschaft; aber die
Botschaft realisiert die Freiheit bei denen, die sie héren und an-
nehmen. Paulus verkiindigt sie nicht als ein Lebensideal, sondern
als Befreiter polemisiert er aus der ihm geschenkten Freiheit heraus
gegen andere, die die Freiheit einschrinken, seien es Libertinisten
in Korinth oder Nomisten in Galatien. Er propagiert die Freiheit
nicht, sondern er ermoglicht sie durch sein Evangelium, und er
verteidigt sie, wenn sie angegriffen wird. Da die Freiheit des
Menschen ein Geschenk Gottes ist, gibt es keine autonome, von
Gott unabhiingige Freiheit, sondern nur Freiheit durch Gott.

¢) Eine absolute Freiheit ist eine Utopie. Wer Freiheit ohne
Bindung erstrebt, betriigt sich selbst. Befreiung heillt keineswegs
Entlassung aus jeder Bindung, sondern Befreiung heil}t nach dem
biblischen Zeugnis Wechsel von dem Ausgeliefertsein des Sklaven
an den tyrannischen Herrn zur Verbundenheit des Sohnes mit dem
giitigen Vater (Gal. 4, 1-7). Es ist keine Umdeutung der Freiheit,
wenn Paulus klar zum Ausdruck bringt, dal} christliche Freiheit
keine grenzenlose ist. Garant, aber gleichzeitig auch Schranke der
Freiheit ist fiir den Christen weder die Polis noch der Logos, auch
nicht das gnostische Pneuma, sondern Christus. Der von ihm Be-
freite ist der wahrhaft Freie und gleichzeitig sein Sklave, wie
Paulus sich gelegentlich nennt (Rom. 1, 1; Gal. 1, 1. 10).

Die totale Abhédngigkeit von Christus bringt fiir den Christen die
grofBtmogliche Unabhingigkeit. Die Unterwerfung unter Christus
schafft die volle Freiheit, wihrend umgekehrt die Freiheit von
Christus das vollige Aufgeliefertsein an die versklavenden Michte
bedeutet. Nirgendwo wird die Freiheit des Christen so charakte-
ristisch zum Ausdruck gebracht wie in 1. Kor. 3, 211f., obwohl das
Wort Freiheit selbst dort nicht gebraucht wird. Dem Christen — so
sagt Paulus den Korinthern - steht alles zur Verfiigung, weil der
Christ ein freier Mensch ist, der durch nichts gezwungen werden
kann. Nichts kann seine Freiheit beeintrichtigen, und niemand
kann sie ihm rauben. Das trifft aber nur unter der Voraussetzung
zu, dafl man Christus angehort. Seitdem Christus der Herr ist,
koénnen die Herrschermichte der Welt mit dem Christen nicht
mehr machen, was sie wollen. Christus hat sie besiegt, und Christen
haben an der Siegesmacht Christi Anteil. Die Christen sind darum
nicht mehr den Méchten der Welt ausgeliefert, sondern die Welt
gehort vielmehr fortan den Christen. Die totale Ungebundenheit



92 G. Friedrich, I'reiheit und Liebe im ersten Korintherbrief

und die radikale Bindung, die schrankenlose Weite christlicher
Freiheit und die Ablehnung des =ziigellosen Libertinismus, das
Sklave-Sein unter Gott und das Herr-Sein iiber alles machen die
Dialektik und Paradoxie der christlichen Existenz deutlich.

Wer ein Knecht Christi ist, ist keines andern Menschen Knecht.
Nicht nur der Grieche wendet sich gegen jede Form der Sklaverei
und Tyrannis, nicht nur der heutige Mensch revoltiert gegen jede
Art des Beherrschtwerdens. Auch Paulus warnt die Korinther davor,
von Menschen abhingig zu werden: «Der vom Herrn berufene
Sklave ist ein Freigelassener des Herrn. Ebenso ist der berufene
Freie Sklave Christi. Ihr seid bar gekauft. Werdet nicht Sklaven
von Menschen» (1. Kor. 7, 22f.). Der Sklave Christi ist der wahre
Freie, der von keinem Menschen abhéingig ist, auch nicht von
theologischen Lehrern und kirchlichen Autorititen. Anscheinend
nehmen einige Korinther es widerspruchslos hin, daBl kirchliche
Parteifithrer iiber sie verfiigen (1. Kor. 9, 12). Paulus zeigt den
Korinthern, dall weder er noch Petrus iiber sie herrschen sollen,
daf} sie nicht bevormundet werden diirfen, sondern daf3 die Apostel
ihnen zum Dienst zur Verfiigung stehen (1. Kor. 3, 22. 5). Der
Christ ist frei von der unterdriickenden Herrschermacht der Mit-
menschen. Er braucht sich nicht zum willfdhrigen Sklaven kirch-
licher, politischer oder sozialer Vorgesetzter machen zu lassen.

Der Loskauf durch Christus und die Bindung an Christus machen
den Christen nicht nur von den Mitmenschen unabhingig, sondern
sie machen ihn auch von sich selbst frei. «Wil3t Thr nicht..., dal3
Ihr nicht Euch selbst gehort? Denn Ihr seid bar erkauft» (1. Kor. 6,
191.). Darin zeigt sich die Groe der Tat Jesu, dal3 sie imstande ist,
Menschen von sich selbst zu erlosen. Christus ist fiir alle gestorben,
«damit die Lebenden nicht mehr sich selbst leben, sondern dem,
der fiir sie gestorben und auferweckt ist» (2. Kor. 5, 15). Nun lebt
der Mensch nicht mehr sich selbst (Rom. 14, 7f.). «Nun haben wir,
die Starken, die Pflicht, die Schwichen derer, die nicht so stark
sind, zu tragen und nicht uns selber zu gefallen. Jeder von uns soll
dem néchsten zu Gefallen leben, zum Guten, zur Erbauung» (R6m.
15, 11.). Zu einer solchen Einstellung, zu einer solchen Freiheit von
sich selbst befreit Christus. In der Taufe ist der alte Mensch mit-
gekreuzigt, daf er nicht mehr den Siinden dient (R6m. 6). Wer frei
von sich selbst ist, ist frei fiir den anderen. Dadurch kommt er zum
rechten Menschsein, das er als ein Sich-Selbst-Hdriger gefahrdet hat.



Q. Friedrich, IFreiheit und Liebe tm ersten Korintherbrief 93

Das rechte Verstdndnis der menschlichen Freiheit hingt auf das
engste mit dem Versténdnis des Menschseins des Menschen zusam-
men. Hat der Mensch sein Sein aus sich selbst, gehort zu seinem
Menschsein das Fiir-Sich-Sein, der Individualismus, das Bewult-
werden des Ichs, das Herausstellen des Selbst, dann wird das Wesen
der Freiheit durch Beachtung der Rechte dieses isolierten Ichs
bestimmt, und die Stoiker in Griechenland und die Gnostiker mit
ihrem pneumatischen Ich in Korinth wie auch viele Freiheits-
fanatiker der Gegenwart haben Recht mit dem, was sie lehren und
tun. Ist der Mensch aber ein Wesen, das nicht darauf angelegt ist,
allein zu leben, das nicht isoliert in Kontaktlosigkeit der Tiere im
Schwarm sein Dasein fiihrt, sondern sein Sein von dem anderen her
hat und auf ein Du angewiesen ist, dann darf dieses Du, dann darf
der andere, der Mitmensch, nicht aus der Definition der Freiheit
herausgeschnitten und das Verhiltnis zu ihm bei der Betrachtung
der Freiheit nicht negativ bewertet werden. Eine Freiheit, bei der
der Mensch bei sich selbst bleibt, ist keine dem Wesen des Menschen
entsprechende Freiheit. Freiheit heiflt nicht Losung aus allen Bin-
dungen, Verbindungen und Verpflichtungen. Freiheit ist nicht Frei-
gabe der subjektiven Willkiir, sondern zur rechten Ausiibung der
Freiheit gehort, dal man sich auf den anderen einstellt und vom
anderen her denkt, da3 man bereit ist, im Interesse des anderen auf
etwas zu verzichten, was zu tun man durchaus die Freiheit hat.
Der Mensch erreicht die Freiheit nicht dann, wenn er sich
durchsetzt, sondern gerade, wenn er frei von sich selbst wird.
Freiheit ist keine Privatsache, sondern ob man frei ist, zeigt sich
vielmehr an dem Verhiltnis zum anderen. Eine Freiheit, die das
Verhéltnis zum anderen stort, entspricht nicht der menschlichen
Natur und Wiirde. Zur Freiheit gehort nicht die Unabhéngigkeit
des Uber-Sich-Verfiigen-Konnens, sondern die Praktizierung des
Mit- und Fiireinander-Seins. Die egozentrische Freiheit auf Kosten
des anderen ist eine Perversion der wahren Freiheit, weil sie einen
Angriff auf das Menschsein des Menschen darstellt und sie den
Menschen aus den fiir sein Dasein notwendigen Lebensformen 16st.
Da der Mensch ein dialogisches, gesellschaftliches Wesen ist, be-
deutet der Mitmensch fiir ihn nicht Schranke, sondern Erfiillung,
nicht Grenze, sondern Verwirklichung der Freiheit. Das Dasein fiir
den anderen ist etwas grundsétzlich anderes als ein Beherrscht-
oder gar Tyrannisiertwerden durch den anderen. Beim Dasein fiir



94 Q. Friedrich, Freiheit und Liebe vm ersten Korintherbrief

den anderen geht die Initiative von mir aus, ich bin in freier Ent-
scheidung aktiv, um dem anderen zu helfen. Beim Beherrscht-
werden dagegen bin ich das Objekt eines anderen, so dafl in der
Passiviorm gesprochen wird. Die Aktivitit des Gehorchens ist ein
Ausdruck der Abhingigkeit.

Fiir wahre Freiheit des Daseins fiir den anderen setzt sich Paulus
in seiner Auseinandersetzung mit den Pneumatikern in Korinth ein.
Da er ein Apostel der Freiheit ist, stimmt er dem Losungswort der
Korinther zu, indem er es nicht weniger als viermal sagt: «Alles ist
mir erlaubty» (1. Kor. 6, 12; 10, 23). Aber ebenso, damit er nicht
millverstanden wird, schrinkt er nicht weniger als viermal diese
Parole ein, indem er hinzufiigt: «Nicht alles ist férderlich»; «ich
werde mich nicht von etwas beherrschen lassen»; «nicht alles ist
forderlich»; «nicht alles baut auf». Paulus gibt mit diesen Worten
eindeutig zu verstehen, dall Freiheit nicht Ungebundenheit heil3t.
Freiheit ist nicht dazu da, der Willkiir des Pneumatikers Spielraum
zu geben und den Personlichkeitswert des einzelnen zu mehren,
sondern forderlich ist — das gehort fiir Paulus offensichtlich zur
Bestimmung der Freiheit dazu —, was dem Aufbau der Gemeinde
dient, und auf bauend wirkt nicht die Erkenntnis des Pneumatikers,
der bei sich selbst bleibt, sondern die Liebe, die fiir den anderen da
ist (1. Kor. 8, 2). Freiheit besteht nicht im Riickzug aus der Wirk-
lichkeit auf das Pneuma und im Negieren der mitmenschlichen
Beziehungen, sondern gerade — so paradox es auch klingen mag — in
dem Dienst fiir den anderen. Erst wenn man zum grundsétzlichen
Verzicht auf personliches Recht bereit ist, ist man zur wahren
Freiheit vorgedrungen. Das versucht Paulus den Korinthern an
seinem eigenen Verhalten deutlich zu machen.

3.

Paulus verteidigt die Freiheit nicht nur mit Worten, sondern er
praktiziert sie und lebt wie ein wahrer Freier (1. Kor. 9, 1). «Wenn
ich Menschen noch zu Gefallen lebte, wire ich nicht mehr Christi
Sklave» (Gal. 1, 10). Das proklamiert Paulus nicht nur deklama-
torisch, sondern das hat er in Antiochien Petrus gegeniiber, in
Galatien den Judaisten, in Philippi den Behorden, in Jerusalem den
Juden und in Korinth den Pneumatikern gegeniiber unter Beweis
gestellt. In 1. Kor. 9 zeigt Paulus an mehreren Beispielen, wie er in



G. Friedrich, Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief 95

christlicher Freiheit sein Leben gestaltet: Er hitte das Recht, zu
essen und zu trinken (9, 4), zu heiraten und seine Frau auf seinen
Missionsreisen bei sich zu haben (9, 5) und sich von den Gemeinden
unterhalten zu lassen (9, 6). Aber er macht von diesen ihm zu-
stehenden Rechten keinen Gebrauch (9, 12. 15). Die Grofle seiner
Freiheit besteht gerade darin, dal} er auf sein Recht verzichtet.
«Obwohl ich allen gegeniiber frei bin, habe ich mich allen zum
Sklaven gemacht, um die Mehrheit zu gewinnen» (9, 19).

a) Die Freiheit, die er fiir sich in Anspruch nimmt, besteht im
Dienst an anderen. Grundsatzlich ist Paulus mit den pneumatischen
Libertinisten der Meinung, dall man alles Fleisch essen darf, ohne
grofe Erkundigungen anzustellen. Wenn aber jemand daran An-
stol nehmen sollte, so dafl die Praktizierung der Freiheit zur
Beunruhigung des Gewissens eines anderen fithrt, dann will Paulus
bis in alle Ewigkeit kein Fleisch essen, um dem Bruder keinen
Anstof3 zu geben (1. Kor. 8, 13). Die wahre Freiheit gibt ihm die
Moglichkeit, so zu handeln. Darum sieht er in seinem Verzicht nicht
eine Beschrinkung, sondern einen Akt der Freiheit. Gerade in
solchen Situationen mul} es sich zeigen, ob man wirklich frei ist.
Das Wesen der durch Christus bestimmten Freiheit besteht darin,
daB3 man von sich, seinen Wiinschen, auch von dem einem zustehen-
den Recht absehen kann.

Zu einer solchen Haltung und Praktizierung der Freiheit ruft
Paulus auch die Korinther auf., «Niemand sehe auf das Seine,
sondern das des anderen» (1. Kor. 10, 24). Wenn schon fiir das
Menschsein des Menschen das Dasein fiir den anderen eine unauf-
gebbare Forderung ist, so trifft dieses erst recht fiir das Christsein
des Christen zu. Christen gehoren zusammen und sind aufeinander
angewiesen. Dem enthusiastischen Liberalismus, man koénnte auch
sagen: dem Libertinismus pneumatischer Individualisten gegeniiber
betont Paulus die Gemeinschaft der Christen untereinander und
mit Christus, wie dieses in der Aussage von der Gemeinde als Leib
Christi zum Ausdruck kommt. Wenn sich die Gemeinde in einzelne
Gruppen auflost, dann zerstiickelt man Christus (1. Kor. 1, 12ff.).
Da man als Christ nicht ein auf sich gestellter einzelner ist, darf man
nicht tun und lassen, was man will, weil alles, was man tut, Einflull
auf das Ganze hat. Paulus verdeutlicht dieses mit dem bekannten
Bild vom Sauerteig, von dem ein einziges Stiickchen bereits geniigt,
um den ganzen Teig zu durchsduern (1. Kor. 5, 6). Das Tun des



96 G. Friedrich, Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief

Christen hat nicht nur eine dem Sauerteig gleichende Auswirkung
auf das Leben der Gemeinde, sondern es ist, da der Christ Glied am
Leibe Christi ist, auch nicht ohne Folgen auf sein eigenes Verhiltnis
zu Christus (1. Kor. 6, 15). Mit Nachdruck betont Paulus gegen das
Streben der Pneumatiker, ihre Auffassung von der Freiheit ohne
Riicksichtnahme auf die anderen zu praktizieren, daf} sie sich dadurch
nicht nur an den Briidern versiindigen, weil diese in ihrem Glauben
schwankend werden konnten, sondern auch an Christus selbst.

Wer sich von der Gemeinde absondert und die Gemeinschaft
zerstort, indem er genielerisch, ohne auf die anderen zu warten,
bei der Gemeindezusammenkunft die Mahlzeit einnimmt, macht sich
ebenfalls an Christus schuldig (1. Kor. 11, 20ff.). Da die Gemeinde
der Leib Christi ist, darf sie sich nicht individualistisch auflésen.
Die Freiheit des Christen hat mit dem pseudopneumatischen
Libertinismus egozentrischer Art nichts zu tun, sondern sie ist eine
christozentrische. Weil Christus der Garant der Freiheit ist, kann
nicht jeder leben, wie er will. Individualismus und Egoismus sind,
selbst wenn sie in der Form des enthusiastischen Pneumatismus
auftreten, nicht christusgemédf3. Die Charismen sind nicht dazu da,
die Personlichkeitsentfaltung zu steigern und ekstatische Ver-
ziickungen zur Schau zu stellen, sondern sie sollen der Auferbauung
des Leibes Christi dienen (1. Kor. 12, 12f.; 14, 3ff. 12. 26). Der
Geist sprengt nicht, wenn es der Geist Gottes ist, die Einheit. Er
isoliert nicht den einzelnen, sondern er fithrt durch die Taufe den
einzelnen in die funktionale Einheit des Leibes Christi (1. Kor. 12,
12). Die Freiheit des Christen ist darum eine vollig andere als die
des Stoikers; der Christ ist mit seinem Bruder in der Gemeinde in
lebensnotwendiger Weise verbunden. «Wenn ein Glied leidet, so
leiden alle Glieder mit, und wenn ein Glied geehrt wird, freuen sich
alle Glieder» (1. Kor. 12, 26). Der Pneuma-Theologie der gnostischen
Individualisten setzt Paulus die Christus-Leib-Theologie entgegen.

Paulus schlieBt die Erorterung iiber die rechte Praktizierung der
Freiheit bei der Frage der Stellung des Christen zum Opferfleisch
mit den Worten: «Gebt keinem Anstol3, weder Juden noch Griechen
noch der Gemeinde Gottes, wie auch ich in allem allen zu Gefallen
bin und nicht meinen Nutzen suche, sondern den der vielen. Folgt
meinem Beispiel, wie ich dem Beispiel Christi» (1. Kor.10,32. 11, 1).

b) Wenn die grofite Knechtschaft in dem Verfallensein an sich
selbst besteht und die groBte Freiheit im Dasein fiir den anderen



G. Friedrich, Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief 97

sich dokumentiert, dann ist Freiheit nichts anderes als Praktizierung
der Liebe. Wie Freiheit fir Paulus nicht Unabhingigkeit vom
anderen ist, so ist fiir ihn Liebe nicht das eigenméchtige Begehren
nach dem anderen. Liebe, die wirklich den Namen Liebe verdient,
ist nur da, wo der Mensch von sich selbst frei in seiner Existenz von
dem anderen bestimmt ist. Wo ein Mensch so auf das Fiir-Sich-Sein,
auf das An-Sich-Denken und Fiir-Sich-Begehren verzichtet und
offen fiir die Situation des anderen ist, wo er dessen Not sieht und
sie anpackt, da ist Liebe. Dagegen greift die den andern begehrende
Liebe nach der Freiheit des andern, so dal} diese Liebe, die fiir sich
die hochste Form der Freiheit beansprucht, herrschsiichtig und
tyrannisierend ist.

Rechte Liebe stellt sich nie heraus mit ihrem Ko6nnen und ihren
Gaben. Weil der wahrhaft Liebende von seiner Person absehen
kann, darum kann er langmiitig und giitig sein, d. h. er verzichtet
auf das eigene Recht und vertrigt den anderen, selbst wenn dieser
unertriglich und unvertriglich ist. Da Liebe stets dienende Hingabe
ist, ist sie frei von Fanatismus und Eifersucht. Sie kann um des
anderen willen verzichten. Sie prahlt nicht mit dem, was sie ist,
was sie hat und was sie tut, sie macht vielmehr nicht mehr von sich
her, als sie wirklich ist. Sie setzt sich auch nicht iiber bestehende
Schranken und Ordnungen leichtfertig hinweg, sondern sie hat
Taktgefiihl. Da sie vom anderen her denkt und auf das Wohl des
anderen aus ist, ist sie nicht auf den eigenen Vorteil bedacht. Sie
1af3t sich nicht durch das Verhalten des Mitmenschen reizen, darum
wird sie nicht bissig, ironisch und spitz. Sie fithrt nicht Buch
dariiber, was der andere ihr Boses angetan hat, sie kreidet ihm nicht
jedes Vergehen an, um es ihm zu gegebener Zeit mit Zinsen heimzu-
zahlen, sondern sie hat vielmehr ein ausgesprochen schlechtes Ge-
déchtnis fiir das, was der andere verkehrt gemacht hat. Sie hat
keine Freude an dem Versagen und der Schuld des anderen, sondern
sie ist vielmehr imstande, alles mit Schweigen zuzudecken. Sie
glaubt alles, sie hofft alles, sie duldet alles (1. Kor. 13, 1-7).

In der sich selbst vergessenden und sich fiir den anderen auf-
opfernden Liebe verwirklicht und bewahrt sich die Freiheit. Freiheit
ist nicht etwas selbstverstindlich Gegebenes, sondern sie muf}
praktiziert werden. Sie ist nicht etwas Statisches, sondern Dyna-
misches, so daf} sie immer wieder neu ergriffen werden mull. Wo
der Mensch, seiner selbst entronnen, nicht mehr sich und das Seine

7



98 Q. Friedrich, Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief

sucht, sondern an das Wohl des anderen denkt, da ist die Freiheit
in vollem MaBe verwirklicht. So sind Freiheit und Liebe unlésbar
miteinander verbunden. Wer liebt, der ist frei vom Zwang, frei von
Vorschriften und Menschen, und wer wirklich frei ist, kann nicht
anders handeln, als an das Wohl des anderen zu denken. An der
Praktizierung der Liebe zeigt sich das Freisein des Menschen. Die
Liebe ist darum nicht Einengung und Begrenzung der Kreiheit,
sondern eine Tat und ein Test der Freiheit. Sie ist fiir die Freiheit
von hochster Bedeutung; denn ihre Ausiibung verhindert den Ver-
lust der Freiheit. Darum schreibt Paulus: «Ihr seid zur Freiheit
berufen. Doch soll die Freiheit nicht AnlaB3 fiir das Fleisch sein,
sondern dienet einander durch die Liebe» (Gal. 5, 13). Wo dieser
Dienst der Liebe ist, wird die Freiheit vor der Versuchung bewahrt,
zu einer Pseudofreiheit der Ichhaftigkeit abzugleiten. Die Freiheit,
die der Egoismus bedroht, bewéhrt sich in der Liebe.

Die Korinther fiihrten ihre Freiheit auf den Geistbesitz zuriick.
Auch fiir Paulus ist die Freiheit eine Gabe des Geistes. Er sagt
direkt: «Wo der Geist ist, da ist Freiheit» (2. Kor. 3, 17). Wie
Paulus fiir die Freiheit eintritt, so bejaht er auch den Geist. Nicht
nur an die Thessalonicher schreibt er: «Den Geist hemmet nicht»
(1. Thess. 5, 19), sondern auch den Korinthern gegeniiber betont er,
daf3 er den Geist Gottes habe (1. Kor. 7, 14) und dafl er mehr mit
Zungen rede — was fiir die Korinther ein besonderes Zeichen der
Geistmachtigkeit war — als sie alle zusammen (1. Kor. 14, 18).
Aber wie er unter Freiheit etwas anderes versteht als die Korinther,
so auch unter Geist. Der Geist ist die Gegenwart Christi. «Das
Gesetz des Geistes und des Lebens in Christus Jesus hat dich frei
gemacht» (Rom. 8, 2).

Der Christ verdankt nicht nur die Freiheit, sondern auch die
Liebe dem Geist; denn sie ist ja eine Frucht des Geistes (Gal. 5, 22);
sie ist durch den Geist in die Herzen des Menschen gegossen
(R6m. 5, 5).

Freiheit und Liebe sind, weil sie Geistesgaben sind, keine Gegen-
satze. Sie sind auch kein unverlierbarer Besitz, sie sind vielmehr
eschatologische Gaben, die den Christen durch den Geist als
«Arrabon» des Zukiinftigen schon jetzt zuteil werden (2. Kor. 1, 22;
5, 5; vgl. Rom. 8, 23). Freiheit und Liebe der Christen sind
Vorwegnahme eschatologischer Vollendung.

Gerhard Friedrich, Kiel



	Freiheit und Liebe im ersten Korintherbrief

