
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen
Lothab, Coenen u. a., Theologisches Begriffslexikon zum Neuen Testament.

1. (Lieferung 1-5, Abendmahl-Glaube.) Wuppertal, R. Brockhaus, 1967.

XXXI-f-575 S. Pro Lief. DM 16.80.

Es ist erfreulieh, daß in dieser Zeit verspäteter Publikationen die
Erscheinung des Theologischen Begriffslexikons noch verhältnismäßig gut
vorangehen konnte. In den sieben mir vorliegenden Lieferungen (darunter zwei
von Band 2) sind schon 224 der etwa 550 geplanten Einzelartikel behandelt
worden.

Eine zusammenfassende Würdigung wird der Fertigstellung dieses Werkes
vorenthalten. Es kann aber zuversichtlich gesagt werden, daß die ersten
positiven Eindrücke sich weiterhin verstärkt haben.

Ich habe in einer früheren Besprechung darauf hingewiesen, daß das

Begriffslexikon kein Klein-Kittel ist. Dies möchte und sollte es nie sein.
Kittel bleibt das unentbehrliche wissenschaftliche Hilfsmittel für einen jeden,
der ernstlich Theologie treiben möchte. Ich habe aber auch angedeutet,
daß in gewissen Hinsichten das Begriffslexikon seinem teils älteren, teils
jüngeren, jedenfalls größerem Bruder gegenüber sogar einige Vorteile bietet.
Der theologische Forscher wird es als Einleitung und gelegentlich (besonders
in bezug auf das neueste Forschungsmaterial) als Ergänzung zu Kittel
gebrauchen können. Der Pfarrer mit seinem übervollen Programm und der
interessierte Laie wird stets dankbar zu diesem zuverlässigen Bädeker in
der theologischen Begriffswelt des Xeuen Testaments greifen.

Eines muß noch gesagt werden: Man bekommt den Eindruck, daß die
Einzelartikel allmählich ausführlicher werden. Es ist bemerkenswert, daß
die durchschnittliche Länge der Artikel in der ersten Lieferung 2,2 Seiten
war, während sie in der dritten schon 2,8 und in der sechsten 3,6 ist (in
der siebten freilich ist die Länge 2,5 Seiten). Diese größere Ausführlichkeit
braucht natürlich kein Nachteil zu sein (vgl. z. B. den guten Überblick über
das Abendmahl unter dem Stichwort «Herrenmahl»). Sie könnte auch bloß
mit der natürlichen Aufeinanderfolge der Artikel zusammenhängen. Und
Statistiken sind oft irreführend! Ein übrigens gut orientierender Artikel
wie z. B. derjenige über ginöskö (11 Seiten!) überschreitet jedoch, wie es

mir scheint, den ursprünglichen Skopus des Lexikons als eines übersichtlichen
Nachschlagewerkes. Dies ändert aber nichts daran, daß sich das Theologische
Begriffslexikon schon einen eigenen Platz auf dem modernen theologischen
Büchermarkt erworben hat. Den kommenden Lieferungen wird gerne
entgegengesehen. André B. du Toit, Hillcrest, Pretoria

Kabe Maly, Mündige Gemeinde. Untersuchungen zur pastoralen Führung des

Apostels Paulus im 1. Korintherbrief. Stuttgarter Biblische
Monographien, 2. Stuttgart, Katholisches Bibelwerk, 1967. 272 S. DM 28.-.

In der Apostelzeit und auch in unserer Gegenwart gefährden falsche
religiöse Vorstellungen die Einheit der Gemeinde. Das Problem des missionari-



54 Rezensionen

sehen Gemeindeaufbaus bedarf einer sorgfältigen exegetischen Grundlagenforschung.

Dieser Aufgabe hat sich Karl Maly in seinem Buch über den
1. Korintherbrief in theologischer und kirchlicher Verantwortung
unterzogen. Seine Würzburger Dissertation von 1965/66 leistet einen überaus
wertvollen Beitrag inmitten der Unsicherheit pastoraler Gemeindeleitung in
der säkularisierten Umwelt. Die Mündigkeit der Gemeinde sieht er in der
ihr geschenkten pneumatischen Wirklichkeit der Berufung Gottes. Im 1.

Abschnitt, «Verkündigung und Verkündiger» (S. 15-92), zeigt Maly an Hand
von 1. Kor. 2 und 3 die Verfälschung der Heilsbotschaft in der Verkündigung
des Apollos zur Weisheitslehre. Die daraus resultierende Gruppenbildung in
der korinthischen Gemeinde war das Ergebnis mangelhafter pneumatischer
Gesinnung. Nur der Geist Gottes schenkt das Verstehen der göttlichen Weisheit,

die objektiv-inhaltlich die Heilstat im Kreuzestod und in der
Auferstehung Jesu und formal das Ereignis der Begegnung mit Christus im
gemeindeaufbauenden Kerygma ist. Der Geist Gottes führt die Gemeinde in
die Reife und Mündigkeit und macht sie frei von der Überschätzung ihrer
Verkündiger. Der 2. Abschnitt, «Die Frage des Fleischgenusses vom Götzenopfer»

(S. 93-175), behandelt die Kapitel 8 bis 10 des 1. Korintherbriefs. Die
strittige Fleischfrage bedroht den innergemeindlichen Frieden. Die Gnosis
der Starken ist das Gewissen der Schwachen. Die Eucharistie als die somatische

Einigung der Glieder der Gemeinde mit Christus gibt die Kriterien in
der Beurteilung der Frage. Die Eucharistie als Verkündigung des Herrn
führt die Gemeinde in eine gelebte Brüderlichkeit. Die Mündigkeit bewährt
sich in der Liebe. Mit dem 3. Abschnitt, «Das geistgewirkte Wort im
Gemeindegottesdienst» (S. 176-250), der 1. Kor. 12-14 betrachtet, wird gezeigt,
daß die autonome Glossolalie gegenüber der nicht autonomen Prophétie für
den Gottesdienst nur einen beschränkten Wert besitzt. Gegenüber der
Überdeckung des Wesens des Wortgottesdienstes durch das ekstatische Pneu-
matikertum besteht die Mündigkeit der Gemeinde in dem Beitrag aller
Charismen für den Aufbau der missionarischen Gemeinde. Der Ursprung
aller Charismen liegt in dem einen Pneuma als des Existenzgrundes der
Gemeinde. Die Beschäftigung mit Malys Buch schärft in hervorragender Weise
die Verantwortimg exegetischer Theologie für den pastoralen Dienst in der
Kirche heute. Hans-Joachim Kosmahl, Westensee über Kie

Gregory Dix, The Treatise on the Apostolic Tradition of St. Hippolytus of
Rome. Reissued with corrections, preface and bibliography by Henry
Chadwick. London, 8.P.C.K., 1968. lxxxii (Zusatz S.a-p)+90 S. Sh. 30/-.

Die erste Auflage dieser kritischen Ausgabe von Hippolyts Kirchenordnung
erschien im Jahre 1937. Mittlerweile (1963) veröffentlichte B. Botte eine
weitere Ausgabe dieses wichtigen Dokuments des kirchlichen Gemeindelebens

in Rom zu Beginn des 3. Jahrhunderts. Nichtsdestoweniger hat die
Ausgabe von G. Dix ihren Wert behalten. Es ist deshalb sehr zu begrüßen,
daß sie jetzt in zweiter Auflage vorliegt.



Rezensionen 55

Darin findet sich eine von H. Chadwick verfaßte Vorrede, die über die
Entwicklung der Forschung seit der ersten Auflage orientiert1. Eine
Einführung von G. Dix unterrichtet in glänzender Weise über alle mit der
Kirchenordnung Hippolyts zusammenhängenden historischen und
textkritischen Fragen. Der Hauptteil bietet den Text der Kirchenordnung in
englischer Übersetzung. Außerdem wird die lateinische Übersetzung des

Dokuments, soweit vorhanden, im Urtext wiedergegeben, ebenso die
einschlägige griechische Überlieferung; die anderssprachigen alten Übersetzungen

werden, soweit nötig, auf englisch angeführt. Ein kritischer Apparat
orientiert über abweichende Lesarten. So bekommt der Leser ein umfassendes
Bild des vorhandenen Textmaterials und damit einen authentischen Zugang
zu diesem grundlegenden Schriftstück. Die Dixsche Ausgabe von Hippolyts
Kirchenordnung wird für die wissenschaftliche Forschung unentbehrlich
bleiben. Martin Künzi, Bleienbach, Kt. Bern

Robbet F. Evans, Four Letters of Pelagius. London, Adam & Charles Black,
1968. 134 S. 25 s.

Schon 1934 hatte G. de Plinval die These vertreten, daß u. a. die vier
Schriften Epistola ad Celantiam, De divina lege, De virginitate und De vita
Christiana aus der Feder von Pelagius stammen. Die Richtigkeit dieser These

war von mehreren Seiten bestritten worden (besonders von I. Kirmer und
J. Morris), da sie offensichtlich methodisch nicht genügend gesichert war.
Nach langjährigen Vorarbeiten (schon seine Yale-Dissertation von 1959 war
diesem Thema gewidmet) legt nun Evans eine neue Verteidigung der
Plinval'schen These vor, die wohl die Zweifel der meisten Kritiker beseitigen
wird. Die Untersuchung bringt nicht nur sehr zahlreiche inhaltliche Parallelen
zwischen den 4 Briefen und den echten Pelagiusschriften (vor allem Epistola
ad Demetriadem, Pauluskommentar) bei, sondern unterzieht auch deren
sprachliches Gewand (Vokabular, Syntax, Stil) einer gründlichen vergleichenden

Studie; der Vergleich der Bibelzitate bestätigt ebenfalls die These. Das
vorgelegte Beweismaterial ist so ausgedehnt und stichhaltig, daß man die
vier Briefe in Zukunft als Pelagiusschriften wird ansprechen dürfen.

Willy Rordorf, Neuchâtel

Fbanz Xaver Seppelt und Georg Schwaiger, Geschichte der Päpste von
den Anfängen his zur Gegenwart. München, Kösel-Verlag, 1964. [Neudruck
1968]. 572 S., 68 Tafeln. DM 25.-.

Der seinerzeit in München tätige Kirchenhistoriker Seppelt hat mit
seinem Schüler und Kollegen Schwaiger eine mehrbändige Geschichte der
Päpste veröffentlicht. Hier handelt es sich um eine Zusammenfassung davon,
die Seppelt 1949 in fünfter Auflage und Schwaiger 1964 in ganz neuer Be-

1 Nachher erschienen ist die Basler Dissertation von J. Stam, Episcopacy
in the Apostolic Tradition of Hippolytus (1969).



56 Rezensionen

arbeitung herausgab. Sein anerkannt meisterlicher Bericht setzt mit Petrus
ein und hört mit Paul VI. auf.

Ein protestantischer Leser notiert mit besonderer Dankbarkeit die
historische Objektivität, mit der heikle Fragen behandelt werden. Das gilt z. B.
für die Anfänge des Papsttums, die Verweltlichung der Renaissancepäpste,
die Reaktion eines Luther und die Stagnation unter Pius IX. Überhaupt
sind die persönlichen Portraits und die historischen Überblicke ungewöhnlich
anregend und instruktiv. Trotz des großen Umfangs ist das Buch finanziell
erschwinglich und literarisch leicht zugänglich. Es enthält auch Register
sämtlicher Päpste und anderer Personen sowie prächtige Bilder.

Bo Reiche, Basel

Jaques Courvoisier, Zwingli, théologien réformé. — Cahiers théologiques,
53. Neuehâtel, Delachaux et Nicstlé, 1965. 100 S.

Fritz Schmidt-Clausing, Zwinglis Humor. Frankfurt, Otto Lembeck, 1968.
48 S. DM 3.60.

Fritz Schmidt-Clausing Zwinglis Kanonversuch. Frankfurt, Otto
Lembeck, 1969. 110 S. DM 4.80.

Es ist erfreulich, daß das mit großen Feiern eröffnete Zwingli-Jahr auch
einige Früchte theologischer Studien zeitigt. Scheinen die hier vorgelegten
drei Hefte zwar an Umfang gering - große kirchengeschichtliche Studienwerke

werden, zu Recht, gewöhnlich noch immer unabhängig von Zentenar-
feiern verfaßt -, so lohnt sich ihr Studium um so mehr für den, der die Zeit
für die großen Standardwerke über Zwingli nicht aufbringt.

Wer einen ebenso knappen wie soliden Überblick über Zwinglis Theologie
sucht, der greife zu den von dem bekannten Genfer Reformationsgeschichtler
Courvoisier 1961 am «Theological Seminary» in Princeton gehaltenen
Vorlesungen, welche hier gedruckt seit 1965 vorliegen. Nach einer biographischen
Einführung erfolgt die Darlegung des reformatorischen Ansatzes und
Anliegens Zwinglis unter den Themen «Wort Gottes», «die christologische
Achse», «die Kirche», «die Sakramente» sowie das Verhältnis von «Kirche
und Staat». Die Meinung dabei ist selbstverständlich nicht die, daß damit
eine vollständige Theologie Zwinglis abgesteckt sei, sondern lediglich «brièvement

indiqués, quelques points importants de la théologie de Zwingli»
(S. 100).

Mehr in die menschlich-psychologische Eigenart des Reformators führt
F. Schmidt-Clausing mit seiner Anthologie, die von «Zwinglis Humor» Zeugnis

ablegen soll. «Humor» darf hierbei freilich nicht mit der fein differenzierten
Vielschichtigkeit seines heutigen Wortsinns buchstabiert werden. Vielmehr
sind es eher philologische Wortspiele nach Humanistenart oder gar
unbehauene und listige Spässe von der Art, die Luther bei den allzu Feinen in
Verruf gebracht haben, die jedoch, wie Beispiel lehrt, zum allgemeinen
Sprachreservoir des 16. Jahrhunderts — und nicht nur dieses - gehörten.
Man würde das Fazit des vom Autor fleißig zusammengetragenen und liebevoll

kommentierten Materials überschätzen, wenn man in Zwingli nun einen



Rezensionen 57

großen, bislang verkannten Humoristen erblicken wollte. Er erweist sich
darin vielmehr als wahrer Humanist, dem nichts Menschliches und darum
auch Humor und Selbstironie nicht fremd sind.

In der gleichen Reihe des Lembeck-Verlags erschien auch die vom 19. bis
22. August 1523 niedergeschriebene «De canone missae epichiresis», ebenfalls

von Schmidt-Clausing übersetzt und kommentiert. Diese «erste
liturgietheologische Untersuchung der Reformation» (S. 3) wäre freilich - um
Mißverständnisse auszuschließen — im Titel besser vollständig übertragen worden.

«Kanonversuch» läßt für den Uneingeweihten eher an Marcion als an
den römischen Meßkanon denken. Diese Schrift Zwingiis verdient es in der
Tat, der Vergessenheit entrissen und durch die Übersetzung einem breiteren
Publikum zugänglich gemacht zu werden. Hat hier Zwingli doch, nicht nur
früher als Luther seine weitaus berühmteren Liturgiereformen, durchaus
originell eine eingehende Kritik des Meßkanons vorgelegt, der man das
Feuer der ersten, enttäuschten Liebe noch heute ansieht; er hat darüber
hinaus auch in eine Richtung gewiesen, in die erst die jüngste
römischkatholische Liturgiereform entscheidende Schritte unternommen hat, worauf
der Herausgeber mit Recht hinweist (S. 4f.). Zwingli offenbart sich hier von
verschiedenen Ansätzen her als Luther durchaus ebenbürtiger Theologe, in
der Methode historisch-kritischen Fragens ist er ihm und seiner Zeit sogar
teilweise weit voraus. Karl Hammer, Delémont

Felix Lehnee, Freiheit in Wirtschaft, Staat und Religion. Die Philosophie
der Gesellschaft von Charles Secrétan (1815-1895). Zürich, Orell Füssli
Verlag, 1967. 207 S. Fr. 22.80.

Das westschweizerische und französische Geistesleben des 19. Jahrhunderts

ist durch Charles Secrétan maßgebend beeinflußt worden. In seiner
Waadtländer Heimat steht er bis heute in hohem Ansehen. Edmond Grin
hat 1930 in sorgfältiger Darstellung Secrétans denkerische Arbeit
geistesgeschichtlich untersucht und eingeordnet («Les origines et l'évolution de la
pensée de Charles Secrétan»). Im deutschen Sprachgebiet hat Secrétan
jedoch bis heute kaum die seiner philosophischen Lebensleistung gebührende
Beachtung gefunden. Felix Lehners Buch hat das große Verdienst, ihn
erstmals einem deutschsprachigen Leserpublikum nahezubringen. Es geht Lehner
offensichtlich vor allem darum, Secrétans bleibende Bedeutung im
sozialethischen Bereich aufzuweisen. Nach einer instruktiven Skizze von Secrétans
Lebensgang läßt er in den drei Hauptkapiteln diesen selber sehr reichlich
zu Worte kommen. (Einige Wiederholungen und Häufungen sehr ähnlicher
Äußerungen hätten sich wohl vermeiden lassen.) Es wird deutlich, wie
leidenschaftlich bewegt der Waadtländer Denker zeitlebens die gesellschaftlichen
und geistigen Veränderungen seiner Zeit verfolgt hat. Seine Reflexionen
bewegen sich dabei durchaus nicht bloß im ideellen Bereich, sondern er bemüht
sich in der Betrachtimg etwa des wirtschaftlichen und sozialen Umbruchs in
auffallender Weise um sachkundige Konkretion. In mancher Beziehung ist
er seiner Zeit weit voraus, so etwa in seinem entschiedenen Plädoyer für die
gesellschaftliche und politische Gleichberechtigung der Frau. Unverkennbar



58 Rezensionen

ist seine Verwurzelung im idealistischen Denken, aber auch der prägende
Einfluß, den Alexandre Vinet auf seine geistige Entwicklung und seine

Glaubenshaltung ausübte. Gegenüber dem positivistischen Zeitgeist des

späten 19. Jahrhunderts fühlte er sich als Philosoph zum Apologeten eines
christlichen Weltverständnisses berufen. Er war überzeugt, daß nur aus
einer solchen Grundhaltung heraus in allen Lebensbereichen Freiheit und
Solidarität (die echten Anliegen von Liberalismus und Sozialismus) ins
rechte Gleichgewicht kommen könnten. In einem sehr knapp gehaltenen
Schlußabschnitt wird Secrétan schließlich mit einigen seiner Zeitgenossen
(Amiel, Burckhardt, Mill, Marx, Kierkegaard) sowie im Blick auf die heutige
Problematik mit Niebuhr, Marcel und Tillich konfrontiert. Hier bleibt
notgedrungen manches sehr fragmentarisch. Es gelingt aber dem Verfasser,
etwas von der Faszination und Anregung zum Weiterdenken, die ihm die

Beschäftigung mit Secrétan offensichtlich bedeutet hat, auf den Leser zu
übertragen. Andreas Lindt, Basel

Kurt Gtjggisberg, Bernische Kirchenkunde. Bern, Paul Haupt, 1968.
622 S. Fr. 30.-.
Das vorliegende Werk des Berner Kirchenhistorikers ist die Fortsetzung

der 1958 erschienenen Berner Kirchengeschichte. Der Verfasser berichtet
über die Entwicklung des kirchlichen und religiösen Lebens im Kanton Bern
seit 1914 und geht dabei eingehend auf die Organisation der Kirche, auf ihre
Ämter, auf die Amtshandlungen und die Seelsorge ein. Mit interessanten
Einzelheiten beleuchtet er die Volksfrömmigkeit (Reste von Aberglauben)
und das Verhältnis des Kirchenvolks zu Bibel und Bekenntnis. Gründlich
behandelt er dann die Jugendprobleme (Unterricht, Jugendarbeit) und die
theologische Arbeit, die außer- und innerhalb der theologischen Fakultät
geleistet wird. Er orientiert über das Verhältnis von Kirche und Welt und
über die politischen und sozialen Probleme, welche die Bemer Kirche in den
letzten Jahrzehnten beschäftigt haben (u. a. Kommunismus, Sport,
Jurafrage). Der Blick des Verfassers ist nicht auf die Landeskirche eingeengt:
ihr Verhältnis zu Mission und Ökumene ist ihm ebenso wichtig wie die
freikirchlichen und außerkirchlichen religiösen Gruppen, die im Kanton
vorhanden sind. - Man kann die Berner Kirche nur beneiden um diese
eingehende und kenntnisreiche Analyse ihrer Verhältnisse und Probleme!
Besonders die Praktische Theologie ist an solchen empirischen Darstellungen
der kirchlichen Situation in einem begrenzten Gebiet interessiert, wenn
sie sich in Homiletik, Katechetik und Poimenik um wirklichkeitsgerechte
(und nicht bloß um spekulativ konstruierte) Einsichten und Anweisungen
bemüht. Walter Neidhart, Basel

Urban Forell, Wunderbegriffe und logische Analyse. Logisch-philosophische
Analyse von Begriffen und Begriffsbildungen aus der deutschen protestantischen

Theologie des 20. Jahrhunderts. Göttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1967. 461 S. DM 48.-.
Die Untersuchung des schwedischen Religionsphilosophen Urban Forell

unterscheidet sich von den zahlreichen Abhandlungen, die sich um Klärung



Rezensionen 59

von Phänomen und Begriff des Wunders bemühen, dadurch, daß sie es

unternimmt, diese Bemühungen selber zum Gegenstand ihrer Forschung zu
machen. Sie tut dies vom Standpunkt der mathematischen Logik und der
auf ihr aufbauenden analytischen Philosophie. Beide Disziplinen haben
während der letzten Jahrzehnte einen erstaunlichen Aufschwung genommen.
Die Anwendbarkeit ihrer Begriffe und Verfahrensweisen zeigte sich auf
immer mehr Gebieten. So lag der Versuch gewissermassen in der Luft,
danach methodisch zu fragen, was denn die analytische Philosophie in der
Arbeit an theologischen Texten ausrichten könne, «um Begriffe und
Gedanken in den Texten zu präzisieren und rational zu rekonstruieren». Als
Material für seine Untersuchung wählte der Verfasser ein Gebiet, «das

sachlich-thematisch sowohl wie sprachlich, national, zeitlich und konfessionell
einigermaßen abgegrenzt und geschlossen ist»: die Diskussion um den
Wunderbegriff in der deutschsprachigen, evangelisch-theologischen Literatur
im 20. Jahrhundert (S. 5).

Diesem Werk gerecht werden zu wollen, setzt im Grunde eine intime
Kenntnis der neuen Wissenschaftszweige der mathematischen Logik und
der Semantik voraus. Der Verfasser selber bekennt, daß er nicht in der Lage
gewesen wäre, dieses Buch zu schreiben, ohne in jahrelanger Arbeit und
beraten durch einen ganzen Stab von Fachgelehrten umfassende philosophische

Studien zu treiben (S. 6). So ist er denn sichtlich darum bemüht,
auch dem Leser, der keine oder nur wenige Vorkenntnisse hat, das neue,
ihm fremde Gebiet zu erschliessen : Zahlreiche Verweise auf die neuere
logische und analytisch-philosophische Literatur in den Fußnoten sollen
eine überwiegend «pädagogische Funktion» erfüllen (S. 22). Für jede dieser
Hilfen dankbar, wird man die Lektüre dieses hochgescheiten Werkes gleichwohl

alles andere als einfach finden. Vielleicht gewinnt einen Zugang zu ihm
am ehesten, wer sich vergegenwärtigt, daß die moderne Logik seit Tarski
zwei Sprachebenen unterscheidet. Den Begriff «wahr» etwa nimmt sie als
einen solchen, der nicht der Objektsprache angehört, in der wir Aussagen
über Dinge formulieren, sondern als einen, der der sog. Metasprache
zuzurechnen ist, die ihrerseits Aussagen über die Objektsprache macht. Denn
während, wie schon die Antike wußte, im Bereich der Alltagssprache der
uns normalerweise leitende Begriff von Wahrheit antinomisch ist, da er
hier zur Ableitung einander widersprechender Sätze führt, vermag die
Semantik (nach dem Schema: die durch «P» bezeichnete Aussage ist wahr,
dann und nur dann wenn P) den Wahrheitsbegriff für formalisierte Sprachen
exakt und widerspruchsfrei zu bestimmen.

Haben wir Forell richtig verstanden, dann ist es die Faszination, die von
dieser methodischen Möglichkeit zur Klärung und Präzisierung der Sprache
ausgeht, die ihn ursprünglich bestimmte, die Methoden und Begriffe der
mathematischen Logik sowie der auf ihr fußenden analytischen Philosophie
auch einmal auf die Diskussion über den Wunderbegriff zur Anwendung zu
bringen. Konsequent verzichtet er darauf, eigene Definitionen von «Wunder»
zu geben oder eigene Behauptungen über Wunder aufzustellen. Vielmehr
erfolgt seine Begriffsanalyse «gänzlich auf Grund von Definitionen und
Aussagen oder Versuchen zu Definitionen bei anderen Verfassern», deren



60 Rezensionen

Texte ihm das Material darstellen, «das als Beispiele diejenigen Kategorien
belegt, die die Begriffsanalyse aufstellt» (S. 13). Eben dieses Material aber
befindet sich auf der logischen Stufe der Alltagssprache, «sofern die logische
Form und Struktur der Sätze zum größten Teil getarnt und verborgen ist
und nur in einer unvollständigen und unklaren Weise von diesen Sätzen
exhibiert wird» (S. 138). Wenn der Verfasser ihm gegenüber die «Sprache
der logischen Schemata und der erklärenden Darstellungen zu diesen
Schemata» spricht, dann weil er eine der Hauptaufgaben seiner Untersuchung
darin erblickt, «die logische Form und Struktur derjenigen Sätze aus dem
Material, die überhaupt analysiert werden, zu explizieren soweit dies
erforderlich ist, um die logische Struktur der Bestimmungselemente und die
logischen Beziehungen der Bestimmungselemente zu verschiedenen
Wunderbegriffen (Teil II-TV) und um die Arten der Begriffsbildung (Teil I) zu
analysieren» (S. 14f.). Die Erklärung der logischen Struktur von Sätzen aus
dem Material führt einerseits «zu einer Präzisierimg dieser Sätze auf solche
Punkte, die von zentralem logischen Interesse sind», anderseits zu einer
«rationalen Rekonstruktion im Verhältnis zum Material» - eine Aufgabe,
die der Verfasser namentlich dadurch löst, daß er systematische Disjunktionen

aufstellt, «die je eine Reihe verschiedener Alternativen von Kategorien,
Begriffen oder Sätzen umfassen» (S. 15).

Entsprechend der gleicherweise didaktisch wie philosophisch analytisch
gerichteten Absicht ist der Aufbau des Buches geartet: Der 1. Teil enthält
sowohl eine Darstellung der logisch-semantischen Analysentermini des
Verfassers wie eine Analyse derjenigen Textbeispiele, «in denen Kriterien als

Ausgangspunkt für Bestimmungen von Wunderbegriffen und Momente von
Begriffsbildungen aufgestellt werden oder implizite enthalten sind» (S. 16).
Der 2. Teil behandelt solche Bestimmungselemente in Wunderbegriffen, die
sich auf den Wundertäter, sein Handlungsmotiv sowie das Ergebnis des
Wunders beziehen, der 3. Teil demgegenüber jene Bestimmungselemente,
die den Beobachter des Wunders, sein Erlebnis und seinen Erkenntnisstand
betreffen. (In diesem Abschnitt wird in einer außerordentlich aufschlußreichen

Untersuchung der Begriff der Nichtobjektivierbarkeit analysiert,
den Rudolf Bultmann in die Diskussion einführte (S. 319ff.). Der 4. Teil
schließlich erörtert den Zeichenbegriff nach seinem Charakter und seiner
Funktion als das Bestimmungselement in den Wimderbegriffen, das diesen
letzten Teil mit den vorangegangenen Teilen zu einer Art von systematischer
Einheit verknüpft, wobei die Kommunikation zwischen dem Wundertäter
als Absender des Wunderzeichens und dem Beobachter als seinem Empfänger
den übergreifenden Gesichtspunkt bildet.

Heben wir nochmals hervor: Das Buch von Urban Forell ist weder ein
theologisches noch ein geistesgeschichtliches, sondern ein logisch-semantisches

Werk, das sich in strenger Bescheidung auf seine besondere Methode
und die sich aus ihr ihm ergebende Aufgabe einer logischen Analyse und
Klärung im Umlauf befindlicher Wunderbegriffe jedem ihm fremden
Interesse mit Nachdruck versagt. Man mag gleichwohl die Frage stellen, ob
die vom Verfasser mit imponierendem Scharfsinn, ja nachgerade virtuos
gehandhabte Applikation des neuen Verfahrens auf theologische Texte vom



Rezensionen 61

Standpunkt der Theologie aus als legitim oder illegitim bezeichnet werden
müsse. Forell hat insofern hierauf eine sehr klare Antwort gegeben, als er
zum Gegenstand seiner Studie ausdrücklich nicht theologisch-kerygmatische
Texte wählte (die Auffassimg der Bibel wird nur «in oratio obliqua»
angeführt, (S. 21), sondern Texte der theologisch-wissenschaftlichen, oder
weniger mißverständlich: der religionsphilosophischen Reflexion. Daß auf
diese letzteren die Methoden der mathematischen Logik und der Semantik
zur Anwendung kommen, um sie im Hinblick auf ihre Aussagewahrheit zu
größerer Klarheit zu bringen, wird man nur uneingeschränkt bejahen können.
Es gilt, sich nicht an der Begrenztheit des Versuches der analytischen
Philosophie zu stoßen, der niemals davon abstrahieren kann, daß er sich auf die
natürliche Sprache stützt; es gilt, die Möglichkeit zu erkennen und zu
bejahen, die er in dieser Begrenztheit enthält und gewährt : In der Sprache
der logisch-semantischen Analyse sind Eindeutigkeit und Exaktheit
erreichbar, ja hier — auf der Ebene der metasprachlichen Reflexion — wird
jeder, der seine Sprache nach ihrem Verhältnis zu den von ihr intendierten
Gehalten methodisch bedenkt, sich allererst ihrer Möglichkeiten (wie
NichtMöglichkeiten) bewußt. Es steht damit in engstem Zusammenhang, daß das
Werk von Urban Forell nach Absicht und Aufbau zwar vorgestellt, nach
seiner streng rationalen Substanz indessen nicht eigentlich wiedergegeben
werden kann. Es ist darauf angelegt, zunächst Stück um Stück
nachgedacht zu werden. Wer sich dieser Mühe unterzieht, wird unzweifelhaft auf
seine Kosten kommen: Er hat nicht nur schärfer, exakter und umsichtiger
denken gelernt; er hat in Wahrheit die Stufe der logischen Reflexion
beschritten, die in unserer Ära der von Computern gesteuerten Raumfahrt
voller Verheißung und Zukunft ist. Daß es auch den Theologen dazu einlädt,
an dem ihm von der Materie her vertrauten Beispiel der logischen Analyse
der Wunderbegriffe weithin erstmals eben diesen Schritt zu tun, darin vor
allem sind wir geneigt, das Verdienstvolle dieses bedeutenden Werks zu
erblicken. Dietrich Braun, Berlin

Theodor Lorenzmeier, Exegese und Hermeneutik. Eine vergleichende
Darstellung der Theologie Rudolf Bultmanns, Herbert Brauns und Gerhard
Ebelings. Hamburg, Furche Verlag, 1968. 232 S. DM 28.-.

Der Verfasser will mit seiner Untersuchung für die führenden Vertreter
der existentialen Interpretation R. Bultmann, H. Braun und G. Ebeling
Verständnis wecken. Diesen Theologen kommt insofern besondere Bedeutung
zu, als sie seiner Meinung nach mittels der Hermeneutik die Kluft zwischen
Exegese und Dogmatik zu überwinden vermögen. Er stellt die Gemeinsamkeiten,

Differenzen und Gegensätze ihrer Theologie heraus und bespricht
sie auch kritisch. Sie stimmen vor allem überein in ihrer Forderung nach
Entmythologisierung des Neuen Testaments. Dabei führt H. Braun die
Forderung R. Bultmanns insofern konsequent weiter, als er auch den theisti-
schen Gottesbegriff als ein Mythologoumenon ansieht und stattdessen vom
Gehalten- und Gefordertsein der menschlichen Existenz («ich darf» und «ich



62 Rezensionen

soll») spricht. Sie unterscheiden sich im besonderen in ihrer Stellung zur
Frage nach dem «historischen Jesus». Während R. Bultmann sich auf das
blosse «Daß» des Gekommenseins Jesu beschränkt, stellt H. Braun Jesus als
den heraus, der sich durch die Radikalität seiner Forderung und Begnadigung
von der antiken Religionsgeschichte unterscheidet, und beansprucht G. Ebe-
ling Jesus als «Zeugen des Glaubens». Die Untersuchung mündet in die
Darstellung des Verhältnisses von Gott und Mensch bei den drei Theologen.
Während R. Bultmann von Gott nur im Betroffensein durch den jeweiligen
Akt der Begegnung spricht, ist für H. Braun Gott eine Chiffre für das
Beanspruchtsein durch den Mitmenschen, in dem er je und dann «geschieht».
G. Ebeling hält im Gegensatz zu ihnen am Person-Sein Gottes fest, weil Gott
nur als Du zur Sprache kommen kann.

Kritisch bemerkt Lorenzmeier, daß bei allen drei Theologen die Soziologie
nicht zur Kenntnis genommen wird, so daß vor allem keine Auseinandersetzung

solcher Theologie mit der marxistischen Philosophie möglich wird.
Diese ist aber notwendig, wenn die Theologie nicht in «geistiger Isolierung»
verkümmern soll (S. 188). Über diese Kritik von Lorenzmeier hinaus wäre
festzustellen, daß nicht nur die Gesellschaft, sondern auch die außermenschliche

Schöpfung bei diesen Theologen nicht in den Blick kommt. Letztere
kann nicht in den Blick kommen, wenn Gott nur in der Rede vom Menschen
«wirklicher Gott» ist (R. Bultmann), wenn Gott nur in der Begegnung von
Mensch und Mitmensch «geschieht» (H. Braun) oder nur im « Wortgeschehen»
präsent wird (G. Ebeling).

Bemerkt sei noch, daß Lorenzmeier auf den Begriff «eschatologisch»
verzichten will, weil er «heute eher verwirrend als klärend» wirke (S. 109).
Dabei ist aber zu beachten, daß dieser Begriff häufig im Neuen Testament
gebraucht und von den Vertretern der existentialen Interpretation laufend
im Munde geführt wird. Daß er heute in der Tat «eher mystifizierend als
erhellend ist», ist letztlich darauf zurückzuführen, daß er wie auch der
Begriff «kerygmatisch» von der «modernen» Theologie so sehr «problema-
tisiert» (S. 126) wurde, daß er keinen präzisen Inhalt mehr haben kann und
damit unbrauchbar wird. Durch solche übertriebene Problematisierung
geschieht also eine Aushöhlung der biblischen Begriffe und damit auch der
neutestamentlichen Verkiindigung.

Lorenzmeier hat mit seiner Untersuchung das Verdienst erworben, ein
Stück jüngster Theologiegeschichte geliefert zu haben, das zur Überwindung
der Einseitigkeit und Verkürzung der biblischen Verkündigung durch die heutige

Theologie anreizt. Helmut Wenz, Bad Lauterberg

Jürgen Moltmann, Perspektiven der Theologie. Gesammelte Aufsätze. München,

Chr. Kaiser, Mainz, Matthias-Grünewald-Verlag, 1968. 292 S.

Der erste Teil des Buches behandelt überwiegend die Frage des im Worte
sich vergegenwärtigenden und theologische Perspektiven eröffnenden Gottes.
Der zweite Teil beschäftigt sich mit der aktuellen Weltproblematik, die als
Aufgabe der Christenheit die Grenze der weltlichen Wissenschaft durch die



Rezensionen 63

theologische Perspektive überschreitet. An der Breite konkreter Einzelthemen

kommt hier zum Vorschein, daß esehatologisch orientierte Theologie
die bisherige Problematik nicht ausradiert, sondern in einer neuen Perspektive

sieht und aktualisiert. Nur wird die Lösung der schon in der klassischen
Theologie behandelten Fragen durch die Kategorie Zukunft bestimmt.

Mit H. U. von Balthasar sieht der Verfasser die traditionellen
Verifikationsschemata der geschichtlichen Offenbarung als hermeneutische
Voraussetzungen, die man im Hintergrund der biblischen Zeugnisse spürt und sie
derart als allgemein vernünftig verstehen kann. Im kosmologischen,
weltgeschichtlichen, anthropologischen und ontotheologischen Schema der
herkömmlichen Theologie handelt es sich um eine Antwort auf die Wahrheitsfrage

der Offenbarung. Da muß man fragen, ob die Offenbarung selbst nicht
durch diese Frage in Frage gestellt wird. Die Wahrheitsfrage der Offenbarimg
ist allein unter der Voraussetzung berechtigt, daß sie aus der Offenbarung
selber beantwortet wird. Theologie sieht sich mit der sachlichen Frage
konfrontiert, auf welche Weise alle Wirklichkeit auf den geoffenbarten Gott
bezogen ist, kann aber die Gottheit dieses Gottes aus keiner außerhalb der
Offenbarung liegenden Wirklichkeit beglaubigen. Obwohl der Verfasser die
Wahrheitsfrage der Offenbarung als (besonders nach Auschwitz aktuelle)
Theodizeefrage grundsätzlich anerkennt, entzieht er sich dieser Kritik. Denn
sein Verifikationsschema «das Prinzip Hoffnung» wird auf die Verheißung
gegründet, die in seiner Auffassung mit der Offenbarung identisch ist.
Jedoch erhebt sich daraus eine andere kritische Frage, ob der besonders in
der «Theologie der Hoffnung» durch die ausschließliche Kategorie des

Futurum bestimmte Gott nicht seiner ontischen Aktualität beraubt und zu
einer blossen Potentialität reduziert wird. Anlaß zu dieser Frage gibt die in
der vorliegenden Schrift ausgesprochene These, daß Gott durch die
Auferstehung Jesu Christi geschichtlich umschrieben wird. Wenn hier Gott nicht
als der «Ganz-Andere», sondern als der «Ganz-Ändernde» wirklich in
Erscheinung kommt, muß er bereits im Praesens eine ontische Aktualität
haben.

Einen beträchtlichen Raum nehmen in ihrer ganzen Problematik die
Fragen nach Geschichte, Tradition, Historie und Predigt ein. Nach dem
Verfasser bedeuten Traditionen ein unreflektiertes Gegenwartsinteresse für
das Erinnerte, während Historie das Erinnerte und Bezeugte in die Zeit
seiner Entstehung zurückversetzt. An Hegel, Scheler und Dilthey anknüpfend,

sieht Moltmann eine zerstörende Wirkung der Geschichtswissenschaft
auf die Tradition und stellt eine paradoxe Konsequenz der historisierenden
Umwandlung der Herkunft zur «Vergangenheit» fest: die Freiheit oder die
Geschichtslosigkeit der Gegenwart. Bei der negativ beantworteten Frage,
ob ein sachlicher Zusammenhang zwischen dem Sola fide und der historischkritischen

Methode besteht, setzt eine kritische Stellungnahme zum
Personalismus ein. Gegenüber der auf den existentialen Geschichtsbegriff
gegründeten Interpretation des Neuen Testaments wird betont, daß die
biblische Verkündigung konkreter Existenzwahrheit die eschatologische,
universal verbindliche Wahrheit meint. Deshalb charakterisiert der Verfasser
das durch die Predigt verkündigte Wort als offen und wartend auf die



64 Rezensionen

Zukunft, die als Ansatz zur Kritik der Gegenwart und zur geschichtlichen
Verwandlung ihrer Zustände in diesem Worte zur Kraft wird. Die radikale
Konsequenz der Mythenkritik sieht er nicht in der existentialen
Interpretation, sondern in der revolutionären Verwirklichung der Freiheit in den
Verhältnissen der Gegenwart. In einer Parallele mit dem marxistischen
Gedanken, daß Philosophie aufgehoben werden muß, um sich zu verwirklichen,

soll Theologie der künftigen Freiheit dienen, sofern sie dieser in
historischer Kritik, in Ideologiekritik und endlich in Institutionenkritik den
Weg bereitet. Die positive Seite dieser Aufgabe drückt der Verfasser als
Forderung nach einer politischen Hermeneutik aus, welche die Mittel und
die Methoden praktischer Befreiung feststellt.

Besonders im zweiten Teil des Buches versucht die theologische Reflexion,
sich nicht nur auf dem Gebiet des theoretischen Zeitgesprächs über das
Schicksal und die Aufgaben der Welt, sondern auch auf dem Gebiet der
praktischen Planung und Revolution zu engagieren. Auch dieses Engagement
ist allerdings nur als theoretische Reflexion möglich, mit der Intention, den
Sozialwissenschaften und den Leuten, die mit der gesellschaftlichen Planung
bzw. Revolution zu tun haben, das theologische Sehen der Geschichte und
der gesellschaftlichen Prozesse zu vermitteln. Es ergibt sich aber eine
grundsätzliche Frage, ob theologisches Sehen überhaupt möglich ist, wo es keine
christliche Existenz gibt. Anders gesagt: Kann die christliche Existenz, zu
der allein das theologische Sehen gehört, durch eine theologische Theorie
vermittelt werden? Es scheint, daß ein wirksames christliches Engagement
in den Aufgaben der Welt nur unter der Voraussetzung möglich wird, daß
Theologie jeden selbstgenügsamen Idealismus aufgibt und nach einer
Überwindung der Kluft zwischen Welt und Kirche trachtet. Die Beeinflussung
der Wissenschaften durch die Theologie ist nicht allein das Problem
rationaler Aneignung des theologischen Hoffnungswissens, sondern vor allem
das Problem, wie die praerationale Wurzel dieses Wissens in den
Offenbarungsereignissen des Kreuzes und der Auferstehung Christi vermittelt werden
kann. Zdenik Trtik, Prag

Ulrich Hedinger, Hoffnung zwischen Kreuz und Reich. Studien und
Meditationen über die christliche Hoffnung. Basler Studien zur hist. u.
system. Theol., 11. Zürich, EVZ-Verlag, 1968. XX + 344 S. Fr. 28.-.

Zweifellos ist die Neuentdeckung der Hoffnung und damit der Zukunft
eines der erregendsten und ertragreichstenEreignisse der neuesten Theologie.
In ausführlicher Auseinander etzung mit den einzelnen Positionen, die in
erfreulicher Weise nicht auf die gängigen der deutschen Theologie und
Philosophie und nicht auf Teilhard beschränkt bleiben, geht der Verfasser
dieser Frage nach, trägt die verschiedensten Probleme dieses Komplexes
zusammen, setzt neue und notwendige Akzente, reflektiert eine Ethik der
Hoffnung, «Hoffnung als Rechten mit Gott», «Hoffnung als Leiden mit
Gott», «Gott der Hoffnung», um die vielleicht interessantesten Themen zu
nennen.



Rezensionen 65

Wenn der Verfasser diesem Buch den Titel gibt: «Hoffnung zwischen
Kreuz und Reich», so deswegen, weil er sich vom dialektischen Zusammenspiel

beider Größen die Lösung offener Fragen und das Überholen
unversöhnlich seheinender Gegensätze erwartet. So werden zusammengestellt:
Versöhnung und Erlösung; regnum novissimum und Erlösung; der Satz:
«Jesus Christus venturus est» und der andere: «Jesus ist der kommende
Christus»; noetische und ontische Eschatologie als jeweils komplementäre
Größen. Hoffnung wird als konkrete Hoffnung, als spes quae speratur,
begriffen, gegen ein Verständnis der Hoffnung als «Mangelerscheinung»,
gegen eine «Ontologie des Indefiniten und Kommenden» und das Reden von
der «Unverfügbarkeit». Der Verfasser will durch den Zusammenhang mit
dem Kreuz einer eudämonistischen, nomistischen und triumphalistischen
Eschatologie ebenso wie auch umgekehrt einer reinen Staurolatrie durch
den Zusammenhang mit dem Hinweis auf die Verheißung des Reiches als
der Offenbarung der Doxa Gottes entgehen.

Aber es ist zu fragen, ob nicht die Schönheit und Ausgewogenheit des
dialektischen Denkens erkauft wird mit dem Abreißen des Wirklichkeitsbezuges,

weil der Gedanke in seinen eigenen Kreisen hängen bleibt. So ist
bezeichnend, daß die Frage nach der Planbarkeit der Zukunft völlig außer
acht gelassen wurde. Auch wird nicht gefragt, woher eigentlich die Zukunft
«zukommt». Kann einfach vom «kommenden» Reich geredet werden? wie
kommt es? wie soll das Kommen vor allem dann zu verstehen sein, wenn
eine rein «noetische Eschatologie» abgelehnt wird? Wie verhält sich die
Reichsverheißung zur Geschichtlichkeit und daher Verantwortlichkeit des
Menschen? Kann das Kreuz darauf eine Antwort geben? oder der sonst so

erwägenswerte Gedanke, daß die «tätige Hoffnung» sich an das Mögliche zu
halten habe? Der denkbare Vorwurf, solche Überlegungen müßten zu einer
nomistisch-triumphalistischen Konzeption der Hoffnung führen, verfängt
hier nicht, denn in jedem Fall wird die Zukunft geplant imd von Menschen
verantwortet werden. Die Frage ist nur, wer die Zukunft verantworten wird,
und ob sie geschaffen wird in der Hoffnung, daß sich mit dieser von Menschen
geschaffenen Zukunft Reich Gottes - in aller Bedingtheit und Vorläufigkeit -
verwirklicht.

Es sind diese Fragen, die sich wahrscheinlich der Theologie heute am
dringlichsten stellen, denn die Verantwortimg für die Zukunft brennt uns
auf den Fingern. Hedinger stellt sich diesen Fragen nicht. Es wird darum
zu fragen sein, ob auch in anderen Zusammenhängen das dialektische
Denken die Forderung nach konkreter Theologie unterlaufen hat.

Diese Einwände können und sollen aber das Verdienst des Verfassers, in
dieser strengen und ausführlichen Weise das Problem der Hoffnung im
Horizont von Kreuz und Reich durchdacht und eine Fülle neuer Erwägungen
beigebracht zu haben, nicht schmälern. Johannes Dantine, Wien

A. Kolping, Fundamentaltheologie, 1. Theorie der Glaubwürdigkeitserkenntnis
der Offenbarung. Münster, Verlag Regensberg, 1967. 379 S.

Zu diesem 1. Band über die religiösen Voraussetzungen des christlichen
Glaubens (demonstratio religiosa) als Theorie der Glaubwürdigkeitserkenntnis

5



66 Rezensionen

der christlich-kirchlichen Offenbarungspredigt gehören nach der traditionellen
Dreiteilung der katholischen Glaubensbegründung ein 2. Band: Über die
tatsächlichen Glaubwürdigkeitsgründe der konkret-geschichtlichen
Offenbarung (demonstratio Christiana), und ein 3. Band: Über die mit der
katholischen Kirche gegebenen (ekklesiologischen) Glaubwürdigkeitsgründe (demonstratio

catholica).
Dieser erste Traktat gliedert sich übersichtlich in sechs Teile. Begriff,

Aufgabe und Methodik der Fundamentaltheologie bilden die Einleitung.
Das 1. Kap. behandelt als obiectum materiale im entfernteren Sinne die
übernatürliche Heils- und Erlösungsordnung unter Voraussetzung der Gottes-
Beweise ; das 2. Kap. als obiectum materiale im engeren Sinne die Kundgabe
der geheimnishaften Erlösungsordnung durch die Offenbarung Gottes
(S. 107ff., 132ff.). Im 3. Kap. wird über die übernatürliche Wortoffenbarung
Gottes in ihrem Widerspruchscharakter zu Richtungen neuzeitlichen Denkens

(Rationalismus, Psychologismus, Marxismus und existenzphilosophische
Hermeneutik innerhalb der evangelischen Theologie) gehandelt, um im 4. Kap.
das obiectum formale als Glaubwürdigkeit der Offenbarung Gottes
aufzuweisen, insbesondere die Erkennbarkeit der Credibilität der Offenbarungsaussage

(S. 189ff., 282ff.). Im 5. Kap. werden die traditionellen wunderbaren
Glaubwürdigkeitskriterien der Offenbarungsaussage aufgeführt : Wunder,
criteria interna vel subiectiva, externa vel obiectiva usw. (S. 297-340). Die
Benützbarkeit dieses Werkes wird durch Literaturverzeichnis, Schriftstellen-,
Namen- und Sachregister optimal.

Fundamentaltheologie leistet nach Kolping die rationale Rechtfertigung
des actus fidei als iudicium credibilitatis und iudicium credentitatis (S. 21),
ist doch der Glaube ein obsequium rationi consentaneum (DS 3009) :

Inwiefern sind dann die Medien der Offenbarung Gottes glaubwürdig und
welche Glaubenspflicht besteht ihnen gegenüber? Oder anders: Wie wird
der vorgläubige Mensch der Offenbarung ansichtig? Welche rationalen
Motive leiten ihn beim actus fidei? Mit das Interessanteste am Aufweis
dieser Fragestellung sind die theologiegeschichtlichen Dialoge in der
Einleitung (mindestens für den sich orientierenden evangelischen Leser), die im
kontroverstheologischen Aspekt gipfeln: «Die eine (die evangelische) räumt
die Hindernisse weg, die sich dem Sprung ins Glaubenswagnis entgegenstellen,

die andere (die katholische Glaubensbegründung) will dazu auch
noch eine Absprungsbasis schaffen. In der heutigen, durch Barth und
Bultmann bestimmten evangelischen Theologie fehlt also eine
positivrationale Glaubensbegründung » (S. 67) - die aber als Rechtfertigung des
Glaubens entfaltet werde in Pannenbergs apologetischer Weltanschauungslehre,

in Brunners und Bultmanns theologischer Anthropologie, in Tillichs
Korrelationsmethode und in Bonhoeffers «nicht-religiöser Interpretation».
Gegen K. Rahners Anliegen, die fundamentaltheologische Besinnung auf die
Credibilität der Offenbarung gerade in der Dogmatik selbst und nicht als
deren Vorspann zu traktieren, wendet Kolping ein: 1. die natura humana ist
empirischer Erfahrungsbereich und nicht sofort auch ordinatio ad flnem
Deum im Sinne des «übernatürlichen Existentials» (S. 78ff., 107ff.; vgl.
U. Kühn: Natur und Gnade, 1961); 2. das obiectum formale bleibt zu unbe-



Rezensionen 67

stimmt (K. Rahner: Schriften VI, S. 139ff.), weshalb auch nicht streng
differenziert werden könne «zwischen dem rein rational Erkennbaren und
dem durch den Glauben Gegebenen», zwischen der Ausweisbarkeit vor dem
sittlichen Wahrheitsgewissen und den aus der vita fidei erwachsenden
rationes (S. 82). Die Einleitung schließt mit dem Hinweis auf den selbst
nicht hinterfragten ekklesiologischen Charakter solcher Fundamentaltheologie

(S. 84). Diese völlig traditionellen, an die Natur-Gnade-Koordination des

Molinismus (natura humana pura) erinnernden (S. 114ff.), extrinsezistisch
argumentierenden Reflexionen gründen in der These: «daß die menschliche
Vernunft in der Erkenntnis metaempirischer, metaphysischer Probleme
tragfähig ist», entgegen allem theologischen Agnostizismus, entgegen Barths und
Bonhoeffers (und seiner heutigen Nachfolger) Abwehr der «natürlichen
Theologie» (vgl. hingegen G. Ebeling: Gott und Wort, 1966, S. 80ff. bes.
S. 82). Was heißt eigentlich hier «Metaphysisches», wenn nicht eben «Trans-
zendentalität » des ethisch sich präponierenden, kontingenten menschlichen
Geistes (S. 106, 110) angesichts des (kausal erschließbaren, S. 99ff.) Seins
als des Daseins Gottes, als des Grundes allen Daseins und Soseins (S. 103)1.
Solche «positiv-rationale Apologetik» wird vollends deutlich in der her-
meneutischen Frage: Offenbarung sei mehr als «bloße Kundgabe von
wissenswerten Wahrheiten. Sie ist Anruf Gottes an die Menschen. Sie

verlangt Aufhorchen, innere Bereitschaft für geistige Werte und gebietet
Auferstehen aus dem dumpfen triebhaften Dahinleben(!)» (S. 189). Diese

Offenbarung, deren Primärobjekt «Gott selbst» in seiner Autorität ist (S. 291),
muß hinsichtlich ihres Gewandes als Menschenwort ständig ausgelegt
werden, ist doch ein menschlicher Satz «corporaliter» beengt hinsichtlich der
Aussage und der Situation (S. 204), d. h. Hermeneutik ist Transformation
von «intelligiblen Sachverhalten» in verschiedenste ausdrückende, bedeutsame,

akkommodierte Sprach-Aussagen (S. 127). So kann der Vorgläube,
«angezogen von der in Eigeneinsicht erfaßten Glaubwürdigkeit der göttlichen
Autorität dieses offenbarenden Wortes Gottes», im Zuge des ordo salutis
«dieses Wort im Glaubensgehorsam als wahr (annehmen) und bejaht es»

(S. 128, 294ff. ; DS 3030).
Ist also menschliche Vernunft - das «Leibliche» erscheint in seiner

Transparenz unter dem Wunder-Beweis - über sich hinaus auf metaphysische
(göttliche) Thematik angelegt, dann nimmt die praeambula fidei nach
Kolping - bei K. Rahner finden sich ganz andere Aussagen! - ihren
Ausgangspunkt beim Gottes-Beweis (S. 88ff.), im Fragen nach dem mysterium
salutis (S. 128ff.), speziell in der konvenienten Form der revelatio (S. 132ff.)
als revelatio Dei (S. 282ff.), und bei den manifesten Wundern (S. 297ff.),
um dann als fides informis, instruiert in der demonstratio Christiana, nun
per gratiam sacramentalem zur fides caritate formata zu werden, instruiert in
der demonstratio catholica. Deswegen das allzu verständliche Fazit: «Die

1 Vgl. hingegen H.-G. Geyer, Metaphysik als kritische Aufgabe der Theologie:

Theologie zwischen Gestern und Morgen (1968), S. 247ff. ; H. Marcuse,
Der eindimensionale Mensch (3. Aufl. 1968), S. 13 Anm. 1.



68 Bezensionen

Erkenntnis... aller... Motiva credibilitatis hat aber nur die Aufgabe, uns
Gott in den Blick zu bringen, den Glauben fordernden Gott uns sichtbar zu
machen. Daher ist es kein Widerspruch, wenn die Erkenntnis der inneren
Glaubwürdigkeit Gottes mit den Kräften der menschlichen Vernunft
erworben werden kann und die Zustimmung, die wir dem absolut
glaubwürdigen Worte Gottes geben, von absoluter, metaphysischer Gewißheit
ist» (S. 291)2. Behält man diese nur angedeutete kritische Betrachtung im
Blick, dann sei gerade dem evangelischen Leser dieses übersichtliche,
stoffreiche Buch als Einführung in die katholische Fundamentaltheologie und
ihre Probleme empfohlen. Uwe Gerber, Basel

Magnus Löhe O.S.B. & Heinrich Ott (Hrsg.), Begegnung. Eine ökumenische

Schriftenreihe. Luzern, Räber-Verlag, & Basel, Fr. Reinhardt,
1962-1969.

Eine Schriftenreihe, in der abwechselnd die Studie eines römisch-katholischen

und eines evangelischen Autors erscheint, die ersteren, Hefte mit
ungeraden Nummern, im Räber-Verlag, die letzteren, tiefte mit geraden
Nummern, bei Fr. Reinhardt. Die Intention ist, «Arbeiten mäßigen Umfangs (zu)
veröffentlichen, welche Grundsätzliches, Geschichtliches und Einzelfragen
der Glaubensspaltung und des Einigungsstrebens in sachlich gut fundierter
Weise behandeln» - zuhanden des gebildeten Laien wie des «Seelsorgers, der
zeitlich nicht in der Lage ist, große theologische Werke zu studieren». Es
kommen auch Probleme zur Sprache, die nicht direkt das Verhältnis
zwischen römischem Katholizismus und Protestantismus betreffen, aber aus
der Zeitsituation heraus von gemeinsamem Interesse sind.

Im Räber-Verlag sind bisher die Bände 1, 3, 5, 7, 9, 11 erschienen (L.
Höfer, Ökumenische Besinnung über die Heiligen; R. Erni, Das Christusbild
der Ostkirche; O. Karrer, Die christliche Einheit - Gabe und Aufgabe;
St. Richter, Metanoia. Von der Buße und Beichte der Christen; Fr. Böckle,
Gesetz und Gewissen. Grundfragen theologischer Ethik in ökumenischer
Sicht; R. Panikkar, Christus der Unbekannte im Hinduismus).

Dieser Anzeige liegen die im Fr. Reinhardt-Verlag erschienenen Bände
zugrunde, das sind Bd. 2-16. Hiervon sind Bd. 4 und 8 in der Theol. Zeitschr.
ausführlich besprochen worden. H. Ott. Die Lehre des I. Vatikanischen
Konzils. Ein evangelischer Kommentar (1964); K. Ogawa, Die Aufgabe der
neueren evangelischen Theologie in Japan (1965)1. Beim selben Verleger
sind außerdem erschienen:

2. Heinrich Ott, Glaube und Bekennen. Ein Beitrag zum ökumenischen
Dialog. 1963. 82 S. Fr. 5.80. - Zwei so klare wie anregende Vorträge, von
denen der erste dem Wesen und der Struktur des Glaubens, der zweite dem
Verhältnis von Bekennen und Bekenntnis gewidmet ist.

2 Vgl. als Kritik bei G. Ebeling, Theologie: Die Rel. in Gesch. u. Geg.,
3. Aufl., 6 (1962), Sp. 754ff.; Zs. Theol. u. Ki. 58 (1961), S. 123-136.

1 Theol. Zeitschr. 20 (1964), S. 374ff.; 21 (1965), S. 547f.



Rezensionen 69

6. Walter Frei, Das Entstehen mehrstimmiger Musik und die Einheit des
Glaubens. 1964. 69 S. Fr. 5.80. — Denkwürdiger Beitrag eines christkatholischen

Theologen und Musikers zu Geschichte und theologischer Deutung
der Musik.

10. Hanno Helbling, Das Zweite Vatikanische Konzil. Ein Bericht. 1966.
235 S. Fr. 12.80. — Ein aus räumlicher Präsenz und zeitlicher Nähe
verfaßter übersichtlicher und besonnener Bericht über den Gesamtablauf des

Zweiten Vatikan. Konzils - man hat ihn «den gescheitesten, souveränsten
und nobelsten Konzilsbericht» genannt —, der seinen Wert behält.

12. Jean-Jacques von Allmen, Geistliches Amt und Laientum. 1966.
87 S. Fr. 6.80. - Die beiden Aufsätze unternehmen gleichzeitig und in
polarem Zusammenhang die Aufwertung von «Amt» und «Laientum». Sie
sind für beide Konfessionen unbequem, aber um so nachdenkenswerter, auch
dann, wenn man dem Verfasser in manchem nicht zustimmen kann.

14. Franz J. Leenhardt, Gotteswort und Gottesgegenwart. Protestantismus

und Katholizismus als Erben der abrahamischen und der mosaischen
Glaubenshaltung. 1967. 176 S. Fr. 12.80. - Eine vornehmlich am Alten
Testament gewonnene dialektische Zueinanderordnung von Protestantismus
und Katholizismus, die beiden biblischen Grund zuerkennt und sie von der
Schrift her aneinander und von ihrer polaren Struktur her an die (ganze!)
Hl. Schrift gewiesen sein läßt.

16. Ervin Välyi Nagy & Heinrich Ott, Kirche als Dialog. Protestantische
Erwägungen zur Lehre von der Kirche. 1967. 146 S. Fr. 13.80. - Eine größere
Abhandlung von Nagy über «Das dialogische Wesen der Kirche», die «Dialog»

nicht nur proklamiert, sondern umsichtig definiert. Ergänzt durch zwei
Vorträge von H. Ott, «Das Verhältnis von Offenbarung und Schrift in
protestantischer Sicht» und «Das Problem des kirchlichen Lehramtes», die
Nagys Sicht bestätigen wie seine Thematik entschränken.

«Begegnung» kann nicht genug geschehen. Die Reihe verdient als Zeugnis
von und Hilfe zu Begegnung einen weiten Leserkreis. Mancher Band eignete
sich z. B. vorzüglich als Text für - bestehende oder fällige - interkonfessionelle

Arbeitskreise. Jürgen Fangmeier, Wuppertal

[Edtjabd Thübkeysen.] Wort und Gemeinde. Probleme und Aufgaben der
Praktischen Theologie. Eduard Thurneysen zum 80. Geburtstag. Zürich,
EVZ-Verlag, 1968. 528 S. Fr. 48.-.

Die Festschrift für Eduard Thurneysen bietet uns eine reichhaltige
Sammlung von bemerkenswerter Geschlossenheit. Es ist unmöglich, auf
einer Seite Beiträge von 37 Autoren zu besprechen. Wir können nur allgemein
hervorheben, daß der Band eine ganze Reihe überaus gediegener Arbeiten
umfaßt. Dazu sind beispielsweise ein römisch- und ein altkatholischer Beitrag
zu zählen (A. Müller, Das Problem der Randchristen, K. Stalder, Die
Erneuerung der Kirche nach dem Neuen Testament), die leider die einzigen
Stimmen von außerhalb der evangelischen Kirchen bleiben.

Am Anfang lesen wir sieben Predigten, drei davon von H. Gollwitzer
über das Gleichnis vom Schalksknecht. Wenn die nach Art und Anlaß ganz



70 Rezensionen

verschiedenen Auslegungen etwas gemeinsam haben, dann vielleicht die
Betonung der Ethik, die Hervorhebung des Weges, den die Christen zu
betreten haben. Die drei Hauptteile (Praktische Theologie im Horizont der
Geschichte - der Gegenwart - der Zukunft) bringen eine Anzahl anregender
Skizzen, die jedesmal ein ganzes theologisches Programm andeuten. Erwähnt
seien die Beiträge von E. Wolf (Geschichte - Glaube - Geschichtlichkeit),
A. Dumas (Théologie du Corps. Miracle et Sacrement). Auf seine Art gehört
auch W. Lüthi mit seinem Vortrag vor der sog. Bekenntnisbewegung «Kein
anderes Evangelium» in diese Reihe (Brennpunkte des Bekennens). Dann
natürlich T. Katô (Die Perspektive der praktischen Theologie), R. Bohren
(Zukunftsperspektiven der praktischen Theologie), G. Casalis (Les Structures
de la Communauté missionaire), P. Ricca (Verso una Chiesa senza Pastori?) :

überall der Versuch, eine Richtung für die Kirche der Zukunft zu finden.
Auf der anderen Seite stehen Aufsätze, die bei aller Knappheit als Studien

über ein Einzelgebiet zu gelten haben. Wir ziehen sie den eben genannten
Entwürfen noch vor, besonders wo sie sich durch ihre Nähe zur Praxis
auszeichnen. Hier muß man die Erwägungen zur Predigt von K. Marti und
R. Leuenberger nennen (Wie entsteht eine Predigt? Wie entsteht ein
Gedicht? Ein Vergleich mit dem Versuch einer Nutzanwendung. Und: Intellek-
tualität und Erfahrung. Zu einem Problem der Theologie und der Predigt).
Nützlich sind auch die Darstellungen von W. Neidhart (Die Rolle des
Pfarrers beim Begräbnis), G. Benedetti (Psychotherapie und Seelsorge) und
M. Jenny (Die Zukunft des evangelischen Kirchengesangs). Zuletzt seien
noch die Studien von J. Fangmeier und E. Busch über die Tauffrage und
das Abendmahl als besonders wichtige Arbeiten festgehalten.

Das Gesamturteil über den schönen, von Rudolf Bohren und Max Geiger
besorgten Band wird sehr positiv ausfallen. Eine leise Frage bleibt, vielleicht
vor allem beim jüngeren Leser. Sind lauter wohlabgewogene Arbeiten das
einzige, was den Jubilar, der einmal als unruhiger Geist seine kirchliche
Mitwelt erstaunt hat, ehren kann? Hätten nicht auch noch etwas
ungebärdigere Beiträge gefunden werden müssen? Die tiefe Fraglichkeit unserer
kirchlichen Praxis kann nicht nur in vorsichtigen Erwägungen ins Bewußtsein
erhoben und reflektiert werden. Eine betroffene, leidenschaftliche, schrillere
Stimme fehlt uns in diesem trefflichen Chor.

Hans-Adam Ritter, Le Lignon, Kanton Genf

Christian Waither, Theologie und Gesellschaft. Ortsbestimmung der evangelischen

Sozialethik. Zürich, Zwingli-Verlag, 1967. 204 S. Fr. 18.50.

Diese Zürcher Habilitationsschrift untersucht, wie namentlich im
deutschsprachigen Protestantismus der letzten hundert Jahre die Theologie auf die
Gesellschaft bezogen und Sozialethik in die Theologie integriert worden ist.
Sie tut dies, indem der Verfasser im Längsschnitt wesentliche Positionen von
A. von Oettingen bis zu H.-D. Wendland, A. Rich, E. Wolf1 skizziert und

1 Hier hätte klargestellt werden sollen, daß bzw. inwieweit Ernst und nicht
Erik Wolf gemeint ist



Rezensionen 71

beurteilt. Ausgeklammert wurde, wie der Verfasser selbst feststellt, der
schweizerische religiöse Sozialismus, aber auch andere nichtakademische
sozialethische Positionen, wie z.B. der Inneren Mission und des Hilfswerks
der Evangelisehen Kirchen. Ob es damit zusammenhängt, daß der Verfasser
bei aller Würdigung des «neuen theologischen Verhältnisses zu den Kirche
und Theologie umgebenden Wirklichkeiten der modernen Gesellschaft»
(S. 185) findet, das Verhältnis der Kirche zur Gesellschaft werde im wesentlichen

immer noch abstrakt (z.B. S. 183) formuliert Wird es nicht so bleiben,
daß die akademische Theologie dem Grundsätzlichen verpflichtet ist, sie sich
aber darin bewährt, daß sich in ihrem Umkreis die entsprechende Konkretisierimg

vollzieht Jürgen Fangmeier, Wuppertal

Walter Pöldlstger, Die Abschätzung der Suizidalität. Eine
medizinischpsychologische und medizinisch-soziologische Studie. Aktuelle Probleme
in der Psychiatrie, Neurologie/Neurochirurgie. Bern, Hans Huber, 1968.
143 S., 32 Abbildungen, 23 Tabellen.

Der Verfasser, Privatdozent an der medizinischen Fakultät Basel, gibt
einen Überblick über die 859 Nummern umfassende Literatur über Suizid
und Suizidprophylaxe, aus der er die heute ziemlich genau beschreibbare
dreiphasige praesuizidale Entwicklung hervorhebt. Selbstmordankündigungen

in der zweiten Phase sind z. B. echte Hilferufe und werden oft wegen
Vorurteilen nicht beachtet. Dann berichtet Pöldinger über eine statistische
Untersuchung an 1157 Patienten der Basler Klinik (endogen und psychogen
Depressive, Schizophrene oder wegen Suizidversuchen Hospitalisierte), aus
der eine Risikoliste mit Merkmalskombinationen zur Diagnose der Suizidalität

abgeleitet wird. Mit ihr wird es möglich, den Grad der Gefährdung in
einer Zahl auszudrücken, wobei Werte über 100 eine schwere Gefahr angeben
und bei Werten unter 50 das Suizidrisiko gering ist. Bei der Frage der
Hospitalisierungsbedürftigkeit eines Patienten sind solche naturwissenschaftlich

gesicherten Kriterien für den praktischen Arzt höchst bedeutsam.
Der Gemeindepfarrer hat oft mit Suizidgefährdeten zu tun. Er hat zwar
nicht die Aufgabe, eine solche Diagnose zu stellen, wie sie durch die
Forschungen von Pöldinger möglich wurde, aber er sollte imbedingt imstande
sein, alarmierende Anzeichen eines beginnenden Selbstzerstörungsprozesses
wahrzunehmen. Für den Seelsorger sind darum elementare Kenntnisse aus
der Suizidforschung unerläßlich. Er wird auch aus der Lektüre der Arbeit
Pöldingers profitieren. Walter Neidhart, Basel

Georg Walter, Seelsorge an Neurose-Kranken. Mit einem Geleitwort von
Professor D. Otto Haendler. Stuttgart, Ehrenfried Klotz, 1967. 152 S.

DM 15.80.

Der Verfasser, erfahrener Gemeinde- und Krankenhauspfarrer, versteht
unter Neurose «eine Erkrankung der Persönlichkeit infolge gestörter
Erlebnisverarbeitung, die sich als Fehlhaltung zum eigenen Ich, zum Du des
Mitmenschen, zum Es der Sachwelt und zu Gott zeigt» (S. 149). In diesen



72 Rezensionen

weitgefaßten Neurosebegriff ordnet er auch Süchte, Hysterien, Suicid-
neigungen und Psychopathien ein. Weil für ihn die eigentliche Ursache der
Krankheit die Fehlhaltung gegenüber Gott ist, postuliert er, daß die
Seelsorge neben der Psychotherapie einen wichtigen Beitrag zur Heilung zu
leisten habe. Die geschieht, indem der Seelsorger sich eine tiefenpsychologisch

fundierte Diagnose erarbeitet, indem er ein menschliches Vertrauensverhältnis

zum Kranken herstellt und um die Milieu-Sorge bemüht ist, aber
auch indem er die nur ihm zur Verfügung stehenden geistlichen Mittel
benützt. Unter ihnen (Gebet, Handauflegung u. a.) hebt der Verfasser vor allem
die Meditation hervor. Das Ideal christlicher Seelsorge sieht er im Starzentum
verwirklicht.

Die Arbeit G. Walters, die viel kasuistisches Material bietet und sich
durch diese scheinbaren Beweise aus der Erfahrimg die Argumentation und
die Auseinandersetzung mit gegensätzlichen Auffassungen (z. B. D. Müller-
Hegemann) zu leicht macht, ist charakteristisch für eine Gruppe von
praktischen Theologen der DDR, die sich um eine Synthese zwischen einer
liturgisch orientierten, lutherischen Theologie und einer christlichen Tiefenpsychologie

(Daim, Caruso u. a.) bemüht. Walter Neidhart, Basel

Etienne Cornelis OP, Christliche Grundgedanken in nichtchristlichen
Religionen. Paderborn, Verlag Bonifacius-Druckerei, 1967. 195 S. DM 19.50.

Es handelt sich um die Übersetzung einer französischen Arbeit (Valeurs
chrétiennes des religions non chrétiennes, Les éditions du Cerf, Paris).
Sie gliedert sich in zwei gleich lange Teile, einen grundsätzlichen
(«Heilsgeschichte und Religionsgeschichte») und einen speziellen, exemplarischen
(«Christentum und Buddhismus»). So bietet die Arbeit nicht etwa einen
Überblick über christliche Grundgedanken in nichtchristlichen Religionen,
sondern erörtert etliches an Grundsatz- wie an Spezialfragen, nicht
systematisch einführend, sondern entsprechend den speziellen Interessen und
Problemen des Autors; das gilt auch für die (gelegentliche) Auseinandersetzung

mit anderer Literatur.
Im Ersten Teil verficht Cornelis den grundsätzlichen Zusammenhang

zwischen Heils- und Religionsgeschichte, gegen das pauschale Urteil «Religion

ist Unglaube», den «Barthschen Fanatismus», wie er sich, ohne auf
Barth näher einzugehen, ausdrückt (S. 54). Seine Tendenz, die Religionen
voller logoi spermatikoi zu sehen — dies übrigens nicht ohne beachtliches
exegetisches Bemühen -, konfrontiert er mit Missionserfahrungen, nach
denen gerade diese logoi eine Religion nicht dem christlichen Glauben öffnen,
sondern sie als einen eigenen Kosmos etablieren und gegen die Christus -

botschaft verschließen (S. 65ff.). «Die heidnischen Religionen müssen also
(sc. durch 'das Schwert des Wortes') 'ihr Leben verlieren', um in Christus in
geläuterter Form wieder aufzuerstehen» (S. 67). Der Verfasser warnt davor,
«Assimilation» als «Synkretismus» zu disqualifizieren (S. 70ff.). Er verficht
angelegentlich eine «offene Haltung» (S. 12), ein Sich-in-Frage-stellen-Lassen
auch der Christen von anderen Religionen (S. 13, 96f.). Wobei der protestan-



Rezensionen 73

tische Leser Zeichen einer entsprechenden, noch näher liegenden Offenheit
gegenüber christlichen Konfessionen vermißt. Es ist auf Grund der
theologisch-philosophischen Voraussetzungen wohl erklärbar und dennoch nicht
verstehbar, wenn Weite hinsichtlich der Religionen mit ekklesiologischer
Enge gepaart auftritt, wenn dort logoi spermatikoi geadelt und hier «Häresien»

getadelt werden (cf. S. 54, 77, 92).
Im speziellen Teil sucht Comelis herauszuarbeiten, wie «auch der Buddhismus

den Titel 'Krisis der Religionen' verdient» (S. 127; vgl. bes. noch 161 f.).
(Es ist damit eine «Krisis von unten» von allerdings eindrucksvoller
Unbestechlichkeit bezeichnet.) «Der Buddhismus erweist sich durch seine
radikale Kritik an allen bisher bekannten Religionsformen als eine Form
völlig eigener Art» (S. 131) und mit seinem Wissen um das Leiden als
verwandt mit dem christlichen Wissen um das Kreuz (cf. S. 101, 131 f., 161).
Dabei ist der Buddhismus «kein radikaler Pessimismus, sondern ein heroischer
Optimismus, da der Zustand der Welt durch eine übermenschliche Anstrengung

überwunden werden muß » S. 161 Der Verfasser dürfte den christlichen
Glauben hinsichtlich der Fragestellung zu stark dem Buddhismus angleichen,
wenn er im Vergleich von der These ausgeht: «Der Buddhismus und das
Christentum sind universalistische Heilsreligionen, die den Menschen in eine

unglückliche Situation verstrickt sehen, aus der sie ihn befreien möchten»
(S. 153). Sein Grundanliegen, «der Buddhist, mein Bruder» (Zweiter Teil,
I. Kapitel), muß deshalb nicht Schaden nehmen.

K. Barth erklärte mir in einem Gespräch im Herbst 1968, wenn er noch
Zeit zur Arbeit vor sich hätte, würde er sich nach dem Studium des römischen
Katholizismus intensiv den Ostkirchen und dann den Religionen zuwenden;
allerdings (selbstverständlich) nicht im Sinn eines fundamentalen Religionsbegriffes,

sondern gerade in Konsequenz der christologischen Konzentration.
Das Resultat solcher Zuwendung hieße vielleicht nicht Bruder-, aber
Nächstenschaft ; und die würde nicht weniger bedeuten.

Jürgen Fangmeier, Wuppertal

Mabc Spindlee, La mission, combat pour le salut du monde. (Bibliothèque
théologique.) Neuchâtel, Delachaux et Niestlé, 1967. 270 S. Fr. 24.—.

Die missionstheologische Arbeit des in Madagaskar wirkenden elsässischen

Theologen — als Straßburger Dissertation unter dem Titel «Methode et
principe d'une missiologie protestante» erschienen - ist selber eine Kampfschrift,

indem sie entgegen anderen Auffassungen die Mission als das in der
Trinität wurzelnde christologisch-eschatologische Ereignis begründet und
entfaltet. Die beigegebene wertvolle Bibliographie, die gegen 600 Titel aus
beiden Konfessionen und den verschiedensten Sprachgebieten umfaßt, zeigt
die ökumenische Sicht des Verfassers und die weitgespannte Bezugnahme
und Auseinandersetzung, zu der er sich berufen weiß.

Die Etappen der neueren Missionsgeschichte an Hand der Weltkonferenzen
durchgehend, sieht Spindler das Wort Freytags bestätigt: «Früher hatte die
Mission ihre Probleme - heute ist die Mission selber zum Problem geworden. »

Wie ist ihm beizukommen? Jedenfalls nicht durch Analyse des geläufigen



74 Rezensionen

Missions-Vokabulars. Aber auch die synthetischen Versuche, die im
Zusammenhang mit soziologischen, zivilisatorischen oder auch ekklesiologischen
Erwägungen und Zielsetzungen in bester Absicht unternommen werden, muß
der Verfasser als Versuchungen ablehnen. Mißverständlich und darum
gefährlich erscheint ihm sogar die «Theologie des Apostolates», wie sie Hoeken-
dijk und andere Holländer entwickelt haben. Denn die Diener des Apostolates,

Theologen wie Laien, «Alte» oder « Junge Kirchen», sind ja gleichzeitig
die Hindernisse des Apostolates.

Ergriffen vom «Mysterium der Mission» (siehe Werner Bieder: «Das
Mysterium Christi und die Mission») legt Spindler ausführlich seine Hauptthesen

dar: «Mission ist Doxologie. Durch die Mission fährt Christus fort,
dem Vater im Heiligen Geist die Ehre zu erweisen, die ihm allein gebührt.
Deshalb ist Mission Kampf gegen jede Art von Abgötterei. Durch die Mission
fährt Christus fort, den Feind Gottes zu bekämpfen und im Heiligen Geist
über ihn zu triumphieren.» (Ohne daß es zu menschlichen Triumphen käme
Und schließlich hat die Mission soteriologische Bedeutung. «Durch die
Mission fährt Christus fort, in seinem Wort und Geist Menschen zu retten.»

In diesem Zusammenhang erörtert Spindler Probleme des Kerygmas,
der Autorität des Geistes, der «kleinen Herde», der Integration von Kirche
und Mission, der Evangelisation, das neuen Lebens, der Wunder. Nicht
zuletzt geht es Spindler um die Frage nach dem Widerpart Gottes und
unserer Kampfmittel im Blick auf den frohmachenden Sieg des
Auferstandenen in der eschatologischen Sicht des «schon» und «noch nicht».
Was die Probleme der Entwicklungshilfe betrifft, unterstreicht der
Verfasser die kosmische Bedeutung des verheißenen und zu bezeugenden Heils,
das aber als « Schalom» nie unser eigenes Werk sein kann. Auch mit Evolution
hat das Reich Gottes nichts zu tun. Im Bestreben, das Heil Gottes zu
säkularisieren, als ob es dabei nur um die «horizontale Linie» der Mitmenschlichkeit

ginge, und nicht run persönliche Gemeinschaft mit Gott selber, sieht
Spindler die tödliche Gefahr für Mission und Kirche. Es gilt, Menschen zu
retten, nicht einfach sie zu erziehen. Dabei bedrängt es den Verfasser,
feststellen zu müssen, daß die Missionstheologen dem missionarischen Gebet
bisher kaum Beachtung geschenkt haben.

Eine deutsche Ausgabe dieses Buches ist sehr wünschenswert.
Garfield, Alder, Luzern

Notizen und Glossen

Zeitschriftenschau

Schweiz. The Ecumenical Review 21, 4 (1969): E. Timiadis, Disregarded
Causes of Disunity (299-309) ; W. A. Visser t' Hooft, Dynamic Factors in the
Ecumenical Situation (320-331). Evangelisches Missions-Magazin 113, 3

(1969): H. W. Huppenbauer, Der Gott des Heils als Herr der Natur. Eine
Psalmenstudie (103-113). Internationale kirchliche Zeitschrift 59, 3 (1969):
P. F. Pfister, Die Stellung Marias im Heilsgeschehen. Die römisch-katho-


	Rezensionen

