Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 26 (1970)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

LorHAR COENEN U. a., Theologisches Begriffslexikon zum Neuen Testament.
1. (Lieferung 1-5, Abendmahl-Glaube.) Wuppertal, R. Brockhaus, 1967.
XXXTI+575 S. Pro Lief. DM 16.80.

Es ist erfreulich, daB3 in dieser Zeit verspéateter Publikationen die Er-
scheinung des Theologischen Begriffslexikons noch verhéltnisméBig gut vor-
angehen konnte. In den sieben mir vorliegenden Lieferungen (darunter zwei
von Band 2) sind schon 224 der etwa 550 geplanten Einzelartikel behandelt
worden.

Eine zusammenfassende Wiirdigung wird der Fertigstellung dieses Werkes
vorenthalten. Es kann aber zuversichtlich gesagt werden, daf} die ersten
positiven Kindriicke sich weiterhin verstérkt haben.

Ich habe in einer fritheren Besprechung darauf hingewiesen, daB das
Begriffslexikon kein Klein-Kittel ist. Dies mochte und sollte es nie sein.
Kittel bleibt das unentbehrliche wissenschaftliche Hilfsmittel fiir einen jeden,
der ernstlich Theologie treiben mdchte. Ich habe aber auch angedeutet,
daBl in gewissen Hinsichten das Begriffslexikon seinem teils élteren, teils
jingeren, jedenfalls groBerem Bruder gegeniiber sogar einige Vorteile bietet.
Der theologische Forscher wird es als Einleitung und gelegentlich (besonders
in bezug auf das neueste Forschungsmaterial) als Ergéinzung zu Kittel ge-
brauchen kénnen. Der Pfarrer mit seinem iibervollen Programm und der
interessierte Laie wird stets dankbar zu diesem zuverldssigen Badeker in
der theologischen Begriffswelt des Neuen Testaments greifen.

Eines muBl noch gesagt werden: Man bekommt den Eindruck, daB die
Einzelartikel allméahlich ausfithrlicher werden. Es ist bemerkenswert, daf
die durchschnittliche Lénge der Artikel in der ersten Lieferung 2,2 Seiten
war, wihrend sie in der dritten schon 2,8 und in der sechsten 3,6 ist (in
der siebten freilich ist die Léinge 2,5 Seiten). Diese groBere Ausfiihrlichkeit
braucht natiirlich kein Nachteil zu sein (vgl. z. B. den guten Uberblick iiber
das Abendmahl unter dem Stichwort «Herrenmahly). Sie kénnte auch blo
mit der natirlichen Aufeinanderfolge der Artikel zusammenhéngen. Und
Statistiken sind oft irrefihrend! Ein tbrigens gut orientierender Artikel
wie z. B. derjenige iiber gindské (11 Seiten!) iiberschreitet jedoch, wie es
mir scheint, den urspriinglichen Skopus des Lexikons als eines iibersichtlichen
Nachschlagewerkes. Dies éndert aber nichts daran, daB sich das Theologische
Begriffslexikon schon einen eigenen Platz auf dem modernen theologischen
Biichermarkt erworben hat. Den kommenden Lieferungen wird gerne ent-
gegengesehen. André B. du Toit, Hillcrest, Pretoria

KArL Mavy, Miindige Gemeinde. Uniersuchungen zur pastoralen I'iithrung des
Apostels Paulus im 1. Korintherbrief. = Stuttgarter Biblische Mono-
graphien, 2. Stuttgart, Katholisches Bibelwerk, 1967. 272 S. DM 28.—.

In der Apostelzeit und auch in unserer Gegenwart gefihrden falsche re-
ligiose Vorstellungen die Einheit der Gemeinde. Das Problem des missionari-



54 Rezensionen

schen Gemeindeaufbaus bedarf einer sorgfiltigen exegetischen Grundlagen-
forschung. Dieser Aufgabe hat sich Karl Maly in seinem Buch tber den
1. Korintherbrief in theologischer und kirchlicher Verantwortung unter-
zogen. Seine Wiirzburger Dissertation von 1965/66 leistet einen uberaus
wertvollen Beitrag inmitten der Unsicherheit pastoraler Gemeindeleitung in
der sikularisierten Umwelt. Die Mundigkeit der Gemeinde sieht er in der
ihr geschenkten pneumatischen Wirklichkeit der Berufung Gottes. Im 1. Ab-
schnitt, « Verkiindigung und Verkiindiger» (S. 15-92), zeigt Maly an Hand
von 1. Kor. 2 und 3 die Verfilschung der Heilsbotschaft in der Verkiindigung
des Apollos zur Weisheitslehre. Die daraus resultierende Gruppenbildung in
der korinthischen Gemeinde war das Ergebnis mangelhafter pneumatischer
Gesinnung. Nur der Geist Gottes schenkt das Verstehen der gottlichen Weis-
heit, die objektiv-inhaltlich die Heilstat im Kreuzestod und in der Auf-
erstehung Jesu und formal das Ereignis der Begegnung mit Christus im ge-
meindeaufbauenden Kerygma ist. Der Geist Gottes fiihrt die Gemeinde in
die Reife und Miindigkeit und macht sie frei von der Uberschitzung ihrer
Verkiindiger. Der 2. Abschnitt, «Die Frage des Fleischgenusses vom Goétzen-
opfer» (S. 93-175), behandelt die Kapitel 8 bis 10 des 1. Korintherbriefs. Die
strittige Fleischfrage bedroht den innergemeindlichen Frieden. Die Gmnosis
der Starken ist das Gewissen der Schwachen. Die Eucharistie als die soma-
tische Einigung der Glieder der Gemeinde mit Christus gibt die Kriterien in
der Beurteilung der Frage. Die Eucharistie als Verkiindigung des Herrn
fithrt die Gemeinde in eine gelebte Briiderlichkeit. Die Miindigkeit bewiihrt
sich in der Liebe. Mit dem 3. Abschnitt, «Das geistgewirkte Wort im Ge-
meindegottesdienst» (S. 176—-250), der 1. Kor. 12—-14 betrachtet, wird gezeigt,
dal} die autonome Glossolalie gegeniiber der nicht autonomen Prophetie fiir
den Gottesdienst nur einen beschrinkten Wert besitzt. Gegeniiber der Uber-
deckung des Wesens des Wortgottesdienstes durch das ekstatische Pneu-
matikertum besteht die Miindigkeit der Gemeinde in dem Beitrag aller
Charismen fiir den Aufbau der missionarischen Gemeinde. Der Ursprung
aller Charismen liegt in dem einen Pneuma als des Existenzgrundes der Ge-
meinde. Die Beschiftigung mit Malys Buch schérft in hervorragender Weise
die Verantwortung exegetischer Theologie fiir den pastoralen Dienst in der
Kirche heute. Hans-Joachim Kosmahl, Westensee tiber Kie

GrREGORY Dix, The Treatise on the Apostolic Tradition of St. Hippolytus of
Rome. Reissued with corrections, preface and bibliography by Henry
Chadwick. London, S.P.C.K., 1968. Ixxxii (Zusatz S.a—p)+90 S. Sh. 30/—.

Die erste Auflage dieser kritischen Ausgabe von Hippolyts Kirchenordnung
erschien im Jahre 1937. Mittlerweile (1963) verdsffentlichte B. Botte eine
weitere Ausgabe dieses wichtigen Dokuments des kirchlichen Gemeinde-
lebens in Rom zu Beginn des 3. Jahrhunderts. Nichtsdestoweniger hat die
Ausgabe von G. Dix ihren Wert behalten. Es ist deshalb sehr zu begriien,
daB sie jetzt in zweiter Auflage vorliegt.



Rezensionen 55

Darin findet sich eine von H. Chadwick verfaBte Vorrede, die tiber die
Entwicklung der Forschung seit der ersten Auflage orientiert!. Eine Ein-
fihrung von G. Dix unterrichtet in glidnzender Weise iiber alle mit der
Kirchenordnung Hippolyts zusammenhingenden historischen und text-
kritischen Fragen. Der Hauptteil bietet den Text der Kirchenordnung in
englischer Ubersetzung. AuBerdem wird die lateinische Ubersetzung des
Dokuments, soweit vorhanden, im Urtext wiedergegeben, ebenso die ein-
schligige griechische Uberlieferung; die anderssprachigen alten Ubersetzun-
gen werden, soweit notig, auf englisch angefithrt. Ein kritischer Apparat
orientiert iiber abweichende Lesarten. So bekommt der Leser ein umfassendes
Bild des vorhandenen Textmaterials und damit einen authentischen Zugang
zu diesem grundlegenden Schriftstiick. Die Dixsche Ausgabe von Hippolyts
Kirchenordnung wird fiur die wissenschaftliche Forschung unentbehrlich
bleiben. Martin Kiinzi, Bleienbach, Kt. Bern

RoBerRT F. EvaNs, Four Letters of Pelagius. London, Adam & Charles Black,
1968. 134 S. 25 s.

Schon 1934 hatte G. de Plinval die These vertreten, daf3 u. a. die vier
Schriften Hpistola ad Celantiam, De divina lege, De virginitate und De vita
christiana aus der Feder von Pelagius stammen. Die Richtigkeit dieser These
war von mehreren Seiten bestritten worden (besonders von I. Kirmer und
J. Morris), da sie offensichtlich methodisch nicht geniigend gesichert war.
Nach langjdhrigen Vorarbeiten (schon seine Yale-Dissertation von 1959 war
diesem Thema gewidmet) legt nun Evans eine neue Verteidigung der
Plinval’schen These vor, die wohl die Zweifel der meisten Kritiker beseitigen
wird. Die Untersuchung bringt nicht nur sehr zahlreiche inhaltliche Parallelen
zwischen den 4 Briefen und den echten Pelagiusschriften (vor allem Epistola
ad Demetriadem, Pauluskommentar) bei, sondern unterzieht auch deren
sprachliches Gewand (Vokabular, Syntax, Stil) einer griindlichen vergleichen-
den Studie; der Vergleich der Bibelzitate bestitigt ebenfalls die These. Das
vorgelegte Beweismaterial ist so ausgedehnt und stichhaltig, dall man die
vier Briefe in Zukunft als Pelagiusschriften wird ansprechen diirfen.

Willy Rordorf, Neuchétel

Frawz XaAveEr SEPPELT und GEORG SCHWAIGER, Geschichie der Pdpste von
den Anfingen bis zur Gegenwart. Minchen, Kosel-Verlag, 1964. [Neudruck
1968]. 572 S., 68 Tafeln. DM 25.—.

Der seinerzeit in Miinchen téitige Kirchenhistoriker Seppelt hat mit
seinem Schiiler und Kollegen Schwaiger eine mehrbéndige Geschichte der
Pépste veroffentlicht. Hier handelt es sich um eine Zusammenfassung davon,
die Seppelt 1949 in finfter Auflage und Schwaiger 1964 in ganz neuer Be-

1 Nachher erschienen ist die Basler Dissertation von J. Stam, Episcopacy
in the Apostolic Tradition of Hippolytus (1969).



56 Rezensionen

arbeitung herausgab. Sein anerkannt meisterlicher Bericht setzt mit Petrus
ein und hért mit Paul VI. auf.

Ein protestantischer Leser notiert mit besonderer Dankbarkeit die histo-
rische Objektivitéat, mit der heikle Fragen behandelt werden. Das gilt z. B.
fir die Anféinge des Papsttums, die Verweltlichung der Renaissancepépste,
die Reaktion eines Luther und die Stagnation unter Pius IX. Uberhaupt
sind die persénlichen Portraits und die historischen Uberblicke ungew&hnlich
anregend und instruktiv. Trotz des groBen Umfangs ist das Buch finanziell
erschwinglich und literarisch leicht zugiéinglich. Es enthilt auch Register
samtlicher Pédpste und anderer Personen sowie prachtige Bilder.

Bo Reicke, Basel

JaQues COURVOISIER, Zwingli, théologien réformé. = Cahiers théologiques,
53. Neuchatel, Delachaux et Niestlé, 1965. 100 S.

Frrtz ScEMIDT-CLAUSING, Zwinglis Humor. Frankfurt, Otto Lembeck, 1968.
48 S. DM 3.60.

Frirz ScEMIDT-CLAUSING, Zwinglis Kanonversuch. Frankfurt, Otto Lem-
beck, 1969. 110 S. DM 4.80.

Es ist erfreulich, daB das mit groBen Feiern eréffnete Zwingli-Jahr auch
einige Frichte theologischer Studien zeitigt. Scheinen die hier vorgelegten
drei Hefte zwar an Umfang gering — grofle kirchengeschichtliche Studien-
werke werden, zu Recht, gewohnlich noch immer unabhéngig von Zentenar-
feiern verfaf3t —, so lohnt sich ihr Studium um so mehr fiir den, der die Zeit
fur die groen Standardwerke tiber Zwingli nicht aufbringt.

Wer einen ebenso knappen wie soliden Uberblick iiber Zwinglis Theologie
sucht, der greife zu den von dem bekannten Genfer Reformationsgeschichtler
Courvoisier 1961 am «Theological Seminary» in Princeton gehaltenen Vor-
lesungen, welche hier gedruckt seit 1965 vorliegen. Nach einer biographischen
Einfithrung erfolgt die Darlegung des reformatorischen Ansatzes und An-
liegens Zwinglis unter den Themen «Wort Gottes», «die christologische
Achse», «die Kirche», «die Sakramente» sowie das Verhiltnis von «Kirche
und Staat». Die Meinung dabei ist selbstversténdlich nicht die, dafl damit
eine vollstdndige Theologie Zwinglis abgesteckt sei, sondern lediglich «briéve-
ment indiqués, quelques points importants de la théologie de Zwingli»
(S. 100).

Mehr in die menschlich-psychologische Eigenart des Reformators fihrt
F. Schmidt-Clausing mit seiner Anthologie, die von «Zwinglis Humor» Zeug-
nis ablegen soll. « Humor» darf hierbei freilich nicht mit der fein differenzierten
Vielschichtigkeit seines heutigen Wortsinns buchstabiert werden. Vielmehr
sind es eher philologische Wortspiele nach  Humanistenart oder gar unbe-
hauene und listige Spésse von der Art, die Luther bei den allzu Feinen in
Verruf gebracht haben, die jedoch, wie Beispiel lehrt, zum allgemeinen
Sprachreservoir des 16. Jahrhunderts — und nicht nur dieses — gehorten.
Man wiirde das Fazit des vom Autor fleiflig zusammengetragenen und liebe-
voll kommentierten Materials tiberschétzen, wenn man in Zwingli nun einen



Rezensionen 57

groBen, bislang verkannten Humoristen erblicken wollte. Er erweist sich
darin vielmehr als wahrer Humanist, dem nichts Menschliches und darum
auch Humor und Selbstironie nicht fremd sind.

In der gleichen Reihe des Lembeck-Verlags erschien auch die vom. 19. bis
22. August 1523 niedergeschriebene «De canone missae epichiresis», eben-
falls von Schmidt-Clausing iibersetzt und kommentiert. Diese «erste liturgie-
theologische Untersuchung der Reformation» (8. 3) wire freilich — um Mil3-
versténdnisse auszuschlieBen — im Titel besser vollsténdig iibertragen wor-
den. «Kanonversuch» 148t fiir den Uneingeweihten eher an Marcion als an
den rémischen MeBkanon denken. Diese Schrift Zwinglis verdient es in der
Tat, der Vergessenheit entrissen und durch die Ubersetzung einem breiteren
Publikum zuginglich gemacht zu werden. Hat hier Zwingli doch, nicht nur
friher als Luther seine weitaus berithmteren Liturgiereformen, durchaus
originell eine eingehende Kritik des MefBkanons vorgelegt, der man das
Feuer der ersten, enttauschten Liebe noch heute ansieht; er hat daruber
hinaus auch in eine Richtung gewiesen, in die erst die jingste romisch-
katholische Liturgiereform entscheidende Schritte unternommen hat, worauf
der Herausgeber mit Recht hinweist (S. 4f.). Zwingli offenbart sich hier von
verschiedenen Ansitzen her als Luther durchaus ebenbiirtiger Theologe, in
der Methode historisch-kritischen Fragens ist er ihm und seiner Zeit sogar
teilweise weit voraus. Karl Hammer, Delémont

FeLix LEENER, Freiheit on Wirtschaft, Staat und Religion. Die Philosophie
der Gesellschaft von Charles Secrétan (1815-1895). Zurich, Orell Fussli
Verlag, 1967. 207 S. Fr. 22.80.

Das westschweizerische und franzésische Geistesleben des 19. Jahrhun-
derts ist durch Charles Secrétan mafigebend beeinflu3t worden. In seiner
Waadtlinder Heimat steht er bis heute in hohem Ansehen. Edmond Grin
hat 1930 in sorgféltiger Darstellung Secrétans denkerische Arbeit geistes-
geschichtlich untersucht und eingeordnet («Les origines et 1’évolution de la
pensée de Charles Secrétan»). Im deutschen Sprachgebiet hat Secrétan je-
doch bis heute kaum die seiner philosophischen Lebensleistung gebiihrende
Beachtung gefunden. Felix Lehners Buch hat das groBe Verdienst, ihn erst-
mals einem deutschsprachigen Leserpublikum nahezubringen. Es geht Lehner
offensichtlich. vor allem darum, Secrétans bleibende Bedeutung im sozial-
ethischen Bereich aufzuweisen. Nach einer instruktiven Skizze von Secrétans
Lebensgang 148t er in den drei Hauptkapiteln diesen selber sehr reichlich
zu Worte kommen. (Einige Wiederholungen und Héufungen sehr dhnlicher
AuBerungen hitten sich wohl vermeiden lassen.) Es wird deutlich, wie leiden-
schaftlich bewegt der Waadtlinder Denker zeitlebens die gesellschaftlichen
und geistigen Verdnderungen seiner Zeit verfolgt hat. Seine Reflexionen be-
wegen sich dabei durchaus nicht bloB im ideellen Bereich, sondern er bemiiht
gich in der Betrachtung etwa des wirtschaftlichen und sozialen Umbruchs in
auffallender Weise um sachkundige Konkretion. In mancher Beziehung ist
er seiner Zeit weit voraus, so etwa in seinem entschiedenen Pladoyer fiir die
gesellschaftliche und politische Gleichberechtigung der Frau. Unverkennbar



58 Rezensionen

ist seine Verwurzelung im idealistischen Denken, aber auch der prigende
EinfluB, den Alexandre Vinet auf seine geistige Entwicklung und seine
Glaubenshaltung ausiibte. Gegeniiber dem positivistischen Zeitgeist des
spaten 19. Jahrhunderts fiihlte er sich als Philosoph zum Apologeten eines
christlichen Weltverstéindnisses berufen. Er war iiberzeugt, daf nur aus
einer solchen Grundhaltung heraus in allen Lebensbereichen Freiheit und
Solidaritédt (die echten Anliegen von Liberalismus und Sozialismus) ins
rechte Gleichgewicht kommen kénnten. In einem sehr knapp gehaltenen
SchluBabschnitt wird Secrétan schlieflich mit einigen seiner Zeitgenossen
(Amiel, Burckhardt, Mill, Marx, Kierkegaard) sowie im Blick auf die heutige
Problematik mit Niebuhr, Marcel und Tillich konfrontiert. Hier bleibt not-
gedrungen manches sehr fragmentarisch. Es gelingt aber dem Verfasser,
etwas von der Faszination und Anregung zum Woeiterdenken, die ihm die
Beschiiftigung mit Secrétan. offensichtlich bedeutet hat, auf den Leser zu
ubertragen. Andreas Lindt, Basel

Kurr GUGGISBERG, Bernische Kirchenkunde. Bern, Paul Haupt, 1968.
622 S. Fr. 30.—.

Das vorliegende Werk des Berner Kirchenhistorikers ist die Fortsetzung
der 1958 erschienenen Berner Kirchengeschichte. Der Verfasser berichtet
uber die Entwicklung des kirchlichen und religiésen Lebens im Kanton Bern
seit 1914 und geht dabei eingehend auf die Organisation der Kirche, auf ihre
Amter, auf die Amtshandlungen und die Seelsorge ein. Mit interessanten
Einzelheiten beleuchtet er die Volksfrommigkeit (Reste von Aberglauben)
und das Verhéltnis des Kirchenvolks zu Bibel und Bekenntnis. Griindlich
behandelt er dann die Jugendprobleme (Unterricht, Jugendarbeit) und die
theologische Arbeit, die auBer- und innerhalb der theologischen Fakultit
geleistet wird. Er orientiert iiber das Verhéltnis von Kirche und Welt und
iiber die politischen und sozialen Probleme, welche die Berner Kirche in den
letzten Jahrzehnten beschiftigt haben (u.a. Kommunismus, Sport, Jura-
frage). Der Blick des Verfassers ist nicht auf die Landeskirche eingeengt:
ihr Verhiltnis zu Mission und Okumene ist ihm ebenso wichtig wie die
freikirchlichen und auBerkirchlichen religiésen Gruppen, die im Kanton vor-
handen sind. — Man kann die Berner Kirche nur beneiden um diese einge-
hende und kenntnisreiche Analyse ihrer Verhéltnisse und Probleme! Be-
sonders die Praktische Theologie ist an solchen empirischen Darstellungen
der kirchlichen Situation in einem begrenzten Gebiet interessiert, wenn
sie sich in Homiletik, Katechetik und Poimenik um wirklichkeitsgerechte
(und nicht blof um spekulativ konstruierte) Einsichten und Anweisungen
bemiiht. \ Walter Neidhart, Basel

UrBAN ForELL, Wunderbegriffe und logische Analyse. Logisch-philosophische
Analyse von Begriffen und Begriffsbildungen aus der deutschen protestan-
tischen Theologie des 20. Jahrhunderts. Gottingen, Vandenhoeck & Rup-
recht, 1967. 461 S. DM 48.—.

Die Untersuchung des schwedischen Religionsphilosophen Urban Forell
unterscheidet sich von den zahlreichen Abhandlungen, die sich um Klédrung



Rezensionen 59

von Phiénomen und Begriff des Wunders bemiihen, dadurch, daB sie es
unternimmt, diese Bemiithungen selber zum Gegenstand ihrer Forschung zu
machen. Sie tut dies vom Standpunkt der mathematischen Logik und der
auf ihr aufbauvenden analytischen Philosophie. Beide Disziplinen haben
wihrend der letzten Jahrzehnte einen erstaunlichen Aufschwung genommen.
Die Anwendbarkeit ihrer Begriffe und Verfahrensweisen zeigte sich auf
immer mehr Gebieten. So lag der Versuch gewissermassen in der Luft,
danach methodisch zu fragen, was denn die analytische Philosophie in der
Arbeit an theologischen Texten ausrichten koénne, «um Begriffe und Ge-
danken in den Texten zu prézisieren und rational zu rekonstruieren». Als
Material fiir seine Untersuchung wihlte der Verfasser ein Gebiet, «das
sachlich-thematisch sowohl wie sprachlich, national, zeitlich und konfessionell
einigermaBen abgegrenzt und geschlossen ist»: die Diskussion um den
‘Wunderbegriff in der deutschsprachigen, evangelisch-theologischen Literatur
im 20. Jahrhundert (S. 5).

Diesemn Werk gerecht werden zu wollen, setzt im Grunde eine intime
Kenntnis der neuen Wissenschaftszweige der mathematischen Logik und
der Semantik voraus. Der Verfasser selber bekennt, daf} er nicht in der Lage
gewesen wiire, dieses Buch zu schreiben, ohne in jahrelanger Arbeit und
beraten durch einen ganzen Stab von Fachgelehrten umfassende philoso-
phische Studien zu treiben (8. 6). So ist er denn sichtlich darum bemiiht,
auch dem Leser, der keine oder nur wenige Vorkenntnisse hat, das neue,
ihm fremde Gebiet zu erschliessen: Zahlreiche Verweise auf die neuere
logische und analytisch-philosophische Literatur in den FufBinoten sollen
eine iiberwiegend «padagogische Funktion» erfullen (S. 22). Fir jede dieser
Hilfen dankbar, wird man die Lektiire dieses hochgescheiten Werkes gleich-
wohl alles andere als einfach finden. Vielleicht gewinnt einen Zugang zu ihm
am ehesten, wer sich vergegenwirtigt, dal3 die moderne Logik seit Tarski
zwei Sprachebenen unterscheidet. Den Begriff «wahr» etwa nimmt sie als
einen solchen, der nicht der Objektsprache angehort, in der wir Aussagen
uber Dinge formulieren, sondern als einen, der der sog. Metasprache zuzu-
rechnen ist, die ihrerseits Aussagen iiber die Objektsprache macht. Denn
wihrend, wie schon die Antike wullte, im Bereich der Alltagssprache der
uns normalerweise leitende Begriff von Wahrheit antinomisch ist, da er
hier zur Ableitung einander widersprechender Sitze fithrt, vermag die
Semantik (nach dem Schema: die durch «P» bezeichnete Aussage ist wahr,
dann und nur dann wenn P) den Wahrheitsbegriff fiir formalisierte Sprachen
exakt und widerspruchsfrei zu bestimmen.

Haben wir Forell richtig verstanden, dann ist es die Faszination, die von
dieser methodischen Méglichkeit zur Klirung und Prizisierung der Sprache
ausgeht, die ihn urspringlich bestimmte, die Methoden und Begriffe der
mathematischen Logik sowie der auf ihr fuBenden analytischen Philosophie
auch einmal auf die Diskussion iiber den Wunderbegriff zur Anwendung zu
bringen. Konsequent verzichtet er darauf, eigene Definitionen von « Wunder»
zu geben oder eigene Behauptungen iiber Wunder aufzustellen. Vielmehr
erfolgt seine Begriffsanalyse «géinzlich auf Grund von Definitionen und
Aussagen oder Versuchen zu Definitionen bei anderen Verfassern», deren



60 Rezensionen

Texte ihm das Material darstellen, «das als Beispiele diejenigen Kategorien
belegt, die die Begriffsanalyse aufstellt» (S. 13). Eben dieses Material aber
befindet sich auf der logischen Stufe der Alltagssprache, «sofern die logische
Form und Struktur der Séatze zum grof3ten Teil getarnt und verborgen ist
und nur in einer unvollsténdigen und unklaren Weise von diesen Séatzen
exhibiert wird» (S. 138). Wenn der Verfasser ihm gegeniiber die «Sprache
der logischen Schemata und der erkldrenden Darstellungen zu diesen Sche-
mata» spricht, dann weil er eine der Hauptaufgaben seiner Untersuchung
darin erblickt, «die logische Form und Struktur derjenigen Sitze aus dem
Material, die tiberhaupt analysiert werden, zu explizieren soweit dies er-
forderlich ist, um die logische Struktur der Bestimmungselemente und die
logischen Beziehungen der Bestimmungselemente zu verschiedenen Wunder-
begriffen (Teil II-IV) und um die Arten der Begriffsbildung (Teil I) zu
analysieren» (S. 14f.). Die Erkldrung der logischen Struktur von Sétzen aus
dem Material fithrt einerseits «zu einer Prézisierung dieser Sétze auf solche
Punkte, die von zentralem logischen Interesse sind», anderseits zu einer
«rationalen Rekonstruktion im Verhéltnis zum Materialy — eine Aufgabe,
die der Verfasser namentlich dadurch 16st, daf3 er systematische Disjunktio-
nen aufstellt, «die je eine Reihe verschiedener Alternativen von Kategorien,
Begriffen oder Sdtzen umfassen» (S. 15).

Entsprechend der gleicherweise didaktisch wie philosophisch analytisch
gerichteten Absicht ist der Aufbau des Buches geartet: Der 1. Teil enthélt
sowohl eine Darstellung der logisch-semantischen Analysentermini des Ver-
fassers wie eine Analyse derjenigen Textbeispiele, «in denen Kriterien als
Ausgangspunkt fiir Bestimmungen von Wunderbegriffen und Momente von
Begriffsbildungen aufgestellt werden oder implizite enthalten sind» (S. 16).
Der 2. Teil behandelt solche Bestimmungselemente in Wunderbegriffen, die
sich auf den Wundertiiter, sein Handlungsmotiv sowie das Ergebnis des
‘Wunders beziehen, der 3. Teil demgegeniiber jene Bestimmungselemente,
die den Beobachter des Wunders, sein Erlebnis und seinen Erkenntnisstand
betreffen. (In diesem Abschnitt wird in einer auBerordentlich aufschluf3-
reichen Untersuchung der Begriff der Nichtobjektivierbarkeit analysiert,
den Rudolf Bultmann in die Diskussion einfiithrte (S. 319ff.). Der 4. Teil
schlieBlich erortert den Zeichenbegriff nach seinem Charakter und seiner
Funktion als das Bestimmungselement in den Wunderbegriffen, das diesen
letzten Teil mit den vorangegangenen Teilen zu einer Art von systematischer
Einheit verkntupft, wobei die Kommunikation zwischen dem Wundertiter
als Absender des Wunderzeichens und dem Beobachter als seinem Empfénger
den iibergreifenden Gesichtspunkt bildet.

Heben wir nochmals hervor: Das Buch von Urban Forell ist weder ein
theologisches noch ein geistesgeschichtliches, sondern ein logisch-seman-
tisches Werk, das sich in strenger Bescheidung auf seine besondere Methode
und die sich aus ihr ihm ergebende Aufgabe einer logischen Analyse und
Klérung im Umlauf befindlicher Wunderbegriffe jedem ihm fremden In-
teresse mit Nachdruck versagt. Man mag gleichwohl die Frage stellen, ob
die vom Verfasser mit imponierendem Scharfsinn, ja nachgerade virtuos
gehandhabte Applikation des neuen Verfahrens auf theologische Texte vom



Rezensionen 61

Standpunkt der Theologie aus als legitim oder illegitim bezeichnet werden
miisse. Forell hat insofern hierauf eine sehr klare Antwort gegeben, als er
zum Gegenstand seiner Studie ausdriicklich nicht theologisch-kerygmatische
Texte wéihlte (die Auffassung der Bibel wird nur «in oratio obliqua»
angefiihrt, (S. 21), sondern Texte der theologisch-wissenschaftlichen, oder
weniger millverstindlich: der religionsphilosophischen Reflexion. Dall auf
diese letzteren die Methoden der mathematischen Logik und der Semantik
zur Anwendung kommen, um sie im Hinblick auf ihre Aussagewahrheit zu
groBerer Klarheit zu bringen, wird man nur uneingeschrinkt bejahen kénnen.
Es gilt, sich nicht an der Begrenztheit des Versuches der analytischen Philo-
sophie zu stoBen, der niemals davon abstrahieren kann, daB er sich auf die
natirliche Sprache stutzt; es gilt, die Moglichkeit zu erkennen und zu
bejahen, die er in dieser Begrenztheit enthilt und gewéahrt: In der Sprache
der logisch-semantischen Analyse sind Eindeutigkeit und Exaktheit er-
reichbar, ja hier — auf der Ebene der metasprachlichen Reflexion — wird
jeder, der seine Sprache nach ihrem Verhéltnis zu den von ihr intendierten
Gehalten methodisch bedenkt, sich allererst ihrer Méglichkeiten (wie Nicht-
Moglichkeiten) bewuBt. Es steht damit in engstem Zusammenhang, daf3 das
Werk von Urban Forell nach Absicht und Aufbau zwar vorgestellt, nach
seiner streng rationalen Substanz indessen nicht eigentlich wiedergegeben
werden kann. Es ist darauf angelegt, zunédchst Stiick um Stiick nach-
gedacht zu werden. Wer sich dieser Miihe unterzieht, wird unzweifelhaft auf
seine Kosten kommen: Er hat nicht nur schirfer, exakter und umsichtiger
denken gelernt; er hat in Wahrheit die Stufe der logischen Reflexion be-
schritten, die in unserer Ara der von Computern gesteuerten Raumfahrt
voller VerheiBung und Zukunft ist. Dal3 es auch den Theologen dazu einlédt,
an dem ihm von der Materie her vertrauten Beispiel der logischen Analyse
der Wunderbegriffe weithin erstmals eben diesen Schritt zu tun, darin vor
allem sind wir geneigt, das Verdienstvolle dieses bedeutenden Werks zu
erblicken. Dietrich Braun, Berlin

TaEODOR LORENZMEIER, Hregese und Hermeneutik. Hine vergleichende Dar-
stellung der Theologie Rudolf Bultmanns, Herbert Brauns und Gerhard
Ebelings. Hamburg, Furche Verlag, 1968. 232 S. DM 28.—.

Der Verfasser will mit seiner Untersuchung fiir die fithrenden Vertreter
der existentialen Interpretation R. Bultmann, H. Braun und G. Ebeling
Verstiandnis wecken. Diesen Theologen kommt insofern besondere Bedeutung
zu, als sie seiner Meinung nach mittels der Hermeneutik die Kluft zwischen
Exegese und Dogmatik zu iiberwinden vermogen. Er stellt die Gemeinsam-
keiten, Differenzen und Gegensiitze ihrer Theologie heraus und bespricht
sie auch kritisch. Sie stimmen vor allem iiberein in ihrer Forderung nach
Entmythologisierung des Neuen Testaments. Dabei fithrt H. Braun die
Forderung R. Bultmanns insofern konsequent weiter, als er auch den theisti-
schen Gottesbegriff als ein Mythologoumenon ansieht und stattdessen vom
Gehalten- und Gefordertsein der menschlichen Existenz («ich darf» und «ich



62 Rezensionen

soll») spricht. Sie unterscheiden sich im besonderen in ihrer Stellung zur
Frage nach dem «historischen Jesus». Wihrend R. Bultmann sich auf das
blosse «Dal3» des Gekommenseins Jesu beschrinkt, stellt H. Braun Jesus als
den heraus, der sich durch die Radikalitét seiner Forderung und Begnadigung
von der antiken Religionsgeschichte unterscheidet, und beansprucht G. Ebe-
ling Jesus als «Zeugen des Glaubens». Die Untersuchung miindet in die
Darstellung des Verhéltnisses von Gott und Mensch bei den drei Theologen.
Wihrend R. Bultmann von Gott nur im Betroffensein durch den jeweiligen
Akt der Begegnung spricht, ist fur H. Braun Gott eine Chiffre fiir das
Beanspruchtsein durch den Mitmenschen, in dem er je und dann «geschieht».
G. Ebeling halt im Gegensatz zu ihnen am Person-Sein Gottes fest, weil Gott
nur als Du zur Sprache kommen kann.

Kritisch bemerkt Lorenzmeier, daf3 bei allen drei Theologen die Soziologie
nicht zur Kenntnis genommen wird, so dal vor allem keine Auseinander-
setzung solcher Theologie mit der marxistischen Philosophie méglich wird.
Diese ist aber notwendig, wenn die Theologie nicht in «geistiger Isolierung»
verkiimmern soll (S. 188). Uber diese Kritik von Lorenzmeier hinaus wire
festzustellen, daf3 nicht nur die Gesellschaft, sondern auch die auBermensch-
liche Schépfung bei diesen Theologen nicht in den Blick kommt. Letztere
kann nicht in den Blick kommen, wenn Gott nur in der Rede vom Menschen
«wirklicher Gott» ist (R. Bultmann), wenn Gott nur in der Begegnung von
Mensch und Mitmensch «geschieht» (FH. Braun) oder nur im « Wortgeschehen»
prasent wird (G. Ebeling).

Bemerkt sei noch, daB Lorenzmeier auf den Begriff «eschatologisch»
verzichten will, weil er «heute eher verwirrend als klirend» wirke (S. 109).
Dabei ist aber zu beachten, dafl dieser Begriff hiufizg im Neuen Testament
gebraucht und von den Vertretern der existentialen Interpretation laufend
im Munde gefithrt wird. Dal3 er heute in der Tat «eher mystifizierend als
erhellend ist», ist letztlich darauf zuriickzufithren, daB er wie auch der
Begriff «kerygmatisch» von der «modernen» Theologie so sehr «problema-
tisiert» (S. 126) wurde, dafl er keinen prézisen Inhalt mehr haben kann und
damit unbrauchbar wird. Durch solche iibertriebene Problematisierung ge-
schieht also eine Aushohlung der biblischen Begriffe und damit auch der
neutestamentlichen Verkiindigung.

Lorenzmeier hat mit seiner Untersuchung das Verdienst erworben, ein
Stiick jiingster Theologiegeschichte geliefert zu haben, das zur Uberwindung
der Einseitigkeit und Verkiirzung der biblischen Verkiindigung durch die heu-
tige Theologie anreizt. Helmut Wenz, Bad Lauterberg

JURGEN MorLTMANN, Perspektiven der Theologie. Gesammelte Aufsitze. Min-
chen, Chr. Kaiser, Mainz, Matthias-Grinewald-Verlag, 1968. 292 S.

Der erste Teil des Buches behandelt iiberwiegend die Frage des im Worte
sich vergegenwirtigenden und theologische Perspektiven eréffnenden Gottes.
Der zweite Teil beschiiftigt sich mit der aktuellen Weltproblematik, die als
Aufgabe der Christenheit die Grenze der weltlichen Wissenschaft durch die



Rezenstonen 63

theologische Perspektive iiberschreitet. An der Breite konkreter Einzelthe-
men kommt hier zum Vorschein, daf3 eschatologisch orientierte Theologie
die bisherige Problematik nicht ausradiert, sondern in einer neuen Perspek-
tive sieht und aktualisiert. Nur wird die Lésung der schon in der klassischen
Theologie behandelten Fragen durch die Kategorie Zukunft bestimmt.

Mit H. U. von Balthasar sieht der Verfasser die traditionellen Verifika-
tionsschemata der geschichtlichen Offenbarung als hermeneutische Voraus-
setzungen, die man im Hintergrund der biblischen Zeugnisse spiirt und sie
derart als allgemein verniinftig verstehen kann. Im kosmologischen, welt-
geschichtlichen, anthropologischen und ontotheologischen Schema der her-
kémmlichen Theologie handelt es sich um eine Antwort auf die Wahrheits-
frage der Offenbarung. Da mufl man fragen, ob die Offenbarung selbst nicht
durch diese Frage in Frage gestellt wird. Die Wahrheitsfrage der Offenbarung
ist allein unter der Voraussetzung berechtigt, da3 sie aus der Offenbarung
selber beantwortet wird. Theologie sieht sich mit der sachlichen Frage kon-
frontiert, auf welche Weise alle Wirklichkeit auf den geoffenbarten Gott
bezogen ist, kann aber die Gottheit dieses Gottes aus keiner auBerhalb der
Offenbarung liegenden Wirklichkeit beglaubigen. Obwohl der Verfasser die
Wahrheitsfrage der Offenbarung als (besonders nach Auschwitz aktuelle)
Theodizeefrage grundsétzlich anerkennt, entzieht er sich dieser Kritik. Denn
sein Verifikationsschema «das Prinzip Hoffnung» wird auf die VerheiBung
gegriindet, die in seiner Auffassung mit der Offenbarung identisch ist.
Jedoch erhebt sich daraus eine andere kritische Frage, ob der besonders in
der «Theologie der Hoffnung» durch die ausschliefliche Kategorie des
Futurum bestimmte Gott nicht seiner ontischen Aktualitdt beraubt und zu
einer blossen Potentialitit reduziert wird. Anlal zu dieser Frage gibt die in
der vorliegenden Schrift ausgesprochene These, dafl Gott durch die Aufer-
stehung Jesu Christi geschichtlich umschrieben wird. Wenn hier Gott nicht
als der «Ganz-Andere», sondern als der «Ganz-Andernde» wirklich in Er-
scheinung kommt, mufl er bereits im Praesens eine ontische Aktualitat
haben.

Einen betrachtlichen Raum nehmen in ihrer ganzen Problematik die
Fragen nach Geschichte, Tradition, Historie und Predigt ein. Nach dem
Verfagser bedeuten Traditionen ein unreflektiertes Gegenwartsinteresse fiir
das Erinnerte, wiéhrend Historie das Erinnerte und Bezeugte in die Zeit
seiner Entstehung zuriickversetzt. An Hegel, Scheler und Dilthey ankniip-
fend, sieht Moltmann eine zerstérende Wirkung der Geschichtswissenschaft
auf die Tradition und stellt eine paradoxe Konsequenz der historisierenden
Umwandlung der Herkunft zur «Vergangenheit» fest: die Freiheit oder die
Geschichtslosigkeit der Gegenwart. Bei der negativ beantworteten Frage,
ob ein sachlicher Zusammenhang zwischen dem Sola fide und der historisch-
kritischen Methode besteht, setzt eine kritische Stellungnahme zum Per-
sonalismus ein. Gegenuber der auf den existentialen Geschichtsbegriff ge-
grindeten Interpretation des Neuen Testaments wird betont, daB die
biblische Verkiindigung konkreter Existenzwahrheit die eschatologische, uni-
versal verbindliche Wahrheit meint. Deshalb charakterisiert der Verfasser
das durch die Predigt verkiindigte Wort als offen und wartend auf die



64 Rezensionen

Zukunft, die als Ansatz zur Kritik der Gegenwart und zur geschichtlichen
Verwandlung ihrer Zustédnde in diesem Worte zur Kraft wird. Die radikale
Konsequenz der Mythenkritik sieht er nicht in der existentialen Inter-
pretation, sondern in der revolutiondren Verwirklichung der Freiheit in den
Verhiltnissen der Gegenwart. In einer Parallele mit dem marxistischen
Gedanken, daf Philosophie aufgehoben werden mul}, um sich zu verwirk-
lichen, soll Theologie der kiinftigen Freiheit dienen, sofern sie dieser in
historischer Kritik, in Ideologiekritik und endlich in Institutionenkritik den
Weg bereitet. Die positive Seite dieser Aufgabe driickt der Verfasser als
Forderung nach einer politischen Hermeneutik aus, welche die Mittel und
die Methoden praktischer Befreiung feststellt.

Besonders im zweiten Teil des Buches versucht die theologische Reflexion,
sich. nicht nur auf dem Gebiet des theoretischen Zeitgespréchs tiber das
Schicksal und die Aufgaben der Welt, sondern auch auf dem Gebiet der
praktischen Planung und Revolution zu engagieren. Auch dieses Engagement
ist allerdings nur als theoretische Reflexion méglich, mit der Intention, den
Sozialwissenschaften und den Leuten, die mit der gesellschaftlichen Planung
bzw. Revolution zu tun haben, das theologische Sehen der Geschichte und
der gesellschaftlichen Prozesse zu vermitteln. Es ergibt sich aber eine grund-
satzliche Frage, ob theologisches Sehen iiberhaupt mdéglich ist, wo es keine
christliche Existenz gibt. Anders gesagt: Kann die christliche Existenz, zu
der allein das theologische Sehen gehort, durch eine theologische Theorie
vermittelt werden? Es scheint, da3 ein wirksames christliches Engagement
in den Aufgaben der Welt nur unter der Voraussetzung mdéglich wird, daB
Theologie jeden selbstgeniigsamen Idealismus aufgibt und nach einer Uber-
windung der Kluft zwischen Welt und Kirche trachtet. Die Beeinflussung
der Wissenschaften durch die Theologie ist nicht allein das Problem ra-
tionaler Aneignung des theologischen Hoffnungswissens, sondern vor allem
das Problem, wie die praerationale Wurzel dieses Wissens in den Offenba-
rungsereignissen des Kreuzes und der Auferstehung Christi vermittelt werden
kann. Zdenék Tritk, Prag

UrricHE HEDINGER, Hoffnung zwischen Kreuz und Reich. Studien und Medi-
tationen tiber die christliche Hoffnung. = Basler Studien zur hist. u.
system. Theol., 11. Zurich, EVZ-Verlag, 1968. XX + 344 S. Fr. 28.—.

Zweifellos ist die Neuentdeckung der Hoffnung und damit der Zukunft
eines der erregendsten und ertragreichsten Ereignisse der neuesten Theologie.
In ausfiihrlicher Auseinander etzung mit den einzelnen Positionen, die in
erfreulicher Weise nicht auf die gingigen der deutschen Theologie und
Philosophie und nicht auf Teilhard beschrinkt bleiben, geht der Verfasser
dieser Frage nach, tragt die verschiedensten Probleme dieses Komplexes
zusammen, setzt neue und notwendige Akzente, reflektiert eine Ethik der
Hoffnung, «Hoffnung als Rechten mit Gott», «Hoffnung als Leiden mit
Gotty, «Gott der Hoffnung», um die vielleicht interessantesten Themen zu
nennen.



Rezensionen 65

Wenn der Verfasser diesem Buch den Titel gibt: «Hoffnung zwischen
Kreuz und Reich», so deswegen, weil er sich vom dialektischen Zusammen-
spiel beider GroBen die Losung offener Fragen und das Uberholen unver-
sohnlich scheinender Gegensidtze erwartet. So werden zusammengestellt:
Versohnung und Erlésung; regnum novissimum und Erlésung; der Satz:
«Jesus Christus venturus est» und der andere: «Jesus ist der kommende
Christus»; noetische und ontische Eschatologie als jeweils komplementéire
Groflen. Hoffnung wird als konkrete Hoffnung, als spes quae speratur,
begriffen, gegen ein Verstindnis der Hoffnung als «Mangelerscheinungy,
gegen eine «Ontologie des Indefiniten und Kommenden» und das Reden von
der «Unverfiigbarkeit». Der Verfasser will durch den Zusammenhang mit
dem Kreuz einer euddmonistischen, nomistischen und triumphalistischen
Eschatologie ebenso wie auch umgekehrt einer reinen Staurolatrie durch
den Zusammenhang mit dem Hinweis auf die VerheiBung des Reiches als
der Offenbarung der Doxa Gottes entgehen.

Aber es ist zu fragen, ob nicht die Schénheit und Ausgewogenheit des
dialektischen Denkens erkauft wird mit dem AbreiBen des Wirklichkeits-
bezuges, weil der Gedanke in seinen eigenen Kreisen hédngen bleibt. So ist
bezeichnend, dafl die Frage nach der Planbarkeit der Zukunft vollig auller
acht gelassen wurde. Auch wird nicht gefragt, woher eigentlich die Zukunft
«zukommt». Kann einfach vom «kommenden» Reich geredet werden? wie
kommt es? wie soll das Kommen vor allem dann zu verstehen sein, wenn
eine rein «noetische Eschatologie» abgelehnt wird? Wie verhélt sich die
Reichsverheiflung zur Geschichtlichkeit und daher Verantwortlichkeit des
Menschen? Kann das Kreuz darauf eine Antwort geben? oder der sonst so
erwigenswerte Gedanke, dafl die «tatige Hoffnung» sich an das Mogliche zu
halten habe? Der denkbare Vorwurf, solche Uberlegungen miifiten zu einer
nomistisch-triumphalistischen Konzeption der Hoffnung fiihren, verfingt
hier nicht, denn in jedem Fall wird die Zukunft geplant und von Menschen
verantwortet werden. Die Frage ist nur, wer die Zukunft verantworten wird,
und ob sie geschaffen wird in der Hoffnung, dal sich mit dieser von Menschen
geschaffenen Zukunft Reich Gottes — in aller Bedingtheit und Vorldufigkeit —
verwirklicht.

Es sind diese Fragen, die sich wahrscheinlich der Theologie heute am
dringlichsten stellen, denn die Verantwortung fiir die Zukunft brennt uns
auf den Fingern. Hedinger stellt sich diesen Fragen mnicht. Es wird darum
zu fragen sein, ob auch in anderen Zusammenhéingen das dialektische
Denken die Forderung nach konkreter Theologie unterlaufen hat.

Diese Einwinde konnen und sollen aber das Verdienst des Verfassers, in
dieser strengen und ausfiithrlichen Weise das Problem der Hoffnung im
Horizont von Kreuz und Reich durchdacht und eine Fiille neuer Erwigungen
beigebracht zu haben, nicht schmilern. Johannes Dantine, Wien

A. KorriNng, Fundamentaltheologie, 1. Theorie der Glaubwiirdigkeitserkennt-
nis der Offenbarung. Miinster, Verlag Regensberg, 1967. 379 S.
Zu diesem 1. Band tuber die religiosen Voraussetzungen des christlichen
Glaubens (demonstratio religiosa) als Theorie der Glaubwiirdigkeitserkenntnis



66 Rezenstonen

der christlich-kirchlichen Offenbarungspredigt gehoren nach der traditionellen
Dreiteilung der katholischen Glaubensbegriindung ein 2. Band: Uber die
tatsdachlichen Glaubwiirdigkeitsgriinde der konkret-geschichtlichen Offen-
barung (demonstratio christiana), und ein 3. Band: Uber die mit der katho-
lischen Kirche gegebenen (ekklesiologischen) Glaubwiirdigkeitsgriinde (demon-
stratio catholica).

Dieser erste Traktat gliedert sich tubersichtlich in sechs Teile. Begriff,
Aufgabe und Methodik der Fundamentaltheologie bilden die Einleitung.
Das 1. Kap. behandelt als obiectum materiale im entfernteren Sinne die
ubernatiirliche Heils- und Erlésungsordnung unter Voraussetzung der Gottes-
Beweise ; das 2. Kap. als obiectum materiale im engeren Sinne die Kundgabe
der geheimnishaften Erlosungsordnung durch die Offenbarung Gottes
(S. 107ff., 132ff.). Im 3. Kap. wird iiber die iibernatiirliche Wortoffenbarung
Gottes in ihrem Widerspruchscharakter zu Richtungen neuzeitlichen Den-
kens (Rationalismus, Psychologismus, Marxismus und existenzphilosophische
Hermeneutik innerhalb der evangelischen Theologie) gehandelt, um im 4. Kap.
das obiectum formale als Glaubwiirdigkeit der Offenbarung Gottes aufzu-
weisen, insbesondere die Erkennbarkeit der Credibilitédt der Offenbarungs-
aussage (S. 1891f., 282ff.). Im 5. Kap. werden die traditionellen wunderbaren
Glaubwiirdigkeitskriterien der Offenbarungsaussage aufgefithrt: Wunder,
criteria interna vel subiectiva, externa vel obiectiva usw. (S. 297-340). Die
Beniitzbarkeit dieses Werkes wird durch Literaturverzeichnis, Schriftstellen-,
Namen- und Sachregister optimal.

Fundamentaltheologie leistet nach Kolping die rationale Rechtfertigung
des actus fidei als iudicium credibilitatis und iudicium credentitatis (S. 21),
ist doch der Glaube ein obsequium rationi consentaneum (DS 3009): In-
wiefern sind dann die Medien der Offenbarung Gottes glaubwiirdig und
welche Glaubenspflicht besteht ihnen gegeniiber? Oder anders: Wie wird
der vorgliubige Mensch der Offenbarung ansichtig? Welche rationalen
Motive leiten ihn beim actus fidei? Mit das Interessanteste am Aufweis
dieser Fragestellung sind die theologiegeschichtlichen Dialoge in der Ein-
leitung (mindestens fiir den sich orientierenden evangelischen Leser), die im
kontroverstheologischen Aspekt gipfeln: «Die eine (die evangelische) rdumt
die Hindernisse weg, die sich dem Sprung ins Glaubenswagnis entgegen-
stellen, die andere (die katholische Glaubensbegriindung) will dazu auch
noch eine Absprungsbasis schaffen. In der heutigen, durch Barth und
Bultmann bestimmten evangelischen Theologie fehlt also eine positiv-
rationale Glaubensbegriindung» (S. 67) — die aber als Rechtfertigung des
Glaubens entfaltet werde in Pannenbergs apologetischer Weltanschauungs-
lehre, in Brunners und Bultmanns theologischer Anthropologie, in Tillichs
Korrelationsmethode und in Bonhoeffers «nicht-religioser Interpretation».
Gegen K. Rahners Anliegen, die fundamentaltheologische Besinnung auf die
Credibilitiat der Offenbarung gerade in der Dogmatik selbst und nicht als
deren Vorspann zu traktieren, wendet Kolping ein: 1. die natura humana ist
empirischer Erfahrungsbereich und nicht sofort auch ordinatio ad finem
Deum im Sinne des «iibernatiirlichen Existentials» (S. 78ff., 107ff.; vgl.
U. Kiihn: Natur und Gnade, 1961); 2. das obiectum formale bleibt zu unbe-



Rezensionen 67

stimmt (K. Rahner: Schriften VI, S. 139ff.), weshalb auch nicht streng
differenziert werden kénne «zwischen dem rein rational Erkennbaren und
dem durch den Glauben Gegebenen», zwischen der Ausweisbarkeit vor dem
sittlichen Wahrheitsgewissen und den aus der vita fidei erwachsenden
rationes (S. 82). Die Einleitung schlieBft mit dem Hinweis auf den selbst
nicht hinterfragten ekklesiologischen Charakter solcher Fundamentaltheolo-
gie (S. 84). Diese vollig traditionellen, an die Natur-Gnade-Koordination des
Molinismus (natura humana pura) erinnernden (S. 114ff.), extrinsezistisch
argumentierenden Reflexionen griinden in der These: «dafB die menschliche
Vernunft in der Erkenntnis metaempirischer, metaphysischer Probleme trag-
fihig ist», entgegen allem theologischen Agnostizismus, entgegen Barths und
Bonhoeffers (und seiner heutigen Nachfolger) Abwehr der «natiirlichen
Theologie» (vgl. hingegen G. Ebeling: Gott und Wort, 1966, S. 80ff. bes.
S. 82). Was heil3t eigentlich hier «Metaphysisches», wenn nicht eben «Trans-
zendentalitit» des ethisch sich préaponierenden, kontingenten menschlichen
Geistes (S. 106, 110) angesichts des (kausal erschlieBbaren, S. 99ff.) Seins
als des Daseins Gottes, als des Grundes allen Daseins und Soseins (S. 103)1L.
Solche «positiv-rationale Apologetik» wird vollends deutlich in der her-
meneutischen Frage: Offenbarung sei mehr als «bloBe Kundgabe von
wissenswerten Wahrheiten. Sie ist Anruf Gottes an die Menschen. Sie ver-
langt. Aufhorchen, innere Bereitschaft fiir geistige Werte (!) und gebietet
Auferstehen aus dem dumpfen triebhaften Dahinleben(!)» (S. 189). Diese
Offenbarung, deren Primérobjekt « Gott selbst» in seiner Autoritét ist (S. 291),
muf hinsichtlich ihres Gewandes als Menschenwort sténdig ausgelegt
werden, ist doch ein menschlicher Satz «corporaliter» beengt hinsichtlich der
Aussage und der Situation (S. 204), d. h. Hermeneutik ist Transformation
von «intelligiblen Sachverhalten» in verschiedenste ausdriickende, bedeut-
same, akkommodierte Sprach-Aussagen (8. 127). So kann der Vorgldube,
«angezogen von der in Eigeneinsicht erfaBten Glaubwiirdigkeit der géttlichen
Autoritiat dieses offenbarenden Wortes Gottes», im Zuge des ordo salutis
«dieses Wort im Glaubensgehorsam als wahr (annehmen) und bejaht es»
(S. 128, 294ff.; DS 3030).

Ist also menschliche Vernunft — das «Leibliche» erscheint in seiner Trans-
parenz unter dem Wunder-Beweis — tiber sich hinaus auf metaphysische
(gottliche) Thematik angelegt, dann nimmt die praeambula fidei nach
Kolping — bei K. Rahner finden sich ganz andere Aussagen! — ihren Aus-
gangspunkt beim Gottes-Beweis (S. 881ff.), im Fragen nach dem mysterium
salutis (S. 1281f.), speziell in der konvenienten Form der revelatio (S. 132ff.)
als revelatio Dei (S. 282ff.), und bei den manifesten Wundern (S. 297ff.),
um dann als fides informis, instruiert in der demonstratio christiana, nun
per gratiam sacramentalem zur fides caritate formata zu werden, instruiert in
der demonstratio catholica. Deswegen das allzu versténdliche Fazit: «Die

1 Vgl. hingegen H.-G. Geyer, Metaphysik als kritische Aufgabe der Theo-
logie: Theologie zwischen Gestern und Morgen (1968), S. 2471f.; H. Marcuse,
Der eindimensionale Mensch (3. Aufl. 1968), S. 13 Anm. 1.



68 Rezensionen

Erkenntnis... aller... Motiva credibilitatis hat aber nur die Aufgabe, uns
Gott in den Blick zu bringen, den Glauben fordernden Gott uns sichtbar zu
machen. Daher ist es kein Widerspruch, wenn die Erkenntnis der inneren
Glaubwiirdigkeit Gottes mit den Kriften der menschlichen Vernunft er-
worben werden kann und die Zustimmung, die wir dem absolut glaub-
wiirdigen Worte Gottes geben, von absoluter, metaphysischer GewiBheit
ist» (S. 291)2. Behdlt man diese nur angedeutete kritische Betrachtung im
Blick, dann sei gerade dem evangelischen Leser dieses ubersichtliche, stoff-
reiche Buch als Einfiithrung in die katholische Fundamentaltheologie und
ihre Probleme empfohlen. Uwe Gerber, Basel

Maexus Lomr O.8.B. & HeEmwriceE Orr (Hrsg.), Begegnung. Hine dkume-
nische Schriftenrethe. Luzern, Raber-Verlag, & Basel, Fr. Reinhardt,
1962-1969.

Eine Schriftenreihe, in der abwechselnd die Studie eines romisch-katho-
lischen und eines evangelischen Autors erscheint, die ersteren, Hefte mit un-
geraden Nummern, im Réaber-Verlag, die letzteren, Hefte mit geraden Num-
mern, bei Fr. Reinhardt. Die Intention ist, « Arbeiten méBigen Umfangs (zu)
verdffentlichen, welche Grundsitzliches, Geschichtliches und Einzelfragen
der Glaubensspaltung und des Einigungsstrebens in sachlich gut fundierter
‘Weise behandeln» — zuhanden des gebildeten Laien wie des « Seelsorgers, der
zeitlich nicht in der Lage ist, groBBe theologische Werke zu studieren». Es
kommen auch Probleme zur Sprache, die nicht direkt das Verhiltnis zwi-
schen romischem Katholizismus und Protestantismus betreffen, aber aus
der Zeitsituation heraus von gemeinsamem Interesse sind.

Im Réber-Verlag sind bisher die Bénde 1, 3, 5, 7, 9, 11 erschienen (L.
Hofer, Okumenische Besinnung iiber die Heiligen; R. Erni, Das Christusbild
der Ostkirche; O. Karrer, Die christliche Einheit — Gabe und Aufgabe;
St. Richter, Metanoia. Von der Bufle und Beichte der Christen; Fr. Bockle,
Gesetz und Gewissen. Grundfragen theologischer Ethik in 6ékumenischer
Sicht; R. Panikkar, Christus der Unbekannte im Hinduismus).

Dieser Anzeige liegen die im Fr. Reinhardt-Verlag erschienenen Bande
zugrunde, das sind Bd. 2-16. Hiervon sind Bd. 4 und 8 in der Theol. Zeitschr.
ausfithrlich besprochen worden. H. Ott. Die Lehre des I. Vatikanischen
Konzils. Ein evangelischer Kommentar (1964); K. Ogawa, Die Aufgabe der
neueren evangelischen Theologie in Japan (1965)'. Beim selben Verleger
sind auBerdem erschienen:

2. Heinrich Ott, Glaube und Bekennen. Ein Beitrag zum ékumenischen
Dialog. 1963. 82 S. Fr. 5.80. — Zwei so klare wie anregende Vortrédge, von
denen der erste dem Wesen und der Struktur des Glaubens, der zweite dem
Verhiltnis von Bekennen und Bekenntnis gewidmet ist.

2 Vgl. als Kritik bei G. Ebeling, Theologie: Die Rel. in Gesch. u. Geg.,
3. Aufl., 6 (1962), Sp. 754ff.; Zs. Theol. u. Ki. 58 (1961), S. 123-136.
L Theol. Zeitschr. 20 (1964), S. 374ff.; 21 (1965), S. 547f.



Rezensionen 69

6. Walter Frei, Das Entstehen mehrstimmiger Musik und die Einheit des
Glaubens. 1964. 69 S. Fr. 5.80. — Denkwiirdiger Beitrag eines christkatho-
lischen Theologen und Musikers zu Geschichte und theologischer Deutung
der Musik.

10. Hanno Helbling, Das Zweite Vatikanische Konzil. Ein Bericht. 1966.
235 8. Fr. 12.80. — Ein aus rédumlicher Pridsenz und zeitlicher Nihe ver-
fallter ubersichtlicher und besonnener Bericht tiber den Gesamtablauf des
Zweiten Vatikan. Konzils — man hat ihn «den gescheitesten, souverdnsten
und nobelsten Konzilsbericht» genannt —, der seinen Wert behélt.

12. Jean-Jacques von Allmen, Geistliches Amt und Laientum. 1966.
87 8. Fr. 6.80. — Die beiden Aufsidtze unternehmen gleichzeitig und in
polarem Zusammenhang die Aufwertung von «Amt» und «Laientum». Sie
sind fir beide Konfessionen unbequem, aber um so nachdenkenswerter, auch
dann, wenn man dem Verfasser in manchem nicht zustimmen kann.

14. Franz J. Leenhardt, Gotteswort und Gottesgegenwart. Protestantis-
mus und Katholizismus als Erben der abrahamischen und der mosaischen
Glaubenshaltung. 1967. 176 S. Fr. 12.80. — Eine vornehmlich am Alten
Testament gewonnene dialektische Zueinanderordnung von Protestantismus
und Katholizismus, die beiden biblischen Grund zuerkennt und sie von der
Schrift her aneinander und von ihrer polaren Struktur her an die (ganze!)
HI. Schrift gewiesen sein 148t.

16. Ervin Valyi Nagy & Heinrich Ott, Kirche als Dialog. Protestantische
Erwigungen zur Lehre von der Kirche. 1967. 146 S. Fr. 13.80. — Eine gré3ere
Abhandlung von Nagy tiber «Das dialogische Wesen der Kirche», die ¢«Dia-
log» nicht nur proklamiert, sondern umsichtig definiert. Ergénzt durch zwei
Vortrage von H. Ott, «Das Verhiltnis von Offenbarung und Schrift in pro-
testantischer Sicht» und «Das Problem des kirchlichen Lehramtes», die
Nagys Sicht bestétigen wie seine Thematik entschranken.

«Begegnung» kann nicht genug geschehen. Die Reihe verdient als Zeugnis
von und Hilfe zu Begegnung einen weiten Leserkreis. Mancher Band eignete
sich z. B. vorziiglich als Text fiir — bestehende oder fillige — interkonfes-
sionelle Arbeitskreise. Jiirgen angmeier, Wuppertal

[EpvAarD THURNEYSEN.] Wort und Gemeinde. Probleme und Aufgaben der
Praktischen Theologie. Hduard Thurneysen zum 80. Geburtstag. Zirich,
EVZ-Verlag, 1968. 528 S. Fr. 48.—.

Die Festschrift fiir Eduard Thurneysen bietet uns eine reichhaltige
Sammlung von bemerkenswerter Geschlossenheit. Es ist unmdglich, auf
einer Seite Beitréige von 37 Autoren zu besprechen. Wir kénnen nur allgemein
hervorheben, daB3 der Band eine ganze Reihe iiberaus gediegener Arbeiten
umfaflit. Dazu sind beispielsweise ein rémisch- und ein altkatholischer Beitrag
zu zdhlen (A. Miller, Das Problem der Randchristen, K. Stalder, Die
Erneuerung der Kirche nach dem Neuen Testament), die leider die einzigen
Stimmen von auBerhalb der evangelischen Kirchen bleiben.

Am Anfang lesen wir sieben Predigten, drei davon von H. Gollwitzer
iiber das Gleichnis vom Schalksknecht. Wenn die nach Art und Anla@} ganz



70 Rezensionen

verschiedenen Auslegungen etwas gemeinsam haben, dann vielleicht die
Betonung der Ethik, die Hervorhebung des Weges, den die Christen zu
betreten haben. Die drei Hauptteile (Praktische Theologie im Horizont der
Geschichte — der Gegenwart — der Zukunft) bringen eine Anzahl anregender
Skizzen, die jedesmal ein ganzes theologisches Programm andeuten. Erwahnt
seien die Beitrage von E. Wolf (Geschichte — Glaube — Geschichtlichkeit),
A. Dumas (Théologie du Corps. Miracle et Sacrement). Auf seine Art gehort
auch W. Liithi mit seinem Vortrag vor der sog. Bekenntnisbewegung «Kein
anderes Evangelium» in diese Reihe (Brennpunkte des Bekennens). Dann
natiirlich T. Katé (Die Perspektive der praktischen Theologie), R. Bohren
(Zukunftsperspektiven der praktischen Theologie), G. Casalis (Les Structures
de la Communauté missionaire), P. Ricca (Verso una Chiesa senza Pastori?):
tiberall der Versuch, eine Richtung fur die Kirche der Zukunft zu finden.

Auf der anderen Seite stehen Aufsitze, die bei aller Knappheit als Studien
uber ein Einzelgebiet zu gelten haben. Wir ziehen sie den eben genannten
Entwurfen noch vor, besonders wo sie sich durch ihre Naéhe zur Praxis
auszeichnen. Hier mufl man die Erwidgungen zur Predigt von K. Marti und
R. Leuenberger nennen (Wie entsteht eine Predigt? Wie entsteht ein Ge-
dicht? Ein Vergleich mit dem Versuch einer Nutzanwendung. Und: Intellek-
tualitéit und Erfahrung. Zu einem Problem der Theologie und der Predigt).
Niitzlich sind auch die Darstellungen von W. Neidhart (Die Rolle des
Pfarrers beim Begriibnis), G. Benedetti (Psychotherapie und Seelsorge) und
M. Jenny (Die Zukunft des evangelischen Kirchengesangs). Zuletzt seien
noch die Studien von J. Fangmeier und E. Busch iiber die Tauffrage und
das Abendmahl als besonders wichtige Arbeiten festgehalten.

Das Gesamturteil tiber den schénen, von Rudolf Bohren und Max Geiger
besorgten Band wird sehr positiv ausfallen. Eine leise Frage bleibt, vielleicht
vor allem beim jiingeren Leser. Sind lauter wohlabgewogene Arbeiten das
einzige, was den Jubilar, der einmal als unruhiger Geist seine kirchliche
Mitwelt erstaunt hat, ehren kann? Hitten nicht auch noch etwas unge-
béirdigere Beitriage gefunden werden miissen? Die tiefe Fraglichkeit unserer
kirchlichen Praxis kann nicht nur in vorsichtigen Erwagungen ins BewuBtsein
erhoben und reflektiert werden. Eine betroffene, leidenschaftliche, schrillere
Stimme fehlt uns in diesem trefflichen Chor.

Hans-Adam Ritter, Le Lignon, Kanton Genf

CHRISTIAN WALTHER, Theologie und Gesellschaft. Ortsbestimmung der evangeli-
schen Sozialethik. Zirich, Zwingli-Verlag, 1967. 204 S. Fr. 18.50.

Diese Zurcher Habilitationsschrift untersucht, wie namentlich im deutsch-
sprachigen Protestantismus der letzten hundert Jahre die Theologie auf die
Gesellschaft bezogen und Sozialethik in die Theologie integriert worden ist.
Sie tut dies, indem der Verfasser im Lingsschnitt wesentliche Positionen von
A. von Oettingen bis zu H.-D. Wendland, A. Rich, E. Wolf? skizziert und

1 Hier héatte klargestellt werden sollen, dafl bzw. inwieweit Ernst und nicht
Erik Wolf gemeint ist!



Rezenstonen 71

beurteilt. Ausgeklammert wurde, wie der Verfasser selbst feststellt, der
schweizerische religiose Sozialismus, aber auch andere nichtakademische
sozialethische Positionen, wie z.B. der Inneren Mission und des Hilfswerks
der Evangelischen Kirchen. Ob es damit zusammenhéngt, da der Verfasser
bei aller Wiirdigung des «neuen theologischen Verhéltnisses zu den Kirche
und Theologie umgebenden Wirklichkeiten der modernen Gesellschaft»
(S. 185) findet, das Verhéltnis der Kirche zur Gesellschaft werde im wesent-
lichen immer noch abstrakt (z.B. S. 183) formuliert ? Wird es nicht so bleiben,
daf} die akademische Theologie dem Grundsitzlichen verpflichtet ist, sie sich
aber darin bewihrt, daB sich in ihrem Umkreis die entsprechende Konkreti-
sierung vollzieht ? Jiirgen Fangmeier, Wuppertal

Warrter POLDINGER, Die Abschatzung der Swizidalitit. Hine medizinisch-
psychologische und medizinisch-soziologische Studie. = Aktuelle Probleme
in der Psychiatrie, Neurologie/Neurochirurgie. Bern, Hans Huber, 1968.
143 S., 32 Abbildungen, 23 Tabellen.

Der Verfasser, Privatdozent an der medizinischen Fakultdt Basel, gibt
einen Uberblick iiber die 859 Nummern umfassende Literatur iiber Suizid
und Suizidprophylaxe, aus der er die heute ziemlich genau beschreibbare
dreiphasige praesuizidale Entwicklung hervorhebt. Selbstmordankiindigun-
gen in der zweiten Phase sind z. B. echte Hilferufe und werden oft wegen
Vorurteilen nicht beachtet. Dann berichtet Példinger iiber eine statistische
Untersuchung an 1157 Patienten der Basler Klinik (endogen und psychogen
Depressive, Schizophrene oder wegen Suizidversuchen Hospitalisierte), aus
der eine Risikoliste mit Merkmalskombinationen zur Diagnose der Suizidali-
tat abgeleitet wird. Mit ihr wird es moglich, den Grad der Gefdéhrdung in
einer Zahl auszudriicken, wobei Werte tiber 100 eine schwere Gefahr angeben
und bei Werten unter 50 das Suizidrisiko gering ist. Bei der Frage der
Hospitalisierungsbediirftigkeit eines Patienten sind solche naturwissen-
schaftlich gesicherten Kriterien fiir den praktischen Arzt héchst bedeutsam.
Der Gemeindepfarrer hat oft mit Suizidgefihrdeten zu tun. Er hat zwar
nicht die Aufgabe, eine solche Diagnose zu stellen, wie sie durch die For-
schungen von Poéldinger moglich wurde, aber er sollte unbedingt imstande
sein, alarmierende Anzeichen eines beginnenden Selbstzerstorungsprozesses
wahrzunehmen. Fiir den Seelsorger sind darum elementare Kenntnisse aus
der Suizidforschung unerlédfilich. Er wird auch aus der Lektiire der Arbeit
Poldingers profitieren. Walter Neidhart, Basel

Greore WALTER, Seelsorge an Neurose-Kranken. Mit einem Geleitwort von
Professor D. Otto Haendler. Stuttgart, Ehrenfried Klotz, 1967. 152 S.
DM 15.80.

Der Verfasser, erfahrener Gemeinde- und Krankenhauspfarrer, versteht
unter Neurose «eine Erkrankung der Personlichkeit infolge gestorter Er-
lebnisverarbeitung, die sich als Fehlhaltung zum eigenen Ich, zum Du des
Mitmenschen, zum Es der Sachwelt und zu Gott zeigt» (S. 149). In diesen



72 Rezensionen

weitgefallten Neurosebegriff ordnet er auch Siichte, Hysterien, Suicid-
neigungen und Psychopathien ein. Weil fir ihn die eigentliche Ursache der
Krankheit die Fehlhaltung gegeniiber Gott ist, postuliert er, da die Seel-
sorge neben der Psychotherapie einen wichtigen Beitrag zur Heilung zu
leisten habe. Die geschieht, indem der Seelsorger sich eine tiefenpsycho-
logisch fundierte Diagnose erarbeitet, indem er ein menschliches Vertrauens-
verhéltnis zum Kranken herstellt und um die Milieu-Sorge bemiiht ist, aber
auch indem er die nur ihm zur Verfiigung stehenden geistlichen Mittel be-
niitzt. Unter ihnen (Gebet, Handauflegung u. a.) hebt der Verfasser vor allem
die Meditation hervor. Das Ideal christlicher Seelsorge sieht er im Starzentum
verwirklicht.

Die Arbeit G. Walters, die viel kasuistisches Material bietet und sich
durch diese scheinbaren Beweise aus der Erfahrung die Argumentation und
die Auseinandersetzung mit gegensétzlichen Auffassungen (z. B. D. Muller-
Hegemann) zu leicht macht, ist charakteristisch fiir eine Gruppe von prak-
tischen Theologen der DDR, die sich um eine Synthese zwischen einer litur-
gisch orientierten, lutherischen Theologie und einer christlichen Tiefenpsycho-
logie (Daim, Caruso u. a.) bemiiht. Walter Neidhart, Basel

Errenne CorNELs OP, Christliche Grundgedanken in nichichristlichen Reli-
gionen. Paderborn, Verlag Bonifacius-Druckerei, 1967. 195 S. DM 19.50.

Es handelt sich um die Ubersetzung einer franzosischen Arbeit (Valeurs
chrétiennes des religions non chrétiennes, Les éditions du Cerf, Paris).
Sie gliedert sich in zwei gleich lange Teile, einen grundsitzlichen («Heils-
geschichte und Religionsgeschichte») und einen speziellen, exemplarischen
(«Christentum und Buddhismus»). So bietet die Arbeit nicht etwa einen
Uberblick iiber christliche Grundgedanken in nichtchristlichen Religionen,
sondern erortert etliches an Grundsatz- wie an Spezialfragen, nicht syste-
matisch einfiihrend, sondern entsprechend den speziellen Interessen und
Problemen des Autors; das gilt auch fiir die (gelegentliche) Auseinander-
setzung mit anderer Literatur.

Im Ersten Teil verficht Cornelis den grundséitzlichen Zusammenhang
zwischen Heils- und Religionsgeschichte, gegen das pauschale Urteil «Reli-
gion ist Unglaube», den «Barthschen Fanatismus», wie er sich, ohne auf
Barth nidher einzugehen, ausdriickt (S. 54). Seine Tendenz, die Religionen
voller logoi spermatikoi zu sehen — dies iibrigens nicht ohne beachtliches
exegetisches Bemiihen —, konfrontiert er mit Missionserfahrungen, nach
denen gerade diese logoi eine Religion nicht dem christlichen Glauben 6ffnen,
sondern sie als einen eigenen Kosmos etablieren und gegen die Christus-
botschaft verschliefen (S. 65ff.). «Die heidnischen Religionen miissen also
(se. durch ‘das Schwert des Wortes’) ‘ihr Leben verlieren’, um in Christus in
geldauterter Form wieder aufzuerstehen» (S. 67). Der Verfasser warnt davor,
«Assimilation» als « Synkretismus» zu disqualifizieren (S. 70ff.). Er verficht
angelegentlich eine «offene Haltung» (S. 12), ein Sich-in-Frage-stellen-Lassen
auch der Christen von anderen Religionen (S. 13, 96f.). Wobei der protestan-



Rezenstonen 73

tische Leser Zeichen einer entsprechenden, noch niher liegenden Offenheit
gegeniiber christlichen Konfessionen vermifBt. Es ist auf Grund der theolo-
gisch-philosophischen Voraussetzungen wohl erkldrbar und dennoch nicht
verstehbar, wenn Weite hinsichtlich der Religionen mit ekklesiologischer
Enge gepaart auftritt, wenn dort logoi spermatikoi geadelt und hier «Hére-
sien» getadelt werden (cf. S. 54, 77, 92).

Im speziellen Teil sucht Cornelis herauszuarbeiten, wie «auch der Buddhis-
mus den Titel ‘Krisis der Religionen’ verdient» (S. 127; vgl. bes. noch 161f.).
(Es ist damit eine «Krisis von unten» von allerdings eindrucksvoller Un-
bestechlichkeit bezeichnet.) «Der Buddhismus erweist sich durch seine
radikale Kritik an allen bisher bekannten Religionsformen als eine Form
vollig eigener Arty» (S. 131) und mit seinem Wissen um das Leiden als ver-
wandt mit dem christlichen Wissen um das Kreuz (cf. S. 101, 131f., 161).
Dabei ist der Buddhismus «kein radikaler Pessimismus, sondern ein heroischer
Optimismus, da der Zustand der Welt durch eine tibermenschliche Anstren-
gung iberwunden werden muB» (S. 161). Der Verfasser diirfte den christlichen
Glauben hinsichtlich der Fragestellung zu stark dem Buddhismus angleichen,
wenn er im Vergleich von der These ausgeht: «Der Buddhismus und das
Christentum sind universalistische Heilsreligionen, die den Menschen in eine
ungliickliche Situation verstrickt sehen, aus der sie ihn befreien méchten»
(S. 153). Sein Grundanliegen, «der Buddhist, mein Bruder» (Zweiter Teil,
I. Kapitel), muf3 deshalb nicht Schaden nehmen.

K. Barth erklédrte mir in einem Gesprich im Herbst 1968, wenn er noch
Zeit zur Arbeit vor sich hitte, wurde er sich nach dem Studium des rémischen
Katholizismus intensiv den Ostkirchen und dann den Religionen zuwenden;
allerdings (selbstverstindlich) nicht im Sinn eines fundamentalen Religions-
begriffes, sondern gerade in Konsequenz der christologischen Konzentration.
Das Resultat solcher Zuwendung hielle vielleicht nicht Bruder-, aber
Nichstenschaft; und die wiirde nicht weniger bedeuten.

Jiirgen Fangmeier, Wuppertal

Marc SPINDLER, La mission, combat pour le salut du monde. (Bibliotheque
théologique.) Neuchétel, Delachaux et Niestlé, 1967. 270 S. Fr. 24.—.

Die missionstheologische Arbeit des in Madagaskar wirkenden elséssischen
Theologen — als StraBburger Dissertation unter dem Titel «Methode et
principe d’une missiologie protestante» erschienen — ist selber eine Kampf-
schrift, indem sie entgegen anderen Auffassungen die Mission als das in der
Trinitédt wurzelnde christologisch-eschatologische Ereignis begriindet und
entfaltet. Die beigegebene wertvolle Bibliographie, die gegen 600 Titel aus
beiden Konfessionen und den verschiedensten Sprachgebieten umfaft, zeigt
die Skumenische Sicht des Verfassers und die weitgespannte Bezugnahme
und Auseinandersetzung, zu der er sich berufen weil3.

Die Etappen der neueren Missionsgeschichte an Hand der Weltkonferenzen
durchgehend, sieht Spindler das Wort Freytags bestétigt: «Frither hatte die
Mission ihre Probleme — heute ist die Mission selber zum Problem geworden.»
Wie ist ihm beizukommen? Jedenfalls nicht durch Analyse des geldufigen



74 Rezenstonen

Missions-Vokabulars. Aber auch die synthetischen Versuche, die im Zu-
sammenhang mit soziologischen, zivilisatorischen oder auch ekklesiologischen
Erwigungen und Zielsetzungen in bester Absicht unternommen werden, muf3
der Verfasser als Versuchungen ablehnen. Mifverstdndlich und darum ge-
fahrlich erscheint ihm sogar die «Theologie des Apostolates», wie sie Hoeken-
dijk und andere Hollinder entwickelt haben. Denn die Diener des Aposto-
lates, Theologen wie Laien, «Alte» oder «Junge Kircheny, sind ja gleichzeitig
die Hindernisse des Apostolates.

Ergriffen vom «Mysterium der Mission» (siche Werner Bieder: «Das
Mysterium Christi und die Mission») legt Spindler ausfiihrlich seine Haupt-
thesen dar: «Mission ist Doxologie. Durch die Mission fahrt Christus fort,
dem Vater im Heiligen Geist die Ehre zu erweisen, die ihm allein gebiihrt.
Deshalb ist Mission Kampf gegen jede Art von Abgdtterei. Durch die Mission
fahrt Christus fort, den Feind Gottes zu bekdmpfen und im Heiligen Geist
tber ihn zu triumphieren.» (Ohne dafl es zu menschlichen Triumphen kime!)
Und schlieBlich hat die Mission soteriologische Bedeutung. «Durch die
Mission fahrt Christus fort, in seinem Wort und Geist Menschen zu retten.»

In diesem Zusammenhang erortert Spindler Probleme des Kerygmas,
der Autoritédt des Geistes, der «kleinen Herde», der Integration von Kirche
und Mission, der Evangelisation, das neuen Lebens, der Wunder. Nicht
zuletzt geht es Spindler um die Frage nach dem Widerpart Gottes und
unserer Kampfmittel im Blick auf den frohmachenden Sieg des Aufer-
standenen in der eschatologischen Sicht des «schon» und «noch nicht».
Was die Probleme der Entwicklungshilfe betrifft, unterstreicht der Ver-
fasser die kosmische Bedeutung des verheiBenen und zu bezeugenden Heils,
das aber als « Schalom» nie unser eigenes Werk sein kann. Auch mit Evolution
hat das Reich Gottes nichts zu tun. Im Bestreben, das Heil Gottes zu
sakularisieren, als ob es dabei nur um die «horizontale Linie» der Mitmensch-
lichkeit ginge, und nicht um persénliche Gemeinschaft mit Gott selber, sieht
Spindler die tédliche Gefahr fiir Mission und Kirche. Es gilt, Menschen zu
retten, nicht einfach sie zu erziehen. Dabei bedringt es den Verfasser, fest-
stellen zu miissen, daB3 die Missionstheologen dem missionarischen Gebet
bisher kaum Beachtung geschenkt haben.

Eine deutsche Ausgabe dieses Buches ist sehr winschenswert.

Garfield Alder, Luzern

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

ScawEeiz. The Ecumenical Review 21, 4 (1969): E. Timiadis, Disregarded
Causes of Disunity (299-309); W. A. Visser t’ Hooft, Dynamic Factors in the
Ecumenical Situation (320-331). Ewvangelisches Missions-Magazin 113, 3
(1969): H. W. Huppenbauer, Der Gott des Heils als Herr der Natur. Eine
Psalmenstudie (103-113). Internationale kirchliche Zeitschrift 59, 3 (1969):
P. F. Pfister, Die Stellung Marias im Heilsgeschehen. Die rémisch-katho-



	Rezensionen

