Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 1

Artikel: Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18
Autor: Bovon, Francois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878748

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18"

Tous les exégétes admettent aujourd’hui la place prépondérante
qu’occupe I'histoire du centurion romain dans I’économie du livre

1 A coté des cing volumes édités par F. J. F. Jackson et K. Lake, The
Beginnings of Christianity, I (1920-1933), et en dehors des commentaires,
en particulier de ceux de E. Haenchen (6e éd., 1968), C. S. C. Williams
(2¢ éd., 1964) et H. Conzelmann (1963), il faut signaler la bibliographie
suivante: W. Bieder, Zum Problem Religion-christlicher Glaube, Theol. Zs. 15
(1959), p. 435-437. J. Bihler, Die Stephanusgeschichte im Zusammenhang
der Apostelgeschichte (1963), p. 178-185. F. Bovon, De Vocatione Gentium.
Histoire de l'interprétation d’Actes 10, 1-11, 18 dans les six premiers siécles
(1967). M. Dibelius, Stilkritisches zur Apostelgeschichte : Eucharisterion fur
H. Gunkel (1923). Repris dans les Aufsitze zur Apostelgeschichte (4e éd.,
1961), p. 9—28 (= Stilkritisches). Je cite d’apres le recueil. Id., Die Bekehrung
des Cornelius: Coniectanea Neotestamentica, 11. Zum 60. Geburtstag von
A. Fridrichsen (1947). Repris dans les Aufsétze zur Apostelgeschichte (4e éd.,
1961), p. 96-107 (= Cornelius). Je cite d’aprés le recueil. X. Ducros, Le
Nouveau Testament et la description des faits mystiques: Biblica 40 (1959),
p- 928-934. M. Dujarier, Le parrainage des adultes aux trois premiers siecles.
Recherche historique sur I’évolution des garanties et des étapes catéchu-
ménales avant 313 (1962), p. 136-146 et 391-393. J. Dupont, Les Problémes
du Livre des Actes d’apres les travaux récents (1950). Repris dans les Etudes
sur les Actes des apétres (1967) (= Problémes). Je cite d’aprés le recueil.
Id., Le salut des Gentils et la signification théologique du livre des Actes:
N.T. Studies 6 (1960). Repris dans les Etudes sur les Actes des apdtres
(1967) (= Salut). Je cite d’apres le recueil. H. Flender, Heil und Geschichte
in der Theologie des Lukas (2e éd. inchangée, 1968), p. 20-21. M. Goguel,
Introduction au Nouveau Testament, 3. Le livre des Actes (1922), p. 216-218
Id., Le récit d’Actes 15, ’histoire de Corneille et 1l'incident d’Antioche:
Rev. d’hist. phil. rel. 3 (1923), p. 138-144. E. Haenchen, Judentum und
Christentum in der Apostelgeschichte: Zs. ntl. Wiss. 54 (1963). Repris dans
Die Bibel und Wir. Gesammelte Aufsidtze, 2 (1968), p. 338-374. Je cite
d’apres le recueil. ¥. Hahn, Das Versténdnis der Mission im Neuen Testa-
ment (1963), p. 39ss. et 1llss. J. Jervell, Das gespaltene Israel und die
Heidenvoélker. Zur Motivierung der Heidenmission in der Apostelgeschichte:
Studia Theol. 19 (1965), p. 68-96. R. Liechtenhan, Die urchristliche Mission.
Voraussetzungen, Motive und Methoden (1946). Ph. Menoud, Le plan des
Actes des ap6tres: N.T. Studies 1 (1954), p. 44-51. J. C. O’Neill, The Theology
of Acts in its Historical Setting (1961). J. R. Porter, The ‘“Apostolic Decree’
and Paul’s Second Visit to Jerusalem: Journ. Theol. Stud. 47 (1946), p.
169-174. P. L. Schoonheim, De centurio Cornelius: Nederlands Theol.
Tijdschrift 18 (1963), p. 453-475. J. Sint, Schlachten und Opfern. Zu Apg.
10, 13; 11, 7: Zs. kath. Theol. 78 (1956), p. 194-205. E. Trocmé, Le «livre



F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18 23

des Actes?. Par son ampleur, ses répétitions et sa position centrale,
notre texte témoigne de I'intérét que porte Luc a cette étape décisive
de I’histoire du salut. Mais de quelle étape s’agit-il et quelle est, aux
yeux de Luec, la portée réelle de I’événement? Pour la majorité des
critiques, Liue congoit la conversion de Corneille, ou mieux 'intégra-
tion du centurion dans I’Eglise?, comme la consécration solennelle
de I’accession des Gentils au salut. L’aventure de Corneille ne saurait
donc étre un épisode anodin. Elle représente, pour Luc, un événe-
ment dont les répercussions sont considérables et la portée sans
limites. Par I’admission de ce paien dans la communauté, Pierre
ouvre les portes de I’Eglise & tous les Gentils. Dans cette intention,
Luc a refusé de faire du baptéme de I’eunuque éthiopien (Ac. 8) la
premiére conversion d'un Gentil?, de méme qu’il rejettera dans
Pombre I'importante mission aupres des Grecs organisée a partir
d’Antioche par des chrétiens de Chypre et de Cyrénaique®. Enfin,
lorsque I’Eglise entiére devra définir son attitude a l’égard des
Gentils, c¢’est de I’exemple du centurion Corneille que Pierre et
Jacques tireront argument. Ces deux discours du chapitre 15, nette-

des Actes» et I'histoire (1957), p. 169-174. W. C. van Unnik, De achtergrond
en betekenis van Handelingen 10: 4 en 35: Nederlands Theol. Tijdschrift 3
(1948-1949), p. 260-283 et 336-354. H. H. Wendt, Der Kern der Cornelius-
erzahlung, Act. 10, 1-11, 18: Zs. Theol. Kirche 1 (1891), p. 230-254. A.
Wikenhauser, Doppeltrdume: Biblica 29 (1948), p. 100-111. U. Wilckens,
Kerygma und Evangelium bei Lukas (Beobachtungen zu Act. 10, 34-43):
Zs. ntl. Wiss. 49 (1958), p. 223-237. Id., Die Missionsreden der Apostel-
geschichte. Form- und traditionsgeschichtliche Untersuchungen (1961). S’il
le désire, le lecteur pourra compléter cette bibliographie & 'aide de I'instru-
ment de travail de A. J. et M. B. Mattill, A Classified Bibliography of Literature
on the Acts of the Apostles (1966), p. 393-397.

2 Cf. par exemple, Troemé (n. 1), p. 170; Dupont (n. 1), Problémes, p. 75;
Salut, p. 409—412; et Haenchen (n. 1), p. 351-354.

3 (Corneille en fait, tout le montre dans la rédaction lucanienne, est déja
tourné vers Dieu. Il n’a pas & se convertir, mais & s’avancer vers Dieu.

4 Cf. E. Haenchen, Die Apostelgeschichte (6e éd. 1968), p. 263—265.

5 1l ne raconte qu’en six versets cette mission de chrétiens de Chypre et
de Cyrénaique chassés de Jérusalem (le fil de I'histoire, brisé en Aec. 8, 4
se renoue en Ac. 11, 19ss.). L’histoire de Corneille (Ac. 10, 1-11, 18) suit
deux brefs récits d’un genre différent, la guérison d’Enée (Ac. 9, 32-35)
et la résurrection de Tabitha (Ac. 9, 36—43). Ces anecdotes se sont rappro-
chées de notre texte, parce que, dans les trois cas, Pierre y joue un réle de
premier plan.



24 F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18

ment rédactionnels, sont significatifs, car ils nous révelent le sens
donné par Luc au récit d’Ac. 10,1-11,18. Or il s’agit de la vocation
des Gentils & 'Evangile: «Dés les premiers jours, Dieu m’a choisi
parmi vous pour que les paiens entendent de ma bouche la parole de
la Bonne Nouvelle et embrassent la foi. Et Dieu, qui connait les
cceurs, a témoigné en leur faveur, en leur donnant I’Esprit Saint
tout comme & nous.»® L’allusion & ’aventure de Corneille est évi-
dente. Comme le disaient F. H. Chase et B. Weiss, Luc congoit
cette aventure comme la Pentecote des Gentils?.

L’exégeése patristique et ’exégése moderne indiquent cependant
que cette démonstration de I'universalisme chrétien n’épuise pas le
sens de notre récit. Certaines insinuations ou affirmations de I’auteur
orientent le regard dans une autre direction. L’auteur, en effet,
semble parfois aborder un autre probleme: non plus celui de ’admis-
sion des paiens, mais celui de I’éthique chrétienne (que puis-je
manger? qui dois-je fréquenter?)®. Luc a-t-il voulu donner un
double sens & cette péricope, ou les deux thémes, celui de la pureté
et celui de la vocation des Gentils, sont-ils liés I'un & P'autre au
point que Luc, en abordant 'un, ne pouvait ignorer 'autre? Ou
encore, la présence cote & cote de ces deux centres d’intérét est-elle
symptomatique de sources ou de traditions sous-jacentes?

Dans les pages qui suivent, je désire, aprés un rapide état de la
question, préciser la portée exacte que ’auteur donne a I’événement.
Puis je m’efforcerai de dégager les matériaux traditionnels dont il
pouvait disposer. Enfin, j'esquisserai le déroulement historique des
faits tel que 'on peut le dégager d’une telle enquéte avec quelque
vraisemblance. En bonne méthode, il faut aller du connu & I’in-
connu, du texte tel que nous I’avons sous les yeux aux traditions,
et des traditions aux faits®.

6 Ac. 15, 7-8. Allusion & ’histoire de Corneille dans le discours de Jacques:
Ac. 15, 14.

7 F. H. Chase, The Credibility of the Acts of the Apostles (1902), p. 79;
B. Weiss, Das Neue Testament nach D. Martin Luthers berichtigter Uber-
setzung mit fortlaufender Erlauterung versehen, 1 (2e éd. 1907), p. 489.

8 Cf. Dupont (n. 1), Problémes, p. 77-78; Salut, p. 411-412.

? Il y a un nécessaire va-et-vient, lorsque ’on veut comprendre I’effort
rédactionnel et délimiter des traditions. L’intention du rédacteur se précise
lorsqu’on connait les traditions et ces derniéres apparaissent quand la
portée rédactionnelle a été mise & jour.



F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18 25

Pendant longtemps, disons durant le XIXe siecle, le seul résultat que
I'exégéte ait escompté d’une investigation de notre texte, était une certitude
d’ordre historique. Le savant qui expliquait notre péricope ne recherchait
que les correspondances avec la réalité historique: I'aventure de Corneille
s’est-elle déroulée comme Luc le raconte? Le sens que Luc donne a 1’événe-
ment correspond-il aux faits? Les réponses variaient naturellement selon
les penchants personnels et les sources que l'on croyait découvrir en ces
chapitres!0. La recherche des sources, elle-méme, répondait plus & une exi-
gence historique que littéraire. Trouver une source, c¢’était se rapprocher
du fait historique plutét que de scruter d’un regard neuf le travail de 1’écri-
vainl,

L’application prudente de la Formgeschichte au livre des Actes allait
modifier cette perspective. La critique, d’historique qu’elle était, devenait
littéraire. M. Dibelius, en 1923 déja, puis de fagon plus approfondie en 1947,
découvrit derriére Actes 10, 1-11, 18 une légende qui racontait la conversion
merveilleuse du centurion romain. Reprise et retravaillée par Luec, cette
légende se charge, selon M. Dibelius, de significations nouvelles. Dans le
contexte de l’ceuvre entiére, elle ne représente plus la conversion dun
«craignant Dieu», mais la premiére admission d’un paien, ’ouverture heils-
geschichtlich de la porte de I’Eglise aux nations. Par I’adjonction d’éléments
étrangers, en particulier la vision de Pierre, elle répond également & une
préoccupation éthique des chrétiens, & leur souci de pureté!2. A la méme
époque, en 1946, dans un bref, mais suggestif article, consacré au décret
apostolique et au second voyage de Paul & Jérusalem, J. R. Porter découvrit
deux centres d’intérét distincts dans notre texte. L'un, qu’il met au compte
de la tradition: celui de la commensalité et des observances; ’autre, qu’il
déclare rédactionnel: celui de 'admission des Gentis!®.

Pour plusieurs raisons, la Formgeschichte ne fut pas appliquée systéma-
tiquement aux Actes et personne ne critiqua de fagon sérieuse I’hypothése
de M. Dibelius: les partisans de cette méthode, M. Dibelius le tout premier,
pensaient en effet qu’elle ne pouvait pas s’appliquer telle quelle aux Actes,
car le mode de transmission des récits divergeait grandement de celui de
la tradition synoptique. Le moteur qui véhicule les récits n’y est pas le
souffle de la prédication, comme dans les Synoptiques, mais le simple plaisir
de raconter®*. De plus & la différence des trois premiers Evangiles qui, par

10 Dans son commentaire, E. Haenchen indique quelques-unes de ces
grandes options exégétiques du passé.

11 Les articles cités de H. H. Wendt et M. Goguel sont instructifs & cet
égard. Sur le probléme des sources, cf. le remarquable ouvrage de J. Dupont,
Les sources du Livre des Actes. Etat de la question (1960).

12 Dibelius (n. 1), Cornelius, p. 96-107.

13 Porter (n. 1). Selon cet auteur, la part du rédacteur est bien plus
petite que ne le pense M. Dibelius.

14 Cf. & ce sujet ’article de J. Jervell qui s’oppose a cette fagon de voir:
Zur Frage der Traditionsgrundlage der Apostelgeschichte: Studia Theol. 16
(1962), p. 25-41.



26 F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18

leurs paralléles, facilitent 1’étude des formes, les Actes ne possédent que
peu de points de comparaison. Enfin, la Formgeschichte n’avait pas encore
fait sentir tous ses effets sur I’étude des Actes qu'une nouvelle méthode
s’imposait déja.

A T'étude des genres littéraires s’ajoutérent, en effet, dés 1950, des in-
vestigations concernant la rédaction elle-méme. L’'intérét que l'on préta
des lors au travail rédactionnel de 'auteur porta méme atteinte & 1’analyse
des diverses traditions sous-jacentes. A cet égard, le commentaire de K.
Haenchen est significatif. L’exégéte allemand se méfie & ce point des sources,
qu’il refuse d’admettre aucun intermédiaire traditionnel saisissable entre
le fait historique et la rédaction finale. Méme la vision de Pierre est & son
avis une composition lucaniennes. Cette position, sans nul doute excessive,
a été critiquée par U. Wilckens, F. Hahn et H. Conzelmann qui en reviennent,
plus ou moins, a la solution de M. Dibelius!é. Ce ne sont 1a que des ajuste-
ments partiels. Personne, & ma connaissance, n’a repris le probléme dans son
ensemble!?.

1. La rédaction

Ac. 10, 1-11, 18 peut se répartir en sept sections. Cette division,
proposée par H. H. Wendt, reprise par I£. Haenchen et F. F. Brucels,
est confirmée par l’exégese patristique. Les Peres, en effet, s’ar-
rétent moins & ’histoire de Corneille dans son ensemble qu’a 'un
de ses épisodes. Or les épisodes qui les intéressent correspondent aux-
dites sections des modernes.

Dés la premiére scéne (Aec. 10, 1-8), qui raconte I'apparition de

15 Haenchen (n. 4), p. 306-307.

16 Wilckens (n. 1), Missionsreden, p. 63; Hahn (n. 1), p. 41; et H. Conzel-
mann, Die Apostelgeschichte (1963), p. 61-62.

17 Les articles qui ont paru depuis vingt ans sur notre péricope portent
tous, & ma connaissance, sur des questions de détail: sur le statut religieux
de Corneille et un premier essai d’universalisme chrétien (van Unnik, n. 1),
sur ’extase de Pierre (Ducros, n. 1), sur ’ordre divin donné & Pierre (Sint,
n. 1). Seul l'article de Schoonheim (n. 1) envisage toute 1’histoire, mais
en raison de la méthode déficiente qui y est appliquée (on passe du texte a
T'histoire sans crier gare!) il ne nous est pas d’une grande utilité. J. Dupont
a donné & plusieurs reprises son avis, dans les deux articles cités ainsi que
dans les notes de la Bible de Jérusalem: cet exégéte reconnait deux centres
d’intérét dans la péricope et il serait tenté de les expliquer par l'existence
de deux sources. J. Dupont note justement que 'intérét de Luc se porte sur
le probléme de I'admission des Gentils. A. Wikenhauser (Die Apostelge-
schichte, 3¢ éd., 1956, p. 125) et K. Lake et H. J. Cadbury (The Beginnings
of Christianity, I, 4, 1933, p. 112) ont reconnu, eux aussi, ce double enjeu.

18 H. H. Wendt, Handbuch iiber die Apostelgeschichte (5e éd., 1880),
Pp. 229-249; Haenchen (n. 4), p. 302-305; F. F. Bruce, The Acts of the
Apostles (réimpression de la 2¢ éd. de 1952, 1965), p. 214-234.



F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18 27

I’ange & Corneille, premier miracle, Luc laisse entendre que la mis-
sion auprés des Gentils répondait a la volonté de Dieu et dépendait
de lui pour se réaliser. Les paiens que Dieu aime et appelle ne sont
pas n’importe quels paiens, mais des hommes, tel Corneille, zélés
pour le monothéisme juif et une morale généreuse. L’admission des
paiens dans I’Eglise ne signifie donc pas, aux yeux de Luc, la suppres-
sion de toute condition d’entrée, mais le remplacement des exigences
rituelles juives, qui lui paraissent des privileges périmés, par des
exigences morales et religieuses applicables a tous?®.

Un second miracle, la vision de Pierre, se produit au cours de la
deuxiéme scéne (Ac. 10, 9-16): Dieu poursuit I'exécution de son
projet. Il révele a ’'apdtre que toutes les nations sont indifféremment
pures & ses yeux et que I'Eglise peut y recruter dorénavant ses
adeptes. Par ses refus et ses hésitations, le premier missionnaire des
Gentils signale d’'une part la continuité de la Synagogue et de
I'Eglise?® et remet, d’autre part, 'initiative de cette intervention
entre les mains de Dieu.

La troisieme scéne (Ac. 10, 17-23a) montre que les deux premiers
miracles s’inscrivaient dans le plan que Dieu réalisait pour le salut
des paiens. Une troisiéme intervention céleste, celle de 1’Esprit
Saint, incite Pierre & se rendre chez le centurion: Dieu continue
son ceuvre.

La quatriéeme scéne (Ac. 10, 23b-33) marque une transition
nécessaire au rebondissement de 1’histoire, une accalmie bienfaisante
avant la bourrasque du Saint-Esprit. Lue, par des recherches de
style (multiplication des ouv-2!; mise sur le méme plan de Pierre
et de Corneille) rapproche les personnages. La cinquiéme scéne
(Ac. 10, 34-43) présente le contenu de la Parole, parole destinée
dorénavant a tous les hommes de bonne volonté. Cette parole, ¢’est
la prédication du totus Christus: Jésus historique et Christ de la foi.

19 Dans son ouvrage (n. 1, p. 136-146 et 391-393), M. Dujarier croit
découvrir dans la structure et la composition d’Ac. 10 la procédure et le
rituel du catéchuménat et du baptéme des années 70-80.

20 Un point sur lequel Irénée a insisté en rapportant I’histoire de Corneille
(Adv. haer. I1I, 12, 7). Wikenhauser (n. 1) a prété attention aux révélations
paralléles du livre des Actes, en particulier aux visions de Corneille et de
Pierre. Il en a trouvé de nombreux paralleles dans la littérature profane.

2L C’est le P. E. Haulotte, professeur & Lyon, qui a attiré mon attention
sur cette particularité.



28 F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18

La portée de ce sermon est immédiate et bouleversante, comme le
montre la sixiéme scéne (Ac. 10, 44-48). L’Esprit Saint descend sur
les auditeurs. Quatrieme miracle, cette effusion témoigne, plus encore
que les interventions divines antérieures, que I’élection des Gentils
est ’oeuvre de Dieu. Nous sommes a 1’apogée du récit. Les chrétiens
présents, Pierre le premier, doivent admettre la volonté de Dieu et
son intervention: Corneille et les siens sont baptisés sans autre
formalité, car ils ont été mis par Dieu sur le méme plan, exactement,
que les chrétiens d’origine juive 22.

En Aec. 10, 1-11, 18, Luc proclame donc que I’élection des Gentils,
voulue de Dieu, s’imposa malgré la résistance des hommes. Il prend
soin de spécifier que la vocation divine ne se porte pas sur n’importe
quel paien, mais sur ceux qui, bien disposés, I'adorent déja et
pratiquent la vertu23. Il souligne enfin que la premiere évangélisa-
tion des paiens ne fut pas I’ceuvre d’un chrétien isolé ou anonyme,
mais du principal apétre, Pierre, et que I'Eglise apostolique, la
communauté mere de Jérusalem, apprit cette révélation et donna
son accord a cette initiative. Tel est, en résumé, le sens que Luc
donne aux événements qu’il raconte en notre péricope.

Cette interprétation d’ensemble exige quelques précisions de
détail, car je me suis appuyé sur quelques versets, a mon avis
rédactionnels (par exemple, les v. 2, 4, 28, 34 et 35) que certains
critiques ont estimés traditionnels. Par ailleurs, je n’ai pas tenu
compte de tel passage, rédactionnel aux yeux de quelques exégetes,
mais traditionnel & mon sens.

22 Cf. les quatre comparaisons «les paiens eux aussi» (Ac. 10, 45), «comme
nous» (Ac. 10, 47), «les paiens eux aussi» (Ac. 11, 1) et «aux paiens aussi»
(Ac. 11, 18), auxquelles il faut ajouter le «comme & nous» de Pierre dans son
discours d’Ac. 15 (Ac. 15, 8).

28 K. Schweizer signale 'importance que joue, aux yeux de Luec, cette
catégorie d’hommes. C’est & ces gens qui ne cachent pas leurs sympathies
pour la cause juive que Luc destine sans doute son Evangile et ses Actes.
Cf. E. Schweizer, Zu den Reden der Apostelgeschichte: Theol. Zs. 13 (1957),
p. 11. Repris in: Neotestamentica (1963), p. 427-428. E. Haenchen critique
le synergisme de Luc qui se manifeste dans cette conception de la vocation:
Gott und Mensch. Gesammelte Aufsétze, 1 (1965), p. 11. Certes la théologie
de Luc ignore I'opposition rigoureuse de Paul entre le salut par la foi et le
salut par les ceuvres (cf. le mauvais résumé de la pensée paulinienne en Ac. 13,
38-39). Luc a tout de méme conscience d’'une action antécédente de Dieu
puisqu’il dit que «Dieu leur a donné la repentance qui conduit & la vie»
(Ac. 11, 18). De plus, en Ac. 10, il s’agit de récompense et non de mérite.



F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18 29

Dans I’article signalé dans la bibliographie, W. C. van Unnik voit
dans les v. 4 et 35 d’Ac. 10 I'expression d’une théologie chrétienne
tres ancienne, antérieure & Paul: & son avis, la description spirituelle
de Corneille (v. 4) et ’exigence nouvelle énoncée par Pierre (v. 35)
révelent une étape du christianisme intermédiaire entre le judéo-
christianisme primitif et le pagano-christianisme paulinien 4, Il n’y
a pas encore, selon lui, d’Eglise formée de Juifs et de paiens, mais
un Israél élargi qui comprend des Juifs et des paiens, que Dieu,
renoncant & la circoncision et aux exigences rituelles, incorpore au
peuple de l’alliance en raison de leur foi et de leur vertu. Le ciel,
jusque-la fermé aux prieres et aux bonnes ceuvres des paiens, s’ouvre
dorénavant & ces hommes vertueux. Dieu traite Corneille comme
§’il était Juif.

L’hypothése de W. C. van Unnik n’est concevable qu’au niveau
de la tradition, car toute I'intention de Luc se résume en 1’affirma-
tion suivante: il n’est plus nécessaire d’étre juif pour devenir
chrétien. Le don de I’Esprit a été fait aux uns comme aux autres.
Or une analyse du vocabulaire et du style montre que ces v. 4 et
35 sont nettement lucaniens et, suivant un penchant de Lue,
s’inspirent de la Septante 25. Un indice supplémentaire de leur nature
rédactionnelle: la parenté entre les centurions de Capernaiim et de
Césarée, tels que Luc les décrit, est si grande que 1'un des auteurs
des Pseudo-clémentines a confondu, semble-t-il, les deux person-
nages 26, L’état spirituel de Corneille, tel qu’il apparait en Ac. 10, et
la réaction divine favorable qu’il suscite n’indiquent donc pas une
solution prépaulinienne du probléme de 'universalisme, mais cette
forme populaire du christianisme de la fin du Ier siecle et du début
du IIe, qui assimila mal I’enseignement de Paul et ouvrit la voie
au synergisme 7,

2t Van Unnik (n. 1), Dupont (n. 1), Problémes, p. 79—80, donne un bon
résumsé en francais de cet article.

% Van Unnik (n. 1) le montre lui-méme. Cf. aussi Conzelmann (n. 16),
p. 63.

26 Ps, Clem. Hom. 20, 13, éd. B. Rehm & J. Irmscher, Griech. Christl.
Schriftst., 42, p. 276.

27 Cf. E. Haenchen, The Book of Acts as Source Material for the History
of Early Christianity: Studies in Luke-Acts. Essays presented in honor of
P. Schubert, ed. L. E. Keck et J. L. Martyn (1966), p. 266. L’original alle-
mand de cet article vient de paraitre sous le titre Die Apostelgeschichte als



30 F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18

Avant W. C. van Unnik et pour des raisons différentes, O. Bauern-
feind s’était intéressé au v. 35 d’Ac. 10. S’il admet volontiers le
caractere rédactionnel du discours de Pierre dans sa majeure partie 28,
cet exégéte considere les v. 34-35 comme authentiques. Ces versets
seraient un «slogan polémique» de l'apdtre qui serait parvenu
jusqu’a Luc?®. Rien ne prouve, tout d’abord, que les paroles des
apotres aient été transmises comme les logia du Seigneur. Ac. 11,
15, par ailleurs, indique plutét que tout le discours est une adjonc-
tion3°. Enfin, la forme de ces versets, comme leur contenu, sont
lucaniens.

Des trois théses que J. Jervell défend dans son récent article?!,
seule la troisieme nous intéresse ici. On peut la résumer ainsi: la
participation des Gentils au salut est affirmée solennellement deés
le début du livre des Actes. Il ne s’agit pas la d’une vérité nouvelle
qui se serait imposée lors de la conversion de Corneille apres I’en-
durcissement des Juifs. La prédication aux Juifs, en effet, incluait
déja la participation des Gentils au salut. Ac. 3, 22-26 prouve que
Pierre savait & ce moment déja que les paiens étaient appelés. En
ce cas, Ac. 10 ne peut raconter «die grundsitzliche Entscheidung
fir die Teilnahme der Heiden am Heil»*?. L’intention de Luc en
Ac. 10, 1-11, 18 est bien plutdét de préciser les conditions posées
aux paiens pour leur admission dans I’Eglise: «Hier geht es um die
Frage, auf welche Weise und zur welcher Zeit erhalten die Heiden
Anteil an den Verheissungen Israels?»?? Ac. 10, 1-11, 18 regle done
le probléme de la loi rituelle. La vérité nouvelle qu’apporte le récit
n’est pas le salut des Gentils, mais la libéralisation de la Loi. Si
W. C. van Unnik et O. Bauernfeind estimaient traditionnels des
versets, & mon avis, rédactionnels, J. Jervell commet, me semble-t-il,

Quelle fiir die christliche Frithgeschichte: Die Bibel und Wir. Gesammelte
Aufsitze, 2 (1968), p. 322.

28 Les mots d’Ac. 11, 15 év d¢ T GpEacdai ue Aalelv ne laissent pas de
place pour un long discours.

29 (. Bauernfeind, Die Apostelgeschichte (1939), p. 142.

30 Avec Haenchen (n. 1), p. 354, il faut dire contre Wilckens (n. 1),
Kerygma, p. 223s., que les v. 34-35 rattachent trés bien le discours a la
situation concréte de Corneille. Ces versets généralisent le cas du Centurion
et affirment 1'universalisme chrétien, tel que le congoit Luc.

81 Jervell (n. 1).

82 Ibid., p. 92.

33 Thid., p. 92.



F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18 31

Perreur inverse: & ne pas distinguer I’apport des traditions et celui
de la rédaction, il attribue a l’auteur final des intentions qui,
manifestement, n’étaient pas les siennes, mais celles des porteurs
de la tradition. Comme nous le verrons, I'interprétation lucanienne
de la vision de Pierre se trouve aux v. 28 et 35 et elle a pour contenu
I'universalisme et non pas la libération de la Loi. Ac. 11, 18, point
final nettement rédactionnel, contient cette déclaration: «Ainsi done
aux paiens aussi Dieu a donné la repentance qui conduit a la viel»
Aux paiens qui ne I'avaient pas encore, tandis que les Juifs la
possédaient déja. J. Jervell déplace ’accent de ce verset et en in-
fléchit le sens lorsqu’il interpréte: Dieu a donné aux paiens en tant
que paiens, ¢’est-a-dire libérés de la loi, la repentance qui conduit &
la vie34. L’accent porte, & mon avis, sur le mot auss:: «aux paiens
aussi...n.

Notre interprétation de la rédaction, qui rejoint celle de E. Haen-
chen, J. Dupont, H. Conzelmann et J. C. O’Neill 23, peut se résumer
ainsi: Ac. 10, 1-11, 18 est un des temps forts du livre des Actes;
le tournant ou I’Eglise, de secte juive qu’elle était, s’ouvre sur le
monde paien et prépare sa conquete jusqu’aux extrémités de la
terre. En Ac. 10, 1-11, 18, c’est le feu vert & I’évangélisation des
paiens que Dieu donne a I'Eglise par l'intermédiaire de l’apdtre
Pierre.

2. Les traditions.

Si les exégétes d’aujourd’hui admettent que la main de Luc a
puissamment modelé I’histoire de Corneille pour en faire I’expression
d’une de ses convictions les plus profondes, §’ils apprécient donc &
sa juste valeur l'’effort rédactionnel de I'auteur, ils sont loin de
s’entendre, en revanche, sur la nature et la quantité des matériaux
dont Luc a pu disposer. C’est sans nul doute M. Dibelius qui a
poussé les recherches le plus loin dans ce sens et ¢’est de lui qu’il faut
partir pour faire avancer le débat3s.

La légende personnelle. Pour M. Dibelius, la tradition livra
& Luc I’histoire de la conversion d’un centurion romain, nommé

34 Tbid., p. 94.

8% Haenchen (n. 4), 3¢ éd. (1959), p. 302-305; Dupont (n. 1), Salut,
p. 409—412; Conzelmann (n. 16), p. 61-62 et 83; O’Neill (n. 1), p. 100-101.

8 Dibelius (n. 1), Cornelius, p. 96-107.



32 F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18

Corneille, histoire qui se classait dans le genre littéraire de la
légende personnelle. Cette légende de conversion n’avait aucune
portée générale. Elle contait simplement I’aventure merveilleuse
qu’avait vécue le centurion. Corneille en occupait done le centre,
tandis que maintenant c’est plutot Pierre qui tient le milieu de la
scéne. M. Dibelius recherche les éléments de cette légende derriére la
composition lucanienne. Il écarte comme étrangers a I’histoire
primitive la discussion de Jérusalem (Ac. 11, 1-18) qui porte sur
un tout autre sujet; la prédication christologique (Ac. 10, 34-43)
qui, comme le prouve Ac. 11, 15, a été ajoutée la par Luc suivant
sa méthode favorite d’insertion de discours; la vision de Pierre
(Ac. 10, 9-16) qui double inutilement I’enseignement de I’Esprit
(Ac. 10, 19-20) et 'intermede des v. 27-29a qui fait allusion a la
vision. Puis il donne encore quelques coups de ciseaux dans le texte
de Luc pour ne garder que les faits suivants: la légende narrait
d’abord la vision de Corneille, puis 'ordre de I'Esprit a Pierre,
Iarrivée de Pierre chez Corneille, le début d’un sermon de ’apotre
qu'une glossolalie, signe visible de la présence de I’Esprit, venait
interrompre immédiatement. Le baptéme de Corneille était ensuite
administré sans autre condition.

La démonstration de M. Dibelius est acceptée par E. Trocmé,
U. Wilckens, F. Hahn et H. Conzelmann??. Elle est repoussée par
E. Haenchen pour des raisons peu concluantes qui ont été réduites
a néant par U. Wilckens38. Pour ma part, je crois aussi que derriere
Ac. 10 se cache une légende de conversion.

Tout comme M. Dibelius, W. L. Knox eut I'intuition tres juste
qu'une telle histoire avait di circuler & Césarée méme et qu’elle
était, aux yeux des chrétiens de la ville, le récit de fondation de leur
communauté3°,

La légende étiologique. Un certain nombre de confusions
empécherent M. Dibelius d’aller plus avant: a) Il porta au compte
de la rédaction de Luc la vision de Pierre, tout en supposant par
ailleurs son caractere traditionnel*°. b) Il ne distingua pas suffisam-

37 Trocmé (n. 1), p. 173-174; Wilckens (n. 1), Kerygma, p. 223s.; Hahn
(n. 1), p. 41; Conzelmann (n. 16), p. 62.

38 Haenchen (n. 4), 3e éd. (1959), p. 305-306; Wilckens (n. 1), Missions-
reden, p. 63, n. 1.

39 Dibelius (n. 1), Cornelius, p. 105-107; W. L. Knox, The Acts of the
Apostles (1948), p. 31ss. Knox est plus précis que M. Dibelius sur ce point.



F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18 33

ment la rédaction de la tradition en Ac. 1141, ¢) Il présupposa que
le probléme de la commensalité n’avait pu se poser aux chrétiens
qu’apres celui de 'admission des paiens dans 1’Eglise 42. Etudier la
préhistoire de la vision de Pierre et de la dispute de Jérusalem va
nous permettre de dégager une seconde tradition.

La vision de Pierre (Ac. 10, 9-16), traitée en elle-méme, en dehors
du contexte, indique, & mon avis, un seul sens possible. Par cette
étrange apparition, Dieu ordonne & Pierre et, par lui, & tous les
chrétiens, de dépasser les prescriptions alimentaires de la Loi
(Lév. 11) et de ne plus distinguer les animaux purs des impurs.
La vision, parce qu’elle vient d’en haut, de Dieu, inaugure une
nouvelle étape de 1’économie divine. Les interdits alimentaires de
la Loi perdent dorénavant leur valeur. La vision évite toutefois de
tomber dans le dualisme d’un Dieu bon qui supplante le Dieu
législateur de I’ancienne alliance: comme Jésus, & propos du divorce
(Me. 10 par.), dépasse le commandement mosaique en recourant a
I'ordre de la création, de méme ici la voix céleste abolit-elle les
prescriptions légalistes par une allusion aux premiers temps. La
liste des animaux du v. 12 rappelle en effet celle du premier chapitre
de la Genese et plus encore celle des bétes qui doivent entrer dans
I’arche (Gen. 6, 20 selon la LXX). Le texte insiste intentionnellement
sur la présence de tous les animaux de la création; ’accent porte
sur le mot mévra.,

En proposant cette interprétation, je rejoins O. Bauernfeind et
E. Trocmé et, au dela d’eux, 1’école d’Alexandrie, qui, & notre
surprise, de Clément & Cyrille, prit la vision au sens littéral. D’autres,
au contraire, par exemple E. Haenchen et F. Hahn, qui pourraient
s’appuyer, eux aussi, sur une interprétation patristique qui va de
Tertullien & Augustin, affirment que la vision n’a rien & voir avec
les prescriptions alimentaires et qu’il faut la prendre au sens figuré 43.

20 «Wahrscheinlich gehort aber auch Act. 10, 9-16 zu der Bearbeitung
des Lukas» (Dibelius, n. 1, Cornelius, p. 98). Plus loin au contraire: «Sie
wére dann ein wirkliches Erlebnis des Petrus» (p. 99).

41 Dibelius (n. 1), Cornelius, p. 96.

4% ¢ Aus der spéateren Zeit, da der Konflikt tiber die Speisenfrage brennend
war» (Dibelius, n. 1, Cornelius, p. 99).

4 (0. Bauernfeind, Die Apostelgeschichte (1939), p. 145; Trocmé (n. 1),
p. 172-173: pour le sens littéral. Haenchen (n. 4), 3¢ éd. (1959), p. 307;
Hahn (n. 1), p. 41-42: pour le sens figuré. Selon E. Haenchen, la vision ne
peut avoir de rapport avec les interdits alimentaires, car, aprés avoir regu

3



34 F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18

Cette divergence d’opinion provient du fait que ces derniers exégétes
interpretent les v. 9-16 d’Ac. 10 non pour eux-mémes, mais dans la
perspective lucanienne. Il est certain, comme notre analyse de la
rédaction I’a montré, que les v. 28 et 34-35 (cf. xduol 6 Veog €derfey,
v. 28 et ém’ d\ndeiag xotahauBdvopor, v. 34) situent, & partir de la
vision de Pierre, tous les hommes sur le méme plan et affirment
Puniversalisme chrétien. Mais ce n’est 1a que l'interprétation luca-
nienne d’un texte qui visait trés concrétement les animaux purs et
impurs (cf. la mention de la faim de Pierre et de sa réaction néga-
tive)44. Le v. 28, en particulier, est & la vision ce que ’explication de
la parabole du semeur (Mec. 4, 13-20) est & la parabole elle-méme
(Me. 4, 3-9), une interprétation secondaire. Origéne note justement:
«L’apdtre Pierre [en Ac. 10, 28b] ne te semble-t-il pas avoir trans-
posé sur ’homme [ce qui est dit de] tous ces quadrupédes, reptiles
et volatiles avec une grande lucidité ?»*> Remplagons dans la phrase
d’Origéne, Pierre par Luc et le vrai rapport entre la tradition et la
rédaction se précise: pour la tradition, la vision résoud un probléme
rituel et instaure une nouvelle éthique alimentaire, une éthique de
la liberté (notez, au v. 14, le neutre mdyv kowov kol dxddaptov qui
désigne des mets). Pour la rédaction, la vision affirme la purification
de tous les hommes et leur parfaite égalité devant Dieu (notez, au
v. 28D, le masculin undéva kowov i dkddaptov, souligné par le mot
dvdpwmov grammaticalement superflu). La tradition donnait un sens
littéral & la vision, la rédaction un sens figuré.

A mon avis, cette deuxieme tradition ne se limitait pas & la seule
vision de Pierre: elle se poursuivait par le récit de la réaction néga-
tive de la communauté jérusalémite devant la nouvelle éthique de
liberté préconisée par Pierre. Nous en trouvons 1’écho en Aec. 11,
1-18. Trois arguments militent en faveur de cette theése.

a) Luc n’aime pas admettre que 1’dge apostolique ait connu des

Pordre de Dieu, Pierre aurait trés bien pu se précipiter sur une béte pure.
Comme le note Dibelius (n. 1), Cornelius, p. 98, n. 2, argumenter ainsi révele
un esprit rationaliste qui presse par trop I'image. De plus, comment faut-il
alors comprendre 1’ordre «tue et mange» donné & Pierre, sans tomber dans
T’allégorie d’un Augustin (I’Eglise doit tuer les Gentils quant & leurs péchés
et se les incorporer pour une vie meilleure, Enarr. Ps. 3, 7; 13, 4 etc.), allé-
gorie dont Calvin a déja signalé I’arbitraire (In Act. Apost. comm. ad loc.).

44 Cf. Dibelius (n. 1), Cornelius, p. 98-99.

4 Hom. Lev. 7, 4.



F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18 35

disputes. Une comparaison entre Gal. 2 et Ac. 15, par exemple,
révele son souci de minimiser les conflits et les tensions. Luc n’a
donc pas inventé cette dispute de Jérusalem comme le voudraient
certains auteurs4é. Le récit de la querelle est done antérieur a Luc,
mais il ne formait certainement pas une tradition isolée. Il ne
faisait pas non plus suite & la légende de Corneille, qui ne posait
aucune question de principe et qui, suivant les regles du genre
littéraire, devait se terminer par le baptéme du centurion’. Il a
fort bien pu, en revanche, servir de conclusion a la vision de Pierre,
comme nous allons le voir.

b) L’enjeu de la dispute ne fut pas celui qu’indique la rédaction.
Nous I’avons noté, 'issue de cette querelle fut, pour Lue,’adoption
du principe de ’élection des paiens (cf. Ac. 11, 1 et 18). Mais,
certains I’ont bien vu*s, tel n’est pas le seul enjeu de la rencontre
de Jérusalem. Tel n’est méme pas le grief explicite qui est formulé
contre Pierre: Ac. 11, 3 indique que «eux de la circoncision»
reprochérent a l’apdtre d’étre entré chez des paiens et d’avoir
mangé avec eux, d’avoir donc violé les interdits alimentaires et les
regles de pureté. Tout porte & croire que cette tension & l'intérieur
d’Aec. 11, 1-18 entre ces deux centres d’intérét, admission des
paiens et pureté des chrétiens, s’explique non par I'imbrication de
deux sources??, mais par la relecture lucaniemme d’une tradition
antérieure.

Le v. 3 d’Ac. 11 a conservé le grief formulé contre Pierre, tel
qu’il apparaissait dans la tradition. La communauté de Jérusalem
a done ici le regard tourné vers 'intérieur: elle cherche & protéger la
pureté du peuple eschatologique et évite I'impureté qui se propage
par ’absorption des mets impurs et le contact des paiens. Pour Lue,
le regard de la communauté est tourné vers l'extérieur, vers les
paiens: I’Eglise admet, en fin de compte, ’ordre de Dieu et accueille
en son sein des paiens convertis.

46 Haenchen (n. 4), 3e éd. (1959), p. 299-300; Conzelmann (n. 16), p.
66—67; et, avant eux, A. Loisy, Les Actes des apdtres (1920), p. 453ss.
Wendt (n. 1) et Goguel (n. 1), Act. 15, ont bien senti qu’il devait y avoir
une tradition derriere Ac. 11.

47 Cf. Dibelius (n. 1), Cornelius, p. 100.

18 Cf. Trocmé (n. 1), p. 171.

49 (Pest vers cette opinion que tendent Troemé (n. 1), p. 171-172, et
Dupont (n. 1), Problémes, p. 77-78.



36 F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18

L’apologie de Pierre telle qu’elle apparait en Ac. 11 reflete, elle
aussi, en son début, la tradition primitive reprise par Luc. A
I'inverse d’Ac. 10, ou les mésaventures de Corneille jouaient un plus
grand réle que l’extase de Pierre, c’est ici la vision de ’apdtre qui
sert d’argument principal (Ac. 11, 5-10). On peut donc imaginer que
dans la tradition Pierre, attaqué pour son nouveau genre de vie,
se soit défendu en racontant sa vision extatique. La communauté
se serait alors inclinée devant cette apocalypse divine. Luc reprend
la tradition et en infléchit le sens, comme le prouvent les v. 1 et 11—
18, nettement rédactionnels.

¢) Il y a un troisiéme argument en faveur du rapprochement de la
vision de Pierre et de la querelle de Jérusalem: au cours de son
extase, Pierre réagit négativement (Ac. 10, 14). Il n’y a rien de
surprenant a ce que la communauté de Jérusalem se soit dressée,
elle aussi, contre la suppression des observances alimentaires.

L’examen des textes conduit donc & distinguer le probléme de la
pureté des chrétiens et celui de ’admission des paiens en Ac. 10,
1-11, 18. Il nous incite a attribuer le premier a la tradition, le
second & la rédaction. Comme le premier n’est abordé qu’a propos
de la vision de Pierre et de la dispute de Jérusalem, il est vraisem-
blable que ces deux épisodes ont formé les deux volets d’'une seule et
méme tradition.

11 est méme possible de définir le genre littéraire de cette tradition.
Il devait s’agir d’une légende étiologique liée a la personne et a
Pautorité de Pierre. Des les premiers siécles, lorsque la liberté
alimentaire des chrétiens fut attaquée, ces derniers se retran-
chérent souvent derriere 'autorité de Pierre et I’capocalypse» divine
(Ac. 10, 9-16) dont il avait été gratifié. Devant les attaques des
hérétiques végétariens, des Juifs ou des Arabes qui se privaient de
pore, les chrétiens justifierent souvent leurs usages par la vision de
Pierre et I'ordre divin: «Tue et mange». A cet égard, la réaction
violente de I’empereur Julien est significative : « Pourquoi n’étes-vous
pas purs dans votre genre de vie comme les Juifs, pourquoi croyez-
vous bien davantage en Pierre...?»% Il est vraisemblable qu’avant
la rédaction lucanienne, la vision de Pierre avait déja permis a

%0 Le texte nous est parvenu dans le Contra Iulianum de Cyrille d’Ale-
xandrie (Contra Iulianum IX). C’est le Fragment 314 de I’édition de C. J.
Neumann (1880).



F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18 37

I’Eglise de modifier sa position et de défendre sa liberté nouvelle.
Si les premiers chrétiens refusent la distinction légaliste entre
animaux purs et impurs, s’ils ne redoutent plus le contact avec les
paiens, ¢’est que, selon eux, Dieu en a décidé ainsi et a communiqué
sa volonté a ’apotre Pierre, au travers d’une révélation.

Cette légende étiologique, commencait par une apocalypse®. La
premiere partie du récit, la mention de la vision, ressortit en effet
au genre de 'apocalypse et se rapproche en particulier d’Ap. 4 ol
le visionnaire Jean voit une porte ouverte dans le ciel et entend une
voix qui lui donne un ordre («Monte ici») avant de lui faire une
promesse («Je te ferai voir ce qui doit arriver par la suite.»). A I'ex-
tase de Pierre correspond le ravissement de Jeans2. La différence
entre les deux textes est la suivante: la révélation d’Ap. 4 reste
inscrite dans le genre apocalyptique ('enlevement permet la connais-
sance de ’avenir), tandis que la vision d’Ac. 10 entre au service de
I’éthique et de I’étiologie (I’extase ordonne une nouvelle attitude
morale et permet de la justifier).

La révélation est faite, ne ’oublions pas, a 1’apotre Pierre. Or,
comme M. Dibelius I’a montrés3, le Nouveau Testament contient
non seulement des légendes consacrées a Jésus, mais aussi des
légendes dont Pierre occupe le centre. Un rapprochement s’impose
avec une légende pétrinienne, la confession de Pierre. La aussi nous
avons une légende étiologique liée & la personne de Pierre: ce texte
explique pourquoi les chrétiens, a la suite de Pierre, confessent en
Jésus le Messie et le Fils de Dieu. C’est parce que Pierre le premier
I’a confessé comme tel, non de sa propre initiative, mais sous I'im-
pulsion de Dieu: «Tu es heureux, Simon, fils de Jona: car ce n’est
pas la chair et le sang qui t’ont révélé cela, mais mon Pére qui est
dans les cieux» (Mt. 16, 17). La nouveauté de cette confession ne
peut donc étre suspectée puisqu’elle provient de Dieu. Nous re-
trouvons cette vérité en Ac. 10, 9-16 ou le recours & une révélation
céleste justifie une innovation. La réaction humaine de Pierre
(Ac. 10, 14) et de ’Eglise (Ac. 11, 3) apparait aussi en Mt. 16 dans

51 Tel est déja le nom que donne Irénée & la vision de Pierre en Adv. haer.
III, 12, 7. Plusieurs Péres ainsi que Julien la qualifient du méme nom.

52 Ap. 4, 1-2. H. Bietenhard (Die himmlische Welt im Urchristentum und
Spatjudentum, 1951, p. 248) rapproche ces deux textes. Cf. aussi Me. 1, 9-11.

53 M. Dibelius, Die Formgeschichte des Evangeliums, 3e éd. avec un
appendice de G. Iber, éd. par G. Bornkamm (1959), p. 112-113.



38 F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18

le subit refus de Pierre: «A Dieu ne plaise, Seigneur, cela ne t’ar-
rivera point!» (Mt. 16, 22). A la réprimande de Jésus: «Arriére de
moi, Satan!» (Mt. 16, 23), répond enfin en Ac. 10 la répétition de
P’ordre divin: «Ce que Dieu a purifié, toi, ne le dis pas souillé»
(Ac. 10, 15)54,

Avant d’examiner si Lue reprend une troisieme tradition en notre
péricope, il faut donner une derniére précision. J. Dupont, qui
pressent justement les deux centres d’intérét de notre texte, estime
que le v. 28D se rattache au théme de la pureté rituelle 5. E. Trocmé
va dans le méme sens et estime ce verset traditionnel 36, J’ai expliqué
plus haut pourquoi je tiens, quant & moi, ce verset pour rédactionnel.
1l marque précisément le glissement de sens que Luc opere a partir
de la tradition. Le verset parait donc se rapporter encore au théme
de la pureté rituelle. En fait, il est & mi-chemin entre le theme
précis de la tradition (pureté des chrétiens) et celui de la rédaction
(vocation des Gentils). C’est 14 ce qui rend l’analyse de notre
péricope si difficile: nous avons des versets ou la tradition s’exprime
sans correction rédactionnelle marquée (ainsi le dialogue Pierre-
Dieu en Ac. 10, 13-15); d’autres ou la rédaction, se libérant de la
tradition, a la voie libre (ainsi Ac. 11, 1 et 18); d’autres, enfin, ou
la rédaction interprete la tradition pour se ’apprivoiser (ainsi Ac. 10,
28b).

Le discours christologique. U. Wilckens et J. Dupont ont
indiqué avec précision et clarté ou en était actuellement ’étude des
discours christologiques des Actes5”. Au concensus des exégétes qui,

54 Je consideére Mt. 16, 13-23, ainsi que Mec. 8, 27-33, comme une unité
littéraire. Au niveau de la tradition, la confession de Pierre était sans doute
également liée au rejet de Pierre par Jésus, comme ’ont montré O. Cullmann
(Saint Pierre, disciple, apétre, martyr, 1952, p. 1564-166) et E. Dinkler
(Petrusbekenntnis und Satanswort. Das Problem der Messianitét Jesu: Zeit
und Geschichte. Dankesgabe R. Bultmann, 1964. Repris dans Signum Crucis,
1967, p. 283-312). Les v. 17-19 de Mt. 16 proviennent-t-ils, comme le pensent
ces deux savants, d’une autre tradition?

5 Dupont (n. 1), Salut, p. 411 (quelques années auparavant, dans ses
Problémes, p. 78, il faisait de ce verset un joint rédactionnel entre les deux
thémes abordés en Ac. 10, 1-11, 18).

5 Trocmé (n. 1), p. 173 (malgré tout, il découvre une certaine retouche
rédactionnelle en ce verset).

57 Wilckens (n. 1), Missionsreden, p. 1-31; Dupont, Les discours mis-
sionnaires des Actes des apdtres d’aprés un ouvrage récent: Rev. Bibl. 69
(1962), p. 37ss. Repris dans: Etudes sur les Actes des apdtres (1967), p. 134—



F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18 39

s’appuyant sur les travaux de M. Dibelius et de C. H. Dodd, esti-
maient traditionnel le schéma de ces discours succéda 1’opinion sans
doute la plus répandue actuellement: malgré les apparences, tous
les discours des Actes sont ’ceuvre propre de Luc pour la forme
et pour le fond. A la suite de Ph. Vielhauer, H. Conzelmann,
C. F. Evans et E. Haenchen5, U. Wilckens s’est efforcé de dé-
montrer cela: limitant son enquéte aux discours missionnaires des
chapitres 2-13, il analysa d’abord la structure de ces sermons, puis
étudia le contexte dans lequel ils s’inscrivent avant de porter son
attention sur leur contenu. Le résultat est clair & ses yeux. Ces
sermons, celui d’Ac. 10 en particulier, sont entierement rédaction-
nels. Ils ne représentent pas le kérygme primitif, mais la théologie
de Luc?®.

Les résultats de U. Wilckens, complétés par ceux de C. F. Evans,
me paraissent inattaquables quand il s’agit des v. 34-35, dont j’ai
déja signalé la nature rédactionnelle, et des v. 39-43, qui racontent
la fin de la vie de Jésus, son ministére a Jérusalem, sa mort, sa
résurrection et ses apparitions aux témoins de sa vie. Dans ces
versets, la main de Luc est sensible & chaque instant. La question
est plus délicate pour les v. 36-38, dont on connait les maladresses
grammaticales¢. C. F. Evans n’affronte méme pas la difficulté,
tandis que les explications de U. Wilckens restent embarrassées.

Devant cette impasse, on ne s’étonne pas que plusieurs exégétes
aient maintenu le caractére traditionnel des v. 36-38 et, par exten-
sion, du discours dans son ensemble: «The Greek is certainly not

137. Pour une plus ample bibliographie, cf. C. Ghidelli, Bibliografia Biblica
Petrina: La Scuola Cattolica 96 (1968), p. 91* (Nos 775-789). Certaines
interprétations que je ne signale pas sont présentées et critiquées par J. Du-
pont dans un article sur les discours des Actes & paraitre dans un Mémorial
L. Cerfaux.

5 Ph. Vielhauer, Zum. «Paulinismus» der Apostelgeschichte: Evang.
Theol. 10 (150-1951), p. 1ss. Repris dans les Aufsétze zum Neuen Testament
(1965), p. 9-14; H. Conzelmann, Die Mitte der Zeit. Studien zur Theologie
des Lukas (3¢ éd., 1960); C. F. Evans, The Kerygma.: Journ. Theol. Stud. 7
(1956), p. 25—-41; Haenchen (n. 4), 3e éd. (1959).

59 Wilckens (n. 1), Missionsreden, p. 96-99.

80 V. 36: de quel verbe dépend Tov Adyov, si ’on ne prend pas le relatif dv
pour une dittographie? Quel est le sujet d’dmeotetlev? A qui se rapporte le
participe ebayyehZouevog? v. 37: Quel est le sens de pfijua? A quoi rattacher
le nominatif dpZduevoc? v. 38: pourquoi ‘Ingodv est-il & 'accusatif?



40 F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18

Liuke’s free composition; if it were, it would be much clearer.»s?
L’hypothése d’un original araméen mal traduit remonte & Ch. C.
Torrey. Elle a été reprise par C. H. Dodd, W. L. Knox et
F. F. Bruce®2. Voici la traduction frangaise du texte rétabli par
Ch. C. Torrey: «Quant a la parole que le Seigneur de tout envoya
aux enfants d’Israél, préchant I’Evangile de paix par Jésus le
Messie, vous connaissez 1’événement qui s’est produit & travers la
Judée, commencant en Galilée apres le baptéme que préchait Jean;
que Dieu oignit Jésus...» Le tov Moyov s’expliquerait par une con-
struction pendante, fréquente en araméen; le sujet d’dméoTeilev
serait «le Seigneur de Tout» qui désignerait Dieu; edayyehMZouevog
se rapporterait a ce sujet; pfiuo traduirait D’araméen pitnama
(= événement); dpZduevog se serait accordé avec cemot «événement»
dans l'original et aurait da étre rendu par un neutre. Si Luc le
traduit par un masculin ¢’est pour souligner que ce départ fut pris
par un homme, Jésus 3.

Cette reconstruction offre certes un texte qui se tient, mais on se
demande pourquoi Luc se serait trompé dans la traduction de ces
seuls versets du discours? Pourquoi Ch. C. Torrey ne trouve-t-il pas
d’autres sémitismes dans le reste du sermon?% De plus, le texte
prétendu original que nous offre cet auteur n’est-il pas surprenant?
N’est-ce pas étonnant que Dieu évangélise et que lonction de
Jésus soit mentionnée aussi brusquement? La valeur grammaticale
de ‘Inoodv (v. 38) ne reste-t-elle pas inexpliquée? Ch. C. Torrey,
par ailleurs, n’a pas remarqué qu’une bonne partie des v. 36-38

81 Bruce (n. 18), p. 231.

62 Ch. C. Torrey, The Composition and Date of Acts (1916), p. 27 et
35-36; C. H. Dodd, The Apostolic Preaching and its Developments (ré-
impression, 1963), p. 27-29; Knox (n. 39), p. 31; Bruce (n. 18), p. 224-225,

63 Torrey (n. 62), p. 27 et 35-36.

64 Dans son livre récent (The Semitisms of Acts, 1965), M. Wilcox traite
& divers endroits du discours de Pierre & Corneille. 11 n’est guére favorable
a I'’hypothése de Ch. C. Torrey ni & la reconstruction araméenne que ce
dernier donne du v. 36 (op. cit. p. 151-153). Il ne découvre qu'un sémitisme
en ce discours (v. 38a suivant le correcteur de D auquel il donne la préférence
cf. op. cit., p. 116-118). Sinon il ne rencontre dans ce discours que la main
de Lue, I'influence de la LXX (au v. 39b, cf. op. cit., p. 34-35; au v. 40,
cf. op. cit., p. 64-65) et la présence de certains éléments kérygmatiques
traditionnels, pas forcément rédigés en araméen (au v. 40-42, cf. op. cit.,
p. 168-169).



F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18 41

provenait de la LXX. L’influence de I’argumentation scripturaire
en ces versets a curieusement échappé a beaucoup d’exégeétes, sauf
a J. Dupont 5. Lue n’a pas un schéma de discours si rigide qu’il ne
puisse en intervertir les parties. On a noté que la mention des
prophétes au v. 43 n’était accompagnée d’aucune citation. A mon
avis, ce n’est pas que les références a4 1’Ancien Testament soient
inexistantes, mais Lue, pour varier, les a placées ici au début.
IL’expression Tov Moyov améotethev, malgré J. Dupont, provient sans
doute du Ps. 107 (LXX 106), 20, tandis que edayyehZouevog elprivnv
est tiré soit d’Es. 52, 7, soit de Nah. 2, 196,

Le discours christologique d’Ac. 10 s’avere donc rédactionnel du
début a la fin. Il faut cependant s’inscrire en faux, au nom méme de
Porigine lucanienne du discours, contre les conséquences qu’en tire
U. Wilckens. Parce qu’il est de la plume de Lue, ce sermon ne
s’appuyerait, selon lui, sur aucune tradition antérieure®?. C’est
aller, me semble-t-il, & ’encontre du bon sens. A I’encontre de Luc
lui-méme, qui, dans le prologue a son évangile (Le. 1, 1-4), prétend
avoir fait des enquétes; a ’encontre du célebre passage de Thucydide
dont on a souvent mésusé® (Luc n’aurait tout de méme pas fait
expres de se priver de la tradition évangélique). A l'encontre,
enfin, du texte lui-méme dont bien des idées sont simplement
chrétiennes avant d’étre lucaniennes. L’expression xpitng Zhvrtwyv
kol vekpv (v. 42) se retrouve, sous sa forme verbale, dans 2 Ti. 4, 1.
"AvaoTivar (v. 41) est rarement utilisé par Luc et fait partie du bien
commun des chrétiens®®. Il se pourrait méme que le résumé du
ministére de Jésus se rapprochat autant du plan de I’Evangile de

85 J. Dupont, L’utilisation apologétique de I’Ancien Testament dans les
discours des Actes: Eph. Theol. Lov. 29 (1953). Repris dans les Etudes sur
les Actes des apdtres (1967), p. 256, 262, 271 et 277.

8 Quant au participe dptduevog, il reste grammaticalement mystérieux.
M. Wilcox (op. cit., p. 149-150) y voit un lucanisme plutét qu’une erreur de
traduction.

67 Wilckens (n. 1), Kerygma, p. 230.

%8 Histoire de la guerre du Péloponése I, 22. Cf. M. Dibelius, Die Reden
der Apostelgeschichte und die antike Geschichtsschreibung: Aufsétze zur
Apostelgeschichte (4e éd., 1961), p. 122-123.

¢ Cf. H. Braun, Zur Terminologie der Acta von der Auferstehung Jesu:
Theol. Lit. Zt. 77 (1952), col. 533. Repris in: Gesammelte Studien zum Neuen
Testament und seiner Umwelt (1962), p. 173.



42 F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18

Marc que de celui de Luc? et qu’il ne fiit pas nécessairement
postérieur & la formule pré-paulinienne de 1 Co. 1571, B. Schaller
et L. Goppelt ont fait remarquer que I’on ne pouvait pas comparer
sans autre le schéma des discours missionnaires a 1 Co. 15, 3-5.
Les genres littéraires sont en effet différents: 1 Co. 15, 3-5, I’«évan-
gile» recu et transmis par Paul, est une confession de foi; Ac. 10,
36-43 un schéma de prédication & ’adresse des Juifs, des prosélytes
et des «craignant Dieu»?2. Le schéma des discours des Actes, parce
qu’il est différent de celui de 1 Co. 15, n’en est donc pas pour autant
secondaire.

En conclusion, je pense que cette prédication a, & peu de choses
pres, la méme structure que les autres sermons missionnaires du
début du livre et que si le kérygme y est développé a ce point, c¢’est
que Luc voulait souligner par la l'importance de l’entrée dans
IHglise du premier paien. Quant au probléme de la tradition, il
peut se résoudre de facon paradoxale: le discours est rédactionnel,
mais parce qu’il est de Luc et parce qu’il est kérygmatique, il
contient de nombreux éléments et peut-étre méme une structure
traditionnels.

En résumé, Luc parait donc avoir eu & sa disposition trois tradi-
tions distinctes: a) ’histoire de la conversion du centurion romain,

70 Avec Dodd (n. 62), p. 46ss., et contre I’avis de Wilckens (n. 1), Kerygma,
qui voit dans notre discours un résumé de 1’Evangile de Luc. En étant,
selon U. Wilckens, un évangile en miniature, Ac. 10, 3443 serait différent
des autres discours missionnaires. On n’y trouverait ni preuve scripturaire,
ni appel a la conversion. De plus le «vous savez» du v. 37 indiquerait un
sermon & une communauté chrétienne et non une prédication & des paiens.
11 faut répondre: a) la preuve scripturaire se trouve dans les v. 36-38 et le
v. 43 contient un appel indirect & la repentance; b) 8’il n’y a pas ici de pro-
clamation du Dieu créateur, ce n'est pas que Corneille soit déja chrétien. 11
est un craignant Dieu qui connait déja le Dieu de l’alliance; c¢) les v. 44—45
distinguent Corneille et les siens («les paiens») des judéo-chrétiens présents
(¢ceux de la circoncision»). C’est sur ces paiens que tomba le Saint-Esprit,
& la surprise des judéo-chrétiens présents. Comme Luc précise qu’il «tomba
sur ceux qui écoutaient la parole», on voit bien que le sermon est bel et bien
une prédication missionnaire avec son schéma habituel, et non une homélie
d’édification qui résumerait I’Evangile.

"t Avec L. Goppelt, Das Osterkerygma heute: Diskussion um Kreuz und
Auferstehung, éd. B. Klappert (1967), p. 212-214.

72 B. Schaller dans un compte rendu du livre de Wilckens (n. 1), Missions-
reden: Zs. Rel. Geistesgesch. 14 (1962), p. 291; Goppelt (n. 71), p. 212-214.



F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18 43

b) la 1égende étiologique, ¢) une tradition kérygmatique chrétienne
destinée aux Juifs.

3. L’histoire.

Apres avoir défini l'intention rédactionnelle de Luc et délimité
certaines traditions antérieures, il faut tenter, dans une troisiéme
étape difficile, de remonter des traditions & I’histoire.

A propos des légendes et de leur historicité, R. Bultmann affiche
un scepticisme méthodologique: « Wenn ich natiirlich auch nicht
leugne, dass Legenden geschichtliche Begebenheiten zugrunde liegen
konnen, so meine ich freilich, dass ‘Ungeschichtlichkeit’ den Be-
griff der Legende charakterisiert in dem Sinne, dass die Legende
nicht nur ‘kein besonderes Interesse am Geschichtlichen hat’
(Dibelius), sondern dass sie iberhaupt nicht im modernen wissen-
schaftlichen Sinn geschichtlicher Bericht ist.»™ Serait-il done vain
de cerner la réalité historique qui pourrait se cacher derriére une
légende, car une légende ne cherche pas & rendre compte d’un
événement historique, mais désire faire connaitre une personne
édifiante ou un phénomeéne religieux? Evidemment non, car aucun
des documents du christianisme primitif n’est un «im modernen
wissenschaftlichen Sinn geschichtlicher Bericht». La tache de I’his-
torien — et non plus de ’exégete — consiste précisément a savoir lire
et évaluer des sources aux tendances diverses, kérygmatique, apolo-
gétique, légendaire ete. A partir de la, il doit dégager, avec un indice
de vraisemblance plus ou moins élevé, les faits historiques qui sont
a Porigine des traditions et des récits 4.

La conversion de Corneille a paru invraisemblable a beaucoup
d’historiens. Au niveau de la rédaction, il en est bien ainsi, car
Pierre y préconise, y applique et y défend une évangélisation des
paiens difficilement concevable avant Paul. Gal. 2, 6 ne limite-t-il
pas, du reste, 'activité missionnaire de Pierre au monde des cir-
concis? Si nous partons de la tradition relative & Corneille, notre

7 R. Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition (3e éd., 1957),
p. 260, n. 1.

"4 Cf. O. Cullmann, Wandlungen in der neuern Forschungsgeschichte des
Urchristentums, zugleich ein Beitrag zum Problem: Theologie und Ge-
schichtswissenschaft: Discordia Concors. Festschrift fiir E. Bonjour (1968),
p. 51-61.



44 F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18

jugement peut étre plus positif. La conversion du centurion romain
n’est pas invraisemblable, car I’homme n’était déja plus tout a fait
un paien. Sa conduite I’avait méme rapproché considérablement du
judaisme ?>. L’admission de Corneille dans I’'Eglise n’a pas dii non
plus provoquer de discussion de principe ou de réaction hostile.
Une crise et une discussion approfondie du probléme surgiront
lorsque, devenue plus systématique, 1’évangélisation des paiens
introduira un grand nombre de Gentils dans I’Eglise, effrayera
peut-étre les Judéo-chrétiens de Jérusalem par son ampleur et
provoquera une réaction légaliste.

La deuxiéme tradition, formée de la vision de Pierre et de la
dispute a Jérusalem, peut refléter, elle aussi, un événement histo-
rique. Le récit de 'incident d’Antioche (Gal. 2, 11-14) a ceci d’inté-
ressant pour nous qu’il signale I'attitude libérale, hélas passagére,
de Pierre. Il nous apprend en effet qu’avant I’arrivée des partisans
de Jacques, ’apdtre Pierre avait opté pour une éthique de la liberté
et partageait sans sourciller la table des paiens?. Il considérait
comme dépassée la distinction entre animaux purs et impurs, entre
viandes consacrées & Dieu ou aux idoles, entre hommes rituellement
purs et impurs. Rien n’interdit de croire qu'une vision du genre de
celle qui est racontée dans Ac. 10, 9-16 n’ait été a 1’origine de cette
attitude. Rien n’empéche non plus d’admettre qu’apres une premiere
réticence, ’Eglise de Jérusalem n’ait admis ce point de vue. Plus
tard, lorsque l'influence de Jacques aura grandi, le légalisme re-
gagnera du terrain. A I'arrivée des partisans de Jacques & Antioche,
Pierre prendra peur et cédera cette fois & la pression jérusalémite,
ce qui provoquera la colére de Paul que noussavons (Gal. 2, 11)77.

% Cf. sur ce point, outre les commentaires, I’article de Schoonheim (n. 1).

76 Cf. les mots sans équivoque umetd TWv édviv cuviothev (Gal. 2, 12) et
Ei o0 ’loudaiog Umdpywyv édvikie kol odyi *loudaikie Zijg (Gal. 2, 14).

77 Je renonce a discuter les reconstructions historiques de Wendt (n. 1);
Goguel (n. 1), Act. 15; Liechtenhan (n. 1); Porter (n. 1), etc. Personnellement,
je pense que la vision de Pierre et la dispute & Jérusalem ont eu lieu avant
la conférence de Jérusalem (les querelles d’Ac. 11 et d’Ac. 15 ont des objets
différents et il ne faut pas les identifier). Quant & la conversion de Corneille,
elle a dii se produire, elle aussi, avant cette date, lors d’une tournée de Pierre.
— Sur la valeur des Actes comme source pour 'historiographie du christia-



F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18 45

Pour conclure, j’ose dire que la relecture lucanienne de traditions
antérieures demeure exemplaire. Car il y a un message dans cet
effort de Luc & interpréter librement et fidelement 1’héritage trans-
mis, dans la perspective théologique et ecclésiastique de son temps.

Frangois Bovon, Genéve

nisme primitif, cf. surtout A. Wikenhauser, Die Apostelgeschichte und ihr
Geschichtswert (1921), M. Dibelius, Die Apostelgeschichte als (Geschichts-
quelle: Aufsdtze zur Apostelgeschichte (4e éd. 1961), p. 91-95; Haenchen
(n. 27).



	Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18

