
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 1

Artikel: Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18

Autor: Bovon, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878748

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878748
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tradition et rédaction en Actes 10, 1—11,181

Tous les exégètes admettent aujourd'hui la place prépondérante
qu'occupe l'histoire du centurion romain dans l'économie du livre

1 A côté des cinq volumes édités par F. J. F. Jackson et K. Lake, The
Beginnings of Christianity, I (1920-1933), et en dehors des commentaires,
en particulier de ceux de E. Haenchen (6e éd., 1968), C. S. C. Williams
(2e éd., 1964) et H. Conzelmann (1963), il faut signaler la bibliographie
suivante: W. Bieder, Zum Problem Religion-christlicher Glaube, Theol. Zs. 15

(1959), p. 435-437. J. Bihler, Die Stephanusgeschichte im Zusammenhang
der Apostelgeschichte (1963), p. 178-185. F. Bovon, De Yocatione Gentium.
Histoire de l'interprétation d'Actes 10, 1—11, 18 dans les six premiers siècles

(1967). M. Dibelius, Stilkritisches zur Apostelgeschichte: Eucharisterion für
H. Gunkel (1923). Repris dans les Aufsätze zur Apostelgeschichte (4e éd.,
1961), p. 9-28 Stilkritisches). Je cite d'après le recueil. Id., Die Bekehrung
des Cornelius: Coniectanea Neotestamentica, 11. Zum 60. Geburtstag von
A. Fridrichsen (1947). Repris dans les Aufsätze zur Apostelgeschichte (4e éd.,
1961), p. 96-107 Cornelius). Je cite d'après le recueil. X. Ducros, Le
Nouveau Testament et la description des faits mystiques: Biblica 40 (1959),
p. 928-934. M. Dujarier, Le parrainage des adultes aux trois premiers siècles.
Recherche historique sur l'évolution des garanties et des étapes catéchu-
ménales avant 313 (1962), p. 136-146 et 391-393. J. Dupont, Les Problèmes
du Livre des Actes d'après les travaux récents (1950). Repris dans les Etudes
sur les Actes des apôtres (1967) Problèmes). Je cite d'après le recueil.
Id., Le salut des Gentils et la signification théologique du livre des Actes:
N.T. Studies 6 (1960). Repris dans les Etudes sur les Actes des apôtres
(1967) Salut). Je cite d'après le recueil. H. Flender, Heil und Geschichte
in der Theologie des Lukas (2e éd. inchangée, 1968), p. 20-21. M. Goguel,
Introduction au Nouveau Testament, 3. Le livre des Actes (1922), p. 216-218
Id., Le récit d'Actes 15, l'histoire de Corneille et l'incident d'Antioche:
Rev. d'hist. phil. rel. 3 (1923), p. 138-144. E. Haenchen, Judentum und
Christentum in der Apostelgeschichte: Zs. ntl. Wiss. 54 (1963). Repris dans
Die Bibel und Wir. Gesammelte Aufsätze, 2 (1968), p. 338-374. Je cite
d'après le recueil. F. Hahn, Das Verständnis der Mission im Neuen Testament

(1963), p. 39ss. et lllss. J. Jervell, Das gespaltene Israel und die
Heidenvölker. Zur Motivierung der Heidenmission in der Apostelgeschichte :

Studia Theol. 19 (1965), p. 68-96. R. Liechtenhan, Die urchristliche Mission.
Voraussetzungen, Motive und Methoden (1946). Ph. Menoud, Le plan des
Actes des apôtres: N.T. Studies 1 (1954), p. 44-51. J. C. O'Neill, The Theology
of Acts in its Historical Setting (1961). J. R. Porter, The "Apostolic Decree"
and Paul's Second Visit to Jerusalem: Journ. Theol. Stud. 47 (1946), p.
169-174. P. L. Schoonheim, De centurio Cornelius: Nederlands Theol.
Tijdschrift 18 (1963), p. 453-475. J. Sint, Schlachten und Opfern. Zu Apg.
10, 13; 11, 7: Zs. kath. Theol. 78 (1956), p. 194-205. E. Trocmé, Le «livre



F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18 23

des Actes2. Par son ampleur, ses répétitions et sa position centrale,
notre texte témoigne de l'intérêt que porte Luc à cette étape décisive
de l'histoire du salut. Mais de quelle étape s'agit-il et quelle est, aux
yeux de Luc, la portée réelle de l'événement? Pour la majorité des

critiques, Luc conçoit la conversion de Corneille, ou mieux l'intégration

du centurion dans l'Eglise3, comme la consécration solennelle
de l'accession des Gentils au salut. L'aventure de Corneille ne saurait
donc être un épisode anodin. Elle représente, pour Luc, un événement

dont les répercussions sont considérables et la portée sans
limites. Par l'admission de ce païen dans la communauté, Pierre
ouvre les portes de l'Eglise à tous les Gentils. Dans cette intention,
Luc a refusé de faire du baptême de l'eunuque éthiopien (Ac. 8) la
première conversion d'un Gentil4, de même qu'il rejettera dans
l'ombre l'importante mission auprès des Grecs organisée à partir
d'Antioche par des chrétiens de Chypre et de Cyrénaïque8. Enfin,
lorsque l'Eglise entière devra définir son attitude à l'égard des

Gentils, c'est de l'exemple du centurion Corneille que Pierre et
Jacques tireront argument. Ces deux discours du chapitre 15, nette-

des Actes» et l'histoire (1957), p. 169-174. W. C. van Unnik, De achtergrond
en betekenis van Handelingen 10: 4 en 35: Nederlands Theol. Tijdschrift 3

(1948-1949), j). 260-283 et 336-354. H. H. Wendt, Der Kern der Cornelius -

erzählung, Act. 10, 1-11, 18: Zs. Theol. Kirche 1 (1891), p. 230-254. A.
Wikenhauser, Doppelträume : Biblica 29 (1948), p. 100-111. U. Wilckens,
Kerygma und Evangelium bei Lukas (Beobachtungen zu Act. 10, 34-43) :

Zs. ntl. Wiss. 49 (1958), p. 223-237. Id., Die Missionsreden der
Apostelgeschichte. Form- und traditionsgeschichtliche Untersuchungen (1961). S'il
le désire, le lecteur pourra compléter cette bibliographie à l'aide de l'instrument

de travail de A. J. et M. B. Mattill, A ClassifiedBibliography ofLiterature
on the Acts of the Apostles (1966), p. 393-397.

2 Cf. par exemple, Trocmé (n. 1), p. 170; Dupont (n. 1), Problèmes, p. 75;
Salut, p. 409-412; et Haenchen (n. 1), p. 351-354.

3 Corneille en fait, tout le montre dans la rédaction lucanienne, est déjà
tourné vers Dieu. Il n'a pas à se convertir, mais à s'avancer vers Dieu.

1 Cf. E. Haenchen, Die Apostelgeschichte (6e éd. 1968), p. 263-265.
5 II ne raconte qu'en six versets cette mission de chrétiens de Chypre et

de Cyrénaïque chassés de Jérusalem (le fil de l'histoire, brisé en Ac. 8, 4
se renoue en Ac. 11, 19ss.). L'histoire de Corneille (Ac. 10, 1-11, 18) suit
deux brefs récits d'un genre différent, la guérison d'Enée (Ac. 9, 32-35)
et la résurrection de Tabitha (Ac. 9, 36—43). Ces anecdotes se sont rapprochées

de notre texte, parce que, dans les trois cas, Pierre y joue un rôle de

premier plan.



24 F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18

ment rédactionnels, sont significatifs, car ils nous révèlent le sens
donné par Luc au récit d'Ac. 10,1-11,18. Or il s'agit de la vocation
des Gentils à l'Evangile: «Dès les premiers jours, Dieu m'a choisi

parmi vous pour que les païens entendent de ma bouche la parole de

la Bonne Nouvelle et embrassent la foi. Et Dieu, qui connaît les

cœurs, a témoigné en leur faveur, en leur donnant l'Esprit Saint
tout comme à nous.»6 L'allusion à l'aventure de Corneille est
évidente. Comme le disaient F. H. Chase et B. Weiss, Luc conçoit
cette aventure comme la Pentecôte des Gentils7.

L'exégèse patristique et l'exégèse moderne indiquent cependant
que cette démonstration de l'universalisme chrétien n'épuise pas le

sens de notre récit. Certaines insinuations ou affirmations de l'auteur
orientent le regard dans une autre direction. L'auteur, en effet,
semble parfois aborder un autre problème : non plus celui de l'admission

des païens, mais celui de l'éthique chrétienne (que puis-je
manger? qui dois-je fréquenter?)8. Luc a-t-il voulu donner un
double sens à cette péricope, ou les deux thèmes, celui de la pureté
et celui de la vocation des Gentils, sont-ils fiés l'un à l'autre au
point que Luc, en abordant l'un, ne pouvait ignorer l'autre? Ou

encore, la présence côte à côte de ces deux centres d'intérêt est-elle

symptomatique de sources ou de traditions sous-jacentes?
Dans les pages qui suivent, je désire, après un rapide état de la

question, préciser la portée exacte que l'auteur donne à l'événement.
Puis je m'efforcerai de dégager les matériaux traditionnels dont il
pouvait disposer. Enfin, j'esquisserai le déroulement historique des

faits tel que l'on peut le dégager d'une telle enquête avec quelque
vraisemblance. En bonne méthode, il faut aller du connu à

l'inconnu, du texte tel que nous l'avons sous les yeux aux traditions,
et des traditions aux faits9.

6 Ac. 15, 7-8. Allusion à l'histoire de Corneille dans le discours de Jacques :

Ac. 15, 14.
7 F. H. Chase, The Credibility of the Acts of the Apostles (1902), p. 79;

B. Weiss, Das Neue Testament nach D. Martin Luthers berichtigter
Übersetzung mit fortlaufender Erläuterung versehen, 1 (2« éd. 1907), p. 489.

8 Cf. Dupont (n. 1), Problèmes, p. 77-78; Salut, p. 411-412.
9 II y a un nécessaire va-et-vient, lorsque l'on veut comprendre l'effort

rédactionnel et délimiter des traditions. L'intention du rédacteur se précise
lorsqu'on connaît les traditions et ces dernières apparaissent quand la
portée rédactionnelle a été mise à jour.



F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18 25

Pendant longtemps, disons durant le XIX® siècle, le seul résultat que
l'exégète ait escompté d'une investigation de notre texte, était une certitude
d'ordre historique. Le savant qui expliquait notre péricope ne recherchait
que les correspondances avec la réalité historique: l'aventure de Corneille
s'est-elle déroulée comme Luc le raconte? Le sens que Luc donne à l'événement

correspond-il aux faits? Les réponses variaient naturellement selon
les penchants personnels et les sources que l'on croyait découvrir en ces
chapitres10. La recherche des sources, elle-même, répondait plus à une
exigence historique que littéraire. Trouver une source, c'était se rapprocher
du fait historique plutôt que de scruter d'un regard neuf le travail de
l'écrivain11.

L'application prudente de la Formgeschichte au livre des Actes allait
modifier cette perspective. La critique, d'historique qu'elle était, devenait
littéraire. M. Dibelius, en 1923 déjà, puis de façon plus approfondie en 1947,
découvrit derrière Actes 10, 1—11, 18 une légende qui racontait la conversion
merveilleuse du centurion romain. Reprise et retravaillée par Luc, cette
légende se charge, selon M. Dibelius, de significations nouvelles. Dans le
contexte de l'œuvre entière, elle ne représente plus la conversion d'un
«craignant Dieu», mais la première admission d'un païen, l'ouverture
heilsgeschichtlich de la porte de l'Eglise aux nations. Par l'adjonction d'éléments
étrangers, en particulier la vision de Pierre, elle répond également à une
préoccupation éthique des chrétiens, à leur souci de pureté12. A la même
époque, en 1946, dans un bref, mais suggestif article, consacré au décret
apostolique et au second voyage de Paul à Jérusalem, J. R. Porter découvrit
deux centres d'intérêt distincts dans notre texte. L'un, qu'il met au compte
de la tradition: celui de la commensalité et des observances; l'autre, qu'il
déclare rédactionnel: celui de l'admission des Gentis13.

Pour plusieurs raisons, la Formgeschichte ne fut pas appliquée
systématiquement aux Actes et personne ne critiqua de façon sérieuse l'hypothèse
de M. Dibelius: les partisans de cette méthode, M. Dibelius le tout premier,
pensaient en effet qu'elle ne pouvait pas s'appliquer telle quelle aux Actes,
car le mode de transmission des récits divergeait grandement de celui de
la tradition synoptique. Le moteur qui véhicule les récits n'y est pas le
souffle de la prédication, comme dans les Synoptiques, mais le simple plaisir
de raconter14. De plus à la différence des trois premiers Evangiles qui, par

10 Dans son commentaire, E. Haenchen indique quelques-unes de ces
grandes options exégétiques du passé.

11 Les articles cités de H. H. Wendt et M. Goguel sont instructifs à cet
égard. Sur le problème des sources, cf. le remarquable ouvrage de J. Dupont,
Les sources du Livre des Actes. Etat de la question (1960).

12 Dibelius (n. 1), Cornelius, p. 96-107.
13 Porter (n. 1). Selon cet auteur, la part du rédacteur est bien plus

petite que ne le pense M. Dibelius.
14 Cf. à ce sujet l'article de J. Jervell qui s'oppose à cette façon de voir:

Zur Frage der Traditionsgrundlage der Apostelgeschichte: Studia Theol. 16

(1962), p. 25-41.



26 F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18

leurs parallèles, facilitent l'étude des formes, les Actes ne possèdent que
peu de points de comparaison. Enfin, la Formgeschichte n'avait pas encore
fait sentir tous ses effets sur l'étude des Actes qu'une nouvelle méthode
s'imposait déjà.

A l'étude des genres littéraires s'ajoutèrent, en effet, dès 1950, des

investigations concernant la rédaction elle-même. L'intérêt que l'on prêta
dès lors au travail rédactionnel de l'auteur porta même atteinte à l'analyse
des diverses traditions sous-jacentes. A cet égard, le commentaire de E.
Haenchen est significatif. L'exégète allemand se méfie à ce point des sources,
qu'il refuse d'admettre aucun intermédiaire traditionnel saisissable entre
le fait historique et la rédaction finale. Même la vision de Pierre est à son
avis une composition lucanienne15. Cette position, sans nul doute excessive,
a été critiquée par U. Wilckens, F. Hahn et H. Conzelmann qui en reviennent,
plus ou moins, à la solution de M. Dibelius16. Ce ne sont là que des ajustements

partiels. Personne, à ma connaissance, n'a repris le problème dans son
ensemble17.

1. La rédaction

Ac. 10, 1-11, 18 pent se répartir en sept sections. Cette division,
proposée par H. H. Wendt, reprise par E. Haenchen et F. F. Bruce18,
est confirmée par l'exégèse patristique. Les Pères, en effet,
s'arrêtent moins à l'histoire de Corneille dans son ensemble qu'à l'un
de ses épisodes. Or les épisodes qui les intéressent correspondent aux-
dites sections des modernes.

Dès la première scène (Ac. 10, 1-8), qui raconte l'apparition de

15 Haenchen (n. 4), p. 306-307.
16 Wilckens (n. 1), Missionsreden, p. 63; Hahn (n. 1), p. 41; et H. Conzelmann,

Die Apostelgeschichte (1963), p. 61-62.
17 Les articles qui ont paru depuis vingt ans sur notre péricope portent

tous, à ma connaissance, sur des questions de détail: sur le statut religieux
de Corneille et un premier essai d'universalisme chrétien (van Unnik, n. 1),
sur l'extase de Pierre (Ducros, n. 1), sur l'ordre divin donné à Pierre (Sint,
n. 1). Seul l'article de Schoonheim (n. 1) envisage toute l'histoire, mais
en raison de la méthode déficiente qui y est appliquée (on passe du texte à

l'histoire sans crier gare!) il ne nous est pas d'une grande utilité. J. Dupont
a donné à plusieurs reprises son avis, dans les deux articles cités ainsi que
dans les notes de la Bible de Jérusalem: cet exégète reconnaît deux centres
d'intérêt dans la péricope et il serait tenté de les expliquer par l'existence
de deux sources. J. Dupont note justement que l'intérêt de Luc se porte sur
le problème de l'admission des Gentils. A. Wikenhauser (Die Apostelgeschichte,

3e éd., 1956, p. 125) et K. Lake et H. J. Cadbury (The Beginnings
of Christianity, I, 4, 1933, p. 112) ont reconnu, eux aussi, ce double enjeu.

18 H. H. Wendt, Handbuch über die Apostelgeschichte (5e éd., 1880),

p. 229-249; Haenchen (n. 4), p. 302-305; F. F. Bruce, The Acts of the
Apostles (réimpression de la 2e éd. de 1952, 1965), p. 214-234.



F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18 27

l'ange à Corneille, premier miracle, Luc laisse entendre que la mission

auprès des Gentils répondait à la volonté de Dieu et dépendait
de lui pour se réaliser. Les païens que Dieu aime et appelle ne sont

pas n'importe quels païens, mais des hommes, tel Corneille, zélés

pour le monothéisme juif et une morale généreuse. L'admission des

païens dans l'Eglise ne signifie donc pas, aux yeux de Luc, la suppression

de toute condition d'entrée, mais le remplacement des exigences
rituelles juives, qui lui paraissent des privilèges périmés, par des

exigences morales et religieuses applicables à tous19.

Un second miracle, la vision de Pierre, se produit au cours de la
deuxième scène (Ac. 10, 9-16): Dieu poursuit l'exécution de son
projet. Il révèle à l'apôtre que toutes les nations sont indifféremment
pures à ses yeux et que l'Eglise peut y recruter dorénavant ses

adeptes. Par ses refus et ses hésitations, le premier missionnaire des

Gentils signale d'une part la continuité de la Synagogue et de

l'Eglise20 et remet, d'autre part, l'initiative de cette intervention
entre les mains de Dieu.

La troisième scène (Ac. 10, 17-23a) montre que les deux premiers
miracles s'inscrivaient dans le plan que Dieu réalisait pour le salut
des païens. Une troisième intervention céleste, celle de l'Esprit
Saint, incite Pierre à se rendre chez le centurion: Dieu continue
son oeuvre.

La quatrième scène (Ac. 10, 23b-33) marque une transition
nécessaire au rebondissement de l'histoire, une accalmie bienfaisante
avant la bourrasque du Saint-Esprit. Luc, par des recherches de

style (multiplication des ouv-21; mise sur le même plan de Pierre
et de Corneille) rapproche les personnages. La cinquième scène

(Ac. 10, 34-43) présente le contenu de la Parole, parole destinée
dorénavant à tous les hommes de bonne volonté. Cette parole, c'est
la prédication du totus Christus: Jésus historique et Christ de la foi.

19 Dans son ouvrage (n. 1, p. 136-146 et 391-393), M. Dujarier croit
découvrir dans la structure et la composition d'Ac. 10 la procédure et le
rituel du catéchuménat et du baptême des années 70-80.

20 Un point sur lequel Irénée a insisté en rapportant l'histoire de Corneille
(Adv. haer. III, 12, 7). Wikenhauser (n. 1) a prêté attention aux révélations
parallèles du livre des Actes, en particulier aux visions de Corneille et de
Pierre. Il en a trouvé de nombreux parallèles dans la littérature profane.

21 C'est le P. E. Haulotte, professeur à Lyon, qui a attiré mon attention
sur cette particularité.



28 F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18

La portée de ce sermon est immédiate et bouleversante, comme le
montre la sixième scène (Ac. 10, 44-48). L'Esprit Saint descend sur
les auditeurs. Quatrième miracle, cette effusion témoigne, plus encore

que les interventions divines antérieures, que l'élection des Gentils
est l'œuvre de Dieu. Nous sommes à l'apogée du récit. Les chrétiens
présents, Pierre le premier, doivent admettre la volonté de Dieu et
son intervention: Corneille et les siens sont baptisés sans autre
formalité, car ils ont été mis par Dieu sur le même plan, exactement,
que les chrétiens d'origine juive22.

En Ac. 10, 1-11, 18, Luc proclame donc que l'élection des Gentils,
voulue de Dieu, s'imposa malgré la résistance des hommes. Il prend
soin de spécifier que la vocation divine ne se porte pas sur n'importe
quel païen, mais sur ceux qui, bien disposés, l'adorent déjà et
pratiquent la vertu23. Il souligne enfin que la première évangélisa-
tion des païens ne fut pas l'œuvre d'un chrétien isolé ou anonyme,
mais du principal apôtre, Pierre, et que l'Eglise apostolique, la
communauté mère de Jérusalem, apprit cette révélation et donna
son accord à cette initiative. Tel est, en résumé, le sens que Luc
donne aux événements qu'il raconte en notre péricope.

Cette interprétation d'ensemble exige quelques précisions de

détail, car je me suis appuyé sur quelques versets, à mon avis
rédactionnels (par exemple, les v. 2, 4, 28, 34 et 35) que certains
critiques ont estimés traditionnels. Par ailleurs, je n'ai pas tenu
compte de tel passage, rédactionnel aux yeux de quelques exégètes,
mais traditionnel à mon sens.

22 Cf. les quatre comparaisons «les païens eux aussi» (Ac. 10, 45), «comme
nous» (Ac. 10, 47), «les païens eux aussi» (Ac. 11, 1) et «aux païens aussi»
(Ac. 11, 18), auxquelles il faut ajouter le «comme à nous» de Pierre dans son
discours d'Ac. 15 (Ac. 15, 8).

23 E. Schweizer signale l'importance que joue, aux yeux de Luc, cette
catégorie d'hommes. C'est à ces gens qui ne cachent pas leurs sympathies
pom la cause juive que Luc destine sans doute son Evangile et ses Actes.
Cf. E. Schweizer, Zu den Reden der Apostelgeschichte: Theol. Zs. 13 (1957),
p. 11. Repris in: Neotestamentica (1963), p. 427-428. E. Haenchen critique
le synergisme de Luc qui se manifeste dans cette conception de la vocation :

Gott und Mensch. Gesammelte Aufsätze, 1 (1965), p. 11. Certes la théologie
de Luc ignore l'opposition rigoureuse de Paul entre le salut par la foi et le
salut par les œuvres (cf. le mauvais résumé de la pensée paulinienne en Ac. 13,

38-39). Luc a tout de même conscience d'une action antécédente de Dieu
puisqu'il dit que «Dieu leur a donné la repentance qui conduit à la vie»
(Ac. 11, 18). De plus, en Ac. 10, il s'agit de récompense et non de mérite.



F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18 29

Dans l'article signalé dans la bibliographie, W. C. van Unnik voit
dans les v. 4 et 35 d'Ac. 10 l'expression d'une théologie chrétienne
très ancienne, antérieure à Paul : à son avis, la description spirituelle
de Corneille (v. 4) et l'exigence nouvelle énoncée par Pierre (v. 35)
révèlent une étape du christianisme intermédiaire entre le judéo-
christianisme primitif et le pagano-christianisme paulinien24. Il n'y
a pas encore, selon lui, d'Eglise formée de Juifs et de païens, mais
un Israël élargi qui comprend des Juifs et des païens, que Dieu,
renonçant à la circoncision et aux exigences rituelles, incorpore au
peuple de l'alliance en raison de leur foi et de leur vertu. Le ciel,
jusque-là fermé aux prières et aux bonnes œuvres des païens, s'ouvre
dorénavant à ces hommes vertueux. Dieu traite Corneille comme
s'il était Juif.

L'hypothèse de W. C. van Unnik n'est concevable qu'au niveau
de la tradition, car toute l'intention de Luc se résume en l'affirmation

suivante: il n'est plus nécessaire d'être juif pour devenir
chrétien. Le don de l'Esprit a été fait aux uns comme aux autres.
Or une analyse du vocabulaire et du style montre que ces v. 4 et
35 sont nettement lucaniens et, suivant un penchant de Luc,
s'inspirent de la Septante25. Un indice supplémentaire de leur nature
rédactionnelle : la parenté entre les centurions de Capernaüm et de

Césarée, tels que Luc les décrit, est si grande que l'un des auteurs
des Pseudo-clémentines a confondu, semble-t-il, les deux
personnages26. L'état spirituel de Corneille, tel qu'il apparaît en Ac. 10, et
la réaction divine favorable qu'il suscite n'indiquent donc pas une
solution prépaulinienne du problème de l'universalisme, mais cette
forme populaire du christianisme de la fin du Ier siècle et du début
du IIe, qui assimila mal l'enseignement de Paul et ouvrit la voie
au synergisme27.

24 Van Unnik (n. 1), Dupont (n. 1), Problèmes, p. 79-80, donne un bon
résumé en français de cet article.

25 Van Unnik (n. 1) le montre lui-même. Cf. aussi Conzelmann (n. 16),

p. 63.
26 Ps. Clem. Horn. 20, 13, éd. B. Rehm & J. Irmscher, Griech. Christi.

Schrittst., 42, p. 276.
27 Cf. E. Haenchen, The Book of Acts as Source Material for the History

of Early Christianity: Studies in Luke-Acts. Essays presented in honor of
P. Schubert, ed. L. E. Keck et J. L. Martyn (1966), p. 266. L'original
allemand de cet article vient de paraître sous le titre Die Apostelgeschichte als



30 F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18

Avant W. C. van Unnik et pour des raisons différentes, 0. Bauernfeind

s'était intéressé au v. 35 d'Ac. 10. S'il admet volontiers le
caractère rédactionnel du discours de Pierre dans sa majeure partie2S,
cet exégète considère les v. 34-35 comme authentiques. Ces versets
seraient un «slogan polémique» de l'apôtre qui serait parvenu
jusqu'à Luc29. Rien ne prouve, tout d'abord, que les paroles des

apôtres aient été transmises comme les logia du Seigneur. Ac. 11,

15, par ailleurs, indique plutôt que tout le discours est une adjonction30.

Enfin, la forme de ces versets, comme leur contenu, sont
lucaniens.

Des trois thèses que J. Jervell défend dans son récent article31,
seule la troisième nous intéresse ici. On peut la résumer ainsi: la
participation des Gentils au salut est affirmée solennellement dès

le début du livre des Actes. Il ne s'agit pas là d'une vérité nouvelle
qui se serait imposée lors de la conversion de Corneille après
l'endurcissement des Juifs. La prédication aux Juifs, en effet, incluait
déjà la participation des Gentils au salut. Ac. 3, 22-26 prouve que
Pierre savait à ce moment déjà que les païens étaient appelés. En
ce cas, Ac. 10 ne peut raconter «die grundsätzliche Entscheidung
für die Teilnahme der Heiden am Heil»32. L'intention de Luc en
Ac. 10, 1-11, 18 est bien plutôt de préciser les conditions posées

aux païens pour leur admission dans l'Eglise: «Hier geht es um die

Erage, auf welche Weise und zur welcher Zeit erhalten die Heiden
Anteil an den Verheissungen Israels?»33 Ac. 10, 1-11, 18 règle donc
le problème de la loi rituelle. La vérité nouvelle qu'apporte le récit
n'est pas le salut des Gentils, mais la libéralisation de la Loi. Si
W. C. van Unnik et O. Bauernfeind estimaient traditionnels des

versets, à mon avis, rédactionnels, J. Jervell commet, me semble-t-il,

Quelle für die christliche Frühgeschichte: Die Bibel und Wir. Gesammelte
Aufsätze, 2 (1968), p. 322.

28 Les mots d'Ac. 11, 15 èv bè tû) âp£acrdal ge XaXeîv ne laissent pas de

place pour un long discours.
29 O. Bauernfeind, Die Apostelgeschichte (1939), p. 142.
30 Avec Haenchen (n. 1), p. 354, il faut dire contre Wilckens (n. 1),

Kerygma, p. 223 s., que les v. 34—35 rattachent très bien le discours à la
situation concrète de Corneille. Ces versets généralisent le cas du Centurion
et affirment l'universalisme chrétien, tel que le conçoit Luc.

31 Jervell (n. 1).
32 Ibid., p. 92.
33 Ibid., p. 92.



F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18 31

l'erreur inverse : à ne pas distinguer l'apport des traditions et celui
de la rédaction, il attribue à l'auteur final des intentions qui,
manifestement, n'étaient pas les siennes, mais celles des porteurs
de la tradition. Comme nous le verrons, l'interprétation lucanienne
de la vision de Pierre se trouve aux v. 28 et 35 et elle a pour contenu
l'universalisme et non pas la libération de la Loi. Ac. 11, 18, point
final nettement rédactionnel, contient cette déclaration : «Ainsi donc

aux païens aussi Dieu a donné la repentance qui conduit à la vie!»
Aux païens qui ne l'avaient pas encore, tandis que les Juifs la
possédaient déjà. J. Jervell déplace l'accent de ce verset et en
infléchit le sens lorsqu'il interprète : Dieu a donné aux païens en tant
que païens, c'est-à-dire libérés de la loi, la repentance qui conduit à

la vie84. L'accent porte, à mon avis, sur le mot aussi: «aux païens
aussi...».

Notre interprétation de la rédaction, qui rejoint celle de E. Haen-
chen, J. Dupont, H. Conzelmann et J. C. O'Neill35, peut se résumer
ainsi: Ac. 10, 1-11, 18 est un des temps forts du livre des Actes;
le tournant où l'Eglise, de secte juive qu'elle était, s'ouvre sur le
monde païen et prépare sa conquête jusqu'aux extrémités de la
terre. En Ac. 10, 1-11, 18, c'est le feu vert à l'évangélisation des

païens que Dieu donne à l'Eglise par l'intermédiaire de l'apôtre
Pierre.

2. Les traditions.

Si les exégètes d'aujourd'hui admettent que la main de Luc a

puissamment modelé l'histoire de Corneille pour en faire l'expression
d'une de ses convictions les plus profondes, s'ils apprécient donc à

sa juste valeur l'effort rédactionnel de l'auteur, ils sont loin de

s'entendre, en revanche, sur la nature et la quantité des matériaux
dont Luc a pu disposer. C'est sans nul doute M. Dibelius qui a
poussé les recherches le plus loin dans ce sens et c'est de lui qu'il faut
partir pour faire avancer le débat36.

La légende personnelle. Pour M. Dibelius, la tradition livra
à Luc l'histoire de la conversion d'un centurion romain, nommé

34 Ibid., p. 94.
35 Haenchen (n. 4), 3e éd. (1959), p. 302-305; Dupont (n. 1), Salut,

p. 409-412; Conzelmann (n. 16), p. 61-62 et 83; O'Neill (n. 1), p. 100-101.
36 Dibelius (n. 1), Cornelius, p. 96-107.



32 F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18

Corneille, histoire qui se classait dans le genre littéraire de la
légende personnelle. Cette légende de conversion n'avait aucune
portée générale. Elle contait simplement l'aventure merveilleuse

qu'avait vécue le centurion. Corneille en occupait donc le centre,
tandis que maintenant c'est plutôt Pierre qui tient le milieu de la
scène. M. Dibelius recherche les éléments de cette légende derrière la
composition lucanienne. Il écarte comme étrangers à l'histoire
primitive la discussion de Jérusalem (Ac. 11, 1-18) qui porte sur
un tout autre sujet; la prédication christologique (Ac. 10, 34-43)
qui, comme le prouve Ac. 11, 15, a été ajoutée là par Luc suivant
sa méthode favorite d'insertion de discours; la vision de Pierre
(Ac. 10, 9-16) qui double inutilement l'enseignement de l'Esprit
(Ac. 10, 19-20) et l'intermède des v. 27-29a qui fait allusion à la
vision. Puis il donne encore quelques coups de ciseaux dans le texte
de Luc pour ne garder que les faits suivants: la légende narrait
d'abord la vision de Corneille, puis l'ordre de l'Esprit à Pierre,
l'arrivée de Pierre chez Corneille, le début d'un sermon de l'apôtre
qu'une glossolalie, signe visible de la présence de l'Esprit, venait
interrompre immédiatement. Le baptême de Corneille était ensuite
administré sans autre condition.

La démonstration de M. Dibelius est acceptée par E. Trocmé,
U. Wilckens, F. Hahn et H. Conzelmann37. Elle est repoussée par
E. Haenchen pour des raisons peu concluantes qui ont été réduites
à néant par U. Wilckens38. Pour ma part, je crois aussi que derrière
Ac. 10 se cache une légende de conversion.

Tout comme M. Dibelius, W. L. Knox eut l'intuition très juste
qu'une telle histoire avait dû circuler à Césarée même et qu'elle
était, aux yeux des chrétiens de la ville, le récit de fondation de leur
communauté39.

La légende étiologique. Un certain nombre de confusions

empêchèrent M. Dibelius d'aller plus avant : a) Il porta au compte
de la rédaction de Luc la vision de Pierre, tout en supposant par
ailleurs son caractère traditionnel40, b) Il ne distingua pas suffisam-

37 Trocmé (n. 1), p. 173-174; Wilckens (n. 1), Kerygma, p. 223s.; Hahn
(n. 1), p. 41; Conzelmann (n. 16), p. 62.

38 Haenchen (n. 4), 3e éd. (1959), p. 305-306; Wilckens (n. 1), Missions-
reden, p. 63, n. 1.

39 Dibelius (n. 1), Cornelius, p. 105—107; W. L. Knox, The Acts of the
Apostles (1948), p. 31ss. Knox est plus précis que M. Dibelius sur ce point.



F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18 33

ment la rédaction de la tradition en Ac. Il41, c) Il présupposa que
le problème de la commensalité n'avait pu se poser aux chrétiens
qu'après celui de l'admission des païens dans l'Eglise42. Etudier la
préhistoire de la vision de Pierre et de la dispute de Jérusalem va
nous permettre de dégager une seconde tradition.

La vision de Pierre (Ac. 10, 9-16), traitée en elle-même, en dehors
du contexte, indique, à mon avis, un seul sens possible. Par cette
étrange apparition, Dieu ordonne à Pierre et, par lui, à tous les

chrétiens, de dépasser les prescriptions alimentaires de la Loi
(Lév. 11) et de ne plus distinguer les animaux purs des impurs.
La vision, parce qu'elle vient d'en haut, de Dieu, inaugure une
nouvelle étape de l'économie divine. Les interdits alimentaires de

la Loi perdent dorénavant leur valeur. La vision évite toutefois de

tomber dans le dualisme d'un Dieu bon qui supplante le Dieu
législateur de l'ancienne alliance : comme Jésus, à propos du divorce
(Me. 10 par.), dépasse le commandement mosaïque en recourant à

l'ordre de la création, de même ici la voix céleste abolit-elle les

prescriptions légalistes par une allusion aux premiers temps. La
liste des animaux du v. 12 rappelle en effet celle du premier chapitre
de la Genèse et plus encore celle des bêtes qui doivent entrer dans
l'arche (Gen. 6, 20 selon la LXX). Le texte insiste intentionnellement
sur la présence de tous les animaux de la création; l'accent porte
sur le mot nâvTa.

En proposant cette interprétation, je rejoins 0. Bauernfeind et
E. Trocmé et, au delà d'eux, l'école d'Alexandrie, qui, à notre
surprise, de Clément à Cyrille, prit la vision au sens littéral. D'autres,
au contraire, par exemple E. Haenchen et F. Hahn, qui pourraient
s'appuyer, eux aussi, sur une interprétation patristique qui va de

Tertullien à Augustin, affirment que la vision n'a rien à voir avec
les prescriptions alimentaires et qu'il faut la prendre au sens figuré43.

40 «Wahrscheinlich gehört aber auch Act. 10, 9-16 zu der Bearbeitung
des Lukas» (Dibelius, n. 1, Cornelius, p. 98). Plus loin au contraire: «Sie
wäre dann ein wirkliches Erlebnis des Petrus» (p. 99).

41 Dibelius (n. 1), Cornelius, p. 96.
42 «Aus der späteren Zeit, da der Konflikt über die Speisenfrage brennend

war» (Dibelius, n. 1, Cornelius, p. 99).
43 O. Bauernfeind, Die Apostelgeschichte (1939), p. 145; Trocmé (n. 1),

p. 172-173: pour le sens littéral. Haenchen (n. 4), 3« éd. (1959), p. 307;
Hahn (n. 1), p. 41-42: pour le sens figuré. Selon E. Haenchen, la vision ne
peut avoir de rapport avec les interdits alimentaires, car, après avoir reçu

3



34 F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1—11, 18

Cette divergence d'opinion provient du fait que ces derniers exégètes
interprètent les v. 9-16 d'Ac. 10 non pour eux-mêmes, mais dans la
perspective lucanienne. Il est certain, comme notre analyse de la
rédaction l'a montré, que les v. 28 et 34-35 (cf. Kapoi ô beèç ëbeiSev,

v. 28 et è-rr' d\r|beiaç KaTuXuußävouai, v. 34) situent, à partir de la
vision de Pierre, tous les hommes sur le même plan et affirment
l'universalisme chrétien. Mais ce n'est là que l'interprétation
lucanienne d'un texte qui visait très concrètement les animaux purs et
impurs (cf. la mention de la faim de Pierre et de sa réaction
négative)44. Le v. 28, en particulier, est à la vision ce que l'explication de

la parabole du semeur (Me. 4, 13-20) est à la parabole elle-même
(Me. 4, 3-9), une interprétation secondaire. Origène note justement:
«L'apôtre Pierre [en Ac. 10, 28b] ne te semble-t-il pas avoir transposé

sur l'homme [ce qui est dit de] tous ces quadrupèdes, reptiles
et volatiles avec une grande lucidité?»45 Remplaçons dans la phrase
d'Origène, Pierre par Luc et le vrai rapport entre la tradition et la
rédaction se précise: pour la tradition, la vision résoud un problème
rituel et instaure une nouvelle éthique alimentaire, une éthique de

la liberté (notez, au v. 14, le neutre ttûv koivov Kai (kabap-rov qui
désigne des mets). Pour la rédaction, la vision affirme la purification
de tous les hommes et leur parfaite égalité devant Dieu (notez, au
v. 28 b, le masculin pqbéva koivôv f| (kâbapTov, souligné par le mot
avbpumov grammaticalement superflu). La tradition donnait un sens
littéral à la vision, la rédaction un sens figuré.

A mon avis, cette deuxième tradition ne se limitait pas à la seule

vision de Pierre : elle se poursuivait par le récit de la réaction négative

de la communauté jérusalémite devant la nouvelle éthique de

liberté préconisée par Pierre. Nous en trouvons l'écho en Ac. 11,

1-18. Trois arguments militent en faveur de cette thèse.

a) Luc n'aime pas admettre que l'âge apostolique ait connu des

l'ordre de Dieu, Pierre aurait très bien pu se précipiter sur une bête pure.
Comme le note Dibelius (n. 1), Cornelius, p. 98, n. 2, argumenter ainsi révèle
un esprit rationaliste qui presse par trop l'image. De plus, comment faut-il
alors comprendre l'ordre «tue et mange» donné à Pierre, sans tomber dans
l'allégorie d'un Augustin (l'Eglise doit tuer les Gentils quant à leurs péchés
et se les incorporer pour une vie meilleure, Enarr. Ps. 3, 7 ; 13, 4 etc.),
allégorie dont Calvin a déjà signalé l'arbitraire (In Act. Apost. comm. ad loc.).

41 Cf. Dibelius (n. 1), Cornelius, p. 98-99.
46 Horn. Lev. 7, 4.



F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18 35

disputes. Une comparaison entre Gal. 2 et Ac. 15, par exemple,
révèle son souci de minimiser les conflits et les tensions. Luc n'a
donc pas inventé cette dispute de Jérusalem comme le voudraient
certains auteurs46. Le récit de la querelle est donc antérieur à Luc,
mais il ne formait certainement pas une tradition isolée. Il ne
faisait pas non plus suite à la légende de Corneille, qui ne posait
aucune question de principe et qui, suivant les règles du genre
littéraire, devait se terminer par le baptême du centurion47. Il a
fort bien pu, en revanche, servir de conclusion à la vision de Pierre,
comme nous allons le voir.

b) L'enjeu de la dispute ne fut pas celui qu'indique la rédaction.
Nous l'avons noté, l'issue de cette querelle fut, pour Luc, l'adoption
du principe de l'élection des païens (cf. Ac. 11, 1 et 18). Mais,
certains l'ont bien vu48, tel n'est pas le seul enjeu de la rencontre
de Jérusalem. Tel n'est même pas le grief explicite qui est formulé
contre Pierre: Ac. 11, 3 indique que «ceux de la circoncision»
reprochèrent à l'apôtre d'être entré chez des païens et d'avoir
mangé avec eux, d'avoir donc violé les interdits alimentaires et les

règles de pureté. Tout porte à croire que cette tension à l'intérieur
d'Ac. 11, 1-18 entre ces deux centres d'intérêt, admission des

païens et pureté des chrétiens, s'explique non par l'imbrication de
deux sources49, mais par la relecture lucaniemme d'une tradition
antérieure.

Le v. 3 d'Ac. 11 a conservé le grief formulé contre Pierre, tel
qu'il apparaissait dans la tradition. La communauté de Jérusalem
a donc ici le regard tourné vers l'intérieur : elle cherche à protéger la
pureté du peuple eschatologique et évite l'impureté qui se propage
par l'absorption des mets impurs et le contact des païens. Pour Luc,
le regard de la communauté est tourné vers l'extérieur, vers les

païens : l'Eglise admet, en fin de compte, l'ordre de Dieu et accueille
en son sein des païens convertis.

46 Haenchen (n. 4), 3e éd. (1959), p. 299-300; Conzelmann (n. 16), p.
66-67; et, avant eux, A. Loisy, Les Actes des apôtres (1920), p. 453ss.
Wendt (n. 1) et Goguel (n. 1), Act. 15, ont bien senti qu'il devait y avoir
une tradition derrière Ac. 11.

47 Cf. Dibelius (n. 1), Cornelius, p. 100.
48 Cf. Trocmé (n. 1), p. 171.
49 C'est vers cette opinion que tendent Trocmé (n. 1), p. 171-172, et

Dupont (n. 1), Problèmes, p. 77-78.



36 F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18

L'apologie de Pierre telle qu'elle apparaît en Ac. 11 reflète, elle
aussi, en son début, la tradition primitive reprise par Luc. A
l'inverse d'Ac. 10, où les mésaventures de Corneille jouaient un plus
grand rôle que l'extase de Pierre, c'est ici la vision de l'apôtre qui
sert d'argument principal (Ac. 11, 5-10). On peut donc imaginer que
dans la tradition Pierre, attaqué pour son nouveau genre de vie,
se soit défendu en racontant sa vision extatique. La communauté
se serait alors inclinée devant cette apocalypse divine. Luc reprend
la tradition et en infléchit le sens, comme le prouvent les v. 1 et 11-
18, nettement rédactionnels.

c) Il y a un troisième argument en faveur du rapprochement de la
vision de Pierre et de la querelle de Jérusalem: au cours de son
extase, Pierre réagit négativement (Ac. 10, 14). Il n'y a rien de

surprenant à ce que la communauté de Jérusalem se soit dressée,
elle aussi, contre la suppression des observances alimentaires.

L'examen des textes conduit donc à distinguer le problème de la
pureté des chrétiens et celui de l'admission des païens en Ac. 10,

1-11, 18. Il nous incite à attribuer le premier à la tradition, le
second à la rédaction. Comme le premier n'est abordé qu'à propos
de la vision de Pierre et de la dispute de Jérusalem, il est vraisemblable

que ces deux épisodes ont formé les deux volets d'une seule et
même tradition.

Il est même possible de définir le genre littéraire de cette tradition.
Il devait s'agir d'une légende étiologique liée à la personne et à
l'autorité de Pierre. Dès les premiers siècles, lorsque la liberté
alimentaire des chrétiens fut attaquée, ces derniers se
retranchèrent souvent derrière l'autorité de Pierre et 1'«apocalypse» divine
(Ac. 10, 9-16) dont il avait été gratifié. Devant les attaques des

hérétiques végétariens, des Juifs ou des Arabes qui se privaient de

porc, les chrétiens justifièrent souvent leurs usages par la vision de

Pierre et l'ordre divin: «Tue et mange». A cet égard, la réaction
violente de l'empereur Julien est significative : «Pourquoi n'êtes-vous

pas purs dans votre genre de vie comme les Juifs, pourquoi croyez-
vous bien davantage en Pierre... »60 II est vraisemblable qu'avant
la rédaction lucanienne, la vision de Pierre avait déjà permis à

50 Le texte nous est parvenu dans le Contra Iulianum de Cyrille
d'Alexandrie (Contra Iulianum. IX). C'est le Fragment 314 de l'édition de C. J.
Neumann (1880).



F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18 37

l'Eglise de modifier sa position et de défendre sa liberté nouvelle.
Si les premiers chrétiens refusent la distinction légaliste entre
animaux purs et impurs, s'ils ne redoutent plus le contact avec les

païens, c'est que, selon eux, Dieu en a décidé ainsi et a communiqué
sa volonté à l'apôtre Pierre, au travers d'une révélation.

Cette légende étiologique, commençait par une apocalypse51. La
première partie du récit, la mention de la vision, ressortit en effet
au genre de l'apocalypse et se rapproche en particulier d'Ap. 4 où
le visionnaire Jean voit une porte ouverte dans le ciel et entend une
voix qui lui donne un ordre («Monte ici») avant de lui faire une
promesse («Je te ferai voir ce qui doit arriver par la suite.»). A l'extase

de Pierre correspond le ravissement de Jean52. La différence
entre les deux textes est la suivante: la révélation d'Ap. 4 reste
inscrite dans le genre apocalyptique (l'enlèvement permet la connaissance

de l'avenir), tandis que la vision d'Ac. 10 entre au service de

l'éthique et de l'étiologie (l'extase ordonne une nouvelle attitude
morale et permet de la justifier).

La révélation est faite, ne l'oublions pas, à l'apôtre Pierre. Or,
comme M. Dibelius l'a montré63, le Nouveau Testament contient
non seulement des légendes consacrées à Jésus, mais aussi des

légendes dont Pierre occupe le centre. Un rapprochement s'impose
avec une légende pétrinienne, la confession de Pierre. Là aussi nous
avons une légende étiologique liée à la personne de Pierre : ce texte
explique pourquoi les chrétiens, à la suite de Pierre, confessent en
Jésus le Messie et le Fils de Dieu. C'est parce que Pierre le premier
l'a confessé comme tel, non de sa propre initiative, mais sous
l'impulsion de Dieu: «Tu es heureux, Simon, fils de Jona: car ce n'est

pas la chair et le sang qui t'ont révélé cela, mais mon Père qui est
dans les cieux» (Mt. 16, 17). La nouveauté de cette confession ne
peut donc être suspectée puisqu'elle provient de Dieu. Nous
retrouvons cette vérité en Ac. 10, 9-16 où le recours à une révélation
céleste justifie une innovation. La réaction humaine de Pierre
(Ac. 10, 14) et de l'Eglise (Ac. 11, 3) apparaît aussi en Mt. 16 dans

51 Tel est déjà le nom que donne Irénée à la vision de Pierre en Adv. haer.

III, 12, 7. Plusieurs Pères ainsi que Julien la qualifient du même nom.
52 Ap. 4, 1-2. H. Bietenhard (Die himmlische Welt im Urchristentum und

Spätjudentum, 1951, p. 248) rapproche ces deux textes. Cf. aussi Me. 1, 9-11.
53 M. Dibelius, Die Formgeschichte des Evangeliums, 3e éd. avec un

appendice de G. Iber, éd. par G. Bornkamm (1959), p. 112-113.



38 F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18

le subit refus de Pierre: «A Dieu ne plaise, Seigneur, cela ne t'ar-
rivera point!» (Mt. 16, 22). A la réprimande de Jésus: «Arrière de

moi, Satan!» (Mt. 16, 23), répond enfin en Ac. 10 la répétition de

l'ordre divin: «Ce que Dieu a purifié, toi, ne le dis pas souillé»
(Ac. 10, 15)54.

Avant d'examiner si Luc reprend une troisième tradition en notre
péricope, il faut donner une dernière précision. J. Dupont, qui
pressent justement les deux centres d'intérêt de notre texte, estime

que le v. 28b se rattache au thème de la pureté rituelle55. E. Trocmé
va dans le même sens et estime ce verset traditionnel56. J'ai expliqué
plus haut pourquoi je tiens, quant à moi, ce verset pour rédactionnel.
Il marque précisément le glissement de sens que Luc opère à partir
de la tradition. Le verset paraît donc se rapporter encore au thème
de la pureté rituelle. En fait, il est à mi-chemin entre le thème
précis de la tradition (pureté des chrétiens) et celui de la rédaction
(vocation des Gentils). C'est là ce qui rend l'analyse de notre
péricope si difficile : nous avons des versets où la tradition s'exprime
sans correction rédactionnelle marquée (ainsi le dialogue Pierre-
Dieu en Ac. 10, 13-15); d'autres où la rédaction, se libérant de la
tradition, a la voie libre (ainsi Ac. 11, 1 et 18); d'autres, enfin, où
la rédaction interprète la tradition pour se l'apprivoiser (ainsi Ac. 10,

28b).
Le discours christologique. U. Wilckens et J.Dupont ont

indiqué avec précision et clarté où en était actuellement l'étude des

discours christologiques des Actes57. Au concensus des exégètes qui,

54 Je considère Mt. 16, 13-23, ainsi que Me. 8, 27-33, comme une unité
littéraire. Au niveau de la tradition, la confession de Pierre était sans doute
également liée au rejet de Pierre par Jésus, comme l'ont montré O. Cullmann
(Saint Pierre, disciple, apôtre, martyr, 1952, p. 154r-166) et E. Dinkier
(Petrusbekenntnis und Satanswort. Das Problem der Messianität Jesu: Zeit
und Geschichte. Dankesgabe R. Bultmann, 1964. Repris dans Signum Crucis,
1967, p. 283-312). Les v. 17-19 de Mt. 16 proviennent-t-ils, comme le pensent
ces deux savants, d'une autre tradition?

55 Dupont (n. 1), Salut, p. 411 (quelques années auparavant, dans ses

Problèmes, p. 78, il faisait de ce verset un joint rédactionnel entre les deux
thèmes abordés en Ac. 10, 1-11, 18).

56 Trocmé (n. 1), p. 173 (malgré tout, il découvre une certaine retouche
rédactionnelle en ce verset).

57 Wilckens (n. 1), Missionsreden, p. 1-31; Dupont, Les discours
missionnaires des Actes des apôtres d'après un ouvrage récent: Rev. Bibl. 69

(1962), p. 37ss. Repris dans: Etudes sur les Actes des apôtres (1967), p. 134-



F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18 39

s'appuyant sur les travaux de M. Dibelius et de C. H. Dodd,
estimaient traditionnel le schéma de ces discours succéda l'opinion sans
doute la plus répandue actuellement: malgré les apparences, tous
les discours des Actes sont l'œuvre propre de Luc pour la forme
et pour le fond. A la suite de Ph. Vielhauer, H. Conzelmann,
C. F. Evans et E. Haenchen58, U. Wilckens s'est efforcé de

démontrer cela: limitant son enquête aux discours missionnaires des

chapitres 2-13, il analysa d'abord la structure de ces sermons, puis
étudia le contexte dans lequel ils s'inscrivent avant de porter son
attention sur leur contenu. Le résultat est clair à ses yeux. Ces

sermons, celui d'Ac. 10 en particulier, sont entièrement rédactionnels.

Ils ne représentent pas le kérygme primitif, mais la théologie
de Luc59.

Les résultats de U. Wilckens, complétés par ceux de C. E. Evans,
me paraissent inattaquables quand il s'agit des v. 34-35, dont j'ai
déjà signalé la nature rédactionnelle, et des v. 39-43, qui racontent
la fin de la vie de Jésus, son ministère à Jérusalem, sa mort, sa
résurrection et ses apparitions aux témoins de sa vie. Dans ces

versets, la main de Luc est sensible à chaque instant. La question
est plus délicate pour les v. 36-38, dont on connaît les maladresses

grammaticales60. C.E.Evans n'affronte même pas la difficulté,
tandis que les explications de U. Wilckens restent embarrassées.

Devant cette impasse, on ne s'étonne pas que plusieurs exégètes
aient maintenu le caractère traditionnel des v. 36-38 et, par extension,

du discours dans son ensemble: «The Greek is certainly not

137. Pour une plus ample bibliographie, of. C. Ghidelli, Bibliografia Biblica
Petrina: La Scuola Cattolica 96 (1968), p. 91* (Nos 775-789). Certaines
interprétations que je ne signale pas sont présentées et critiquées par J.
Dupont dans un article sur les discours des Actes à paraître dans un Mémorial
L. Cerfaux.

58 Ph. Vielhauer, Zum «Paulinismus» der Apostelgeschichte: Evang.
Theol. 10 (150-1951), p. lss. Repris dans les Aufsätze zum Neuen Testament
(1965), p. 9-14; H. Conzelmann, Die Mitte der Zeit. Studien zur Theologie
des Lukas (3e éd., 1960); C. F. Evans, The Kerygma: Journ. Theol. Stud. 7

(1956), p. 25-41; Haenchen (n. 4), 3e éd. (1959).
69 Wilckens (n. 1), Missionsreden, p. 96-99.
60 V. 36 : de quel verbe dépend tôv Xöpov, si l'on ne prend pas le relatif 8v

pour une dittographie Quel est le sujet d'ômécTeiXev A qui se rapporte le
participe eùappeXiZô|uevoç v. 37: Quel est le sens de pf|,ua? A quoi rattacher
le nominatif àpEdpevoç? v. 38: pourquoi 'liqaoOv est-il à l'accusatif?



40 F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18

Luke's free composition; if it were, it would be much clearer.»61

L'hypothèse d'un original araméen mal traduit remonte à Ch. C.

Torrey. Elle a été reprise par C. H. Dodd, W. L. Knox et
E. F. Bruce62. Voici la traduction française du texte rétabli par
Ch. C. Torrey: «Quant à la parole que le Seigneur de tout envoya
aux enfants d'Israël, prêchant l'Evangile de paix par Jésus le
Messie, vous connaissez l'événement qui s'est produit à travers la
Judée, commençant en Galilée après le baptême que prêchait Jean ;

que Dieu oignit Jésus...» Le töv Xoyov s'expliquerait par une
construction pendante, fréquente en araméen; le sujet d'cnrecrreiXev

serait «le Seigneur de Tout» qui désignerait Dieu; ei>axT6V£égevoç

se rapporterait à ce sujet; pijga traduirait l'araméen pilnarna
événement) ; dpSctpevoç se serait accordé avec ce mot «événement»

dans l'original et aurait dû être rendu par un neutre. Si Luc le
traduit par un masculin c'est pour souligner que ce départ fut pris
par un homme, Jésus63.

Cette reconstruction offre certes un texte qui se tient, mais on se

demande pourquoi Luc se serait trompé dans la traduction de ces
seuls versets du discours Pourquoi Ch. C. Torrey ne trouve-t-il pas
d'autres sémitismes dans le reste du sermon?64 De plus, le texte
prétendu original que nous offre cet auteur n'est-il pas surprenant
N'est-ce pas étonnant que Dieu évangélise et que l'onction de

Jésus soit mentionnée aussi brusquement La valeur grammaticale
de 'Iqcfoûv (v. 38) ne reste-t-elle pas inexpliquée? Ch. C. Torrey,
par ailleurs, n'a pas remarqué qu'une bonne partie des v. 36-38

61 Bruce (n. 18), p. 231.
62 Ch. C. Torrey, The Composition and Date of Acts (1916), p. 27 et

35-36; C. H. Dodd, The Apostolic Preaching and its Developments
(réimpression, 1963), p. 27-29; Knox (n. 39), p. 31; Bruce (n. 18), p. 224-225.

63 Torrey (n. 62), p. 27 et 35-36.
64 Dans son livre récent (The Semitisms of Acts, 1965), M. Wilcox traite

à divers endroits du discours de Pierre à Corneille. Il n'est guère favorable
à l'hypothèse de Ch. C. Torrey ni à la reconstruction araméenne que ce
dernier donne du v. 36 (op. cit. p. 151-153). Il ne découvre qu'un sémitisme
en ce discours (v. 38 a suivant le correcteur de D auquel il donne la préférence
cf. op. cit., p. 116-118). Sinon il ne rencontre dans ce discours que la main
de Luc, l'influence de la LXX (au v. 39b, cf. op. cit., p. 34-35; au v. 40,
cf. op. cit., p. 64-65) et la présence de certains éléments kérygmatiques
traditionnels, pas forcément rédigés en araméen (au v. 40-42, cf. op. cit.,
p. 168-169).



F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18 41

provenait de la LXX. L'influence de l'argumentation scripturaire
en ces versets a curieusement échappé à beaucoup d'exégètes, sauf
à J. Dupont65. Luc n'a pas un schéma de discours si rigide qu'il ne
puisse en intervertir les parties. On a noté que la mention des

prophètes au v. 43 n'était accompagnée d'aucune citation. A mon
avis, ce n'est pas que les références à l'Ancien Testament soient
inexistantes, mais Luc, pour varier, les a placées ici au début.
L'expression tôv Xôjov dTrécrreiXev, malgré J. Dupont, provient sans
doute du Ps. 107 (LXX 106), 20, tandis que eùarfeXiZbpevoç; eipfivqv

est tiré soit d'Es. 52, 7, soit de Nah. 2, 166.

Le discours christologique d'Ac. 10 s'avère donc rédactionnel du
début à la fin. Il faut cependant s'inscrire en faux, au nom même de

l'origine lucanienne du discours, contre les conséquences qu'en tire
U. Wilckens. Parce qu'il est de la plume de Luc, ce sermon ne
s'appuyerait, selon lui, sur aucune tradition antérieure67. C'est
aller, me semble-t-il, à l'encontre du bon sens. A l'encontre de Luc
lui-même, qui, dans le prologue à son évangile (Le. 1, 1-4), prétend
avoir fait des enquêtes ; à l'encontre du célèbre passage de Thucydide
dont on a souvent mésusé68 (Luc n'aurait tout de même pas fait
exprès de se priver de la tradition évangélique). A l'encontre,
enfin, du texte lui-même dont bien des idées sont simplement
chrétiennes avant d'être lucaniennes. L'expression KpiTqç Zujvtujv
Kai veKpujv (v. 42) se retrouve, sous sa forme verbale, dans 2 Ti. 4, 1.

'AvaOTqvai (v. 41) est rarement utilisé par Luc et fait partie du bien
commun des chrétiens69. Il se pourrait même que le résumé du
ministère de Jésus se rapprochât autant du plan de l'Evangile de

65 J. Dupont, L'utilisation apologétique de l'Ancien Testament dans les
discours des Actes: Eph. Theol. Lov. 29 (1953). Repris dans les Etudes sur
les Actes des apôtres (1967), p. 256, 262, 271 et 277.

66 Quant au participe àpEdjuevoç, il reste grammaticalement mystérieux.
M. Wilcox (op. cit., p. 149-150) y voit un lucanisme plutôt qu'une erreur de
traduction.

67 Wilckens (n. 1), Kerygma, p. 230.
68 Histoire de la guerre du Péloponèse I, 22. Cf. M. Dibelius, Die Reden

der Apostelgeschichte und die antike Geschichtsschreibung : Aufsätze zur
Apostelgeschichte (4® éd., 1961), p. 122-123.

69 Cf. H. Braun, Zur Terminologie der Acta von der Auferstehung Jesu:
Theol. Lit. Zt. 77 (1952), col. 533. Repris in: Gesammelte Studien zum Neuen
Testament und seiner Umwelt (1962), p. 173.



42 F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18

Marc que de celui de Luc70 et qu'il ne fût pas nécessairement
postérieur à la formule pré-paulinienne de 1 Co. 1571. B. Schaller
et L. Goppelt ont fait remarquer que l'on ne pouvait pas comparer
sans autre le schéma des discours missionnaires à 1 Co. 15, 3-5.
Les genres littéraires sont en effet différents: 1 Co. 15, 3-5, l'«évan-
gile» reçu et transmis par Paul, est une confession de foi; Ac. 10,

36-43 un schéma de prédication à l'adresse des Juifs, des prosélytes
et des «craignant Dieu»72. Le schéma des discours des Actes, parce
qu'il est différent de celui de 1 Co. 15, n'en est donc pas pour autant
secondaire.

En conclusion, je pense que cette prédication a, à peu de choses

près, la même structure que les autres sermons missionnaires du
début du livre et que si le kérygme y est développé à ce point, c'est

que Luc voulait souligner par là l'importance de l'entrée dans

l'Eglise du premier païen. Quant au problème de la tradition, il
peut se résoudre de façon paradoxale : le discours est rédactionnel,
mais parce qu'il est de Luc et parce qu'il est kérygmatique, il
contient de nombreux éléments et peut-être même une structure
traditionnels.

En résumé, Luc paraît donc avoir eu à sa disposition trois traditions

distinctes : a) l'histoire de la conversion du centurion romain,

70 Avec Dodd (n. 62), p. 46ss., et contre l'avis de Wilckens (n. 1), Kerygma,
qui voit dans notre discours un résumé de l'Evangile de Luc. En étant,
selon U. Wilckens, un évangile en miniature, Ac. 10, 34-43 serait différent
des autres discours missionnaires. On n'y trouverait ni preuve scripturaire,
ni appel à la conversion. De plus le «vous savez» du v. 37 indiquerait un
sermon à une communauté chrétienne et non une prédication à des païens.
Il faut répondre: a) la preuve scripturaire se trouve dans les v. 36-38 et le
v. 43 contient un appel indirect à la repentance ; b) s'il n'y a pas ici de
proclamation du Dieu créateur, ce n'est pas que Corneille soit déjà chrétien. Il
est un craignant Dieu qui connaît déjà le Dieu de l'alliance; c) les v. 44-45
distinguent Corneille et les siens («les païens») des judéo-chrétiens présents
(«ceux de la circoncision»). C'est sur ces païens que tomba le Saint-Esprit,
à la surprise des judéo-chrétiens présents. Comme Luc précise qu'il «tomba
sur ceux qui écoutaient la parole», on voit bien que le sermon est bel et bien
une prédication missionnaire avec son schéma habituel, et non une homélie
d'édification qui résumerait l'Evangile.

71 Avec L. Goppelt, Das Osterkerygma heute : Diskussion um Kreuz und
Auferstehung, éd. B. Klappert (1967), p. 212-214.

72 B. Schaller dans im compte rendu du livre de Wilckens (n. 1), Missionsreden:

Zs. Rel. Geistesgesch. 14 (1962), p. 291; Goppelt (n. 71), p. 212-214.



F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18 43

b) la légende étiologique, c) une tradition kérygmatiqne chrétienne
destinée aux Juifs.

3. L'histoire.

Après avoir défini l'intention rédactionnelle de Luc et délimité
certaines traditions antérieures, il faut tenter, dans une troisième
étape difficile, de remonter des traditions à l'histoire.

A propos des légendes et de leur historicité, R. Bultmann affiche
un scepticisme méthodologique: «Wenn ich natürlich auch nicht
leugne, dass Legenden geschichtliche Begebenheiten zugrunde liegen
können, so meine ich freilich, dass 'Ungeschichtlichkeit' den
Begriff der Legende charakterisiert in dem Sinne, dass die Legende
nicht nur 'kein besonderes Interesse am Geschichtlichen hat'
(Dibelius), sondern dass sie überhaupt nicht im modernen
wissenschaftlichen Sinn geschichtlicher Bericht ist.»73 Serait-il donc vain
de cerner la réalité historique qui pourrait se cacher derrière une
légende, car une légende ne cherche pas à rendre compte d'un
événement historique, mais désire faire connaître une personne
édifiante ou un phénomène religieux? Evidemment non, car aucun
des documents du christianisme primitif n'est un «im modernen
wissenschaftlichen Sinn geschichtlicher Bericht». La tâche de
l'historien - et non plus de l'exégète - consiste précisément à savoir lire
et évaluer des sources aux tendances diverses, kérygmatique,
apologétique, légendaire etc. A partir de là, il doit dégager, avec un indice
de vraisemblance plus ou moins élevé, les faits historiques qui sont
à l'origine des traditions et des récits74.

La conversion de Corneille a paru invraisemblable à beaucoup
d'historiens. Au niveau de la rédaction, il en est bien ainsi, car
Pierre y préconise, y applique et y défend une évangélisation des

païens difficilement concevable avant Paul. Gai. 2, 6 ne limite-t-il
pas, du reste, l'activité missionnaire de Pierre au monde des
circoncis? Si nous partons de la tradition relative à Corneille, notre

73 R. Bultmaim, Die Geschichte der synoptischen Tradition (3e éd., 1957),

p. 260, n. 1.
74 Cf. O. Cullmann, Wandlungen in der neuern Forschungsgeschichte des

Urchristentums, zugleich ein Beitrag zum Problem: Theologie und
Geschichtswissenschaft: Discordia Concors. Festschrift für E. Bonjour (1968),

p. 51-61.



44 F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18

jugement peut être plus positif. La conversion du centurion romain
n'est pas invraisemblable, car l'homme n'était déjà plus tout à fait
un païen. Sa conduite l'avait même rapproché considérablement du
judaïsme76. L'admission de Corneille dans l'Eglise n'a pas dû non
plus provoquer de discussion de principe ou de réaction hostile.
Une crise et une discussion approfondie du problème surgiront
lorsque, devenue plus systématique, l'évangélisation des païens
introduira un grand nombre de Gentils dans l'Eglise, effrayera
peut-être les Judéo-chrétiens de Jérusalem par son ampleur et
provoquera une réaction légaliste.

La deuxième tradition, formée de la vision de Pierre et de la
dispute à Jérusalem, peut refléter, elle aussi, un événement
historique. Le récit de l'incident d'Antioche (Gai. 2, 11-14) a ceci
d'intéressant pour nous qu'il signale l'attitude libérale, hélas passagère,
de Pierre. Il nous apprend en effet qu'avant l'arrivée des partisans
de Jacques, l'apôtre Pierre avait opté pour une éthique de la liberté
et partageait sans sourciller la table des païens76. Il considérait
comme dépassée la distinction entre animaux purs et impurs, entre
viandes consacrées à Dieu ou aux idoles, entre hommes rituellement
purs et impurs. Rien n'interdit de croire qu'une vision du genre de
celle qui est racontée dans Ac. 10, 9-16 n'ait été à l'origine de cette
attitude. Rien n'empêche non plus d'admettre qu'après une première
réticence, l'Eglise de Jérusalem n'ait admis ce point de vue. Plus
tard, lorsque l'influence de Jacques aura grandi, le légalisme
regagnera du terrain. A l'arrivée des partisans de Jacques à Antioche,
Pierre prendra peur et cédera cette fois à la pression jérusalémite,
ce qui provoquera la colère de Paul que nous savons (Gai. 2, 11)77.

* **

75 Cf. sur ce point, outre les commentaires, l'article de Schoonheim (n. 1).
76 Cf. les mots sans équivoque pexà tiîiv éôviBv ouvricfEhev (Gai. 2, 12) et

El où 'loubaîoç ûvdpxwv êûviKÛiç Kai oüxi 'loubaÏKiîiç Zijç (Gai. 2, 14).
77 Je renonce à discuter les reconstructions historiques de Wendt (n. 1);

Goguel (n. 1), Act. 15; Liechtenhan (n. 1); Porter (n. 1), etc. Personnellement,
je pense que la vision de Pierre et la dispute à Jérusalem ont eu lieu avant
la conférence de Jérusalem (les querelles d'Ac. 11 et d'Ac. 15 ont des objets
différents et il ne faut pas les identifier). Quant à la conversion de Corneille,
elle a dû se produire, elle aussi, avant cette date, lors d'une tournée de Pierre.
— Sur la valeur des Actes comme source pour l'historiographie du christia-



F. Bovon, Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18 45

Pour conclure, j'ose dire que la relecture lucanienne de traditions
antérieures demeure exemplaire. Car il y a un message dans cet
effort de Luc à interpréter librement et fidèlement l'héritage transmis,

dans la perspective théologique et ecclésiastique de son temps.
François Bovon, Genève

nisme primitif, cf. surtout A. Wikenhauser, Die Apostelgeschichte und ihr
Geschichtswert (1921), M. Dibelius, Die Apostelgeschichte als Geschichtsquelle:

Aufsätze zur Apostelgeschichte (4e éd. 1961), p. 91-95; Haenchen
(n. 27).


	Tradition et rédaction en Actes 10, 1-11, 18

