Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 1

Artikel: Glaube und Hoffnung : Weltbewaltigung und Weltgestaltung in
alttestamentlicher Sicht

Autor: Fohrer, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878747

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878747
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 26 Heft 1 Januar-Februar 1970

Glaube und Hoffnung

Weltbewiltigungund Weltgestaltung in alttestamentlicher Sicht?

Israel als Volk und die einzelnen Israeliten standen wie die
anderen Volker und Menschen damals und heute vor der Aufgabe,
die Welt, in der sie lebten, zu bewdlligen und zu gestalten. Die
Landnahme in Paléstina fiihrte die israelitischen Nomaden in das
kanaandische Kulturland, in dem sie zur SeBhaftigkeit und zum
Ackerbau iibergehen muflten. In der darauf folgenden vorstaat-
lichen Zeit begannen die kriegerischen Auseinandersetzungen mit
den Kanaandern, die Abwehr neuer Eindringlinge aus Steppe und
Wiiste und das Ringen mit den Philistern, die die Oberherrschaft
iiber Paldstina beanspruchten. Aus der daraus sich ergebenden not-
vollen Lage erwuchs das Konigtum, das unter David und Salomo
zwar zu glinzenden Erfolgen fiihrte, infolge seiner Eigengesetzlich-
keit aber auch neue Probleme schuf, die bewéltigt werden mufliten.
Neue gefihrliche Situationen entstanden durch den Zerfall des
Reiches nach dem Tode Salomos: die Rivalitdtskidmpfe zwischen
den beiden israelitischen Teilstaaten, die sozialen und wirtschaft-
lichen Wandlungen infolge des Hineinwachsens in die Stadtkultur
und des Ubergangs von der Natural- und Tauschwirtschaft zur
Geldwirtschaft, durch die politisch-militdrische Bedringnis Israels
seitens des Aramaderreiches von Damaskus, seitens der Assyrer, die
den Untergang des israelitischen Nordreichs herbeifithrten, und
seitens der Babylonier, die das Siidreich Juda unterwarfen, durch
das babylonische Exil, in das die judaische Oberschicht deportiert
wurde, und durch die spatere persische, seleukidische und rémische
Oberherrschaft. Immer wieder mulite Israel versuchen, die sich
wandelnde Welt zu bewéltigen und fiir sich zu gestalten.

1 Vortrag auf der Herbsttagung 1968 der bayerischen Gesellschaften fiir
christlich-jtidische Zusammenarbeit in Niirnberg.

1



2 G. Fohrer, Glaube und Hoffnung

Der einzelne Israelit sah sich in seinem Leben vor der gleichen
Aufgabe. Vor allem die Psalmen zeigen, wie er sich durch Krankheit
und Leid geschlagen und durch persoénliche Feinde bedroht und
verfolgt fiihlte. Die Wechselfille und Note des Lebens trafen ihn
genauso wie jeden anderen Menschen damals und heute. Und ge-
nauso mufite er versuchen, in der Umwelt und Gesellschaft, in der
er lebte, sein jeweils eigenes Leben zu bewiltigen und zu gestalten.

LaBt sich nun eine anerkannte und giiltige Art und Weise er-
kennen, in der solche Weltbewiltigung und -gestaltung erfolgte?
Das Alte Testament gibt darauf eine grundsétzlich klare Antwort,
aus der im einzelnen freilich eine Reihe verschiedenartiger Losungs-
versuche gefolgt sind: Weltbewiiltigung und -gestaltung nicht mit-
tels einer anthropozentrischen, vollig auf den Menschen bezoge-
nen Haltung, nicht mittels radikalsozialistischer Aktionen, nicht
mittels einer revolutiondren Verinderung von Welt und Gesell-
schaft, um dadurch einen neuen Menschen zu schaffen. Vielmehr
geht das Alte Testament den Weg der radikalen Gottbezogenheit und
der damit verbundenen Verpflichtung des Menschen gegeniiber
Gott.

1. In dieser Weise betrachtet es den Exodus aus Agypten: Nicht
Rebellion und Flucht der zur Fronarbeit gezwungenen Israeliten
haben die Situation gewandelt, sondern Gott hat durch die letzte
Plage den Pharao iiberwunden und dann die Ausziehenden vor den
Verfolgern gerettet, wie Mirjam es preist:

Singt Jahwe,
denn hocherhaben ist er,
RoB und Wagenkémpfer
warf er ins Meer! (Ex. 15, 21).

Darauf folgte die Verpflichtung der Geretteten am Sinai auf den
gottlichen Willen. Weil aber Israel sich in Paldstina dieser Ver-
pflichtung immer wieder entzogen hat, hat Gott den Untergang der
Reiche Israel und Juda herbeigefiihrt und das babylonische Exil
verhingt — so wird das spédtere Unheil verstanden, bewiltigt und
jahrzehntelang ertragen, bis der groBe Prophet des ausgehenden



G. Fohrer, Glaube und Hoffnung 3

Exils Gott wieder am Werke sieht, indem er den persischen Konig
Kyros als seinen Beauftragten die Fesseln zerbrechen und die Tore
aufstoBlen 14Bt, damit die Befreiten nach Jerusalem zuriickkehren
und ihrem Gott in neuer und unverbriichlicher Treue dienen kénnen.
Die radikale Gottbezogenheit mit der Verpflichtung des Menschen
findet ihren Ausdruck in den zentralen alttestamentlichen Vor-
stellungen von der Herrschaft Gottes iiber den Menschen und der
Gemeinschaft des Menschen mit Gott2. Beide sind beispielsweise im
Schlufl von Ps. 62 enthalten, in dem der Dichter aus dem vorher
Gesagten eine allgemeingiiltige Lehre ziehen will und dazu in
einem Zahlenspruch zweierlei aufzéhlt, das zusammengehort:

Eins hat Gott gesprochen,
zwel waren es, die ich horte:
daB die Macht Gottes ist
und dein, Herr, die Verbundenheit (Ps. 62, 12).

Demnach ist der Dichter zu der Einsicht gelangt, dal sowohl
Gottes Macht als Grundlage seines Herrschens als auch seine Ver-
bundenheit als Auswirkung seines Gemeinschaftswillens in seinem
Handeln am Menschen wirksam sind. Der gesamte Inhalt des Ver-
héltnisses zwischen Gott und Mensch wird durch diese beiden zu-
sammengehorigen Vorstellungen erfaf3t.

Der Herrschaftsanspruch Gottes wird schon im ersten Verbot des
Dekalogs ausgesprochen: «Du sollst keinen anderen Gott haben!».
Dieser Satz geht davon aus, dafl die fremden Gotter als wirkliche
Michte existieren und dafl ihre Existenz eine stédndige Versuchung
dazu bildet, vom eigenen Gott abzufallen und ihnen zu dienen.
Dem tritt in dem Verbot der ausschliefliche Herrschaftsanspruch
Gottes als der allein anzuerkennende Herrschaftsanspruch iiber-
haupt entgegen. Auch die Redewendung vom «Eifern» Gottes be-
zeichnet das Behaupten seiner eigenen Herrschaftsrechte unter
Ausschlufl anderer Anspriiche oder angeblicher Rechte. Seine
«Heiligkeit» ist eine andere Seite seines Rechtseifers, der sich auf
die Durchsetzung seines Herrschaftswillens richtet und sich bei dem
«Heiligen Israels» scharf auf Israel konzentriert. Die vom mensch-
lichen Konigtum tibernommenen Titel «Ko6nig» und «Hirt» driicken

2 Vgl. im einzelnen G. Fohrer, Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten
Testaments: Theol. Zeitschr. 24 (1968), S. 161-172.



4 G. Fohrer, Glaube und Hoffnung

Gottes Macht und Verfiigungsgewalt, Schutz und Fiirsorge aus.
Und den Ausdruck «Zebaot» benutzen die Propheten, wenn sie die
ganze Machtfiille ihres Gottes betonen wollen.

Dazu tritt die fiir das Alte Testament durchaus erlebbare und
auch erlebte Wirklichkeit einer unmittelbaren Gemeinschaft zwi-
schen Gott, dem Herrscher, und dem Menschen in dieser seiner
Welt. So wird der Mensch als «imago Dei» charakterisiert, ge-
schaffen als ein Bild und nach der Ahnlichkeit Gottes; dies soll
einerseits eine unmittelbare positive Beziehung der Gemeinschaft
umschreiben — analog derjenigen zwischen Vater und Sohn -,
andererseits jede Gleichheit oder Vermischung von Gott und
Mensch ausschliefen. In dem meist als «Erkenntnis Gottes» tiber-
setzten Ausdruck bedeutet «erkennen» das intime Vertrautsein mit
dem Charakter, der Denkweise, der Seele eines anderen; «Gott
erkennen» besagt daher: in einem personlichen und gegenseitigen
Verhiltnis des Vertrautseins, in einem Gemeinschaftsverhiltnis zu
ihm stehen, das Richtung und Inhalt des menschlichen Lebens
bestimmt, das Herz des Menschen und die Anerkennung Gottes im
ganzen Leben fordert.

2. Was bedeutet nun «Glaube» als Prinzip der Weltbewiltigung
und Weltgestaltung unter den Gesichtspunkten der Gottesherrschaft
und Gottesgemeinschaft? Das machen die beiden é&ltesten Vor-
kommen des Ausdrucks in Jes. 7, 1-9 und Gen. 15 klar.

Jes. 7 fithrt in die Zeit der kriegerischen Bedrohung Judas durch
die beiden Staaten Nordisrael und Damaskus, als der judiische
Konig Ahas VerteidigungsmafBnahmen trifft und die Assyrer um
Hilfe anrufen will. Jesaja ermahnt ihn, sich statt dessen still zu
halten und nicht zu fiirchten. Anstatt sich auf die Verteidigung
vorzubereiten und doch zu zittern wie Espenlaub, anstatt die
Assyrer um Hilfe zu bitten und dann doch als ihr Vasall die Freiheit
zu verlieren, die Ahas retten mochte, soll er gar nichts tun und
doch zuversichtlich sein. Denn der Plan der Feinde, so begriindet
Jesaja seinen Rat, wird sich nicht verwirklichen, weil nicht Gott
ihn ausfiithrt, sondern lediglich zwei Menschen, die sich anmaflen,
die Geschicke der Welt wie Gott lenken zu wollen, und die darum
scheitern miissen. Gott ist der Herrscher, deswegen gilt es zu
glauben: «Glaubt ihr nicht, so bleibt ihr nicht!». «Glauben» aber
heifit «vertrauen». Anstatt auf seine politischen und militdrischen
MaBnahmen soll Ahas auf den Gott vertrauen, der als Herrscher der



Q. Fohrer, Qlaube und Hoffnung 5

Welt deren Geschehnisse lenkt. Anstatt sich auf menschliche Kraft
als das Sichtbare und vermeintlich Sichere zu verlassen — und daran
zu scheitern —, gilt es, auf Sicherung zu verzichten, in der Spannung
und UngewiBheit im Vertrauen auf die grofere Kraft Gottes aus-
zuharren und aus der Gewilheit zu leben, daf3 er die Weltgeschichte
bestimmt. Das ist Bewiltigung der Lage aus dem vertrauenden
Glauben an die Herrschaft Gottes.

In Abrahams vertrauendem Glauben begegnet nach Gen. 15 die
Vorstellung von der Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch. Auch
Abraham steht vor der Frage, wie er seine Welt und sein Leben
bewiltigen und gestalten soll. Sein Problem ist die Kinderlosigkeit
seiner Frau, das Fehlen eines Erben, angesichts dessen Abraham
meint, dafl dann wohl sein Leibeigener ihn werde beerben miissen —
offenbar damit dieser ihn im Alter pflegen und nach seinem Tode
wiirdig bestatten kann. Als Gott ihm daraufhin seinen leiblichen
Erben und zahlreiche Nachkommen verheil3t, «glaubt» Abraham:
«Er glaubte/vertraute auf Jahwe, und das rechnete der ihm als
Gerechtigkeit zu.» Das heilit, Gott beurteilt Abraham als recht-
schaffen, fromm und treu im Verhéltnis zu ihm ; denn Abraham wird
den Anforderungen gerecht, die sich aus dem Verhiltnis Gott—
Mensch ergeben. Um dieses ganz personliche Verhéltnis zwischen
Abraham und Gott geht es dem Erzédhler in Gen. 15. Er sagt, dal
dieses Gemeinschaftsverhéltnis so richtig war. Abraham hat Gott
vertraut, sein Wort ernst genommen und sich ganz auf ihn verlassen.
Daraufhin hat Gott anerkannt, dafl Abraham im einzig richtigen
Verhiéiltnis zu ihm stehe, und Abraham die Pline enthiillt, die er
mit seinen Nachkommen hat, damit niemand deren Geschick als
driickendes Geschichtsritsel empfinden soll. So folgen fir Abraham
und seine Nachkommen aus dem glaubenden Vertrauen in der
Gottesgemeinschaft wieder die Bewdltigung und Gestaltung ihres
Geschicks.

3. Daneben steht die « Hoffnung» als Prinzip der Weltbewéltigung
und Weltgestaltung unter den Gesichtspunkten der Gottesherr-
schaft und Gottesgemeinschaft. Fiir die Frage nach Hoffnung und
Zukunft lassen sich einige Psalmen heranziehen3,

Ps. 1 stellt zwei Menschentypen vor: auf der einen Seite den-

¥ Vgl. W. Zimmerli, Der Mensch und seine Hoffnung im Alten Testament
(1968), S. 33-48.



6 G. Fohrer, Glaube und Hoffnung

jenigen, «der nicht wandelt im Rate der Gottlosen noch tritt auf
den Weg der Siinder, noch sitzt, wo die Spotter sitzen, sondern
sein Wohlgefallen hat am Gesetz (an der Weisung) Jahwes und
tiber sein Gesetz (seine Weisung) sinnt Tag und Nacht», und auf
der anderen Seite die «Gottlosen». Der Fromme unterstellt sich
also dem Gesetz, der Weisung des gottlichen Herrschers, und hat
darum Hoffnung. Er wird mit dem Baum verglichen, der «an
Wasserbdchen gepflanzt ist, seine Frucht bringt zu seiner Zeit und
dessen Blédtter nicht welken», wihrend der Gottlose wie Spreu ist,
die der Wind verweht. Wenn auch der Ausdruck Hoffnung nicht
verwendet wird, ist der Sinn der verwendeten Bilder doch in dieser
Richtung zu suchen: Der Gerechte, der unter der Gottesherrschaft
lebt, hat Zukunft — nicht nur als ein zeitliches Phinomen, sondern
inhaltlich gefiillt. Es ist die echte Zukunft des Fruchtbringens und
dadurch Bewiltigung und Gestaltung des gegenwéirtigen Lebens.
Genauso meint das Bild von der verwehenden Spreu nicht das blofle
Fehlen von weiteren Lebensjahren des Gottlosen, sondern die
innere Nichtigkeit und Fruchtlosigkeit seines Lebens, das keine
erfiillte Zukunft hat. Und dabei ist zu bedenken, daBl Zukunft,
Gedeihen und Fruchtbringen nicht einfach eine dem Menschen
verfiigbare Moglichkeit darstellen, sondern aus den Hinden des
Gottes kommen, unter dessen Herrschaft der Fromme lebt. — In
Ps. 71, dem Gebet eines Menschen, der durch die Not des Alters
bedringt ist, steht neben dem Bekenntnis: «Denn du bist meine
Hoffnung, Herr Jahwe, mein Vertrauen von meiner Jugend auf»
(v. b) eine inhaltliche Aussage iiber das Hoffen: «Ich aber hoffe
bestandig und mehre all deinen Ruhm» (v. 14). Hoffnung gibt also
Gott die Ehre. Indem sie ihm alles anbefiehlt und von ihm alles
erwartet, rithmt sie ihn als den Herrn und Herrscher. — So zeigt
sich einmal die Verbindung der Hoffnung mit der Gottesherrschaft.
Alles ernsthafte, fiir das Leben hilfreiche Hoffen ist auf den einen
Gott konzentriert. Es gibt neben ihm im Unterschied von der
Umwelt Israels keinen zweiten, nach dem man Ausschau halten
konnte. Es gibt auch keine sonstigen Wege, auf denen der Mensch
sich Hoffnung verschaffen kénnte.

Hoffnung ist gleicherweise mit der Gottesgemeinschaft gegeben.
Es ist auffillig, daBl die Stellen der Klagelieder, in denen aus-
driicklich vom Hoffen und Harren geredet wird, ihren Ort meist in
dem auf einem Gemeinschaftsverhdltnis griindenden Bekenntnis



G. Fohrer, Glaube und Hoffnung 7

des Vertrauens haben. Doch kann die Gottesgemeinschaft auch
anders angesprochen werden. So beschreibt der Beter in Ps. 130
sein Warten und Hoffen: «Ich harre, Jahwe, meine Seele harrt,
und auf sein Wort warte ich — meine Seele (harrt) auf den Herrn
mehr als die Wéchter auf den Morgen (warten)» und ruft dann die
Gemeinde auf: «Israel, harre auf Jahwe, denn bei Jahwe ist die
Verbundenheit, und viel Erlosung ist bei ihm.» Weist der Ausdruck
«Verbundenheit» wieder auf die Gemeinschaft mit Gott hin, so wird
das Hoffen mit dieser Gemeinschaft begriindet und fiir die inhaltliche
Gestaltung des Lebens auf die Erlosung hingewiesen. — Auch sonst
fallt es auf, mit welch entschlossener Zuversicht die Psalmen von
der Hilfe sprechen, die aus der Gemeinschaft mit Gott fliet. Sie
sind von einer beeindruckenden Hoffnungsgewiheit durchzogen,
die ihren Grund weithin in der Gewilheit der Gemeinschaft mit
Gott hat und auf die man sich stiitzt, um die Welt bewiltigen und
gestalten zu konnen. Gerade dort, wo der Mensch an die Grenzen
menschlicher Hoffnungslosigkeit gefithrt wird, wendet sich der
Blick vom Menschen und seinen immanenten Moglichkeiten ab und
wendet sich ganz dem Gott zu, unter dessen Herrschaft und in
dessen Gemeinschaft man lebt.

4. In solcher Weise verweist das Alte Testament immer wieder
auf Glaube und Hoffnung als Prinzipien der Weltbewiltigung und
Weltgestaltung unter den Gesichtspunkten der Gottesherrschaft
und Gottesgemeinschaft. Das ist die grundsitzlich klare Antwort
des Alten Testaments auf die Frage nach giiltigen MaBlstdben — eine
Antwort radikaler Gottbezogenheit und der damit verbundenen
Verpflichtung des Menschen. Allerdings sind aus dieser grundsétz-
lichen Antwort im einzelnen eine Reihe verschiedenartiger Losungs-
versuche entwickelt worden, die wir nunmehr als mégliche Modelle
ins Auge fassen miissen.

Wie hat man im alten Israel auf der Grundlage von Glaube und
Hoffnung die Welt zu bewéltigen und zu gestalten gesucht? Gibt
es im Alten Testament giiltige Modelle oder Vorbilder?

a) Auf den ersten Blick scheint sich die mehr oder weniger utopi-
sche Losung der eschatologischen Prophetie nahezulegen, die vom aus-



8 G. Fohrer, Glaube und Hoffnung

gehenden babylonischen Exil an begegnet. Nicht denkerischer Radi-
kalismus hat sie geschaffen, vielmehr beginnt sie mit dem inbriin-
stigen religiosen Aufbruch eines Mannes, der — in der Notzeit des
Exils lebend — seine Gegenwart durch den Blick auf die Zukunft
bewiltigte und der fiir diese Zukunft eine von Gott herbeigefiihrte
endzeitlich-ewige Neugestaltung der Welt erhoffte. Die Worte des
unbekannten Propheten sind in Jes. 40-55 iiberliefert ; daher nennt
man ihn den Zweiten Jesaja oder Deuterojesaja. In kithnem Ge-
dankenflug, der durch die geschichtliche Situation provoziert war,
suchte er nach Jahrzehnten bitterer Not jene Zukunft zu umreif3en,
zu der er den persischen Konig Kyros schon das Tor 6ffnen sah und
die die diistere Gegenwart ertriglich machte: die Uberwindung der
Macht des Unterdriickers Babylon, die Erlosung Israels aus dem
Exil, seine Heimfiihrung durch die Wiiste nach Jerusalem, die
Sammlung der in alle Welt Verstreuten, die Riickkehr Gottes nach
Jerusalem, die Umwandlung der irdischen Verhéltnisse durch Wie-
deraufbau, paradieshaften Segen und Vermehrung des Volkes,
schliefllich die Einsicht der Menschen in die Untauglichkeit ihrer
Gotter und ihre Bekehrung zu dem einen Gott.

Nachdem Kyros tatséchlich das babylonische Reich erobert und
den judiischen Deportierten die Heimkehr gestattet hatte, machte
zweimal ein Teil von ihnen von dieser Erlaubnis Gebrauch. Aber in
Palédstina erstand kein Mérchenreich. Vielmehr herrschten lange
Jahre nahezu biirgerkriegsihnliche Zustinde, erwachsen aus den
Auseinandersetzungen zwischen den Riickkehrern einerseits und den
im Lande verbliebenen Juddern und den inzwischen eingewanderten
Fremden andererseits. Die Propheten Haggai und Sacharja aller-
dings erblickten die Ursache fiir die Not darin, daf3 man den Neubau
des Tempels in Jerusalem vernachlassigt habe. Abhilfe war also
moglich, wenn man den Tempel errichtete. Wie sich auf diese Weise
die Gegenwart bewiltigen liel3, so wiirde daraus fiir die Zukunft
eine Neugestaltung der Welt folgen: Gott wird die ganze Welt
erschiittern, und die Volker werden daraufhin ihre Schitze zur
Ausstattung des Tempels nach Jerusalem bringen, ja Gott wird alle
politische und militdrische Macht auf Erden vernichten, so daf(
ewiger Friede herrschen und ein davidischer Messias in dem gott-
lichen Friedensreich herrschen wird.

In der Folgezeit haben noch weitere Propheten Erwartungen
eschatologischer Art gedulert. Am eindrucksvollsten ist das Bild,



@. Fohrer, Glaube und Hoffnung 9

das der nicht mit Namen genannte Prophet von Jes. 60 im 5. Jahr-
hundert v. Chr. zeichnet — zugleich wieder ein Versuch, die notvolle
gegenwartige Welt zu bewiltigen, indem ihre kiinftige Neugestal-
tung geschildert wird. In 10 Strophen schildert Jes. 60 nach-
einander:

den Anbruch der Heilszeit fiir Jerusalem (v. 1-3),

das Kommen der Vélker und der Diaspora (v. 4-5),

das Mitbringen des Reichtums der Welt — von Osten (v. 6-7),
das Mitbringen des Reichtums der Welt — von Westen (v. 8-9),
die Lage Jerusalems (v. 10-114%),

der Tempel (v. 13-14),

die Umwalzung der Endzeit (v. 15-16),

die Auswirkung auf Leben und Staatsordnung (v. 17-18%),

die kosmische Auswirkung (v. 19-209),

die Auswirkung auf Israel (v. 21-22).

SR Ee -

[

Auch das apokalyptische Buch Daniel ist aus einer Not- und
Konfliktsituation erwachsen, die bald darauf in den Makkabéier-
kriegen zu Kampf und Sieg des Frithjudentums fiihrte. Das Daniel-
buch allerdings hat den Sieg durch ein iibernatiirliches gdttliches
Eingreifen erwartet. Dieses Eingreifen wird ein politisches Reich
schaffen, das in einem irdischen Staat verwirklicht und von den
judischen «Heiligen» verwaltet werden soll. In ihm herrscht der
gottliche Wille unbeschréinkt und unangefochten, jede bose Macht
wird vernichtet, so dall das Reich ewig dauern wird, weil es keine
Saat der Uneinigkeit und Spaltung in sich trigt. Dazu tritt die
Ankiindigung der Auferstehung — der einen zum ewigen Leben, der
anderen zur ewigen Schmach. Dabei sind mit den Frommen, die
aus der Unterwelt der Toten zum ewigen Leben aufstehen, die-
jenigen gemeint, die die apokalyptischen Ideen des Danielbuches
anerkennen. War schon die eschatologische Prophetie auf bestimmte
Kreise beschrinkt und keineswegs allgemein anerkannt, so steht
hinter dem Verfasser des Danielbuches eine konventikelartige Ge-

4 Der Zusatz v. 12 droht den Voélkern, die nicht nach Jerusalem pilgern,
den Untergang an.

5 Der erste Teil von v. 18 ist ein Zusatz.

6 Der SchluB von v. 19 ist ein Zusatz.



10 G. Fohrer, Glaube und Hoffnung

meinschaft, die sich als das wahre Israel verstand und die Auferste-
hung erwartete, um dann das Gottesreich zu verwalten”.

Die nachdanielischen Apokalypsen haben das schon bekannte
Vorstellungsmaterial zu neuen Modellen zusammengestellt. Ge-
wohnlich handelt es sich in ihrer Weltbewiltigung und kiinftigen
Weltgestaltung um zwei Phasen:

1. das End- oder Weltgericht, nunmehr nicht nur tiber die
Menschen, sondern ausgedehnt auf das Bose: die gefallenen Engel,
die Ddmonen und Satan oder Belial als die Verkorperung des Bosen;
vorher oder nachher die Auferstehung - der Gerechten und der
Frevler vor dem Endgericht zur Feststellung ihres ewigen Geschicks
oder nur der Gerechten nach dem Endgericht zur Teilnahme am
ewigen Heil;

2. das neue goldene Zeitalter — entweder mit Jerusalem und
seinem Tempel als Mittelpunkt und mit materiell-sinnlich ge-
schildertem Segen (dthiop. Henochbuch: jeder Selige soll 1000
Kinder zeugen und mit grenzenlosem Reichtum gesegnet sein) oder
mit einem irdischen, messianisch regierten Reich, das mit Hilfe
nationaler Vorstellungen gezeichnet wird, oder mit einem zukiinfti-
gen Reich in einem neuen Himmel und auf einer neuen Erde oder
mit der Schaffung eines neuen Himmels und dem Beginn einer
ewigen siindelosen Freude.

Doch 1a3t sich die Welt so bewiltigen und so gestalten, wie die
eschatologische Prophetie und die Apokalyptik es erwarten? Liegen
in solcher Endzeiterwartung Mafstibe oder Modelle vor, die fiir
uns heute giiltig sein kénnen? Diese Fragen lassen sich schwerlich
bejahen.

Die eschatologische Prophetie kniipfte an die einlinige und unver-
briichliche Heilserwartung fiir Israel an, die vor dem Exil unter
anderem von kultprophetischen Kreisen vertreten, von den groflen
Einzelpropheten (von Amos und Hosea iiber Jesaja und Micha bis
Jeremia und Ezechiel) aber lingst in Frage gestellt worden war.
Dennoch setzte die eschatologische Prophetie sie auf einer neuen
Ebene fort. Diese Heilserwartung und -verkiindigung jedoch ver-
einfachte und vereinseitigte das Gottesbild durch die Vernach-
lassigung anderer Aspekte oder verfilschte es im national-religiosen

7 Vgl. O. Pléger, Das Buch Daniel (1965).



G. Fohrer, Glaube und Hoffnung 11

Sinn durch die Zuweisung des Heils an Israel und des Unheils an
die anderen Vélker.

Ferner erhoffte die eschatologische Prophetie gewohnlich nicht
eine wesenhafte Wandlung und neue Daseinshaltung des Menschen,
die ihn zu echter Weltbewéltigung und Weltgestaltung befdhigen
wiirde, sondern erwartete ein neues Zeitalter und eine neue Gestalt
der Umwelt. Gott wandelt nach ihr nicht den Menschen und durch
ihn die Welt, sondern die Welt und erst auf dem Umweg iiber sie
oder im Zusammenhang mit ihr den Menschen. Es war eine Um-
kehrung, die Gott nur noch mittelbar autf dem Wege iiber die dulleren
Lebensverhéltnisse auf den Menschen einwirken und iiberwiegend
nicht mehr unmittelbar in sein Leben und Wesen eingreifen sah.
Dem entsprach es, dall der Mensch in der erhofften Heilszeit einer
immer neuen KEntscheidung fiir Gott entnommen und in einen
Ruhestand des Geniellens versetzt sein wiirde.

Der Blick auf die Endzeit war des weiteren darin begriindet, daf3
die eschatologische Prophetie auf die unmittelbare Bewiltigung und
Gestaltung ihrer Gegenwart weitgehend verzichtete und fiir die
Behebung ihrer Note beschwichtigend auf die bevorstehenden An-
derungen in der Zukunft verwies. Sie resignierte vor der Aufgabe
einer Gestaltung des Hier und Jetzt und vermochte ihrer Zeit keine
richtungweisenden Impulse zu geben.

Da sie schlieBlich die Zeitenwende, von der sie die Anderung der
Welt erhoffte, als nahe bevorstehend betrachtete, war sie von
Anfang an eine Prophetie der scheiternden Hoffnung und vergeb-
lichen Erwartung. Denn bald liel sich die Einsicht nicht umgehen,
dal} das verheilene Heil sich nicht verwirklichte. Die Enttiduschung
iiber sein Ausbleiben und die neue Vertrostung auf die demnéchstige
Zukunft waren die Folgen.

b) Der eschatologischen Losung stehen eine Reihe von anderen
nichteschatologischen Typen der alttestamentlichen Weltbewiltigung
und Weltgestaltung gegeniiber. Die wichtigsten von ihnen sollen
im folgenden charakterisiert werden.

1. Eine restaurative Haltung gegeniiber ihrer Welt haben vor
allem die Nasirder und die Rechabiten vertreten. Das urspriingliche
Betétigungsfeld des Nasiriders, der sein ganzes Leben in den Dienst
Gottes stellen wollte, war der Krieg, in dem er im Zustand einer
kriegerischen Ekstase heldenhafte Taten vollbrachte. Den sténdigen



12 G. Fohrer, Glaube und Hoffnung

Kampf fiir Gott verband er mit der Ablehnung der Ackerbaukultur
Paléstinas, konkret etwa mit der Ablehnung des Genusses von Wein
oder des Haarschneidens. Er trat fiir die nomadische Lebensweise
im. Kulturlande ein, weil sie fiir seine Auffassung mit dem Gottes-
glauben unléslich verkniipft war.

Auch die Rechabiten suchten ihre Welt auf eine derartige Weise
zu bewiltigen und zu gestalten. Sie bildeten eine Genossenschaft,
die auf den Besitz von Ackern und Weingirten verzichtete, kein
Land bestellte und keinen Wein trank, keine Héauser baute, sondern
in Zelten lebte (vgl. Jer. 35). Sie wollte auch im Kulturlande an der
Einfachheit des Nomadenlebens festhalten oder zu ihr zuriick-
kehren, weil sie nur so ihrem Gott treu bleiben zu konnen glaubte.
Die Rechabiten wollten also den Glauben mit einer bestimmten
Kulturform verbinden, obwohl diese iiberholt war und sich nicht
mehr herstellen lie}. Sie wehrten sich ferner gegen die Erfahrung,
daB jeder Glaube sich weiterbildet und entfaltet und daB er nach
neuen Antworten auf neue Fragen suchen mul}, um lebendig zu
bleiben und um eine sich wandelnde Welt bewiltigen und gestalten
zu konnen. Deswegen haben sie und die Nasirder kein giiltiges
Modell hinterlassen.

2. Doch lift die Welt sich vielleicht mit den Mitteln des Kultus
bewiltigen und gestalten? Diese Auffassung hat im alten Israel wie
im ganzen Alten Orient eine kaum zu unterschitzende Rolle ge-
spielt. Sie ging in Israel von einer Anderung des Gottesbildes unter
kanaandischem Kinfluf} aus. Der starke ethische Wille des friitheren
Gottesbildes trat zugunsten der geheimnisvollen Lebensmacht der
Gottheit und ihres Wirkens im Bereich der Natur zuriick. An
Stelle der schrecklichen Erhabenheit Gottes wurde die Ubermittlung
heiliger Segensmacht betont: Er schiitzte sein Volk nicht mehr wie
einst nur bei den besonderen Gelegenheiten kriegerischer Ereignisse,
in die man ihn in Sturm und Wetter eingreifen glaubte, sondern
schenkte dem Volke stéindig seinen Segen, damit die Viehherden
und die Ackerfriichte gediehen.

Dieser Gott mufite im Kultus an den Heiligtiimern des Landes
verehrt werden. Und durch die Teilnahme am Gottesdienst konnte
der Mensch seine Welt bewéltigen und gestalten. Gewéhrte Gott
dem Bauern seinen Segen, so brachte dieser ihm dafiir sein Opfer
als Dank und Bitte dar. Er sall mit seinem Gott zu Tisch und war
frohlich in der GewiBheit, dal er auch im folgenden Jahre wieder



Q. Fohrer, Glaube und Hoffnung 13

reichen Segen erlangen konne, wenn er Gott gnidig stimmte. Darauf,
von Gott etwaszu erlangen, war der Kultus in erster Linieabgestimmt.

Liaft sich die Welt kultisch bewéltigen und gestalten, so war es
notwendig, dall der Mensch kultfihig blieb. Dem dienten Rein-
heits- und Enthaltungsregeln, die das ganze Leben durchzogen und
die Grundlage fiir das immer umfassender dargelegte Gesetz der
spiteren Zeit bildeten. Im Gesetz konkretisierte sich der Herr-
scherwille Gottes und trat aus seiner Sphiire in die irdische Welt ein.
Als Gesetzgeber regelte Gott die Ordnung des menschlichen Daseins,
und die Befolgung seiner Anordnungen gewdihrleistete, daf} der
Mensch mit dieser Ordnung in Einklang blieb und sich in seiner
Welt zurechtfand.

3. Wie der Kultus und das Gesetz wollte auch die national-
religiose Richtung die bestehende Ordnung erhalten und mittels
ihrer Erhaltung die Welt bewiltigen und gestalten. Grundlegend
fiir diese Auffassung war die Verbindung des religiésen Elements
mit dem nationalen im Sinne der Volksbezogenheit und Volksge-
bundenheit des Glaubens und sogar Gottes selbst.

Den Ausgangspunkt bildete der Glaube an die Erwéihlung Israels
aus den Volkern oder der Menschheit durch Gott. Daher erblickte
man Israel in einer besonderen und eigentiimlichen Beziehung zu
Gott, die es wiederum als ein besonderes und eigentiimliches Volk
erscheinen lie3. Zugleich verankerte man das nur im davidisch-
salomonischen Reich verwirklichte Ideal eines alle Israeliten um-
fassenden Volkes und Staates in der Vorzeit, indem man das eine
Volk auf eine in die Patriarchenzeit zuriickfithrende Ahnenreihe
griindete. Darum fielen fiir diese Auffassung Volks- und Glaubens-
grenzen zusammen ; Gott iiberschreitet wohl die Grenzen Paléstinas,
nicht aber diejenigen des Volkes.

Infolge seiner Bindung an Israel konnte man demgeméaf von Gott
die Losung aller Probleme erwarten. Der Israelit glaubte sein
Dasein nicht nur durch die Ausiibung des Kultus gesichert, sondern
auch durch seine Zugehorigkeit zum erwihlten Volk. In gleicher
Weise glaubte dieses Volk, die Welt dadurch bewiltigen und ge-
stalten zu konnen, dafl es die géttliche Hilfe fiir die Durchsetzung
seines eigenen Staates und seiner Souverdnitdt erwartete, bis die
Aufstinde in der Zeit der romischen Oberherrschaft zur end-
giiltigen Katastrophe fiihrten.

4. Die Weisheitslehre suchte zunéchst die Ordnungen und Ge-



14 G. Fohrer, Glaube und Hoffnung

setzméBigkeiten in Welt und Leben festzustellen und sodann den
Menschen auf dieser Grundlage zu erziehen. Insofern stellt sie
geradezu einen bewufiten und planméfigen Versuch dar, ein Modell
der Weltbewiltigung und Weltgestaltung zu entwickeln. In der
Form von Lebensregeln bot sie Wahrheiten dar, die fiir das Leben
des Menschen in der Welt gelten und nach denen dieser sein Ver-
halten richten kann. In ihrer niichternen, auf das Niitzliche be-
dachten, ausgesprochen praktischen und manchmal hausbackenen
Art ging es ihr darum, wie der Mensch am besten seines Lebens
Herr wird und wie er seine Welt bewiltigt und gestaltet. Und sie
lehrte, da3 es moglich sei, alle Anstée zu vermeiden und allen
Gefahren zu entgehen, wenn man die bewédhrten weisen Lebens-
regeln beachtet. Denn auch Gott hélt sich an die Weltgesetze und
garantiert ihre Geltung, so dafl der Weise sich in das Wesen und
Gefiige dieser Weltordnung einzugliedern vermag. Demgeméil ist
der Vertreter dieser optimistischen Haltung klug, rechtschaffen, in
frommer Scheu vor Gott und in guter Zuversicht, daf3 er das Leben
meistern kann.

So stark die soeben skizzierten Typen nichteschatologischer Welt-
bewiltigung und Weltgestaltung sich voneinander unterscheiden,
weisen sie doch zwei gemeinsame Ziige auf:

a) Grundlegend ist der Glaube oder die Gewillheit: Das Heil des
Volkes und des einzelnen Menschen ist vorgegeben und nicht erst
zu erringen oder erstmalig von Gott zu erhalten. Es ist vorgegeben
im nomadischen Leben analog demjenigen der Mosezeit, im Kultus
mit seinen Festen, in denen man an der géttlichen Sphire Anteil
erhéilt, in Ackerbaukultur und nationalem staatlichen Leben oder
in den weisen Lebensregeln, nach denen sich das Leben erfolgreich
gestalten laf3t.

b) Daraus folgt die Hoffnung oder Zuversicht: Dieses Heil kann
durch konkrete Verfehlungen infolge bestimmter Taten oder Unter-
lassungen gestért werden. Jedoch wird das Heil dadurch nicht
zunichte gemacht, sondern 1dBt sich wiedererlangen oder wieder-
herstellen, vor allem mittels entsprechender SiithnemafBnahmen.

3.

In diesen gemeinsamen Ziigen liegt nun zugleich der Grund fiir
die Ablehnung jener Typen als giiltiger Modelle. Die Ablehnung ist
schon von den groBen Einzelpropheten ausgesprochen worden; sie



Q. Fohrer, Glaube und Hoffnung 15

haben der damals herrschenden Auffassung, dafl Israel in einem
vorgegebenen grundsédtzlichen Heilszustand lebe, der zwar zeitweilig
gestort, aber jederzeit wiederhergestellt werden koénne, scharf wider-
sprochen. Die Illusion einer heilen Welt, die die Voraussetzung der
abgelehnten Typen bildet, haben sie nicht geteilt. Sie sahen ihr
Volk vielmehr in einer Situation und in einer Welt, die ebensowenig
heilvoll und heil war wie die unsere. Darum mufiten sie die dies
nicht beriicksichtigenden Weisen der Weltbewiltigung und Welt-
gestaltung zuriickweisen und ihnen ein anderes Modell entgegen-
stellen.

1. Die Propheten wandten sich gegen die traditionellen Glaubens-
richtungen, weil sie von dem Verlangen nach Sicherheit, Ruhe und
Sattheit getragen waren und nicht von dem freudigen Vertrauen
und der restlosen Hingabe, die Gott will. Vor einem solchen Dasein
und seinen Folgen warnten sie und riefen zur Entscheidung fiir ein
neues und anderes Dasein auf, in dem sie schon lebten.

Die Propheten stellten sich gegen die traditionelle Frommigkeit
und Theologie, die sich des Heils sicher fiihlten. Denn sie erkannten
die tiefe Schuld des Menschen gegen Gott und muften lernen, daf3
dieser nicht nur voriibergehend =ziichtigt, wie man behauptete,
sondern daBl er vernichtet. Daher erblickten sie Israel und den
Menschen iiberhaupt in einer grundsétzlichen Unheilssituation. Aus
ihr folgt das gewaltige Strafgericht, das die Propheten erwarteten
und das sie in immer neuen Bildern und in immer neuen Arten
verkiindigten. Dieses Gericht betrachteten sie nicht einfach als die
juristisch festgelegte Strafe fiir die Schuld, erst recht nicht als
gottliche Willkiir, Launenhaftigkeit und Brutalitit. Denn die
Schuld ist ja in dem falschen Streben des Menschen nach Sicherheit
begriindet und besteht darin, an Stelle von Glaube, Vertrauen und
Hingabe an den gottlichen Willen ein gesichertes Dasein aus dem
Geschaffenen, Irdisch-Natiirlichen und Vergidnglichen heraus zu
leben und so die Welt zu bewiltigen und zu gestalten. Darum fiihrt
die Schuld mit Notwendigkeit zu Untergang und Katastrophe,
weil das Irdische als Geschaffenes vergédnglich ist. Das in falsche
Bahnen gelenkte Dasein mufl mit innerer Folgerichtigkeit zer-
brechen. Gelegentlich sind Siinde und Gericht so eng miteinander
verbunden, dafl die Schuld eigentlich schon das Gericht ist — wie in
Jesajas Bild vom Ril3 in der Mauer, die schlielich zusammenbricht
(Jes. 30, 12-14). Von da aus erhebt sich die grundlegende Frage:



16 @G. Fohrer, Qlaube und Hoffnung

Gibt es fiir den schuldigen und zum Tode verurteilten Menschen
iiberhaupt noch Hoffnung?

Nun sind die Propheten stets zu einer Stunde zu der Erkenntnis
gelangt, dall das Gericht nicht das ist, was Gott eigentlich will.
Ezechiel hat es in klassischer Weise in der Form eines Gotteswortes
ausgedriickt:

Habe ich denn Gefallen am Tode des Frevlers,
nicht daran, daB er von seinem Wandel umkehrt
und leben bleibt? (Ez. 18, 23).

Daher kann das Gericht nicht unvermeidlich sein, sowenig die
falsche Daseinshaltung uniiberwindlich ist. Deswegen schauten die
Propheten auch die Moglichkeit einer neuen Hoffnung und eines
neuen Heils: die Moglichkeit des Menschen, der den Willen Gottes
aufgrund eines neuen und radikalen Glaubens vollkommen erfiillt,
so dall Gott tatsiachlich in der Welt herrscht.

Dabei griffen die groBen Einzelpropheten niemals in die fernere
Zukunft und schauten keine Endzeiterwartung. Was sie erwarteten,
erwarteten sie in allerkiirzester Zeit. Es war alles schon im Begriff,
sich zu ereignen, und sie hatten gerade noch die Zeit, um darauf
hinzuweisen und um dazu aufzufordern, die richtigen Folgerungen
fiir die Gegenwart zu ziehen. Auch die Heilsworte der groflen Ein-
zelpropheten wiesen keineswegs in fernere Zukunft, sondern bildeten
das groBartige Oder zum Entweder der Gerichtsdrohung. Die Pro-
pheten sprachen vom baldigen Geschehen und von den nédchsten
Dingen. Sie sprachen auch von der nidchsten Zukunft lediglich, um
die Gegenwart zu bestimmen und die Entscheidung des Menschen
fir Gott im Hier und Jetzt zu erreichen.

Der erste entscheidende Satz lautet demnach: Die Propheten
wollten nicht eine ferne Zukunft voraussagen und nicht auf eine
Endzeit vertrosten, sondern ihre Gegenwart bestimmen und das
Hier und Jetzt formen. Darum riigten sie die Schuld, warnten vor
dem ihretwegen drohenden Untergang und riefen zu einem neuen
Dasein des Glaubens auf.

Daraus folgt der zweite entscheidende Satz: Das Thema der
prophetischen Botschaft war die Ankiindigung der Hoffnung, dal3
der schuldige und eigentlich dem Tode verfallene Mensch durch
einen neuen Glauben gerettet werden kann.



G. Fohrer, Qlaube und Hoffnung 17

Die erste Art, wie es zu solcher Rettung kommen kann, ist die
Umkehr, zu der alle grolen Propheten aufgerufen haben. Kehrt
um aufgrund eures Glaubens — das bedeutet: weg vom falschen,
siindhaften Dasein, hin zu jenem besonderen Dasein des Ver-
trauens und der Hingabe unter der Gottesherrschaft und in der
Gottesgemeinschaft! Vollzieht der Mensch solche Umkehr, so wird
Gott ihm gnédig sein.

Daneben lauft eine zweite Linie, deren Stichwort nicht Umkehr,
sondern Erlosung lautet. Alles wird zunichst von der erldsenden
Tat Gottes erwartet, auf die das Handeln des Menschen als zweites
zu folgen hatte. Es gilt, sich dafiir zu entscheiden, das vergebende
und erlosende Angebot Gottes anzunehmen und sich von ihm in ein
neues Dasein hineinnehmen zu lassen. So verhieB Ezechiel ein
neues fleischernes Herz an Stelle des steinernen, verbunden mit der
Begabung des gittlichen Geistes, der das neue Leben des Menschen
formt und bestimmt (Ez. 36, 261.).

Von da aus wird der innere Zusammenhang der prophetischen
Botschaft und des von ihr dargelegten Modells deutlich. Sie geht
a) von der notwendigen Wandlung des Menschen durch Umkehr
oder Erlosung entgegen aller Erwartung oder Hoffnung aufgrund
eines neuen, radikalen Glaubens aus. Die Wandlung bewirkt b) die
Verwirklichung der Herrschaft Gottes im Leben des Umgekehrten
oder Erlosten. Sie fithrt ¢) zur Herstellung einer wirklichen Gottes-
gemeinschaft in einem neuen Dasein. Sie gestaltet d) das ganze
Leben des Menschen um, der nunmehr den géttlichen Willen erfiillt
und seine Welt dadurch bewéltigt und gestaltet. Es kommt e) dazu,
daB die einzelnen Glaubenden sich zu einer Gemeinschaft zusammen-
finden, die das wahre Gottesvolk ist. Die Aufgabe des einzelnen und
der Gemeinschaft der Glaubenden ist es, die Gottesherrschaft und
Gottesgemeinschaft auf dieser Erde hier und jetzt durch ihr Leben
zu verwirklichen und dabei die Welt zu bewiltigen und zu gestalten.

2. Wie dies im Leben des Einzelmenschen geschieht und zur
persénlichen Lebensbewiltigung fithrt, will der von der Prophetie
beeinflullte Dichter des Buches Hiob mittels der letzten und end-
giiltigen Stellungnahme Hiobs nach der Gottesrede verdeutlichen
(Hi. 40, 3-5; 42, 2-3. 5-6). Diese Worte Hiobs umschreiben die
grundlegende Wandlung Hiobs und den Weg, der zum eigentlichen
Wesen des Menschen jenseits des bloBen Lebensvollzuges fiihrt.
Sie zeigen die Losung der Lebensprobleme darin, daf3 der Mensch —



18 G. Fohrer, Glaube und Hoffnung

im Falle Hiobs durch das Leid — sein Higentliches erst gewinnen
mul und in der Gottesgemeinschaft finden kann. Hiob sagt:

Sieh, ich bin zu gering; was kénnt’ ich dir erwidern?
Ich lege meine Hand auf meinen Mund.
Einmal hab’ ich geredet, doch nicht <tu’ ich’s noch einmal’,
ein zweites Mal, doch tu’s nicht mehr.
Ich habe nun erfahren, dal3 du alles vermagst
und kein Gedanke dir unmdéglich ist.
So hab’ ich denn geredet ohne Einsicht
von Dingen, die zu wunderbar und unbekannt fiir mich.
Vom Hérensagen hatte ich von dir vernommen,
nun aber hat mein Auge dich geschaut.
Drum widerrufe und bereue ich
in Staub und Asche (Hi. 40, 4.f.; 42, 2f., 5f.).

In tiefster Erschiitterung seines Daseins wird Hiob der eigenen
Nichtigkeit inne, wihrend zugleich das bisherige Hindernis sowohl
der traditionellen Frommigkeit als auch ihrer Bestreitung schwindet,
das ichhafte Bestreben und die Anspriiche an Gott weggerdumt
werden und der Weg zwischen Gott und Mensch frei gemacht wird.
Aus dem ohnmaéchtig-zédhneknirschenden Schweigen wird das de-
mutsvolle Schweigen des Menschen, dessen Dasein in der person-
lichen Begegnung mit Gott in Frage gestellt worden ist und fiir den
solches Schweigen einen neuen Weg eroffnet. Gegeniiber der eigenen
Nichtigkeit hat Hiob die Allmacht Gottes erfahren. Ihm ist die
friher bezweifelte Weisheit des gottlichen Handelns aufgegangen,
dessen Paradoxie ihn verzweifeln liell, wahrend sie doch nur auf
der Uneinsichtigkeit des gottlichen Wollens und Tuns beruhte.
Nicht aus dem Horensagen der theologischen oder kirchlichen
Tradition, sondern erst in der lebendigen Begegnung kann der
Mensch Gott erkennen und erfahren. Er mul} ihn «schauen» im
Sinne der Begegnung, so dall vertraute Gemeinschaft zustande
kommt. In der vorbehaltlosen Hingabe an Gott und in der persén-
lichen Gemeinschaft mit ihm bewiltigt Hiob sein Leben, trigt und
ertriagt er sein Geschick. Es bleibt notvoll und rétselhaft, aber es
quélt ihn nicht mehr, weil die Gemeinschaft mit Gott alles andere
iiberwiegt.

In seinem Buch will der Hiobdichter geradezu ein Lehrstiick der
personlichen Lebensbewiltigung und -gestaltung vorlegen. Er hat
erfahren, dall das Leben nicht sanft und harmonisch verlduft,



G. Fohrer, Qlaube und Hoffnung 19

sofern man es mit offenen Augen betrachtet, sondern nach Unsinn,
Verderben und Verzweiflung schmecken kann. Er hat auch die
Auffassung der Freunde Hiobs durchschaut, die versuchen, mit dem
Leben fertig zu werden, indem sie nach der herrschenden Vergel-
tungslehre Hell und Dunkel annehmbar und mafivoll verteilen, die
Tagseite des Daseins verherrlichen und heiligsprechen, seine nécht-
liche Kehrseite dagegen totschweigen und die schrillen Disharmo-
nien als rauschende Akkorde verstehen lehren. Gegeniiber diesen
Versuchen entscheidet sich der Dichter in der Gestalt Hiobs zur
Absage an das bequeme Herkommen und sichere Rechnen und zum
Aufbruch ins Neue und Unbekannte. Er ist bereit, alles fahren zu
lassen und dem Ruf ins Ungewisse zu folgen. Und da er sich ent-
schlossen hat und sich, des quélenden Fragens und trotzigen Auf-
begehrens miide, in den Abgrund wirft, um zu erfahren, was seine
Tiefe birgt, hebt sich diese ihm entgegen und ist nicht mehr dunkler
und unheimlicher Abgrund, sondern Gottes Hand, die ihn hebt und
tragt.

An der dulleren Lage Hiobs dndert sich zunichst nichts. Er sitzt
nach wie vor in der Asche auf dem Schutthaufen — kinderlos, arm
und krank. Seine Freunde sitzen immer noch mit vorwurfsvollen
und gekrinkten Mienen bei ihm, in den Gesichtsziigen den Abglanz
des Vergeltungsglaubens. Nicht einmal eine Verhei3ung fiir die Zu-
kunft, die ihm eine Anderung seiner Lage verspriche, erhilt Hiob
zu diesem Zeitpunkt. Aber dies alles bleibt weit hinter ihm. Er
spiirt sein Leid nicht mehr und empfindet sein Schicksal nicht mehr
als die bosartige Verfolgung durch einen feindseligen Gott. Denn
jetzt schaut er die Wirklichkeit dieses Gottes und erfihrt seine
Niihe. AuBerlich hat sich noch nichts, innerlich alles geiindert. Das
ist personliche Lebensbewilticung nach dem prophetischen Modell.

3. Es wire falsch, wenn man dies als ein Modell des Riickzugs in
ein abgeschiedenes Leben stiller Kinfalt und inniger Gottseligkeit
verstiinde. Das prophetische Modell der Weltbewiltigung und
Weltgestaltung ist vielmehr durch eine leidenschaftliche Hinwen-
dung zur Welt gekennzeichnet — zu einer Welt, die nicht heil ist,
sondern die der radikalen Kritik und der radikalen Verdnderung im
Sinne der Gottesherrschaft und Gottesgemeinschaft bedarf. Diese
Verinderung soll sich freilich nicht durch revolutiondre Aktionen
vollziechen — der von Elisa zeitweilig unterstiitzte Putsch Jehus
gegen die Dynastie Omri wird spédter von Hosea eindeutig ver-



20 G. Fohrer, Glaube und Hoffnung

urteilt! —, sondern durch ein gottbezogenes kritisches Denken und
glaubendes Handeln.

Fragt man also danach, wie man sich in Glaube und Hoffnung
konkret zur Verwirklichung der Gottesherrschaft und Gottesgemein-
schaft verhalten soll, so lautet die prophetische Antwort: keine
revolutionidre Verdnderung, in der sich doch nur wieder der Mensch
zum Herrn aller Dinge macht, sondern miindiger Gehorsam des
Menschen in Ausfithrung des gottlichen Willens, Lebensgestaltung
gemil diesem Willen je nach der Situation, Aushalten der Span-
nungen in einer nicht-heilen Welt, bis sie durch die Verwirklichung
der Gottesherrschaft und -gemeinschaft geheilt wird.

Wie dieser miindige Gehorsam gemeint ist, 148t sich aus Jes. 1,
16b-17 erschlielen:

Hort auf, Boses zu tun,

lernt, Gutes zu tun!
Trachtet nach Recht,

leitet <den Unterdrickten’,
schafft der Waise Recht,

fuhrt den Rechtsstreit der Witwe!

Recht fiir Witwen, Waisen und Unterdriickte zu schaffen, findet
sich als Pflicht des K&nigs schon im Epilog des babylonischen Kodex
Hammurabi und in den kanaandischen Texten von Ugarit. Das
Neue bei Jesaja liegt zunéchst in der Interpretation der altorientali-
schen sozialen Tradition. Sie ist nicht mehr aut den Konig, sondern
auf jeden einzelnen Israeliten und sogar auf jeden Menschen be-
zogen. Und sie ist in den Mittelpunkt der prophetischen Forderung
gestellt, um die liebende Grundhaltung des Menschen als gottge-
wollt zu beschreiben.

Die Besonderheit der prophetischen Verkiindigung kann ebenso
in dem Verhiltnis der Mahnung Jesajas zur israelitischen Tradition
erfalBt werden, die ebenfalls Recht und Gerechtigkeit fiir die
Schwachen forderte. Dafiir ist zu beachten, dall die erste und
grundlegende Forderung Jesajas lautet: Tut Gutes und nicht Boses!
Die Einzelmahnungen, die darauf folgen, dienen dazu, die Grund-
forderung zu erldutern. Sie bilden nichts anderes als die beispiel-
hafte und praktische Anwendung eines umfassenden Grundsatzes,
der in noch anderen Situationen wieder anders anzuwenden wire.
Die Einzelanordnungen sind zu blofen Beispielen geworden. An



G. Fohrer, Glaube und Hoffnung 21

Stelle zahlreicher Gebote und Verbote und als ihre bisher unausge-
sprochene Grundlage erscheint in der prophetischen Interpretation
der gottliche Wille in einer konzentrierten Grundform: Gutes tun.
Die rechte Anwendung in der jeweiligen Situation ist Angelegenheit
des miindigen Gehorsams des glaubenden Menschen. Ahnlich faBt
Amos die Grundforderung: «Sucht das Gute und nicht das Bose! —
Haf3t das Bose und liebt das Gute!» Oder ein anderer Prophet:

<Es ist® dir gesagt, Mensch, was gut ist.
Und was fordert Jahwe von dir?
Nichts als Recht tun,
Verbundenheit lieben
und demiitig wandeln vor deinem Gott! (Mi. 6, 8).

Das giiltige Modell des Alten Testaments fiir Weltbewéltigung
und Weltgestaltung nach den Prinzipien von Glaube und Hoffnung
im Rahmen der Gottesherrschaft und Gottesgemeinschaft scheint
danach dasjenige der vorexilischen groflen Kinzelpropheten zu sein.
Es geht von der notwendigen Wandlung des Menschen durch Um-
kehr oder Erlésung aus — einer Voraussetzung, die die utopischen
oder revolutioniren Programme gewShnlich iibersehen — und fiihrt
zur Umgestaltung des ganzen Lebens des Menschen, der dadurch
den gottlichen Willen erfiillen und seine Welt dadurch bewiltigen
und gestalten kann. Dies schlieit ein, da3 der Mensch sich weder
auf ein Dereinst oder Jenseits ausrichtet noch sich in stille Innerlich-
keit zuriickzieht, sondern sich zu seiner Welt hinwendet, um sie zu
verdndern — wieder nicht durch revolutiondre Aktionen oder gar
Gewalt, sondern durch seinen miindigen Gehorsam gegeniiber dem
gottlichen Grundwillen.

Georqg Fohrer, Erlangen



	Glaube und Hoffnung : Weltbewältigung und Weltgestaltung in alttestamentlicher Sicht

