
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 26 (1970)

Heft: 1

Artikel: Glaube und Hoffnung : Weltbewältigung und Weltgestaltung in
alttestamentlicher Sicht

Autor: Fohrer, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878747

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878747
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 26 Heft 1 Januar-Februar 1970

Glaube und Hoffnung
Weltbewältigung und Weltgestaltung in alttestamentlicher Sicht1

Israel als Volk und die einzelnen Israeliten standen wie die
anderen Völker und Menschen damals und heute vor der Aufgabe,
die Welt, in der sie lebten, zu bewältigen und zu gestalten. Die
Landnahme in Palästina führte die israelitischen Nomaden in das

kanaanäische Kulturland, in dem sie zur Seßhaftigkeit und zum
Ackerbau übergehen mußten. In der darauf folgenden vorstaatlichen

Zeit begannen die kriegerischen Auseinandersetzungen mit
den Kanaanäern, die Abwehr neuer Eindringlinge aus Steppe und
Wüste und das Ringen mit den Philistern, die die Oberherrschaft
über Palästina beanspruchten. Aus der daraus sich ergebenden
notvollen Lage erwuchs das Königtum, das unter David und Salomo

zwar zu glänzenden Erfolgen führte, infolge seiner Eigengesetzlichkeit
aber auch neue Probleme schuf, die bewältigt werden mußten.

Neue gefährliche Situationen entstanden durch den Zerfall des

Reiches nach dem Tode Salomos: die Rivalitätskämpfe zwischen
den beiden israelitischen Teilstaaten, die sozialen und wirtschaftlichen

Wandlungen infolge des Hineinwachsens in die Stadtkultur
und des Übergangs von der Natural- und Tauschwirtschaft zur
Geldwirtschaft, durch die politisch-militärische Bedrängnis Israels
seitens des Aramäerreiches von Damaskus, seitens der Assyrer, die
den Untergang des israelitischen Nordreichs herbeiführten, und
seitens der Babylonier, die das Südreich Juda unterwarfen, durch
das babylonische Exil, in das die judäische Oberschicht deportiert
wurde, und durch die spätere persische, seleukidische und römische
Oberherrschaft. Immer wieder mußte Israel versuchen, die sich
wandelnde Welt zu bewältigen und für sich zu gestalten.

1 Vortrag auf der Herbsttagung 1968 der bayerischen Gesellschaften für
christlich-jüdische Zusammenarbeit in Nürnberg.

l



2 G. Fohrer, Glaube und, Hoffnung

Der einzelne Israelit sah sich in seinem Lehen vor der gleichen
Aufgabe. Vor allem die Psalmen zeigen, wie er sich durch Krankheit
und Leid geschlagen und durch persönliche Feinde bedroht und
verfolgt fühlte. Die Wechselfälle und Nöte des Lebens trafen ihn
genauso wie jeden anderen Menschen damals und heute. Und
genauso mußte er versuchen, in der Umwelt und Gesellschaft, in der
er lebte, sein jeweils eigenes Leben zu bewältigen und zu gestalten.

1.

Läßt sich nun eine anerkannte und gültige Art und Weise
erkennen, in der solche Weltbewältigung und -gestaltung erfolgte?
Das Alte Testament gibt darauf eine grundsätzlich klare Antwort,
aus der im einzelnen freilich eine Reihe verschiedenartiger Lösungsversuche

gefolgt sind: Weltbewältigung und -gestaltung nicht mittels

einer anthropozentrischen, völlig auf den Menschen bezogenen

Haltung, nicht mittels radikalsozialistischer Aktionen, nicht
mittels einer revolutionären Veränderung von Welt und Gesellschaft,

um dadurch einen neuen Menschen zu schaffen. Vielmehr
geht das Alte Testament den Weg der radikalen Gottbezogenheit und
der damit verbundenen Verpflichtung des Menschen gegenüber
Gott.

1. In dieser Weise betrachtet es den Exodus aus Ägypten: Nicht
Rebellion und Flucht der zur Fronarbeit gezwungenen Israeliten
haben die Situation gewandelt, sondern Gott hat durch die letzte
Plage den Pharao überwunden und dann die Ausziehenden vor den

Verfolgern gerettet, wie Mirjam es preist:

Singt Jahwe,
denn hocherhaben ist er,

Roß und Wagenkämpfer
warf er ins Meer! (Ex. 15, 21).

Darauf folgte die Verpflichtung der Geretteten am Sinai auf den

göttlichen Willen. Weil aber Israel sich in Palästina dieser
Verpflichtung immer wieder entzogen hat, hat Gott den Untergang der
Reiche Israel und Juda herbeigeführt und das babylonische Exil
verhängt - so wird das spätere Unheil verstanden, bewältigt und
jahrzehntelang ertragen, bis der große Prophet des ausgehenden



G. Fohrer, Glaube und Hoffnung 3

Exils Gott wieder am Werke sieht, indem er den persischen König
Kyros als seinen Beauftragten die Fesseln zerbrechen und die Tore
aufstoßen läßt, damit die Befreiten nach Jerusalem zurückkehren
und ihrem Gott in neuer und unverbrüchlicher Treue dienen können.

Die radikale Gottbezogenheit mit der Verpflichtung des Menschen
findet ihren Ausdruck in den zentralen alttestamentlichen
Vorstellungen von der Herrschaft Gottes über den Menschen und der
Gemeinschaft des Menschen mit Gott2. Beide sind beispielsweise im
Schluß von Ps. 62 enthalten, in dem der Dichter aus dem vorher
Gesagten eine allgemeingültige Lehre ziehen will und dazu in
einem Zahlenspruch zweierlei aufzählt, das zusammengehört :

Eins hat Gott gesprochen,
zwei waren es, die ich hörte :

daß die Macht Gottes ist
und dein, Herr, die Verbundenheit (Ps. 62, 12).

Demnach ist der Dichter zu der Einsicht gelangt, daß sowohl
Gottes Macht als Grundlage seines Herrschens als auch seine
Verbundenheit als Auswirkung seines Gemeinschaftswillens in seinem
Handeln am Menschen wirksam sind. Der gesamte Inhalt des

Verhältnisses zwischen Gott und Mensch wird durch diese beiden
zusammengehörigen Vorstellungen erfaßt.

Der Herrschaftsanspruch Gottes wird schon im ersten Verbot des

Dekalogs ausgesprochen: «Du sollst keinen anderen Gott haben!».
Dieser Satz geht davon aus, daß die fremden Götter als wirkliche
Mächte existieren und daß ihre Existenz eine ständige Versuchung
dazu bildet, vom eigenen Gott abzufallen und ihnen zu dienen.
Dem tritt in dem Verbot der ausschließliche Herrschaftsanspruch
Gottes als der allein anzuerkennende Herrschaftsanspruch
überhaupt entgegen. Auch die Redewendung vom «Eifern» Gottes
bezeichnet das Behaupten seiner eigenen Herrschaftsrechte unter
Ausschluß anderer Ansprüche oder angeblicher Rechte. Seine

«Heiligkeit» ist eine andere Seite seines Rechtseifers, der sich auf
die Durchsetzung seines Herrschaftswillens richtet und sich bei dem

«Heiligen Israels» scharf auf Israel konzentriert. Die vom menschlichen

Königtum übernommenen Titel «König» und «Hirt» drücken

2 Vgl. im einzelnen G. Fohrer, Der Mittelpunkt einer Theologie des Alten
Testaments: Theol. Zeitschr. 24 (1968), S. 161-172.



4 G. Fohrer, Glaube und Hoffnung

Gottes Macht und Verfügungsgewalt, Schutz und Fürsorge aus.
Und den Ausdruck «Zebaot» benutzen die Propheten, wenn sie die

ganze Machtfülle ihres Gottes betonen wollen.
Dazu tritt die für das Alte Testament durchaus erlebbare und

auch erlebte Wirklichkeit einer unmittelbaren Gemeinschaft
zwischen Gott, dem Herrscher, und dem Menschen in dieser seiner
Welt. So wird der Mensch als «imago Dei» charakterisiert,
geschaffen als ein Bild und nach der Ähnlichkeit Gottes; dies soll
einerseits eine unmittelbare positive Beziehung der Gemeinschaft
umschreiben - analog derjenigen zwischen Vater und Sohn -,
andererseits jede Gleichheit oder Vermischung von Gott und
Mensch ausschließen. In dem meist als «Erkenntnis Gottes»
übersetzten Ausdruck bedeutet «erkennen» das intime Vertrautsem mit
dem Charakter, der Denkweise, der Seele eines anderen; «Gott
erkennen» besagt daher: in einem persönlichen und gegenseitigen
Verhältnis des Vertrautseins, in einem Gemeinschaftsverhältnis zu
ihm stehen, das Richtung und Inhalt des menschlichen Lebens
bestimmt, das Herz des Menschen und die Anerkennung Gottes im
ganzen Leben fordert.

2. Was bedeutet nun «Glaube» als Prinzip der Weltbewältigung
und Weltgestaltung unter den Gesichtspunkten der Gottesherrschaft
und Gottesgemeinschaft? Das machen die beiden ältesten
Vorkommen des Ausdrucks in Jes. 7, 1-9 und Gen. 15 klar.

Jes. 7 führt in die Zeit der kriegerischen Bedrohung Judas durch
die beiden Staaten Nordisrael und Damaskus, als der judäische
König Ahas Verteidigungsmaßnahmen trifft und die Assyrer um
Hilfe anrufen will. Jesaja ermahnt ihn, sich statt dessen still zu
halten und nicht zu fürchten. Anstatt sich auf die Verteidigung
vorzubereiten und doch zu zittern wie Espenlaub, anstatt die
Assyrer um Hilfe zu bitten und dann doch als ihr Vasall die Freiheit
zu verlieren, die Ahas retten möchte, soll er gar nichts tun und
doch zuversichtlich sein. Denn der Plan der Feinde, so begründet
Jesaja seinen Rat, wird sich nicht verwirklichen, weil nicht Gott
ihn ausführt, sondern lediglich zwei Menschen, die sich anmaßen,
die Geschicke der Welt wie Gott lenken zu wollen, und die darum
scheitern müssen. Gott ist der Herrscher, deswegen gilt es zu
glauben: «Glaubt ihr nicht, so bleibt ihr nicht!». «Glauben» aber
heißt «vertrauen». Anstatt auf seine politischen und militärischen
Maßnahmen soll Ahas auf den Gott vertrauen, der als Herrscher der



G. Fohrer, Glaube und Hoffnung 5

Welt deren Geschehnisse lenkt. Anstatt sich auf menschliche Kraft
als das Sichtbare und vermeintlich Sichere zu verlassen - und daran
zu scheitern -, gilt es, auf Sicherung zu verzichten, in der Spannung
und Ungewißheit im Vertrauen auf die größere Kraft Gottes
auszuharren und aus der Gewißheit zu leben, daß er die Weltgeschichte
bestimmt. Das ist Bewältigung der Lage aus dem vertrauenden
Glauben an die Herrschaft Gottes.

In Abrahams vertrauendem Glauben begegnet nach Gen. 15 die

Vorstellung von der Gemeinschaft zwischen Gott und Mensch. Auch
Abraham steht vor der Frage, wie er seine Welt und sein Leben
bewältigen und gestalten soll. Sein Problem ist die Kinderlosigkeit
seiner Frau, das Fehlen eines Erben, angesichts dessen Abraham
meint, daß dann wohl sein Leibeigener ihn werde beerben müssen -
offenbar damit dieser ihn im Alter pflegen und nach seinem Tode

würdig bestatten kann. Als Gott ihm daraufhin seinen leiblichen
Erben und zahlreiche Nachkommen verheißt, «glaubt» Abraham:
«Er glaubte/vertraute auf Jahwe, und das rechnete der ihm als

Gerechtigkeit zu.» Das heißt, Gott beurteilt Abraham als
rechtschaffen, fromm und treu im Verhältnis zu ihm; denn Abraham wird
den Anforderungen gerecht, die sich aus dem Verhältnis Gott-
Mensch ergeben. Um dieses ganz persönliche Verhältnis zwischen
Abraham und Gott geht es dem Erzähler in Gen. 15. Er sagt, daß
dieses Gemeinschaftsverhältnis so richtig war. Abraham hat Gott
vertraut, sein Wort ernst genommen und sich ganz auf ihn verlassen.
Daraufhin hat Gott anerkannt, daß Abraham im einzig richtigen
Verhältnis zu ihm stehe, und Abraham die Pläne enthüllt, die er
mit seinen Nachkommen hat, damit niemand deren Geschick als
drückendes Geschichtsrätsel empfinden soll. So folgen für Abraham
und seine Nachkommen aus dem glaubenden Vertrauen in der
Gottesgemeinschaft wieder die Bewältigung und Gestaltung ihres
Geschicks.

3. Daneben steht die «Hoffnung» als Prinzip der Weitbewältigimg
und Weltgestaltung unter den Gesichtspunkten der Gottesherrschaft

und Gottesgemeinschaft. Für die Frage nach Hoffnung und
Zukunft lassen sich einige Psalmen heranziehen3.

Ps. 1 stellt zwei Menschentypen vor: auf der einen Seite den-

3 Vgl. W. Zimmerli, Der Mensch und seine Hoffnung im Alten Testament
(1968), S. 33-48.



6 G. Fohrer, Glaube und Hoffnung

jenigen, «der nicht wandelt im Rate der Gottlosen noch tritt auf
den Weg der Sünder, noch sitzt, wo die Spötter sitzen, sondern
sein Wohlgefallen hat am Gesetz (an der Weisung) Jahwes und
über sein Gesetz (seine Weisung) sinnt Tag und Nacht», und auf
der anderen Seite die «Gottlosen». Der Fromme unterstellt sich
also dem Gesetz, der Weisung des göttlichen Herrschers, lind hat
darum Hoffnung. Er wird mit dem Baum verglichen, der «an
Wasserbächen gepflanzt ist, seine Frucht bringt zu seiner Zeit und
dessen Blätter nicht welken», während der Gottlose wie Spreu ist,
die der Wind verweht. Wenn auch der Ausdruck Hoffnung nicht
verwendet wird, ist der Sinn der verwendeten Bilder doch in dieser

Richtung zu suchen: Der Gerechte, der unter der Gottesherrschaft
lebt, hat Zukunft - nicht nur als ein zeitliches Phänomen, sondern
inhaltlich gefüllt. Es ist die echte Zukunft des Fruchtbringens und
dadurch Bewältigung und Gestaltung des gegenwärtigen Lebens.
Genauso meint das Bild von der verwehenden Spreu nicht das bloße
Fehlen von weiteren Lebensjahren des Gottlosen, sondern die
innere Nichtigkeit und Fruchtlosigkeit seines Lebens, das keine
erfüllte Zukunft hat. Und dabei ist zu bedenken, daß Zukunft,
Gedeihen und Fruchtbringen nicht einfach eine dem Menschen

verfügbare Möglichkeit darstellen, sondern aus den Händen des

Gottes kommen, unter dessen Herrschaft der Fromme lebt. - In
Ps. 71, dem Gebet eines Menschen, der durch die Not des Alters
bedrängt ist, steht neben dem Bekenntnis: «Denn du bist meine

Hoffnung, Herr Jahwe, mein Vertrauen von meiner Jugend auf»
(v. 5) eine inhaltliche Aussage über das Hoffen: «Ich aber hoffe

beständig und mehre all deinen Ruhm» (v. 14). Hoffnung gibt also

Gott die Ehre. Indem sie ihm alles anbefiehlt und von ihm alles

erwartet, rühmt sie ihn als den Herrn und Herrscher. - So zeigt
sich einmal die Verbindung der Hoffnung mit der Gottesherrschaft.
Alles ernsthafte, für das Leben hilfreiche Hoffen ist auf den einen
Gott konzentriert. Es gibt neben ihm im Unterschied von der
Umwelt Israels keinen zweiten, nach dem man Ausschau halten
könnte. Es gibt auch keine sonstigen Wege, auf denen der Mensch
sich Hoffnung verschaffen könnte.

Hoffnung ist gleicherweise mit der Gottesgemeinschaft gegeben.
Es ist auffällig, daß die Stellen der Klagelieder, in denen
ausdrücklich vom Hoffen und Harren geredet wird, ihren Ort meist in
dem auf einem Gemeinschaftsverhältnis gründenden Bekenntnis



G. Fohrer, Glaube und Hoffnung 7

des Vertrauens haben. Doch kann die Gottesgemeinschaft auch
anders angesprochen werden. So beschreibt der Beter in Ps. 130

sein Warten und Hoffen: «Ich harre, Jahwe, meine Seele harrt,
und auf sein Wort warte ich - meine Seele (harrt) auf den Herrn
mehr als die Wächter auf den Morgen (warten)» und ruft dann die
Gemeinde auf: «Israel, harre auf Jahwe, denn bei Jahwe ist die
Verbundenheit, und viel Erlösung ist bei ihm.» Weist der Ausdruck
«Verbundenheit» wieder auf die Gemeinschaft mit Gott hin, so wird
das Hoffen mit dieser Gemeinschaft begründet und für die inhaltliche
Gestaltung des Lebens auf die Erlösung hingewiesen. - Auch sonst
fällt es auf, mit welch entschlossener Zuversicht die Psalmen von
der Hilfe sprechen, die aus der Gemeinschaft mit Gott fließt. Sie

sind von einer beeindruckenden Hoffnungsgewißheit durchzogen,
die ihren Grund weithin in der Gewißheit der Gemeinschaft mit
Gott hat und auf die man sich stützt, um die Welt bewältigen und
gestalten zu können. Gerade dort, wo der Mensch an die Grenzen
menschlicher Hoffnungslosigkeit geführt wird, wendet sich der
Blick vom Menschen und seinen immanenten Möglichkeiten ab und
wendet sich ganz dem Gott zu, unter dessen Herrschaft und in
dessen Gemeinschaft man lebt.

4. In solcher Weise verweist das Alte Testament immer wieder
auf Glaube und Hoffnung als Prinzipien der Weltbewältigung und
Weltgestaltung unter den Gesichtspunkten der Gottesherrschaft
und Gottesgemeinschaft. Das ist die grundsätzlich klare Antwort
des Alten Testaments auf die Frage nach gültigen Maßstäben - eine
Antwort radikaler Gottbezogenheit und der damit verbundenen
Verpflichtung des Menschen. Allerdings sind aus dieser grundsätzlichen

Antwort im einzelnen eine Reihe verschiedenartiger Lösungsversuche

entwickelt worden, die wir nunmehr als mögliche Modelle
ins Auge fassen müssen.

2.

Wie hat man im alten Israel auf der Grundlage von Glaube und
Hoffnung die Welt zu bewältigen und zu gestalten gesucht? Gibt
es im Alten Testament gültige Modelle oder Vorbilder?

a) Auf den ersten Blick scheint sich die mehr oder weniger utopische

Lösung der eschatologischen Prophétie nahezulegen, die vom aus-



8 Cr. Fohrer, Glaube und Hoffnung

gehenden babylonischen Exil an begegnet. Nicht denkerischer
Radikalismus hat sie geschahen, vielmehr beginnt sie mit dem inbrünstigen

religiösen Aufbruch eines Mannes, der - in der Notzeit des
Exils lebend - seine Gegenwart durch den Blick auf die Zukunft
bewältigte und der für diese Zukunft eine von Gott herbeigeführte
endzeitlich-ewige Neugestaltung der Welt erhoffte. Die Worte des

unbekannten Propheten sind in Jes. 40-55 überliefert ; daher nennt
man ihn den Zweiten Jesaja oder Deuterojesaja. In kühnem
Gedankenflug, der durch die geschichtliche Situation provoziert war,
suchte er nach Jahrzehnten bitterer Not jene Zukunft zu umreißen,
zu der er den persischen König Kyros schon das Tor öffnen sah und
die die düstere Gegenwart erträglich machte : die Überwindung der
Macht des Unterdrückers Babylon, die Erlösung Israels aus dem
Exil, seine Heimführung durch die Wüste nach Jerusalem, die
Sammlung der in alle Welt Verstreuten, die Rückkehr Gottes nach
Jerusalem, die Umwandlung der irdischen Verhältnisse durch
Wiederaufbau, paradieshaften Segen und Vermehrimg des Volkes,
schließlich die Einsicht der Menschen in die Untauglichkeit ihrer
Götter und ihre Bekehrung zu dem einen Gott.

Nachdem Kyros tatsächlich das babylonische Reich erobert und
den judäischen Deportierten die Heimkehr gestattet hatte, machte
zweimal ein Teil von ihnen von dieser Erlaubnis Gebrauch. Aber in
Palästina erstand kein Märchenreich. Vielmehr herrschten lange
Jahre nahezu bürgerkriegsähnliche Zustände, erwachsen aus den

Auseinandersetzungen zwischen den Rückkehrern einerseits und den
im Lande verbliebenen Judäern und den inzwischen eingewanderten
Eremden andererseits. Die Propheten Haggai und Sacharja
allerdings erblickten die Ursache für die Not darin, daß man den Neubau
des Tempels in Jerusalem vernachlässigt habe. Abhilfe war also

möglich, wenn man den Tempel errichtete. Wie sich auf diese Weise
die Gegenwart bewältigen ließ, so würde daraus für die Zukunft
eine Neugestaltung der Welt folgen: Gott wird die ganze Welt
erschüttern, und die Völker werden daraufhin ihre Schätze zur
Ausstattung des Tempels nach Jerusalem bringen, ja Gott wird alle
politische und militärische Macht auf Erden vernichten, so daß

ewiger Eriede herrschen und ein davidischer Messias in dem
göttlichen Eriedensreich herrschen wird.

In der Folgezeit haben noch weitere Propheten Erwartungen
eschatologischer Art geäußert. Am eindrucksvollsten ist das Bild,



G. Fohrer, Glaube und Hoffnung 9

das der nicht mit Namen genannte Prophet von Jes. 60 im 5.
Jahrhundert v. Chr. zeichnet - zugleich wieder ein Versuch, die notvolle
gegenwärtige Welt zu bewältigen, indem ihre künftige Neugestaltung

geschildert wird. In 10 Strophen schildert Jes. 60
nacheinander :

1. den Anbruch der Heilszeit für Jerusalem (v. 1-3),
2. das Kommen der Völker und der Diaspora (v. 4-5),
3. das Mitbringen des Reichtums der Welt - von Osten (v. 6-7),
4. das Mitbringen des Reichtums der Welt - von Westen (v. 8-9),
5. die Lage Jerusalems (v. 10-114),
6. der Tempel (v. 13-14),
7. die Umwälzung der Endzeit (v. 15-16),
8. die Auswirkung auf Leben und Staatsordnung (v. 17— 185),
9. die kosmische Auswirkung (v. 19—206),

10. die Auswirkung auf Israel (v. 21-22).

Auch das apokalyptische Buch Daniel ist aus einer Not- und
Konfliktsituation erwachsen, die bald darauf in den Makkabäer-
kriegen zu Kampf und Sieg des Frühjudentums führte. Das Danielbuch

allerdings hat den Sieg durch ein übernatürliches göttliches
Eingreifen erwartet. Dieses Eingreifen wird ein politisches Reich
schaffen, das in einem irdischen Staat verwirklicht und von den

jüdischen «Heiligen» verwaltet werden soll. In ihm herrscht der

göttliche Wille unbeschränkt und unangefochten, jede böse Macht
wird vernichtet, so daß das Reich ewig dauern wird, weil es keine
Saat der Uneinigkeit und Spaltung in sich trägt. Dazu tritt die

Ankündigung der Auferstehung - der einen zum ewigen Leben, der
anderen zur ewigen Schmach. Dabei sind mit den Frommen, die

aus der Unterwelt der Toten zum ewigen Leben aufstehen,
diejenigen gemeint, die die apokalyptischen Ideen des Danielbuches
anerkennen. War schon die eschatologische Prophétie auf bestimmte
Kreise beschränkt und keineswegs allgemein anerkannt, so steht
hinter dem Verfasser des Danielbuches eine konventikelartige Ge-

4 Der Zusatz v. 12 droht den Völkern, die nicht nach Jerusalem pilgern,
den Untergang an.

5 Der erste Teil von v. 18 ist ein Zusatz.
6 Der Schluß von v. 19 ist ein Zusatz.



10 G. Fohrer, Glaube und Hoffnung

meinschaft, die sich als das wahre Israel verstand nnd die Auferstehung

erwartete, um dann das Gottesreich zu verwalten7.
Die nachdanielischen Apokalypsen haben das schon bekannte

Vorstellungsmaterial zu neuen Modellen zusammengestellt.
Gewöhnlich handelt es sich in ihrer Weltbewältigung und künftigen
Weltgestaltung um zwei Phasen:

1. das End- oder Weltgericht, nunmehr nicht nur über die
Menschen, sondern ausgedehnt auf das Böse: die gefallenen Engel,
die Dämonen und Satan oder Belial als die Verkörperung des Bösen;
vorher oder nachher die Auferstehung - der Gerechten und der
Frevler vor dem Endgericht zur Feststellung ihres ewigen Geschicks
oder nur der Gerechten nach dem Endgericht zur Teilnahme am
ewigen Heil ;

2. das neue goldene Zeitalter - entweder mit Jerusalem und
seinem Tempel als Mittelpunkt und mit materiell-sinnlich
geschildertem Segen (äthiop. Henochbuch: jeder Selige soll 1000

Kinder zeugen und mit grenzenlosem Reichtum gesegnet sein) oder
mit einem irdischen, messianisch regierten Reich, das mit Hilfe
nationaler Vorstellungen gezeichnet wird, oder mit einem zukünftigen

Reich in einem neuen Himmel und auf einer neuen Erde oder
mit der Schaffung eines neuen Himmels und dem Beginn einer
ewigen sündelosen Freude.

Doch läßt sich die Welt so bewältigen und so gestalten, wie die

eschatologische Prophétie und die Apokalyptik es erwarten? Liegen
in solcher Endzeiterwartung Maßstäbe oder Modelle vor, die für
uns heute gültig sein können? Diese Fragen lassen sich schwerlich
bejahen.

Die eschatologische Prophétie knüpfte an die einlinige und
unverbrüchliche Heilserwartung für Israel an, die vor dem Exil unter
anderem von kultprophetischen Kreisen vertreten, von den großen
Einzelpropheten (von Arnos und Hosea über Jesaja und Micha bis
Jeremia und Ezechiel) aber längst in Frage gestellt worden war.
Dennoch setzte die eschatologische Prophétie sie auf einer neuen
Ebene fort. Diese Heilserwartung und -Verkündigung jedoch
vereinfachte und vereinseitigte das Gottesbild durch die
Vernachlässigung anderer Aspekte oder verfälschte es im national-religiösen

7 Vgl. O. Plöger, Das Buch Daniel (1965).



O. Fohrer, Glaube und Hoffnung 11

Sinn durch die Zuweisung des Heils an Israel und des Unheils an
die anderen Völker.

Ferner erhoffte die eschatologische Prophétie gewöhnlich nicht
eine wesenhafte Wandlung und neue Daseinshaltung des Menschen,
die ihn zu echter Weltbewältigung und Weltgestaltung befähigen
würde, sondern erwartete ein neues Zeitalter und eine neue Gestalt
der Umwelt. Gott wandelt nach ihr nicht den Menschen und durch
ihn die Welt, sondern die Welt und erst auf dem Umweg über sie

oder im Zusammenhang mit ihr den Menschen. Es war eine
Umkehrung, die Gott nur noch mittelbar auf dem Wege über die äußeren
Lebensverhältnisse auf den Menschen einwirken und überwiegend
nicht mehr unmittelbar in sein Leben und Wesen eingreifen sah.
Dem entsprach es, daß der Mensch in der erhofften Heilszeit einer
immer neuen Entscheidung für Gott entnommen und in einen
Ruhestand des Genießens versetzt sein würde.

Der Blick auf die Endzeit war des weiteren darin begründet, daß
die eschatologische Prophétie auf die unmittelbare Bewältigung und
Gestaltung ihrer Gegenwart weitgehend verzichtete und für die

Behebung ihrer Nöte beschwichtigend auf die bevorstehenden
Änderungen in der Zukunft verwies. Sie resignierte vor der Aufgabe
einer Gestaltung des Hier und Jetzt und vermochte ihrer Zeit keine
richtungweisenden Impulse zu geben.

Da sie schließlich die Zeitenwende, von der sie die Änderung der
Welt erhoffte, als nahe bevorstehend betrachtete, war sie von
Anfang an eine Prophétie der scheiternden Hoffnung und vergeblichen

Erwartung. Denn bald ließ sich die Einsicht nicht umgehen,
daß das verheißene Heil sich nicht verwirklichte. Die Enttäuschung
über sein Ausbleiben und die neue Vertröstung auf die demnächstige
Zukunft waren die Folgen.

b) Der eschatologischen Lösung stehen eine Reihe von anderen
nichteschatologischen Typen der alttestamentlichen Weltbewältigung
und Weltgestaltung gegenüber. Die wichtigsten von ihnen sollen
im folgenden charakterisiert werden.

1. Eine restaurative Haltung gegenüber ihrer Welt haben vor
allem die Nasiräer und die Rechabiten vertreten. Das ursprüngliche
Betätigungsfeld des Nasiräers, der sein ganzes Leben in den Dienst
Gottes stellen wollte, war der Krieg, in dem er im Zustand einer
kriegerischen Ekstase heldenhafte Taten vollbrachte. Den ständigen



12 G. Fohrer, Glaube und Hoffnung

Kampf für Gott verband er mit der Ablehnung der Ackerbaukultur
Palästinas, konkret etwa mit der Ablehnung des Genusses von Wein
oder des Haarschneidens. Er trat für die nomadische Lebensweise
im Kulturlande ein, weil sie für seine Auffassung mit dem
Gottesglauben unlöslich verknüpft war.

Auch die Rechabiten suchten ihre Welt auf eine derartige Weise

zu bewältigen und zu gestalten. Sie bildeten eine Genossenschaft,
die auf den Besitz von Äckern und Weingärten verzichtete, kein
Land bestellte und keinen Wein trank, keine Häuser baute, sondern
in Zelten lebte (vgl. Jer. 35). Sie wollte auch im Kulturlande an der
Einfachheit des Nomadenlebens festhalten oder zu ihr zurückkehren,

weil sie nur so ihrem Gott treu bleiben zu können glaubte.
Die Rechabiten wollten also den Glauben mit einer bestimmten
Kulturform verbinden, obwohl diese überholt war und sich nicht
mehr herstellen ließ. Sie wehrten sich ferner gegen die Erfahrung,
daß jeder Glaube sich weiterbildet und entfaltet und daß er nach
neuen Antworten auf neue Fragen suchen muß, um lebendig zu
bleiben und um eine sich wandelnde Welt bewältigen und gestalten
zu können. Deswegen haben sie und die Nasiräer kein gültiges
Modell hinterlassen.

2. Doch läßt die Welt sich vielleicht mit den Mitteln des Kultus
bewältigen und gestalten? Diese Auffassung hat im alten Israel wie
im ganzen Alten Orient eine kaum zu unterschätzende Rolle
gespielt. Sie ging in Israel von einer Änderung des Gottesbildes unter
kanaanäischem Einfluß aus. Der starke ethische Wille des früheren
Gottesbildes trat zugunsten der geheimnisvollen Lebensmacht der
Gottheit und ihres Wirkens im Bereich der Natur zurück. An
Stelle der schrecklichen Erhabenheit Gottes wurde die Übermittlung
heiliger Segensmacht betont: Er schützte sein Volk nicht mehr wie
einst nur bei den besonderen Gelegenheiten kriegerischer Ereignisse,
in die man ihn in Stimm und Wetter eingreifen glaubte, sondern
schenkte dem Volke ständig seinen Segen, damit die Viehherden
und die Ackerfrüchte gediehen.

Dieser Gott mußte im Kultus an den Heiligtümern des Landes
verehrt werden. Und durch die Teilnahme am Gottesdienst konnte
der Mensch seine Welt bewältigen und gestalten. Gewährte Gott
dem Bauern seinen Segen, so brachte dieser ihm dafür sein Opfer
als Dank und Bitte dar. Er saß mit seinem Gott zu Tisch und war
fröhlich in der Gewißheit, daß er auch im folgenden Jahre wieder



G. Fohrer, Glaube und Hoffnung 13

reichen Segen erlangen könne, wenn er Gott gnädig stimmte. Darauf,
von Gott etwas zu erlangen, war derKultus in erster Linie abgestimmt.

Läßt sich die Welt kultisch bewältigen und gestalten, so war es

notwendig, daß der Mensch kultfähig blieb. Dem dienten Rein-
heits- und Enthaltungsregeln, die das ganze Leben durchzogen und
die Grundlage für das immer umfassender dargelegte Gesetz der

späteren Zeit bildeten. Im Gesetz konkretisierte sich der
Herrscherwille Gottes und trat aus seiner Sphäre in die irdische Welt ein.
Als Gesetzgeber regelte Gott die Ordnung des menschlichen Daseins,
und die Befolgung seiner Anordnungen gewährleistete, daß der
Mensch mit dieser Ordnung in Einklang blieb und sich in seiner
Welt zurechtfand.

3. Wie der Kultus und das Gesetz wollte auch die nationalreligiöse

Richtung die bestehende Ordnung erhalten und mittels
ihrer Erhaltung die Welt bewältigen und gestalten. Grundlegend
für diese Auffassung war die Verbindung des religiösen Elements
mit dem nationalen im Sinne der Volksbezogenheit und
Volksgebundenheit des Glaubens und sogar Gottes selbst.

Den Ausgangspunkt bildete der Glaube an die Erwählung Israels
aus den Völkern oder der Menschheit durch Gott. Daher erblickte
man Israel in einer besonderen und eigentümlichen Beziehung zu
Gott, die es wiederum als ein besonderes und eigentümliches Volk
erscheinen ließ. Zugleich verankerte man das nur im davidisch-
salomonischen Reich verwirklichte Ideal eines alle Israeliten
umfassenden Volkes und Staates in der Vorzeit, indem man das eine
Volk auf eine in die Patriarchenzeit zurückführende Ahnenreihe
gründete. Darum fielen für diese Auffassung Volks- und Glaubensgrenzen

zusammen ; Gott überschreitet wohl die Grenzen Palästinas,
nicht aber diejenigen des Volkes.

Infolge seiner Bindung an Israel konnte man demgemäß von Gott
die Lösung aller Probleme erwarten. Der Israelit glaubte sein
Dasein nicht nur durch die Ausübung des Kultus gesichert, sondern
auch durch seine Zugehörigkeit zum erwählten Volk. In gleicher
Weise glaubte dieses Volk, die Welt dadurch bewältigen und
gestalten zu können, daß es die göttliche Hilfe für die Durchsetzung
seines eigenen Staates und seiner Souveränität erwartete, bis die
Aufstände in der Zeit der römischen Oberherrschaft zur
endgültigen Katastrophe führten.

4. Die Weisheitslehre suchte zunächst die Ordnungen und Ge-



14 G. Fohrer, Glaube und Hoffnung

setzmäßigkeiten in Welt und Leben festzustellen und sodann den
Mensehen auf dieser Grundlage zu erziehen. Insofern stellt sie

geradezu einen bewußten und planmäßigen Versuch dar, ein Modell
der Weltbewältigung und Weltgestaltung zu entwickeln. In der
Form von Lebensregeln bot sie Wahrheiten dar, die für das Leben
des Menschen in der Welt gelten und nach denen dieser sein
Verhalten richten kann. In ihrer nüchternen, auf das Nützliche
bedachten, ausgesprochen praktischen und manchmal hausbackenen
Art ging es ihr darum, wie der Mensch am besten seines Lebens
Herr wird und wie er seine Welt bewältigt und gestaltet. Und sie

lehrte, daß es möglich sei, alle Anstöße zu vermeiden und allen
Gefahren zu entgehen, wenn man die bewährten weisen Lebensregeln

beachtet. Denn auch Gott hält sich an die Weltgesetze und
garantiert ihre Geltung, so daß der Weise sich in das Wesen und
Gefüge dieser Weltordnung einzugliedern vermag. Demgemäß ist
der Vertreter dieser optimistischen Haltung klug, rechtschaffen, in
frommer Scheu vor Gott und in guter Zuversicht, daß er das Leben
meistern kann.

So stark die soeben skizzierten Typen nichteschatologischer
Weltbewältigung und Weltgestaltung sich voneinander unterscheiden,
weisen sie doch zwei gemeinsame Züge auf :

a) Grundlegend ist der Glaube oder die Gewißheit: Das Heil des

Volkes und des einzelnen Menschen ist vorgegeben und nicht erst
zu erringen oder erstmalig von Gott zu erhalten. Es ist vorgegeben
im nomadischen Leben analog demjenigen der Mosezeit, im Kultus
mit seinen Festen, in denen man an der göttlichen Sphäre Anteil
erhält, in Ackerbaukultur und nationalem staatlichen Leben oder
in den weisen Lebensregeln, nach denen sich das Leben erfolgreich
gestalten läßt.

b) Daraus folgt die Hoffnung oder Zuversicht: Dieses Heil kann
durch konkrete Verfehlungen infolge bestimmter Taten oder
Unterlassungen gestört werden. Jedoch wird das Heil dadurch nicht
zunichte gemacht, sondern läßt sich wiedererlangen oder
wiederherstellen, vor allem mittels entsprechender Sühnemaßnahmen.

3.

In diesen gemeinsamen Zügen liegt nun zugleich der Grund für
die Ablehnung jener Typen als gültiger Modelle. Die Ablehnung ist
schon von den großen Einzelpropheten ausgesprochen worden; sie



G. Fohrer, Glaube und Hoffnung 15

haben der damals herrschenden Auffassung, daß Israel in einem
vorgegebenen grundsätzlichen Heilszustand lebe, der zwar zeitweilig
gestört, aber jederzeit wiederhergestellt werden könne, scharf
widersprochen. Die Illusion einer heilen Welt, die die Voraussetzung der
abgelehnten Typen bildet, haben sie nicht geteilt. Sie sahen ihr
Volk vielmehr in einer Situation und in einer Welt, die ebensowenig
heilvoll und heil war wie die unsere. Darum mußten sie die dies

nicht berücksichtigenden Weisen der Weltbewältigung und
Weltgestaltung zurückweisen und ihnen ein anderes Modell entgegenstellen.

1. Die Propheten wandten sich gegen die traditionellen
Glaubensrichtungen, weil sie von dem Verlangen nach Sicherheit, Ruhe und
Sattheit getragen waren und nicht von dem freudigen Vertrauen
und der restlosen Hingabe, die Gott will. Vor einem solchen Dasein
und seinen Folgen warnten sie und riefen zur Entscheidung für ein
neues und anderes Dasein auf, in dem sie schon lebten.

Die Propheten stellten sich gegen die traditionelle Frömmigkeit
und Theologie, die sich des Heils sicher fühlten. Denn sie erkannten
die tiefe Schuld des Menschen gegen Gott und mußten lernen, daß
dieser nicht nur vorübergehend züchtigt, wie man behauptete,
sondern daß er vernichtet. Daher erblickten sie Israel und den
Menschen überhaupt in einer grundsätzlichen Unheilssituation. Aus
ihr folgt das gewaltige Strafgericht, das die Propheten erwarteten
und das sie in immer neuen Bildern und in immer neuen Arten
verkündigten. Dieses Gericht betrachteten sie nicht einfach als die

juristisch festgelegte Strafe für die Schuld, erst recht nicht als

göttliche Willkür, Launenhaftigkeit und Brutalität. Denn die
Schuld ist ja in dem falschen Streben des Menschen nach Sicherheit
begründet und besteht darin, an Stelle von Glaube, Vertrauen und
Hingabe an den göttlichen Willen ein gesichertes Dasein aus dem
Geschaffenen, Irdisch-Natürlichen und Vergänglichen heraus zu
leben und so die Welt zu bewältigen und zu gestalten. Darum führt
die Schuld mit Notwendigkeit zu Untergang und Katastrophe,
weil das Irdische als Geschaffenes vergänglich ist. Das in falsche
Bahnen gelenkte Dasein muß mit innerer Folgerichtigkeit
zerbrechen. Gelegentlich sind Sünde und Gericht so eng miteinander
verbunden, daß die Schuld eigentlich schon das Gericht ist - wie in
Jesajas Bild vom Riß in der Mauer, die schließlich zusammenbricht
(Jes. 30, 12-14). Von da aus erhebt sich die grundlegende Frage:



16 G. Fohrer, Glaube und Hoffnung

Gibt es für den schuldigen und zum Tode verurteilten Menschen

überhaupt noch Hoffnung
Nun sind die Propheten stets zu einer Stunde zu der Erkenntnis

gelangt, daß das Gericht nicht das ist, was Gott eigentlich will.
Ezechiel hat es in klassischer Weise in der Form eines Gotteswortes
ausgedrückt :

Habe ich denn Gefallen am Tode des Frevlers,
nicht daran, daß er von seinem Wandel umkehrt
und leben bleibt? (Ez. 18, 23).

Daher kann das Gericht nicht unvermeidlich sein, sowenig die
falsche Daseinshaltung unüberwindlich ist. Deswegen schauten die

Propheten auch die Möglichkeit einer neuen Hoffnung und eines

neuen Heils : die Möglichkeit des Menschen, der den Willen Gottes
aufgrund eines neuen und radikalen Glaubens vollkommen erfüllt,
so daß Gott tatsächlich in der Welt herrscht.

Dabei griffen die großen Einzelpropheten niemals in die fernere
Zukunft und schauten keine Endzeiterwartung. Was sie erwarteten,
erwarteten sie in allerkürzester Zeit. Es war alles schon im Begriff,
sich zu ereignen, und sie hatten gerade noch die Zeit, um darauf
hinzuweisen und um dazu aufzufordern, die richtigen Folgerungen
für die Gegenwart zu ziehen. Auch die Heilsworte der großen
Einzelpropheten wiesen keineswegs in fernere Zukunft, sondern bildeten
das großartige Oder zum Entweder der Gerichtsdrohung. Die
Propheten sprachen vom baldigen Geschehen und von den nächsten
Dingen. Sie sprachen auch von der nächsten Zukunft lediglich, um
die Gegenwart zu bestimmen und die Entscheidung des Menschen
für Gott im Hier und Jetzt zu erreichen.

Der erste entscheidende Satz lautet demnach: Die Propheten
wollten nicht eine ferne Zukunft voraussagen und nicht auf eine
Endzeit vertrösten, sondern ihre Gegenwart bestimmen und das

Hier und Jetzt formen. Darum rügten sie die Schuld, warnten vor
dem ihretwegen drohenden Untergang und riefen zu einem neuen
Dasein des Glaubens auf.

Daraus folgt der zweite entscheidende Satz: Das Thema der

prophetischen Botschaft war die Ankündigung der Hoffnung, daß
der schuldige und eigentlich dem Tode verfallene Mensch durch
einen neuen Glauben gerettet werden kann.



G. Fohrer, Glaube und Hoffnung 17

Die erste Art, wie es zu solcher Rettung kommen kann, ist die

Umkehr, zu der alle großen Propheten aufgerufen haben. Kehrt
um aufgrund eures Glaubens - das bedeutet: weg vom falschen,
sündhaften Dasein, hin zu jenem besonderen Dasein des

Vertrauens und der Hingabe unter der Gottesherrschaft und in der

Gottesgemeinschaft! Vollzieht der Mensch solche Umkehr, so wird
Gott ihm gnädig sein.

Daneben läuft eine zweite Linie, deren Stichwort nicht Umkehr,
sondern Erlösung lautet. Alles wird zunächst von der erlösenden
Tat Gottes erwartet, auf die das Handeln des Menschen als zweites
zu folgen hätte. Es gilt, sich dafür zu entscheiden, das vergebende
und erlösende Angebot Gottes anzunehmen und sich von ihm in ein
neues Dasein hineinnehmen zu lassen. So verhieß Ezechiel ein
neues fleischernes Herz an Stelle des steinernen, verbunden mit der
Begabung des göttlichen Geistes, der das neue Leben des Menschen
formt und bestimmt (Ez. 36, 26f.).

Von da aus wird der innere Zusammenhang der prophetischen
Botschaft und des von ihr dargelegten Modells deutlich. Sie geht
a) von der notwendigen Wandlung des Menschen durch Umkehr
oder Erlösung entgegen aller Erwartung oder Hoffnung aufgrund
eines neuen, radikalen Glaubens aus. Die Wandlung bewirkt b) die
Verwirklichung der Herrschaft Gottes im Leben des Umgekehrten
oder Erlösten. Sie führt c) zur Herstellung einer wirklichen
Gottesgemeinschaft in einem neuen Dasein. Sie gestaltet d) das ganze
Leben des Menschen um, der nunmehr den göttlichen Willen erfüllt
und seine Welt dadurch bewältigt und gestaltet. Es kommt e) dazu,
daß die einzelnen Glaubenden sich zu einer Gemeinschaft zusammenfinden,

die das wahre Gottesvolk ist. Die Aufgabe des einzelnen und
der Gemeinschaft der Glaubenden ist es, die Gottesherrschaft und
Gottesgemeinschaft auf dieser Erde hier und jetzt durch ihr Leben
zu verwirklichen und dabei die Welt zu bewältigen und zu gestalten.

2. Wie dies im Leben des Einzelmenschen geschieht und zur
persönlichen Lebensbewältigung führt, will der von der Prophétie
beeinflußte Dichter des Buches Hiob mittels der letzten und
endgültigen Stellungnahme Hiobs nach der Gottesrede verdeutlichen
(Hi. 40, 3-5; 42, 2-3. 5-6). Diese Worte Hiobs umschreiben die

grundlegende Wandlung Hiobs und den Weg, der zum eigentlichen
Wesen des Menschen jenseits des bloßen Lebensvollzuges führt.
Sie zeigen die Lösung der Lebensprobleme darin, daß der Mensch -



18 G. Fohrer, Glaube und Hoffnung

im Falle Hiobs durch das Leid - sein Eigentliches erst gewinnen
muß und in der Gottesgemeinschaft finden kann. Hiob sagt :

Sieh, ich bin zu gering; was könnt' ich dir erwidern?
Ich lege meine Hand auf meinen Mund.

Einmal hab' ich geredet, doch nicht «tu' ich's noch einmal',
ein zweites Mal, doch tu's nicht mehr.

Ich habe nun erfahren, daß du alles vermagst
und kein Gedanke dir unmöglich ist.

So hab' ich denn geredet ohne Einsicht
von Dingen, die zu wunderbar und unbekannt für mich.

Vom Hörensagen hatte ich von dir vernommen,
nun aber hat mein Auge dich geschaut.

Drum widerrufe und bereue ich
in Staub und Asche (Hi. 40, 4.f.; 42, 2f., 5f.).

In tiefster Erschütterung seines Daseins wird Hiob der eigenen
Nichtigkeit inne, während zugleich das bisherige Hindernis sowohl
der traditionellen Frömmigkeit als auch ihrer Bestreitung schwindet,
das ichhafte Bestreben und die Ansprüche an Gott weggeräumt
werden und der Weg zwischen Gott und Mensch frei gemacht wird.
Aus dem ohnmächtig-zähneknirschenden Schweigen wird das
demutsvolle Schweigen des Menschen, dessen Dasein in der persönlichen

Begegnung mit Gott in Frage gestellt worden ist und für den
solches Schweigen einen neuen Weg eröffnet. Gegenüber der eigenen
Nichtigkeit hat Hiob die Allmacht Gottes erfahren. Ihm ist die
früher bezweifelte Weisheit des göttlichen Handelns aufgegangen,
dessen Paradoxie ihn verzweifeln ließ, wahrend sie doch nur auf
der Uneinsichtigkeit des göttlichen Wollens und Tuns beruhte.
Nicht aus dem Hörensagen der theologischen oder kirchlichen
Tradition, sondern erst in der lebendigen Begegnung kann der
Mensch Gott erkennen und erfahren. Er muß ihn «schauen» im
Sinne der Begegnung, so daß vertraute Gemeinschaft zustande
kommt. In der vorbehaltlosen Hingabe an Gott und in der persönlichen

Gemeinschaft mit ihm bewältigt Hiob sein Leben, trägt und
erträgt er sein Geschick. Es bleibt notvoll und rätselhaft, aber es

quält ihn nicht mehr, weil die Gemeinschaft mit Gott alles andere

überwiegt.
In seinem Buch will der Hiobdichter geradezu ein Lehrstück der

persönlichen Lebensbewältigung und -gestaltung vorlegen. Er hat
erfahren, daß das Leben nicht sanft und harmonisch verläuft,



G. Fohrer, Glaube und Hoffnung 19

sofern man es mit offenen Augen betrachtet, sondern nach Unsinn,
Verderben und Verzweiflung schmecken kann. Er hat auch die
Auffassung der Freunde Hiobs durchschaut, die versuchen, mit dem
Leben fertig zu werden, indem sie nach der herrschenden
Vergeltungslehre Hell und Dunkel annehmbar und maßvoll verteilen, die
Tagseite des Daseins verherrlichen und heiligsprechen, seine nächtliche

Kehrseite dagegen totschweigen und die schrillen Disharmonien

als rauschende Akkorde verstehen lehren. Gegenüber diesen
Versuchen entscheidet sich der Dichter in der Gestalt Hiobs zur
Absage an das bequeme Herkommen und sichere Rechnen und zum
Aufbruch ins Neue und Unbekannte. Er ist bereit, alles fahren zu
lassen und dem Ruf ins Ungewisse zu folgen. Und da er sich
entschlossen hat und sich, des quälenden Fragens und trotzigen
Aufbegehrens müde, in den Abgrund wirft, um zu erfahren, was seine
Tiefe birgt, hebt sich diese ihm entgegen und ist nicht mehr dunkler
und unheimlicher Abgrund, sondern Gottes Hand, die ihn hebt und
trägt.

An der äußeren Lage Hiobs ändert sich zunächst nichts. Er sitzt
nach wie vor in der Asche auf dem Schutthaufen - kinderlos, arm
und krank. Seine Freunde sitzen immer noch mit vorwurfsvollen
und gekränkten Mienen bei ihm, in den Gesichtszügen den Abglanz
des Vergeltungsglaubens. Nicht einmal eine Verheißung für die
Zukunft, die ihm eine Änderung seiner Lage verspräche, erhält Hiob
zu diesem Zeitpunkt. Aber dies alles bleibt weit hinter ihm. Er
spürt sein Leid nicht mehr und empfindet sein Schicksal nicht mehr
als die bösartige Verfolgung durch einen feindseligen Gott. Denn
jetzt schaut er die Wirklichkeit dieses Gottes und erfährt seine
Nähe. Äußerlich hat sich noch nichts, innerlich alles geändert. Das
ist persönliche Lebensbewältigung nach dem prophetischen Modell.

3. Es wäre falsch, wenn man dies als ein Modell des Rückzugs in
ein abgeschiedenes Leben stiller Einfalt und inniger Gottseligkeit
verstünde. Das prophetische Modell der Weltbewältigung und
Weltgestaltung ist vielmehr durch eine leidenschaftliche Hinwendung

zur Welt gekennzeichnet - zu einer Welt, die nicht heil ist,
sondern die der radikalen Kritik und der radikalen Veränderung im
Sinne der Gottesherrschaft und Gottesgemeinschaft bedarf. Diese

Veränderung soll sich freilich nicht durch revolutionäre Aktionen
vollziehen - der von Elisa zeitweilig unterstützte Putsch Jehus

gegen die Dynastie Omri wird später von Hosea eindeutig ver-



20 G. Fohrer, Glaube und Hoffnung

urteilt -, sondern durch ein gottbezogenes kritisches Denken und
glaubendes Handeln.

Fragt man also danach, wie man sich in Glaube und Hoffnung
konkret zur Verwirklichung der Gottesherrschaft und Gottesgemeinschaft

verhalten soll, so lautet die prophetische Antwort: keine
revolutionäre Veränderung, in der sich doch nur wieder der Mensch

zum Herrn aller Dinge macht, sondern mündiger Gehorsam des

Menschen in Ausführung des göttlichen Willens, Lebensgestaltung
gemäß diesem Willen je nach der Situation, Aushalten der

Spannungen in einer nicht-heilen Welt, bis sie durch die Verwirklichung
der Gottesherrschaft und -gemeinschaft geheilt wird.

Wie dieser mündige Gehorsam gemeint ist, läßt sich aus Jes. 1,

16b-17 erschließen:

Hört auf, Böses zu tun,
lernt, Gutes zu tun

Trachtet nach Recht,
leitet 'den Unterdrückten',

schafft der Waise Recht,
führt den Rechtsstreit der Witwe

Recht für Witwen, Waisen und Unterdrückte zu schaffen, findet
sich als Pflicht des Königs schon im Epilog des babylonischen Kodex
Hammurabi und in den kanaanäischen Texten von Ugarit. Das
Neue bei Jesaja liegt zunächst in der Interpretation der altorientalischen

sozialen Tradition. Sie ist nicht mehr auf den König, sondern
auf jeden einzelnen Israeliten und sogar auf jeden Menschen

bezogen. Und sie ist in den Mittelpunkt der prophetischen Forderung
gestellt, um die liebende Grundhaltung des Menschen als gottgewollt

zu beschreiben.
Die Besonderheit der prophetischen Verkündigung kann ebenso

in dem Verhältnis der Mahnung Jesajas zur israelitischen Tradition
erfaßt werden, die ebenfalls Recht und Gerechtigkeit für die
Schwachen forderte. Dafür ist zu beachten, daß die erste und
grundlegende Forderung Jesajas lautet : Tut Gutes und nicht Böses

Die Einzelmahnungen, die darauf folgen, dienen dazu, die
Grundforderung zu erläutern. Sie bilden nichts anderes als die beispielhafte

und praktische Anwendung eines umfassenden Grundsatzes,
der in noch anderen Situationen wieder anders anzuwenden wäre.
Die Einzelanordnungen sind zu bloßen Beispielen geworden. An



G. Fohrer, Glaube und Hoffnung 21

Stelle zahlreicher Gebote und Verbote und als ihre bisher
unausgesprochene Grundlage erscheint in der prophetischen Interpretation
der göttliche Wille in einer konzentrierten Grundform: Gutes tun.
Die rechte Anwendung in der jeweiligen Situation ist Angelegenheit
des mündigen Gehorsams des glaubenden Menschen. Ähnlich faßt
Arnos die Grundforderung : « Sucht das Gute und nicht das Böse -
Haßt das Böse und liebt das Gute!» Oder ein anderer Prophet:

'Es ist' dir gesagt, Mensch, was gut ist.
Und was fordert Jahwe von dir?

Nichts als Recht tun,
Verbundenheit lieben

und demütig wandeln vor deinem Gott! (Mi. 6, 8).

Das gültige Modell des Alten Testaments für Weltbewältigung
und Weltgestaltung nach den Prinzipien von Glaube und Hoffnung
im Rahmen der Gottesherrschaft und Gottesgemeinschaft scheint
danach dasjenige der vorexilischen großen Einzelpropheten zu sein.
Es geht von der notwendigen Wandlung des Menschen durch
Umkehr oder Erlösung aus - einer Voraussetzung, die die utopischen
oder revolutionären Programme gewöhnlich übersehen - und führt
zur Umgestaltung des ganzen Lebens des Menschen, der dadurch
den göttlichen Willen erfüllen und seine Welt dadurch bewältigen
und gestalten kann. Dies schließt ein, daß der Mensch sich weder
auf ein Dereinst oder Jenseits ausrichtet noch sich in stille Innerlichkeit

zurückzieht, sondern sich zu seiner Welt hinwendet, um sie zu
verändern - wieder nicht durch revolutionäre Aktionen oder gar
Gewalt, sondern durch seinen mündigen Gehorsam gegenüber dem

göttlichen Grundwillen.
Georg Fohrer, Erlangen


	Glaube und Hoffnung : Weltbewältigung und Weltgestaltung in alttestamentlicher Sicht

