
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Olivieb Pbtjnet, La morale de Clément d'Alexandrie et le Nouveau Testament.
Etudes d'histoire et de philosophie religieuses, 61. Paris, Presses

universitaires de France, 1966. 257 S. F. 26.—.

Clemens von Alexandrien ist der erste christliche Ethiker, der diesen
Namen verdient, da er nicht nur einzelne ethische Anweisungen gibt, sondern
sie in einen systematischen Zusammenhang stellt. Es ist darum verdienstvoll,
daß Prunet gerade diesen Zusammenhang der Ethik des Alexandriners
sichtbar macht. Die Aufgabe war nicht leicht, aber Prunet hat sie mit
methodischem und darstellerischem Geschick gelöst. Auf ein einleitendes
Kapitel, das die Voraussetzungen des theologischen Denkens des Alexandriners

aufzeigt, in denen seine Ethik wurzelt, folgen die beiden Hauptteile
des Buches, die die formale und die materiale Ethik von Clemens ausführlich
behandeln. In beiden Teilen wird die Stufenstruktur des clementinischen
Systems deutlich, die vom Stande des Ungläubigen über denjenigen des

Simplicior zum Vollendungsstand des Gnostikers aufsteigt. Die Darstellung
ist nuanciert, ohne sich jedoch in Details zu verlieren. Auch die einschlägige
Literatur ist überall berücksichtigt (die Arbeiten von Völker und Daniélou
waren besonders maßgebend; Méhats Studie war noch nicht erschienen).

Der originellste und interessanteste Beitrag Prunets ist zweifellos der
3. Teil: Clemens und das Neue Testament. Zuerst wird das Verhältnis
Clemens' zum neutestamentlichen Text untersucht. Trotzdem er häufig die
biblischen Schriften anführt, zeigt seine Weise des Zitierens, daß er die
Bibel mehr gebraucht, um seine (schon feststehenden) Ansichten zu stützen
(à propos: eine Untersuchung der Benützung von Testimoniensammlungen
durch Clemens wäre wahrscheinlich lohnenswert). Sind schon in diesem
Kapitel viele interessante Beobachtungen zu finden, so scheint mir das

Kapitel über die Frage der Treue (oder Untreue!) des Clemens zur neu-
testamentlichen Ethik die Krönung des ganzen Buches, da hier auf wenig
Seiten das Wesentliche meisterhaft herausgearbeitet ist (hier kommt es

Prunet zustatten, daß er schon über die neutestamentliche Ethik gearbeitet
hat; dagegen - das sei nebenbei gesagt - wird er in seinem Buch der christlichen

Literatur des 2. Jahrhunderts doch wohl nicht ganz gerecht). Während
Clemens in bezug auf den Gedanken der Notwendigkeit der «Wiedergeburt»
nicht vom Neuen Testament abweicht, zeigen sich in andern entscheidenden
Punkten Divergenzen: Clemens geht über die neutestamentliche Vorstellung
der «Heiligung» hinaus, wenn er, von einer Theologie der Inkarnation
ausgehend, in optimistischer Weise eine Fortschrittsmöglichkeit des einzelnen
und der Menschheit annimmt, die letztlich am Kreuz vorbeigeht und den
Gehorsam dem Gesetz gegenüber undialektisch in den Heilsplan einbaut.
Weiter: Nachfolge Christi wird umgemünzt in den Einbildungsprozeß des
Menschen in die Imago dei, der schon mit seiner Kreatürlichkeit gegeben ist.
Am greifbarsten ist die Umwandlung der neutestamentlichen Eschatologie:
sie ist aus einer apokalyptischen zu einer weltimmanenten geworden (auf
der ersten «Parusie» Jesu liegt das entscheidende Gewicht); die Welt geht



442 Rezensionen

nicht ins Gericht und einer Neuschöpfung entgegen, sondern wird nur zu
ihrem eigentlichen Sein erlöst. Willy Rordorf, Neuchâtel

F. P. Pickebing, Augustinus oder Boethius? Geschichtsschreibung und epische
Dichtung im Mittelalter und in der Neuzeit. Philolog. Stud. u. Quellen,
39. Berlin, E. Schmidt Verlag, 1967. 168 S. DM 24.-.

Mit einem hohen Anspruch, doch kaum mit einem glücklichen Entschluß
hat sich der Verfasser das Ziel gesteckt, zwei historiographische Gattungen
in der mittelalterlichen Geschichtsschreibung und Dichtung nachzuweisen.
Seine erste Aufgabe ist also eine Begriffsbestimmimg: er unterscheidet die
beiden religiös-philosophischen Geschichtsauffassungen «nach Augustin» imd
«nach Boethius». Gewiß ist die säkulare Auswirkung von «De civitate dei»
und «De consolatione philosophiae» völlig unbestritten. Eine ganz andere
Frage ist es, wie weit mit den beiden Werken zweierlei klargesonderte
Geschichtstypen vorliegen. Moderne Historiker sehen, wie etwa Löwith hervorhebt,

gerade im weltgeschichtlichen Aufriß den schwächsten Teil von Augu-
stins Schrift1. Denn das heilsgeschichtliche Prinzip der Vorsehung vermag
mit den historischen Abläufen - außer der Geschichte Israels - nicht zu
faßbaren Wechselbeziehungen zu gelangen. Pickering dagegen spricht von einem
gleichsam geschlossenen heilsgeschichtlichen System, dazu erst noch von
einem Geschichtsbegriff, der der römischen Kurie als offizielles
Kampfprogramm (S. 58) gegen Byzanz (S. 60) und die westlichen Landeskirchen
(S. 28ff.) gedient haben soll, dank der Gleichsetzung: Werden des Gottesstaates

Kirchengeschichte (S. 61). So zweifelhaft diese begriffliche
Bestimmung erscheint, so fragwürdig auch die der anderen Gattung «nach
Boethius». Dessen Trostschrift, ihrer Natur nach wesentlich eine Theodizee,
wird als christliche Moralphilosophie bezeichnet und soll ein untheologisches
«vordergründiges» Geschichtsbild begründen. Schließlich wird «boethisch»
(z.B. S. 32, 56) zum Sammelnamen für beinahe Beliebiges. Es mutet eigen
an, daß der Autor dabei glaubt, seine typologische Unterscheidung lasse sich
mit einem Zitat aus Bocaccio (S. 43) kurzerhand rechtfertigen.

Die zweite Aufgabe, die «Illustrierung» der beiden Gattungen, wird
vorderhand gar nicht an dem zugehörigen Material der mittelalterlichen
Historiographie durchgeführt. Vielmehr verweist der Verfasser auf einen künftigen
zweiten Teil, wo Résumés von Aufsätzen anderer Autoren dies nachbringen
sollen. Er selber begnügt sich, da und dort auf ein paar mittelalterliche
Schriftsteller anzuspielen wie auf Otfrid, Walther oder Wolfram, wobei die
einzige ausgeführte Darlegung über Parzival gerade nicht ein Beispiel für eine
der gekennzeichneten Gattungen abgibt, sondern, wie Pickering eingesteht,
trotz der behaupteten Alternative, sich auf einem Mittelweg hält (S. 66). So

geraten wir immer tiefer in ein Feld von Vermutungen und Behauptungen,
wo man sich scheuen muß, mit festem Fuß aufzutreten.

Was die Gedankenführung betrifft, so bringen Rückgriffe und Vorgriffe
sie dauernd ins Schwanken. Der Stil ist oft kraus oder unbekümmert,
gelegentlich so, als gelte es, einen Eimer Wasser auszuleeren, vor allem aber

1 W. Löwith, Weltgeschichte und Heilsgeschichte (1953), S. 158.



Rezensionen 443

höchst subjektiv mit Selbstzitaten, Glossen und mit polemischen Ausfällen,
die hie und da bis ins Trivialste abgleiten. Bei dem offenkundigen Mangel an
Methode fällt der Verzicht auf einschlägige Literatur (S. 12) nicht zum besten
auf.

Im ganzen läßt sich also erkennen, daß der Autor mit seinen früheren
philologischen Studien zum Begriff der Fortuna längst keine ausreichenden
Voraussetzungen geschaffen hat, um eine Untersuchimg, die die volle Kraft
eines Historikers und Geschichtsphilosophen erheischt, zu einem guten Ziel
zu führen. Julia Gauss, Basel

R. A. Wisbey, A Complete Word-Index to the Speculum Ecclesiae (Early
middle High German and Latin). With a Reverse Index to the Graphic
Forms. Compendia. Computer-Generated Aids to Literary and
Linguistic Research, 2. Leeds, W. S. Maney, 1968. XII + 319 S. £ 4.10.1.

Der Band ist ein Produkt des Literary and Linguistic Computing Centre
der Universität Cambridge und bietet zu allen im Speculum Ecclesiae
vorkommenden Wörtern und Wortformen sämtliche Stellen unter
Berücksichtigung der maßgebenden Edition von Gert Mellbourn (Lund & Copenhagen

1944). Da die Predigtsammlung aus einem Manuskript des 12.
Jahrhunderts in letztvergangener Zeit als reiche Fundgrube vermehrte
Aufmerksamkeit gefunden hat, so dürften Literaturhistoriker und Linguisten
für die Hilfe dieser Computer-Arbeit dankbar sein. Berthe Widmer, Basel

Aeneas Sylvius Piccolominus (Pius II), De gestis Concilii Basiliensis
commentariorum libri II. Edited and translated by Denys Hay and
W. K. Smith (Oxford Medieval Texts), Oxford, Clarendon Press, 1967.

XXXVIII + 268 S. 55 sh.

Nachdem während geraumer Zeit ein Gerücht umgegangen war, dieses
Werk werde neu herausgegeben, lag es plötzlich vor. Es ist sehr zu begrüßen,
daß es nun jedermann zugänglich ist, denn es stellt eine der besten Quellen
des Basler Konzils für die Jahre 1439-1440 dar. Es schildert die Theorien
der Konziliaristen wie ihrer Gegner, der Eugenianer, in einer zugleich richtigen

wie einfachen und allgemeinverständlichen Weise, charakterisiert
vortrefflich die Hauptfiguren, sehr lebendig auch die Diskussionen und die
wichtigsten Ereignisse. Und wenn sich der Autor eines mustergültigen,
klassischen Lateins befleißigt, so wird sein Stil darüber doch weder trocken
noch unpersönlich. Der Textwiedergabe geht eine gute Einleitung voraus,
und die Editionsarbeit wie die englische Übersetzung scheinen sorgfältig
gemacht zu sein. Berthe Widmer, Basel

Jean-Claude Margolin, L'idée de nature dans la pensée d'Erasme.
Vorträge der Aeneas Silvius-Stiftung an der Univ. Basel, 7. Basel, Helbing
& Lichtenhahn, 1967. 67 S. Fr. 6.-.
This brief but highly compact lecture treats Erasmus' idea of nature,

harmoniously developed at three levels: as a universal order of things,
joined to certain specific forces, as the complex of human aptitudes that make
men teachable, and as that same potentiality restored from its fallen state



444 Rezensionen

by grace. According to Margolin, Erasmus did not present an original point
of view but brought several ideas of classical and Christian antiquity to a
high level of perfection.

Primarily a pedagogue and a Christian moralist, Erasmus expressed his
main perspective on nature in the phrase «men are made, not born». They
become fully human, not simply by a natural development but chiefly
through education, moral as well as intellectual. Margolin insists, however,
that Erasmus was not a pagan naturalist as E. Telle and other modern
critics claim, but rather a loyal son of the church for whom education had
no meaning except in relation to Christ, man's gentle and compassionate
Master.

Margolin's Erasmus is not the scholarly recluse suggested by Holbein's
portrait. He is rather a person whom reason and erudition led to a deep
understanding of nature. Charles H. O'Brien, Basel

Philipp Melanchthon, Apologia Confessionis Augustanae. Übers, u. hrsg.
von Horst Georg Pöhlmann. Gütersloh, Gerd Mohn, 1967. 243 S. DM 28.-.
Seit der Übersetzung der Apologie der Augsburger Konfession, die Justus

Jonas im Herbst des Jahres 1531 angefertigt hat, ist diese Bekenntnisschrift
nicht mehr ins Deutsche übertragen worden. Es ist das Verdienst des Gütersloher

Verlagshauses, die «Apologie» nun in der vorliegenden Übertragung
einem breiteren Leserkreis zugänglich gemacht zu haben.

Die theologische Bedeutimg der Apologie besteht ja nicht nur darin, daß
sie die grundlegende Auseinandersetzung und Widerlegung der von katholischer

Seite gegen die Confessio Augustana verfaßten Confutatio darstellt.
Die Apologie ist darüber hinaus der erste Kommentar, den wir zur Confessio
Augustana besitzen. Hier liegt vor allem die große Bedeutung der Apologie
für das legitime gegenwärtige theologische Bemühen, die alte Wahrheit der
Bekenntnisschriften in neuer Weise zu sagen — wobei historisch vor allem
der ursprüngliche personale Bekenntnischarakter dieser Schriften gegenüber
dem sekundären Normgedanken ins Licht gerückt werden will. Nicht zuletzt
ist die Apologie als Schrift Melanchthons für die vor allem durch Wilhelm
Maurer und Robert Stupperich neubelebte Beschäftigung mit der melanch-
thonischen Theologie von besonderem Interesse. Die vom Herausgeber
verfaßte «Einleitung in die Theologie der Apologie» (S. 13-31) bietet eine
Vielzahl von Hinweisen dazu. Ernst-Wilhelm Kohls, Marburg

Michael Seybold, Glaube und Rechtfertigung bei Thomas Stapleton.
Konfessionskundl. u. kontroverstheol. Stud., 21. Paderborn, Bonifacius-
Druckerei, 1967. 394 S.

Auf dem Hintergrund des Zeitgeschehens und der theologiegeschichtlichen
Lage der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts wird uns mit dieser Arbeit
eine umfassende und ausgewogene Darstellung der Rechtfertigungslehre des
Th. Stapleton vorgelegt, die einen Einblick in das Zentrum der
Auseinandersetzungen zwischen katholischer und protestantischer Lehre aus der
Sicht eines maßgeblichen Kontroverstheologen gewährt. In drei Abschnitten
wird zunächst als Voraussetzimg des Rechtfertigungsgeschehens vom Urständ



Rezensionen 445

des Mensehen, aus gesehen das Wesen der Erbsünde als Verlust des göttlichen
Lebens dargestellt, dann durchgeführt, warum die uns in Christus angebotene
Rechtfertigung uns durch unsere Mitwirkung zu einer Neuschöpfung führt,
so daß wir durch Christi Gerechtigkeit zu einer uns einhaftenden Gerechtigkeit

gelangen, und letztlich wird verdeutlicht, daß diese unsere
Rechtfertigung an die kirchliche Vermittlung von Wort und Sakrament als
«conditio Dei loquentis» (S. 322, 358) gebunden ist. Stapleton wird uns
dabei als ein von Augustin und Thomas von Aquin maßgeblich bestimmter
Theologe vorgestellt, der im Sinne der tridentinischen Lehrentscheidungen
die katholische Glaubenslehre in ständiger Auseinandersetzung mit
protestantischen Lehren unterbreitet, und der zugleich Stellung zu verschiedenartigen

Schulmeinungen im eigenen Lager bezieht, so daß wir ein einprägsames

Bild erhalten, wie Stapleton mit den wissenschaftlichen Mitteln seiner
Zeit und den metaphysischen Denkvoraussetzungen seines Glaubens zur
Verwerfung aller häretischen Lehransichten gelangt.

Bei der Lektüre dieser Arbeit muß man als protestantischer Leser stets
vor Augen haben, daß die reformatorische Glaubenserkenntnis aus der Sicht
eines Gegners vorgetragen wird. Dabei wird ein leider nicht betonter Mangel
jener Kontroverstheologie sichtbar: Stapleton erkennt zwar die entscheidenden

Aussagen seiner Gegner, aber er differenziert unzulänglich einmal
zwischen den einzelnen Reformatoren und zum andern Mal zwischen diesen
und der lutherischen und reformierten Lehrentwicklung bis in seine Gegenwart;

dies führt zu vielfachen Verzerrungen der protestantischen Lehre.
Methodisch kann man der Absicht Seybolds zustimmen, Stapleton zu uns
reden zu lassen, und die reformatorische Position nur insoweit vorzuführen,
wie sie zu dessen Verständnis notwendig ist (S. 51), sachlich ergeben sich
jedoch starke Bedenken, wenn durch Verweise auf moderne Literatur der
Eindruck entsteht, als werde Stapleton den protestantischen Theologen
tatsächlich gerecht.

Den Nutzen dieser Arbeit sehen wir daher vornehmlich darin, uns mit
oder gegen Stapleton und seinen Interpreten bewußt zu sein, daß unsere
Rechtfertigung aus Glauben allein der entscheidende Kontroverspunkt
bleiben wird, solange sie nur «auf dem Weg über die [katholische] Kirche»
möglich ist (S. 344), «menschliche Aktivität» als eine «Mitbedingung der
Rechtfertigung» (S. 362f.) angesehen wird und man «den sachlichen
Aussagen der Schrift» erst durch «philosophische Fragestellungen» (S. 365)
meint gerecht werden zu können. Heiner Faulenbach, Münster

Walter Elliger (Hrsg.), Die Evangelische Kirche der Union, ihre
Vorgeschichte und Geschichte. Unter Mitarbeit von Walter Delius und Oskar
Söhngen. Witten, Luther-Verlag, 1967. 219 S. DM 12.80.

Die knappe Darstellung der «Evangelischen Kirche der Union» unter
Einschluß eines Anhangs mit Bildern und Dokumenten erschien aus Anlaß
der 150. Wiederkehr des Tages der Einführung der Union in den preußischen
Landen am 31. Oktober 1817. — Die Darstellung und die ihr beigegebenen
Bilder und Dokumente wollen die Geschichte der Union nachzeichnen. Sie

tun das im Anschluß an Erich Foersters zweibändiges Werk, Die Entstehung



446 Rezensionen

der Preußischen Landeskirche unter der Regierung König Friedrich des
Dritten (1905-07). Über Foersters Werk hinaus ist in die Darstellung auch
die Vor- und Nachgeschichte der Union bis zur Gegenwart mit einbezogen,
so daß nunmehr ein Zeitraum von 450 Jahren behandelt wird. Von dieser
Erweiterung wird das Problem des Foersterschen Werkes nicht berührt.
Die Geschichte der Evangelischen Kirche der Union unter Einschluß ihrer
Vorgängerinnen erscheint nach wie vor als ein Ringen dieser Kirchen um
ihre Existenzform. Mit der damit faktisch vollzogenen Übernahme des
Problems von Foerster gewinnt dieses Problem erneut an Gewicht. Wenn
Foerster meint, daß der Protestantismus des beginnenden 20. Jahrhunderts
wie der unter Friedrich Wilhelm III. «immer noch im ersten Ringen um eine
seinem Wesen angemessene Existenzform» sei (Foerster, 2, S. VI), so wird
diese These durch die - im übrigen eingehende und überzeugend sowie
flüssig elegant geschriebene — Schilderung der verschiedenen Schwierigkeiten

in und um die Union bekräftigt. Es bedarf hierfür nicht eines
ausdrücklichen Herausstellens der These. Das unterbleibt auch in der
Darstellung. - Die Methode der Darstellung ist wie die Foersters - und auch
dessen Vorgänger - die der Erzählung unter Verwendung von Zitaten.
Allerdings verzichtet die Darstellung im Unterschied zu der Foersters auf
die Angabe jeglicher Fundstellen und der Beigabe eines Index. So ist der
Nichtfachmann, an den sich die Darstellung auch wenden will, auf mühevolles

Blättern oder lexikalisches Nachschlagen verwiesen, um sich über
Einzelheiten näher zu informieren. Nicht deutlich wird dem Nichteinge-
weihten ebenfalls, wie die drei Verfasser die Arbeit unter sich aufgeteilt
haben. Dem mit dem Stoff Vertrauten scheint das Ringen der Kirche der
Union um ihre Existenzform zu sehr im Vordergrund zu stehen. «Die
Evangelische Kirche der Union» und ihre Vorgängerinnen fanden nämlich
immer wieder Verfechter des Gedankens der Union. Diese traten für die
Union ein und verhalfen ihr dadurch zu innerer und äußerer Bedeutung,
weil sie sie in ihrem Innersten bejahten. Es werden in diesem Sinne nicht
gewürdigt z. B. Carl Immanuel Nitzsch und die u. a. von ihm mit herausgegebene

«Deutsche Zeitschrift für christliche Wissenschaft und christliches
Leben» oder die «Neue Evangelische Kirchenzeitung» in ihrem ständigen
Wirken aus dem Gedanken der Union heraus für die Union. Etwas
verwirrend ist - naturgemäß besonders für den Nichtfachmann - die Aufzählung
der einzelnen Konflikte. Der Überblick geht leicht verloren und besonders
hier, wo die einzelnen Konflikte wegen der Kürze der Darstellung nur
streiflichtartig auftauchen. Auch eine kurze Darstellung selbst des Ringens
der Kirche hätte dies vermeiden können, wenn sie von den Grundpositionen
und -Strömungen erfolgt wäre. Hierfür bot sich, was große Teile des 19. und
20. Jahrhunderts betrifft, die den größten Teil der Darstellung einnehmen,
das Pressewesen geradezu an, weil alle Gruppen ihre Presseorgane hatten
und diese ihrerseits überschaubar sind. - Trotzdem ist jedoch mit der
vorliegenden Darstellung endlich ein Anfang gemacht. Die Evangelische Kirche
der Union hat allein schon um der Bedeutimg dieser Kirche für Kirche und
Öffentlichkeit willen längst eine Darstellung ihrer Geschichte verdient.

Ulrich Nembach, Hiltrup



Rezensionen 447

Peter Hünermann, Der Durchbruch geschichtlichen Denkens im 19.
Jahrhundert. Freiburg, Basel, Wien, Herder-Verlag, 1967. 440 S. DM 52.-.
Der Verfasser stellt sich die Aufgabe, « dem Durchbruch des geschichtlichen

Denkens im 19. Jahrhundert nachzugehen» (S. 19). Zu den maßgeblichen
Wegbereitern dieses Denkens in der 2. Hälfte desJahrhunderts rechnet erJoh,
Gustav Droysen, Wilhelm Dilthey und den Grafen Paul Yorck von Wartenburg.

Die Studie beginnt mit einer kurzen Darstellung des «geschichtstheolo-
gischen Entwurfs der Tübinger Schule» (S. 21-48), die der Autor noch sehr
stark im «Systemcharakter» befangen sieht, wogegen sich um die Mitte des

Jahrhunderts «Widerspruch meldet» (frei nach S. 47). Erst die moderne
Geschichtswissenschaft habe darauf hingewiesen, daß «das Christentum
nicht mehr einfachhin das Selbstverständliche ist» (S. 49).

In drei großen Kapiteln werden jeweils das Lebenswerk und die Bedeutung
von J. G. Droysen (S. 49-132), W. Dilthey (S. 133-291) und Yorck von
Wartenburg (S. 293-369) behandelt.

Nach Hünermann hat Droysens Denken wie ein «starker junger Keim»
gewirkt, «der die harte Schale der herkömmlichen Metaphysik nur mühsam»
aufsprengte (S. 373), während Dilthey durch die «Erhellung der zeitlichen
Struktur von Sinn und Bedeutung, Verstehen und Erleben» einen «neuen
Zugang zur Wirklichkeit» eröffnete (ibid.). Yorck von Wartenburgs Philosophie

wird im Vergleich zum Werk Diltheys als «eine zwar schmalere, aber
noch durchdringendere Analyse der antiken und modernen Bewußtseinseinstellung»

gedeutet (S. 373).
Das Schlußkapitel «Geschichte und Offenbarung. Rückbesinnung und

Ausblick» (S. 371-426) erweist sich bei näherem Hinsehen als eine seltsam
anmutendeMischung von theologisch-kerygmatischenÜberlegungen über das
gegenwärtige Wirken des geschichtlichen Wortes (cf. S. 425: «In allen diesen
je endlichen Darstellungen aber - sofern sie gelungen sind - winkt und
erscheint je die eine Theologie, die eine Übersetzung DEINER Botschaft aus
ihrer damaligen Gestalt in das heutige Gefüge»), die sich z. T. in liturgischen
Formulierungen ergehen, und einem Sprach-Manierismus, der in gekünstelten

Wendungen Heideggers mystisch-esoterisches Orakeln nachahmt
(cf. S. 411: «Die Feier vollzieht sich wesentlich als Darhöhung des Gefüges
von Welt und Welten [ist letzteres Singular oder Plural?], Mensch und
Menschheit in der Freude des Ereignisses: DU bist»).

Doch darf man sich durch dieses etwas merkwürdige Schlußkapitel nicht
davon abhalten lassen, diese solide Untersuchung über einige exemplarische
Gestalten des geschichtlichen Denkens im 19. Jahrhundert als eine gute
Einführung in die Probleme ihres Themas zu studieren und dabei manchen
wertvollen Durchblick zu gewinnen. Gotthold Müller, Basel

Marktts Mattmüller, Leonhard Ragaz und der religiöse Sozialismus. Eine
Biographie. 2. Die Zeit des Ersten Weltkriegs und der Revolutionen.
(Auch Basler Beitr. z. Geschichtswiss., HO.) Zürich, EVZ-Verlag, 1968.

XII + 588 S. Fr. 58.-.
Nachdem Markus Mattmüller, der neuernannte Basler Ordinarius für

neuere allgemeine und Schweizergeschichte, 1957 den ersten Band seiner



448 Rezensionen

großangelegten, auf drei Bände berechneten Biographie über Leonhard
Ragaz herausgebracht hat, folgt nun nach gut zehn Jahren der zweite Band,
der «Die Zeit des Ersten Weltkrieges und der Revolutionen» (1914—1921)
umfaßt. Der auffallende zeitliche Abstand zwischen dem Erscheinen der
beiden zusammengehörenden Bände mag erstaunen. Der Grund liegt darin,
daß dieses Septennat den bewegtesten Zeitraum im Leben des führenden
religiös-sozialen Theologen darstellt. In ihm gelangte Ragaz zu einer über
sein akademisches Lehramt weit hinausreichenden öffentlichen Wirksamkeit,
die sowohl für die Geschichte des schweizerischen Sozialismus wie für
diejenige des schweizerischen Nationalgedankens von hervorragender Bedeutung

war. Die Entwicklung des theologischen und politischen Denkens dieser
ungewöhnlichen Persönlichkeit ist darum gerade für den in Frage stehenden
Lebensabschnitt dermaßen eng in den zeitgeschichtlichen Kontext verwoben,
daß sich der zweite Band der Ragazbiographie zwangsläufig zu einer
Darstellung der schweizerischen Zeitgeschichte und hier insbesondere des
schweizerischen Sozialismus zwischen 1914D1921 ausweiten mußte. Um dabei
ein möglichst zuverlässiges, detailliertes und zu neuen Einsichten führendes
Bild zu gewinnen, hat der Verfasser in zeitraubender Arbeit nicht nur sehr
entlegene, kaum je ausgewertete Quellen erschlossen, sondern zum Teil auch
neue entdeckt. Schon allein die Fülle des auf den 578 Textseiten verarbeiteten

Materials nötigt dem Sachkenner hohe Bewunderung ab.
Mattmüllers Werk gliedert sich formal bzw. chronologisch in die drei

Hauptteile : I. Nahen und Ausbruch der Katastrophe, II. Der Krieg und III.
Das Zeitalter der Revolutionen. Sachlich lassen sich vier große Stoffgruppen
unterscheiden: 1. Geschichte der Sozialdemokratie in der Schweiz, vorab der
zürcherischen Sektion, die damals den Ton angab ; 2. die nationale Frage im
ersten Weltkrieg; 3. das Schicksal des religiös-sozialen Kreises; und 4. die
Entwicklung der Friedensideen bei Leonhard Ragaz. In jedem der vier
Hauptkreise gelangt Mattmüller zu bedeutsamen, teils ganz neuen
Forschungsergebnissen. Wir beschränken uns hier auf diejenigen, die sich auf
das Denken und Wirken von Leonhard Ragaz beziehen.

1. Mattmüllers Darstellung zeigt, daß Ragaz in den Jahren 1914-1920
innerhalb der sozialdemokratischen Bewegung eine viel gewichtigere Rolle
gespielt hat, als das bisher angenommen wurde. Kurz nach Kriegsbeginn
entstand in Zürich eine sogenannte «Zürcher Linke», die sich, vor jedem
bolschewistischen Einfluß auf den Plan getreten, vorwiegend aus alten Anarchisten
und konsequenten Antimilitaristen zusammensetzte und die schwere
Grundlagenkrise geistig zu bemeistern suchte, die infolge des Versagens der Zweiten
Internationale beim Ausbruch des Weltkrieges aufgebrochen war. Ragaz,
überhaupt der religiös-soziale Kreis, wirkte in dieser Gruppierung aktiv mit
und erlangte insbesondere auf die sozialistische Jugendorganisation
bedeutenden Einfluß. Die «integrierende Idee» war dabei der «Pazifismus» (S. 125).
Dieser Einfluß blieb indessen nicht von Dauer. Der Grund heißt : Lenin. Es
spielte sich in den Jahren 1915-17 hinter den Kulissen zwischen Ragaz und
Lenin ein Kampf um die Sozialistische Jugend ab, der schließlich zugunsten
des Leaders der russischen Revolution ausfiel, ein Intermezzo, das
Mattmüller - großenteils anhand bisher noch nicht bekannter Quellen - mit



Rezensionen 449

historischer Findigkeit an das Tageslicht zu ziehen wußte (S. 153-164).
Diese hintergründige, nur indirekt geführte Auseinandersetzung mit dem
Führer des bolschewistischen Flügels der russischen Sozialdemokratie prä-
judizierte auch die im ganzen negative Stellungnahme Ragazens zur späteren
«Zimmerwalder Linken». Dessen damit verbundenes parteiinternes Engagement

im Kampf gegen den Bolschwismus und die Dritte Internationale ist
meisterhaft dargestellt (S. 502-535). Das entscheidende Kriterium dabei
war für Ragaz seine keineswegs biblizistisch konzipierte, sondern im Ganzen
seines Reichgottesglaubens begründete Kritik der Gewalt.

2. Der erste Weltkrieg stellte Ragaz nicht nur vor das Problem der
Gewalt, sondern auch vor die Frage nach dem Lebensgrund und Lebensrecht
des Kleinstaates inmitten des entfesselten Ringens der Großmächte. Damit
wurde für ihn die nationale Frage in einem neuen Sinne relevant. Es ist
wieder ein Verdienst Mattmüllers, in sorgfältigen Nachforschungen die
nationale Komponente im Denken und Wirken dieses vielumstrittenen Mannes
erhellt zu haben (S. 53-88). Schon in den ersten Wochen nach Ausbrach des

Weltkrieges, als sich der Graben zwischen der deutschen und der französischen
Schweiz bedrohlich auftat, hat sich Ragaz mit bedeutenden Männern wie
Ernest Bovet, Paul Seippel und Adolf Keller zusammengetan, um in der
höchst gefährlichen Lage gemeinsam den «schweizerischen Standpunkt» zu
finden. Das entscheidende Stichwort der berühmten Spittelrede vom 14.
Dezember 1914 ist also in diesem Kreis geboren worden und wurde von Ragaz
unter dem Pseudonym «Helveticus» schon in einem Bettagsartikel desselben
Jahres dreimal verwendet (S. 71 f.).

3. Einen Höhepunkt des Buches stellt das fünfte Kapitel dar: «Die Krise
der Theologie und der religiös-sozialen Bewegung». Es schließt eine empfindliche

theologiegeschichtliche Lücke, indem einleuchtend die Spannungen
innerhalb des religiös -sozialen Kreises samt deren theologischen Implikationen
und damit indirekt die ersten Anfänge der sogenannten «dialektischen Theologie»

aufgehellt werden. Vier Ergebnisse sind dabei vor allem hervorzuheben

:

a) Die religiös-soziale Bewegung der Schweiz brach schon am Kriegsanfang
in einen deutsch gesinnten und einen die deutsche Politik wie namentlich den
deutschen Geist unter Kritik nehmenden Flügel auseinander. Für den ersten
waren repräsentativ Kutter und Benz und für den zweiten Ragaz und
Matthieu. Ragaz' Gegnerschaft gegen das wilhelminische Deutschland hat
vor allem theologische Wurzeln, wie das Mattmüllers luzider Exkurs «Der
deutsche Gott» zwingend zeigt (S. 200-206).

b) Kutter und Ragaz wie etwas später Barth und Thurneysen haben alle
wesentliche Anstöße von Christoph Blumhardt empfangen. Zur
Kennzeichnung dieser Gemeinsamkeit, die den gesamten religiös-sozialen Kreis
charakterisiert, spricht Mattmüller direkt von einer «Blumhardtbewegung»
in der Schweiz (S. 218ff.).

c) Neben die schon bestehende theologische Spannung zwischen Kutter
und Ragaz tritt diejenige zwischen Ragaz und Barth, wobei sich die beiden
Spannungsfelder kreuzen (der junge Barth steht in der Deutschlandfrage
auf der Seite von Ragaz, theologisch mehr auf derjenigen von Kutter). Die

29



450 Rezensionen

theologische Auseinandersetzung zwischen Barth und Ragaz wird erstmals
greifbar im Zusammenhang einer Rezension der Hausandachten Christoph
Blumhardts durch Karl Barth (1916). Der junge Barth übt darin Kritik an
den sozialistischen Pfarrern, denen er selber zugehörte. Sie läßt sich auf den
Nenner bringen, «Blumhardt vertrete die dem Evangelium gemäße Wahrheit,
die mit den ParteibrillenBehafteten nur einen ideologisiertenAbzug derselben »

(S. 222). Damit war indirekt ein negatives Urteil über den innerweltlichen
Aspekt der Ragazschen Eschatologie gefällt, das seither in unzähligen
Variationen repetiert worden ist: Ideologisierung des Evangeliums. An der
«Tambacher Konferenz» (1919), wo Karl Barth anstelle des erkrankten
Ragaz zu sprechen hatte, erfolgte dann der theologische Bruch Barths mit
Ragaz (S. 245-256).

Höchst bedeutsam sind in diesem Zusammenhang die präzisen
Untersuchungen Mattmüllers zum Ideologievorwurf an Ragaz. Er bestreitet nicht,
daß es bei Ragaz ideologisierendes Reden gibt. Aber dieses sei nur ein Mittel,
um das Gespräch mit den Kirchenfernen aufzunehmen bzw. mit den
«Weltlichen» eine gemeinsame Sprache zu finden. «Entscheidendes Merkmal war
diese Ideologisierung für Ragaz nie, sondern eben doch die Deutung des
Lebens vom Glauben an den lebendigen Gott und sein Reich aus» (S. 226f.).

4. Der zweite Weltkrieg stellte Ragaz, wie bereits erwähnt worden ist,
vor das Problem der Gewalt. Es wurde für ihn politisch leitend und hat auch
bereits schon seine Auseinandersetzung mit der leninistischen Gestalt des
Sozialismus bestimmt. So wandelt er sich zum entschiedenen Pazifisten.
Mattmüller widmet dem besagten Vorgang ein ganzes Kapitel (S. 257-329).
Und mit Recht Denn gerade zu diesem Punkt hat sich eine derhartnäckigsten
«fables convenues» gebildet. Ragaz ist als ideologischer Pazifist, als rabiater
Antimilitarist und politischer Schwärmer ins Bewußtsein der Nachwelt
eingegangen ; und das eben trifft auf ihn nicht zu. Zwar wurde ihm aus seinem
Reichsgottesglauben heraus der «Kampf gegen den Dämon der Gewalt» ein
immer zentraleres Anliegen. Auch hatte er darum den ethischen Mut der
Militärdienstverweigerer hoch geachtet und selbst begrüßt. Doch Tolstojaner
bzw. absoluter Pazifist ist er nie gewesen. Auf politischer Linie vertrat Ragaz
vielmehr einen «relativen Pazifismus», der ihn sagen ließ, daß «unter
bestimmten Voraussetzungen Einzelne und Völker ihr Land mit den Waffen
verteidigen» müßten (S. 327). Sein konstruktiver Einsatz für den Frieden
zielte deshalb auch nicht auf pure Negation der Gewalt, sondern auf deren
Unterordnung unter eine nach dem Krieg zu schaffende internationale
Rechtsordnung. Darum gehörte er, sehr im Gegensatz zu vielen seiner
pazifistischen und auch sozialistischen Freunden, zu den leidenschaftlichsten
Verfechtern des Völkerbundsgedankens in der Schweiz (S. 535-549).

Gesamthaft ist von Mattmüllers Werk zu sagen, daß es eine hervorragende
Leistung darstellt. Gerade dadurch, daß der Verfasser kein direktes
biographisches Portrait von Leonhard Ragaz entwirft, sondern dessen eigenartige
Persönlichkeit durch das Medium seines engagierten Denkens wie
zeitgeschichtlichen Wirkens dem Leser vor die Augen treten läßt, wird das Bild
ungemein konkret, lebendig und wahr. Darüber hinaus erweist sich das Buch
als ein gewichtiger Beitrag zur Aufhellung der schweizerischen Geschichte



Rezensionen 451

im zweiten Dezennium dieses Jahrhunderts. Insbesondere das Kapitel über
den Landesstreik und seine Vorgeschichte (S. 333-426) wird neben den
Monographien von Paul Sehmid-Ammann und Willi Gautschi sicherlich
Beachtung finden, weil es neue, wichtige Gesichtspunkte bringt. Was die
zum Teil neuen Ergebnisse zur Ragazforschung im engeren Sinne anbetrifft,
kann ihnen der Rezensent voll und ganz zustimmen, abgesehen von der
zeitlichen Ansetzung der «tiefgreifenden theologischen Wende» von Ragaz
(S. 39 und 218), die Mattmüller auf das Jahr 1910 ansetzt, die aber
wahrscheinlich schon im Verlauf des Burenkrieges anhebt1. Arthur Rieh, Zürich

Wilhelm Brandt, Friedrich von Bodelschwingh, 1877-1946. Nachfolger und
Gestalter. Bethel, Verlagshandlung der Anstalt, 1967. 292 S. 16 Tfln.
DM 13.80.

Friedrich v. Bodelschwingh, der 1910 das Werk seines Vaters übernahm,
zählte im kirchlichen Deutschland der 30er Jahre zu den geistlichen Autoritäten.

Er hatte sich nicht nur in der Nachfolge seines Vaters bewährt, er ist
vor allem in der Zeit des Kirchenkampfes zum Vertrauensmann vieler
geworden. Das Scheitern seiner Wahl zum Reichsbischof hat seinen Ruf nur
gehoben, und obwohl er in der Bekennenden Kirche keine führende Funktion
besaß und oft auch einen Weg einschlug, der dem Konsens der Unbedingten
nicht immer entsprach, blickte man auf ihn. Das Lebensbild eines solchen
Mannes zu schreiben, mußte Freude machen.

In der Tat hat Wilhelm Brandt eine von Pietät durchwärmte, im
liebevollen Urteil abgewogene und bis in die Ausdrucksweise von Dankbarkeit
geprägte Biographie geboten. Bodelschwingh kommt selber reichlich, fast
zu reichlich, zu Worte, seine Äußerungen werden in vorsichtiger Weise und
immer im Sinne des Urhebers interpretiert. Der Leserkreis, für den das Buch
wohl vornehmlich gedacht ist - und er dürfte nicht klein sein - wird es

gewiß mit gleicher Dankbarkeit lesen, wie sie den Autor bewegte, als er
sich mit dem Manne seiner Verehrung beschäftigte. Sein Buch ist im lautersten

Sinne des Wortes erbaulich. Die christliche Gemeinde ist heute arm an
solchen Darstellungen.

Der Rezensent fragt sich jedoch, ob ein Buch auch dieses Charakters
nicht bei gewissen Abschnitten der Darstellung stärkere kritische Reflexionen
enthalten müßte. Zu denken ist hier im weitesten Sinne an das Gebiet des

Politischen, nach dem heute gerade die junge Generation fragt; denn es

gibt auch eine unbewältigte Kirchengeschichte. Wie die Bodelschwinghs
dachte der größte Teil der deutschen Pastoren zwischen 1918 und 1933.
Kaum einer konnte sich zur Demokratie ein Herz fassen. Aber war es wirklich
nur politische Ahnungslosigkeit, die sie so völlig ungewappnet in das Jahr
1933 gehen ließ? War es nicht die Magie des «Nationalen» schlechthin, wenn
sie der «nationalen Erhebung», der Regierung der «nationalen Konzentration,
mehr freudige Erwartung als kritische Reserve entgegenbrachten? War es

nicht das unglückliche lutherische Mißtrauen gegen den «Herrn Omnes»,
das die meisten Kirchenmänner vom Anbruch einer autoritären Staats-

1 Leonhard Ragaz in seinen Briefen, 1 (1966), S. XVIII-XXII.



452 Rezensionen

Ordnung auch für die deutsche Volkskirche etwas hoffen ließ? Und ist dieser
traditionelle sozial-politische Hintergrund nicht auch für das kirchliche
Handeln von starkem Einfluß gewesen? Wie seltsam rasch war im
Frühsommer 1933 und ohne einen Aufwand von Theologie plötzlich das ominöse
Amt eines «Reichsbischofs», als wäre es das Selbstverständlichste im Munde
der kirchlichen Baumeister, im Schwange. Bodelschwinghs persönliche
Interpretation («Reichs-Diakon»), nachdem er einmal Ja gesagt hatte, ändert
nichts an der Mißlichkeit des ganzen Vorhabens. Man mag es als eine Fügung
der Vorsehung ansehen, daß es ihm erspart blieb, sich in diesem «Amt»
nutzlos verbrauchen zu lassen. Es war von vornherein, weil verheißungslos,
zum Scheitern verurteilt. Aber in der Sicht dieser Probleme hätte sich der
Verfasser zu allgemeinen kritischen Räsonnements erheben müssen. Das
hätte seinem Buch Farbe gegeben, die Bedeutung Bodelschwinghs jedoch
keineswegs verringert. — Zu erwähnen wäre noch, was im Buch leider auch
nicht steht. Bei der Bildung des Pfarrernotbundes ist Bodelschwingh
einmütig als Vorsitzender vorgeschlagen worden. Sein Name stand in dem
später formal wenig geänderten Programm. Zwei Pastoren, einer war Martin
Niemöller, sind deswegen nach Bielefeld gefahren. Bodelschwingh hat jedoch
abgelehnt - die Gründe wären des Nachdenkens wert -, er verwies auf
Marahrens. Erst als dieser auch ablehnte, übernahm Niemöller den Vorsitz.

Eine besondere Gabe des Verfassers an seine Leser ist der Abschnitt von
Bodelschwinghs Kampf um seine Kranken. Es verdiente geradezu einen
Separatdruck. Was ist jedoch dieser Biographie mehr zu wünschen, als daß
sie das Andenken an einen Mann wachhält, der in seinem Werk wie in der
Kirche nur ein Pastor sein wollte: das schönste Amt, zu dem ein Mensch
berufen werden kann. Karl Kupisch, Berlin

Sigurd Martin Daecke, Teilhard de Ghardin und die evangelische Theologie.
Die Weltlichkeit Gottes und die Weltlichkeit der Welt. Göttingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht, 1967. 425 S. DM 29.80.

In diesem umfangreichen Buch, das auch wichtige nicht-edierte Werke
von Teilhard de Chardin einbezieht, «soll zum ersten Mal die Theologie
Teilhards vom Standpunkt der deutschen evangelischen Theologie aus
wissenschaftlich dargestellt, diskutiert und mit verschiedenen Entwürfen
der protestantischen Theologie konfrontiert werden» (S. 5). Das Werk enthält
zwei Hälften: «Die Einheit von Gotteswirklichkeit und Weltwirklichkeit bei
evangelischen Theologen» (S. 21-235) und «Die Einheit von Gotteswirklich-
keit und Weltwirklichkeit bei Pierre Teilhard de Chardin» (S. 237-416).
«Der vorliegende Band behandelt gleichsam nur die 'Prolegomena' zur
Dogmatik, während die zentralen Fragen von Schöpfung, Sünde und Erlösung

in einer späteren Studie behandelt werden sollen.» Dort wird «die
Differenz zwischen Teilhards Position und dem reformatorischen Standpunkt
größer als bei den Themen, die in diesem Band behandelt werden und bei
denen die evangelische Theologie sogar manches von Teilhard lernen kann»
(S. 6).

In der ersten Hälfte des Buches werden erst das panreligiöse
Wirklichkeitsverständnis und die Weltlichkeit Gottes, dann das nicht-religiöse Wirk-



Rezensionen 453

lichkeitsverständnis und die Weltlichkeit Gottes und schließlich die Ansätze
zur Überwindung des Gegensatzes zwischen diesen beiden innerhalb der
heutigen evangelischen Theologie untersucht.

Dr. Daecke sagt, daß die Basis von Teilhards Theologie, ebenso wie der
Ausgangspunkt von Hegels «weltlicher» Theologie «nicht der historische
Jesus, sondern der Auferstandene, der gegenwärtig im 'Geist' Lebende» sei
(S. 23). «Sowohl der historische Jesus als auch das Wort der Bibel spielen
bei Teilhard eine noch geringere Bolle als bei Tillich» (S. 50). «Aber im
Gegensatz zu Teilhard schlägt Tillichs Herz für die (ungeschichtliche)
vertikale Dimension» (S. 55). Daecke meint, daß die Intentionen von Teilhard
und Ernst Bloch größtenteils übereinstimmen, denn «auch Bloch will den
Gegensatz von Transzendenz und Immanenz überwinden» (S. 58). Doch
ist das «Novum» bei Bloch «kein wirkliches Novum, keine 'neue Wirklichkeit'»

(S. 68). Zwischen Wolfhart Pannenberg und Teilhard sieht Daecke
eine Übereinstimmung hierin, daß auch Pannenberg die Zukunft Gottes
nicht «von der Zukunft des weltlichen Reiches Gottes unterscheidet»
(S. 62). Zwar wird bei Ernst Jüngel «Gottes Sein» als «ein Sein im Werden»
beschrieben, es geht da aber um «ein Werden in Gott, ein innergöttliches,
ein innertrinitarisches Werden», während Teilhard «das Werden Gottes in
Beziehung zum Werden der Welt» setzt (S. 71). Die Theologie Friedrich
Gogartens bildet nach Daecke einen radikalen Gegensatz «zum panreligiösen
Wirklichkeitsverständnis, von dem Teilhard herkommt und das er niemals
ganz überwunden hat» (S. 97). Zwar hat Dietrich Bonhoeffer «die Erfahrung
des weltlichen Gottes als des an der Weltlichkeit leidenden Gottes gemacht

Was bei Bonhoeffer aber fehlt, ist ein 'weltliches' Verständnis der
Auferstehung Christi, das die Erfahrimg des 'Todes Gottes' nicht außer
Kraft setzt, sondern im Gegenteil erst vollendet» (S. 138).

Zu Gerhard Ebelings Versuch, den Gegensatz zwischen Gotteswirklichkeit
und Weltwirklichkeit «geschichtlich» zu überwinden, bemerkt Daecke : «Es
läßt sich nicht leugnen, daß der universale und kosmische Aspekt bei Ebeling
fehlt und daß das 'Ganze der Wirklichkeit' nicht zureichend erfaßt wird,
daß es also zu einer 'Verkürzung der theologischen Problematik' kommt»
(S. 164). Er meint aber, daß «Ebelings Theologie zur Interpretation von
Teilhards 'Weltanschauung' dienen» kann (S. 166).

In der zweiten Hälfte seines Buches wendet Daecke sich Teilhards eigenem
Versuch zu, Gotteswirklichkeit und Weltwirklichkeit miteinander zu einem
Ganzen zu verbinden. «Teilhards Ziel ist der gedankliche Vollzug der Einheit
der Wirklichkeit: die zukünftige Vereinigung aller Weltwirklichkeit in Gott,
in Christus-Omega, und also die Vereinigung von Gottes- und Weltwirklichkeit»

(S. 249). Daecke meint, daß in der Gesamtkonzeption Teilhards die
Metaphysik «ein nur vereinzelt auftretender, unorganischer Fremdkörper»
sei (S. 267). Erläuternd sagt er: «Die Metaphysik ist auch überflüssig, denn
in der 'Dialektik' bzw. in der durch sie erweiterten 'Physik' ist die
'Ultraphysik' und also das in der 'Metaphysik' ungeschichtlich und also unangemessen

Intendierte schon enthalten» (S. 269). «Im Gegensatz zur Metaphysik
hat die Ultraphysik wesenhaft mit der Weltwirklichkeit zu tun und geht von
ihr aus. Daher erfaßt sie die Wirklichkeit, auch die Gotteswirklichkeit und



454 Rezensionen

schließlich die Einheit der Wirklichkeit, geschichtlich» (S. 273). Dabei stellt
Daecke aber die kritische Frage : «Ist es denn nun auch möglich, nicht nur
die menschliche, sondern auch die göttliche Geschichte zu 'naturalisieren',
auch sie in eine einheitliche 'Weltanschauung' hineinzunehmen, die mit
erweiterten naturwissenschaftlichen Methoden in einer 'JJltTa.physik' und
'Hyperbiologie'' gebildet wird?» (S. 286). Und er fragt weiter: «Aber wird
durch den Versuch, die Gotteswirklichkeit durch ihre Vereinigung mit der
universalen, kosmischen Weltwirklichkeit geschichtlich und weltlich, naturhaft

und leiblich zu verstehen, nicht die Differenz von Gottes- und
Weltwirklichkeit preisgegeben, geht dadurch nicht die Eigenständigkeit und
Unabhängigkeit, die Neuheit und der Primat, die Ungeschuldetheit und
Freiheit der Gotteswirklichkeit verloren?» (S. 297).

Daecke meint, daß in der Konzeption Teilhards der Glaube das Primäre
und die naturwissenschaftliche Einkleidung erst das Sekundäre ist. Seines
Erachtens geht es bei Teilhard um «ein 'Credo', ein Gtei&ensbekenntnis, das
Teilhard erst nachträglich als auch denkbar, als auch rational einsichtig und
naturwissenschaftlich nachvollziehbar intellektuell rechtfertigen will» (S.
330f.). Daecke urteilt: «Teilhards Gesamtkonzeption in großen Zügen
überzeugt, obwohl ihre Begründung und Durchführung im einzelnen diskutabel
ist. Das Richtige ist hier die Glaubensüberzeugung, während der Versuch,
sie naturwissenschaftlich als denkmöglich und rational einsichtig zu erweisen,
nicht befriedigt. Aber das 'Credo' ist von seiner rationalen Verifizierung,
seiner nachträglichen 'Kontrolle' nicht abhängig» (S. 331 f.).

Daecke verteidigt Teilhard gegenüber verschiedenen römisch-katholischen
und evangelischen Kritikern (S. 297-313), jedoch meint er, daß z. B. Paul
Schütz nicht ganz Unrecht habe zu behaupten, «daß Teilhard das Kreuz
vergessen habe und am Gekreuzigten vorbeigehe» (S. 310). Das Verhältnis
zwischen Teilhards Konzeption und der Theologie wird von Daecke als
komplementär bestimmt: Teilhards Theologie braucht «die Ergänzung durch
die evangelische Theologie. Ebenso braucht die protestantische und katholische

Schultheologie die Ergänzung durch Teilhards kosmische Christologie
und universale Soteriologie» (S. 413).

Das sind nur einige Züge der Hauptgedanken dieses schönen und
tiefsinnigen Buches, das den «Straßburg-Preis 1967» erhalten hat und dessen
Erscheinen ohne Übertreibung ein Ereignis genannt werden kann. Das
Buch bietet unendlich vieles, was man von Herzen begrüßen wird. Eines
der großen Verdienste dieses Werkes ist es, daß es dadurch, daß es Teilhard
gegen den Hintergrund der Spannungen zwischen den heutigen panreligiösen
und nichtreligiösen Tendenzen der evangelischen Theologie stellt, einerseits
das Scheitern der zeitgenössischen Theologie, über diese Spannungen
hinauszukommen, andererseits die außerordentliche theologische Aktualität
Teilhards scharf herauszustellen vermag. Es melden sich aber auch einige
Bedenken. Ich möchte mich auf eine Vierzahl beschränken :

1. Es ist zu bedauern, daß Karl Barth der große Abwesende des Buches ist.
Die beabsichtigte Konfrontation der evangelischen Theologie mit der
Gedankenwelt Pierre Teilhards de Chardin würde m. E. erst dann völlig sichtbar,

wenn die theologischen Ansätze Karl Barths zur Überwindung des



Rezensionen 455

Gegensatzes zwischen panreligiösem und nichtreligiösem Welt- bzw.
Gottesverständnis zur Sprache gebracht würden. Daeckes Buch, das übrigens die
ausländische Theologie unberücksichtigt läßt, trüge darum auch besser den
Titel: «Teilhard de Chardin und die evangelische Theologie in Deutschland».

2. Es wäre zu fragen, ob es zulässig ist, im Gegensatz zu Teilhards eigenen
Aussagen die Metaphysik als einen unorganischen Fremdkörper seiner
Gesamtkonzeption anzusehen. Dagegen meine ich, daß es hier um die letzten
Konsequenzen von Teilhards Christologie geht, wobei Antwort gegeben
werden soll auf die Fragen bezüglich der Relation zwischen dem Ursprung
der Vielheit (deren Vereinigung nach Teilhard letztlich vermöge der
kosmischen Anziehungskraft Christi geschieht) und Gott. Dazu kommt, daß es
meines Erachtens geboten ist, den theologischen Zugang zu Teilhards
Denken so zu suchen, daß dabei seine Gesamtkonzeption als solche nicht
verletzt, sondern respektiert wird.

3. Es ist leicht einzusehen, daß Teilhard keine Theologie im eigentlichen
Sinn bietet, sondern das Christusgeschehen in die Sprache der Kosmogenese
transponiert. Dabei ist aber das Menschsein Jesu nach Teilhards eigenen
Voraussetzungen von entscheidender Bedeutung, weil auch Christus als im
Prozeß der Evolution verwurzelt gedacht werden soll, was gerade die
historische Person Jesu gewährleistet. Darüber hinaus ist es eine lapidare These
Teilhards, daß «das Tragen der Sünde einer sündigen Welt», in die Sprache
der Kosmogenese transponiert, «das Tragen der Lasten der Welt in Evolution»

bedeutet. So sind das Menschsein und das Kreuz im Gegensatz zu
bestimmten Äußerungen Daeckes wohl die unerläßlichen Voraussetzungen
für Teilhards Gesamtkonzeption.

4. Wenn Daecke das Verhältnis zwischen Teilhard und der Theologie als
komplementär bezeichnet, so macht das auf mich den Eindruck einer allzu
voreiligen Fixierung zweier Positionen, was, wie ich fürchte, früher oder
später zu Kurzschlüssen führt. Um hier aber wirklich klar zu sehen, werden
wir den in Aussicht gestellten zweiten Band abwarten müssen, worin die
eigentlichen theologischen Fragen behandelt werden sollen. - Persönlich bin
ich für die dynamische Relation zwischen Teilhard und der Theologie, in
der die Spannungen bewahrt und ausgetragen werden und das Verhältnis
zwischen Evolution und Eschatologie, vermöge des kosmischen Christus, als
eine Konvergenz aufgefaßt wird. Teilhard sollte m. E. für uns Stimulanz
und bleibende Herausforderung sein, die ein allzu schneller Ausgleich zwischen
Evolutionslehre und Theologie nur gefährden könnte.

Diese Bemerkungen wollen nur dazu auffordern, das scharfsinnige Buch
Daeckes selbst zu lesen. Wir warten jetzt auf den zweiten Band, auf dessen

baldiges Erscheinen ich von Herzen hoffe. Attila Szekeres, Brüssel

Arnold Ktjstbr, Der reformierte Schweizer Pfarrer in der Welt des Rechts.
Zürich, Zwingli-Verlag, 1966. 264 p. Fr. 21.50.

A côté de son ministère, le pasteur A. Küster a pris le temps de faire des
études de droit et de les terminer par un doctorat dont la thèse fournit
l'ouvrage dont nous parlons ici. Il faut s'en réjouir, comme d'ailleurs en
général de la recrudescence de l'intérêt, en théologie réformée, pour les



456 Rezensionen

questions de droit ecclésiastique. Cet intérêt renoue en effet avec l'un des
soucis profonds de son ecclésiologie — je pense au quatrième livre de Y Institution

chrétienne, aux nombreuses ordonnances ecclésiastiques du XVIe siècle

ou à cet ouvrage trop méconnu, mais fondamental, qu'est le «De politia
ecclesiastica sive forma ac ratio gubernandi regni Christi, quod est ecclesia,
in his terris» de W. Zepper (Herborn, 1595). Le droit ecclésiastique est une
indispensable science auxiliaire (pas plus, mais pas moins non plus) chargée
d'aider l'Eglise, par sa structure et sa discipline, à exprimer sa nature
profonde.

L'ouvrage d'A. Küster comprend trois parties. La première traite des

questions fondamentales (le fondement d'un droit ecclésiastique, l'origine
et la formation du ministère pastoral contemporain, etc.). La seconde

s'occupe du cheminement pour devenir pasteur (notamment de la consécration

et des nominations pastorales). La dernière, inévitablement la plus
longue, expose le ministère pastoral sous ses aspects juridiques (incorporation
du pasteur dans l'Eglise et l'Etat, devoirs et droits du pasteur, discipline à
laquelle il est soumis, secret «professionnel», le pasteur comme citoyen).
Cette simple enumeration montre l'intérêt qu'un tel ouvrage ne manquera
pas de susciter.

J'aimerais n'en dire que du bien. Je partage en effet sans hésiter la conviction

de l'auteur au sujet de la «eminent theologische Dimension des Kirchenrechts»

(p. 6). Comme lui, je suis certain aussi qu'il faut chercher la référence
ordinaire du ministère pastoral dans Vapostolat néotestamentaire (p. 34)

plutôt que dans le presbytérat de type médiéval ou dans ce «sacerdoce
universel» qui donne lieu à tant de malentendus parce qu'il condamne
pratiquement ceux qui y recourent pour expliquer le ministère à comprendre
celui-ci avant tout dans des catégories sacerdotales (A. Küster lui-même s'y
laisse prendre parfois, cf. p. 43, 52). Comme lui enfin je pense qu'il est fort
important de comprendre les relations entre le pastern et sa paroisse dans
la perspective, si heureusement formulée, d'une «gottesdienstliche Gefolgschaft»

(p. 41, n. 24a; 106; 129; etc.).
Il n'empêche que cet ouvrage prête aussi le flanc à quelques reproches

dont les suivants me semblent être les plus notables :

1. Ce livre atteste un peu trop visiblement la durée qu'il a fallu pour
l'élaborer. Il me paraît regrettable par exemple, en 1966, de parler du
«Vaticanum» en pensant au premier Concile qui porte ce nom (p. 48 ; d'ailleurs
les réorientations survenues dans l'ecclésiologie romaine grâce à Vatican II
ne sont pas envisagées du tout, voir notamment p. 49 qui ignore Lumen
gentium au-delà de ce qui est permis). Un autre exemple : l'auteur a eu connaissance

de la fusion, dans le Canton de Vaud, de l'Eglise nationale et de

l'Eglise libre puisqu'il parle de. la «ehemalige waadtländische Freikirche»
(p. 63), mais il renvoie aux textes réglementaires de cette Eglise comme si
elle existait encore (cf. p. 66; 107, n. 8; 138, n. 30; 139, n. 33; etc.).

2. Les renseignements historiques sont souvent trop rapides même pour
un ouvrage qui confesse ne faire de l'Histoire que par la bande. Comment,
par exemple, est-il possible d'affirmer que Calvin a forgé sa théorie des

différents ministères d'une manière bibliciste (accusation qui mériterait



Rezensionen 457

d'ailleurs un sérieux réexamen!) mais qu'il n'a pas tenu compte du ministère
épiscopal pourtant attesté dans le Nouveau Testament (p. 23, n. 31)? Une
lecture même superficielle du Quatrième Livre de l'Institution montre au
contraire que Calvin identifie théologiquement tous les ministres qui relèvent
du ministère essentiel de la Parole, des sacrements et des clefs, que leur
porteur sociologique soit presbytre ou patriarche. Comment ne pas remarquer
aussi que Calvin évite avec soin d'appeler «presbytres» les «Anciens» dont il
désire la présence dans l'Eglise : il n'est donc pas exact, historiquement, de
dire que Calvin accueille «den Pfarrer ins Kollegium der Presbyter» (p. 108,

n. 16b); il accueille au contraire le pastern dans la compagnie des pasteurs
(si collège il y a, c'est celui-ci), et il donne, comme dans la discipline épiscopale
traditionnelle, le pasteur pour président au Conseil ou Collège des «Anciens» -
et non des «presbytres».

3. Il manque au livre une certaine robustesse ou peut-être plutôt une
certaine logique doctrinales. Un exemple: à plusieurs reprises, l'auteur
rappelle qu'à ses yeux l'Eglise réformée a une doctrine du ministère qui ne
connaît pas le caractère «indélébile» de l'ordination. «Der Protestant... ist
Pfarrer, weil und solange er den besonderen Dienst seiner Kirche versieht»
(p. 241). Dans ces conditions, il aurait été intéressant d'apprendre pour
quelles raisons doctrinales ou juridiques un pasteur qui interrompt pour un
temps l'exercice du ministère n'est pas réordonné au moment où il le reprend,
ou pourquoi un pasteur à la retraite reste autorisé à prêcher, à présider aux
sacrements, à célébrer des actes ecclésiastiques.

4. Le «reformierter Schweizer Pfarrer» dont parle l'auteur est avant tout
le pasteur d'une Eglise cantonale suisse allemande. Il y a certes des allusions
à la situation du pasteur d'une Eglise suisse romande, mais aussi et surtout
une ignorance considérables des données concrètes en-deça de la Sarine.
Je prends quelques exemples. A lire l'ouvrage d'A. Küster, on dirait que la
seule Faculté de théologie du Canton de Yaud soit celle de l'Eglise libre
(aujourd'hui absorbée par la Faculté universitaire) (p. 76). L'auteur paraît
ignorer les droits de vote ou d'éligibilité des femmes dans la plupart des

Eglises de Suisse romande (cf. p. 91, n. 5). Il ignore que la Constitution de

l'Eglise neuchâteloise parle de l'Eglise avant de parler des paroisses, et est
donc nettement anti-congrégationaliste (p. 104s). Il ne sait pas qu'avant la
fusion des deux Eglises vaudoise certains pasterns de l'Eglise libre aussi
étaient aumôniers militaires (p. 244s). Il omet dans sa bibliographie la thèse
de doctorat en droit d'A. Berthoud sur «Le statut juridique de l'Eglise
réformée-évangélique du Canton de Neuchâtel» (Neuchâtel, 1955). Il passe
à côté d'un «cas» qu'il aurait été fort intéressant d'analyser dans le chapitre
sur la discipline doctrinale à exercer dans l'Eglise, le cas du pasteur Rittmeyer
de Ste. Croix qui, il y a quelques années, a été écarté du ministère pour
raison d'hérésie et dont l'affaire est allée jusqu'en Tribunal Fédéral. Et si
l'auteur avait mieux connu la Suisse romande, notamment certains milieux
pastoraux du Canton de Yaud, il n'aurait pas jugé inutile de réfuter ceux
qui protestent contre l'ordination de femmes au ministère pastoral en arguant
du fait qu'il ne leur sied pas, pour des raisons théologiques, de gouverner
une paroisse ou de présider une assemblée eucharistique, sous prétexte



458 Rezensionen

«daß sich bei uns kaum jemand darauf berufen wird» (p. 67, n. 10). Je ne
fais pas ces remarques par susceptibilité régionaliste, mais plutôt parce que
le livre de Küster est un exemple de plus de l'ignorance réciproque des

Eglises de Suisse alémanique et romande, et peut-être aussi des nuances
singulières qui les distinguent au niveau du sentire ecclesiam.

5. Toutefois mon reproche majeur s'adresse aux trop nombreuses
maladresses qui touchent à l'ecclésiologie néotestamentaire. Je n'ignore pas
combien tous les passages du Nouveau Testament rattachés à l'ecclésiologie
sont sujets à débats et souvent à options tranchées. Dans les quatre exemples
suivants il me semble pourtant qu'il y a des évidences scripturaires que
l'auteur aurait dû voir. Pourquoi nomme-t-il régulièrement les Sept d'Actes
6 des «diacres» alors que le Nouveau Testament ne leur donne jamais ce
titre (cf. p. 29, 79, 83)? Comment peut-il, ensuite, postuler dans le Nouveau
Testament lui-même une «ordinatorische» et une «nicht-ordinatorische
Linie» (p. 78-88), sans vérifier cette hypothèse par l'examen des tensions,
des conflits, des victoires ou des défaites dont deux tendances ecclésiologiques
aussi contradictoires ne peuvent pas ne pas avoir laissé de traces, si vraiment
elles ont coexisté. Quand on pense aux conflits sur la légitimité de l'apostolat
de saint Paul par exemple, et à la part positive plutôt que négligente qu'il
prend dans ces conflits, il faut vraiment fournir des évidences pour supposer
la juxtaposition paisible d'une ecclésiologie qui demande une légitimation
des ministres et d'une ecclésiologie qui s'en passe ou la trouve tout ailleurs
que la première. En troisième lieu, comment l'auteur peut-il dire à plus
d'une reprise que le Nouveau Testament connaît certes une discipline contre
les hérésies mais qu'elle ignore une discipline contre les hérétiques (p. 150;
151; 158; 159). Il devrait alors expliquer au lecteur pourquoi il exclut du
témoignage néotestamentaires le fait que Paul (aux dire des Pastorales qui
font partie du Nouveau Testament quelle que soit l'avis qu'on ait sur leur
authenticité) dit avoir livré à Satan pour des raisons de foi, Hyménée et
Alexandre (1 Tim. 1. 20) ou la recommandation qu'il donne à Timothée de

se garder d'Hyménée et de Philète qui se sont détournés de la vérité en
prétendant la résurrection déjà intervenue, et qui par cette doctrine
renversent la foi de certains (2 Tim. 2.17). Enfin, au sujet du sigillum confessionis,
se contenter de l'impression d'E. Zellweger selon laquelle ce sceau «im
Neuen Testament eisern gewahrt wird» (citation de l'ouvrage «Beichte und
Vergebung», Basel, s.d., p. 89, faite p. 187), mériterait quand même un
certain examen de contrôle. En le faisant moi-même, j'ai été frappé de voir
que E. Zellweger appuie sa conviction sur le seul fait qu'il suppose Paul
connaître si bien la dépravation morale du monde ambiant par des confessions

privées qu'on lui aurait faites, sur le fait aussi que Paul dit être constam-
mant assailli par le souci des Eglises (2 Cor. 11.28), ce qui signifie paraît-il,
que des foules se pressaient pour venir se confesser. Les autres textes que
Zellweger relève ou bien renvoient aux entrevues privées de Jésus avec
Nicodème ou avec la Samaritaine, ou à l'entrevue entre Ananias et Saul de

Tarse, dont rien ne nous dit qu'il s'agissait de confessions privées, ou bien
ils renvoient aux mouvements ou aux événements de confession publique
(Luc 3. 11-14; Actes 19. 18), ou aux textes qui semblent présupposer au



Rezensionen 469

contraire des entretiens où le pénitents n'est pas seul avec son confesseur,
puisqu'une fois toute l'Eglise est engagée dans l'affaire (Mt. 18. 19), et
puisque la seconde fois, à moins de couper le texte du contexte, il semble que
les Anciens ne sont pas loin (Jq. 5. 16). N'aurait-il pas été plus simple,
après un bref contrôle des renseignements sur lesquels Zellweger arme de fer
sa conviction, de constater que le Nouveau Testament, sans interdire cette
méthode de cure d'âmes qu'est la confession privée et le sigillum confessionis
qui, effectivement, la protège et la justifie, ne la connaît pas?

Une fois encore je regrette de n'avoir pu taire ces quelques réserves au
sujet d'un livre dont, dans l'ensemble, il faut se réjouir.

Jean-Jacques von Allmen, Neuchâtel

Peesonalnachkichteît

Manchester. Oestorben: Professor Harold Henry Rowley, D.D.,
Professor emeritus für altes Testament an der Theologischen Fakultät.

Wien. Oestorben: Prof. D. Dr. Erwin Etjöen Schneider, Professor emeritus

für Systematische Theologie an der Evangelisch-theologischen Fakultät.

Arnold Küster

Der reformierte Schweizer
Pfarrer in der Welt des Rechts
264 Seiten. Kartoniert 21.50

Eine umfassende Darstellung aller juristischen Fragen, die mit dem

Amt eines reformierten Pfarrers in der Schweiz im Zusammenhang
stehen.

Aus dem Inhalt: Theologische Grundlegung des Kirchenrechts -
Herkunft, Geschichte und gegenwärtige Situation des Pfarrerberufes

- Abgrenzungen und Vorwegnahme der Sonderstellung
einzelner Pfarrer - die Genesis des Pfarrers - die Ordination - die
Pfarrwahlen - Pfarrer in Kirche und Staat — Pflichten und Rechte
des Pfarrers — die Lehrzucht — das Disziplinarrecht des Pfarrers -
die Schweigepflicht des Pfarrers.

ZWINGLI VERLAG, ZÜRICH


	Rezensionen

