Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 25 (1969)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

Ovrivier PrRuNET, La morale de Clément d’ Alexandrie et le Nouveau Testament.
= KEtudes d’histoire et de philosophie religieuses, 61. Paris, Presses
universitaires de France, 1966. 257 S. F. 26.—.

Clemens von Alexandrien ist der erste christliche Ethiker, der diesen
Namen verdient, da er nicht nur einzelne ethische Anweisungen gibt, sondern
gie in einen systematischen Zusammenhang stellt. Es ist darum verdienstvoll,
dafl Prunet gerade diesen Zusammenhang der Ethik des Alexandriners
sichtbar macht. Die Aufgabe war nicht leicht, aber Prunet hat sie mit
methodischem und darstellerischem Geschick gelost. Auf ein einleitendes
Kapitel, das die Voraussetzungen des theologischen Denkens des Alexand-
riners aufzeigt, in denen seine Ethik wurzelt, folgen die beiden Hauptteile
des Buches, die die formale und die materiale Ethik von Clemens ausfithrlich
behandeln. In beiden Teilen wird die Stufenstruktur des clementinischen
Systems deutlich, die vom Stande des Unglédubigen iiber denjenigen des
Simplicior zum Vollendungsstand des Gnostikers aufsteigt. Die Darstellung
ist nuanciert, ohne sich jedoch in Details zu verlieren. Auch die einschligige
Literatur ist tiberall beruicksichtigt (die Arbeiten von Voélker und Daniélou
waren besonders mafgebend; Méhats Studie war noch nicht erschienen).

Der originellste und interessanteste Beitrag Prunets ist zweifellos der
3. Teil: Clemens und das Neue Testament. Zuerst wird das Verhaltnis Cle-
mens’ zum neutestamentlichen Text untersucht. Trotzdem er hiaufig die
biblischen Schriften anfiithrt, zeigt seine Weise des Zitierens, dal er die
Bibel mehr gebraucht, um seine (schon feststehenden) Ansichten zu stiitzen
(& propos: eine Untersuchung der Beniitzung von Testimoniensammlungen
durch Clemens wire wahrscheinlich lohnenswert). Sind schon in diesem
Kapitel viele interessante Beobachtungen zu finden, so scheint mir das
Kapitel tiber die Frage der Treue (oder Untreue!) des Clemens zur neu-
testamentlichen Ethik die Krénung des ganzen Buches, da hier auf wenig
Seiten das Wesentliche meisterhaft herausgearbeitet ist (hier kommt es
Prunet zustatten, daB er schon iiber die neutestamentliche Ethik gearbeitet
hat; dagegen — das sei nebenbei gesagt — wird er in seinem Buch der christ-
lichen Literatur des 2. Jahrhunderts doch wohl nicht ganz gerecht). Wéahrend
Clemens in bezug auf den Gedanken der Notwendigkeit der «Wiedergeburt»
nicht vom Neuen Testament abweicht, zeigen sich in andern entscheidenden
Punkten Divergenzen: Clemens geht iiber die neutestamentliche Vorstellung
der «Heiligung» hinaus, wenn er, von einer Theologie der Inkarnation aus-
gehend, in optimistischer Weise eine Fortschrittsmaoglichkeit des einzelnen
und der Menschheit annimmt, die letztlich am Kreuz vorbeigeht und den
Gehorsam dem Gesetz gegeniiber undialektisch in den Heilsplan einbaut.
Weiter: Nachfolge Christi wird umgemiinzt in den EinbildungsprozeB des
Menschen in die Imago dei, der schon mit seiner Kreatiirlichkeit gegeben ist.
Am greifbarsten ist die Umwandlung der neutestamentlichen Eschatologie:
gie ist aus einer apokalyptischen zu einer weltimmanenten geworden (auf
der ersten «Parusie» Jesu liegt das entscheidende Gewicht); die Welt geht



442 Rezensionen

nicht ins Gericht und einer Neuschépfung entgegen, sondern wird nur zu
ihrem eigentlichen Sein erlost. Willy Rordorf, Neuchétel

F. P. PickERING, Augustinus oder Boethius? Geschichisschreibung und epische
Dichiung im Mittelalter und in der Neuzeit. = Philolog. Stud. u. Quellen,
39. Berlin, E. Schmidt Verlag, 1967. 168 S. DM 24.—.

Mit einem hohen Anspruch, doch kaum mit einem gliicklichen Entschlufl
hat sich der Verfasser das Ziel gesteckt, zwei historiographische Gattungen
in der mittelalterlichen Geschichtsschreibung und Dichtung nachzuweisen.
Seine erste Aufgabe ist also eine Begriffsbestimmung: er unterscheidet die
beiden religiés-philosophischen Geschichtsauffassungen «nach Augustiny und
«nach Boethius». Gewil} ist die sidkulare Auswirkung von «De civitate dei»
und «De consolatione philosophiae» véllig unbestritten. Eine ganz andere
Frage ist es, wie weit mit den beiden Werken zweierlei klargesonderte Ge-
schichtstypen vorliegen. Moderne Historiker sehen, wie etwa Lowith hervor-
hebt, gerade im weltgeschichtlichen AufriBl den schwichsten Teil von Augu-
stins Schrift!. Denn das heilsgeschichtliche Prinzip der Vorsehung vermag
mit den historischen Abldufen — auler der Geschichte Israels — nicht zu fa3-
baren Wechselbeziehungen zu gelangen. Pickering dagegen spricht von einem
gleichsam geschlossenen heilsgeschichtlichen System, dazu erst noch von
einem Geschichtsbegriff, der der rémischen Kurie als offizielles Kampf-
programm (S. 58) gegen Byzanz (S. 60) und die westlichen Landeskirchen
(8. 281ff.) gedient haben soll, dank der Gleichsetzung: Werden des Gottes-
staates = Kirchengeschichte (S. 61). So zweifelhaft diese begriffliche Be-
stimmung erscheint, so fragwiirdig auch die der anderen Gattung «nach
Boethius». Dessen Trostschrift, ihrer Natur nach wesentlich eine Theodizee,
wird als christliche Moralphilosophie bezeichnet und soll ein untheologisches
«vordergrindiges» Geschichtsbild begriinden. SchlieBlich wird «boethisch»
(z.B. S. 32, 56) zum Sammelnamen fiir beinahe Beliebiges. Es mutet eigen
an, da3 der Autor dabei glaubt, seine typologische Unterscheidung lasse sich
mit einem Zitat aus Bocaccio (S. 43) kurzerhand rechtfertigen.

Die zweite Aufgabe, die «Illustrierung» der beiden Gattungen, wird vor-
derhand gar nicht an dem zugehérigen Material der mittelalterlichen Histo-
riographie durchgefiihrt. Vielmehr verweist der Verfasser auf einen kiinftigen
zweiten Teil, wo Résumés von Aufsitzen anderer Autoren dies nachbringen
gollen. Er selber begniigt sich, da und dort auf ein paar mittelalterliche
Schriftsteller anzuspielen wie auf Otfrid, Walther oder Wolfram, wobei die
einzige ausgefiihrte Darlegung iiber Parzival gerade nichi ein Beispiel fiir eine
der gekennzeichneten Gattungen abgibt, sondern, wie Pickering eingesteht,
trotz der behaupteten Alternative, sich auf einem Mittelweg hélt (S. 66). So
geraten wir immer tiefer in ein Feld von Vermutungen und Behauptungen,
wo man sich scheuen mul3, mit festem Full aufzutreten.

Was die Gedankenfiithrung betrifft, so bringen Riickgriffe und Vorgriffe
sie dauernd ins Schwanken. Der Stil ist oft kraus oder unbekiimmert, ge-
legentlich so, als gelte es, einen Eimer Wasser auszuleeren, vor allem aber

1 'W. Lowith, Weltgeschichte und Heilsgeschichte (1953), S. 158.



Rezenstonen 443

héchst subjektiv mit Selbstzitaten, Glossen und mit polemischen Ausfillen,
die hie und da bis ins Trivialste abgleiten. Bei dem offenkundigen Mangel an
Methode féallt der Verzicht auf einschlédgige Literatur (8. 12) nicht zum besten
auf.

Im ganzen liBt sich also erkennen, daf3 der Autor mit seinen fritheren
philologischen Studien zum Begriff der Fortuna lingst keine ausreichenden
Voraussetzungen geschaffen hat, um eine Untersuchung, die die volle Kraft
eines Historikers und Geschichtsphilosophen erheischt, zu einem guten Ziel
zu fithren. Julia Gauss, Basel

R. A. WisBeY, A Complete Word-Index to the Speculum Ecclesiae (Early
middle High German and Latin). With a Reverse Index to the Graphic
Forms. = Compendia. Computer-Generated Aids to Literary and Lin-
guistic Research, 2. Leeds, W. S. Maney, 1968. XII + 319 S. £4.10.1.

Der Band ist ein Produkt des Literary and Linguistic Computing Centre
der Universitdt Cambridge und bietet zu allen im Speculum Ecclesiae vor-
kommenden Wortern und Wortformen samtliche Stellen unter Beriick-
sichtigung der maBgebenden Edition von Gert Mellbourn (Lund & Copen-
hagen 1944). Da die Predigtsammlung aus einem Manuskript des 12. Jahr-
hunderts in letztvergangener Zeit als reiche Fundgrube vermehrte Auf-
merksamkeit gefunden hat, so diirften Literaturhistoriker und Linguisten
fir die Hilfe dieser Computer-Arbeit dankbar sein. Berthe Widmer, Basel

ArxeAs Syrvius Piccorominus (Prus II), De gestis Concilii Basiliensis
commentariorum librie I1. Edited and translated by Denys Hay and
W. K. Smith (Oxford Medieval Texts), Oxford, Clarendon Press, 1967.
XXXVIIT + 268 S. 55 sh.

Nachdem wahrend geraumer Zeit ein Geriticht umgegangen war, dieses
Werk werde neu herausgegeben, lag es plétzlich vor. Es ist sehr zu begriiflen,
daB es nun jedermann zugénglich ist, denn es stellt eine der besten Quellen
des Basler Konzils fiir die Jahre 1439-1440 dar. Es schildert die Theorien
der Konziliaristen wie ihrer Gegner, der Eugenianer, in einer zugleich richti-
gen wie einfachen und allgemeinversténdlichen Weise, charakterisiert vor-
trefflich die Hauptfiguren, sehr lebendig auch die Diskussionen und die
wichtigsten Ereignisse. Und wenn sich der Autor eines mustergiiltigen,
klassischen Lateins befleiBigt, so wird sein Stil dariiber doch weder trocken
noch unpersénlich. Der Textwiedergabe geht eine gute Einleitung voraus,
und die Editionsarbeit wie die englische Ubersetzung scheinen sorgfiiltig
gemacht zu sein. Berthe Widmer, Basel

JEAN-CLAUDE MARGOLIN, L’idée de nature dans la pensée d’Hrasme. = Vor-
trige der Aeneas Silvius-Stiftung an der Univ. Basel, 7. Basel, Helbing
& Lichtenhahn, 1967. 67 S. Fr. 6.—.

This brief but highly compact lecture treats Erasmus’ idea of nature,
harmoniously developed at three levels: as a universal order of things,
joined to certain specific forces, as the complex of human aptitudes that make
men teachable, and as that same potentiality restored from its fallen state



444 Rezensionen

by grace. According to Margolin, Erasmus did not present an original point
of view but brought several ideas of classical and Christian antiquity to a
high level of perfection.

Primarily a pedagogue and a Christian moralist, Erasmus expressed his
main perspective on nature in the phrase «men are made, not born». They
become fully human, not simply by a natural development but chiefly
through education, moral as well as intellectual. Margolin insists, however,
that Erasmus was not a pagan naturalist as E. Telle and other modern
critics claim, but rather a loyal son of the church for whom education had
no meaning except in relation to Christ, man’s gentle and compassionate
Master.

Margolin’s Erasmus is not the scholarly recluse suggested by Holbein’s
portrait. He is rather a person whom reason and erudition led to a deep
understanding of nature. Charles H. O’ Brien, Basel

Puiripp MELANCHTHON, Apologia Confessionis Augustanae. Ubers. u. hrsg.
von Horst Georg Péhlmann. Giitersloh, Gerd Mohn, 1967. 243 S. DM 28.—.

Seit der Ubersetzung der Apologie der Augsburger Konfession, die Justus
Jonas im Herbst des Jahres 1531 angefertigt hat, ist diese Bekenntnisschrift
nicht mehr ins Deutsche ibertragen worden. Es ist das Verdienst des Giiters-
loher Verlagshauses, die «Apologie» nun in der vorliegenden Ubertragung
einem breiteren Leserkreis zugénglich gemacht zu haben.

Die theologische Bedeutung der Apologie besteht ja nicht nur darin, daf
sie die grundlegende Auseinandersetzung und Widerlegung der von katho-
lischer Seite gegen die Confessio Augustana verfaBten Confutatio darstellt.
Die Apologie ist dariiber hinaus der erste Kommentar, den wir zur Confessio
Augustana besitzen. Hier liegt vor allem die groBe Bedeutung der Apologie
fur das legitime gegenwiirtige theologische Bemiihen, die alte Wahrheit der
Bekenntnisschriften in neuer Weise zu sagen — wobei historisch vor allem
der urspriingliche personale Bekenntnischarakter dieser Schriften gegeniiber
dem sekundédren Normgedanken ins Licht geriickt werden will. Nicht zuletzt
ist die Apologie als Schrift Melanchthons fir die vor allem durch Wilhelm
Maurer und Robert Stupperich neubelebte Beschiftigung mit der melanch-
thonischen Theologie von besonderem Interesse. Die vom Herausgeber ver-
faBte «Einleitung in die Theologie der Apologie» (S. 13-31) bietet eine
Vielzahl von Hinweisen dazu. Ernst-Wilhelm Kohls, Marburg

MicHAEL SEYBOLD, Glaube und Rechifertigung bei Thomas Stapleton. =
Konfessionskundl. u. kontroverstheol. Stud., 21. Paderborn, Bonifacius-
Druckerei, 1967. 394 S.

Auf dem Hintergrund des Zeitgeschehens und der theologiegeschichtlichen
Lage der zweiten Hélfte des 16. Jahrhunderts wird uns mit dieser Arbeit
eine umfassende und ausgewogene Darstellung der Rechtfertigungslehre des
Th. Stapleton vorgelegt, die einen Einblick in das Zentrum der Ausein-
andersetzungen zwischen katholischer und protestantischer Lehre aus der
Sicht eines mafgeblichen Kontroverstheologen gewahrt. In drei Abschnitten
wird zunéchst als Voraussetzung des Rechtfertigungsgeschehens vom Urstand



Rezensionen 445

des Menschen aus gesehen das Wesen der Erbsiinde als Verlust des géttlichen
Lebens dargestellt, dann durchgefithrt, warum die uns in Christus angebotene
Rechtfertigung uns durch unsere Mitwirkung zu einer Neuschopfung fiihrt,
so daB wir durch Christi Gerechtigkeit zu einer uns einhaftenden Gerechtig-
keit gelangen, und letztlich wird verdeutlicht, daB diese unsere Recht-
fertigung an die kirchliche Vermittlung von Wort und Sakrament als
«conditio Dei loquentis» (S. 322, 358) gebunden ist. Stapleton wird uns
dabei als ein von Augustin und Thomas von Aquin mafBgeblich bestimmter
Theologe vorgestellt, der im Sinne der tridentinischen Lehrentscheidungen
die katholische Glaubenslehre in stédndiger Auseinandersetzung mit pro-
testantischen Lehren unterbreitet, und der zugleich Stellung zu verschieden-
artigen Schulmeinungen im eigenen Lager bezieht, so dal wir ein einprig-
sames Bild erhalten, wie Stapleton mit den wissenschaftlichen Mitteln seiner
Zeit und den metaphysischen Denkvoraussetzungen seines Glaubens zur
Verwerfung aller hiretischen Lehransichten gelangt.

Bei der Lektiire dieser Arbeit mull man als protestantischer Leser stets
vor Augen haben, da3 die reformatorische Glaubenserkenntnis aus der Sicht
eines Gegners vorgetragen wird. Dabei wird ein leider nicht betonter Mangel
jener Kontroverstheologie sichtbar: Stapleton erkennt zwar die entschei-
denden Aussagen seiner Gegner, aber er differenziert unzulidnglich einmal
zwischen den einzelnen Reformatoren und zum andern Mal zwischen diesen
und der lutherischen und reformierten Lehrentwicklung bis in seine Gegen-
wart; dies fuhrt zu vielfachen Verzerrungen der protestantischen Lehre.
Methodisch kann man der Absicht Seybolds zustimmen, Stapleton zu uns
reden zu lassen, und die reformatorische Position nur insoweit vorzufiihren,
wie sie zu dessen Verstindnis notwendig ist (S. 51), sachlich ergeben sich
jedoch starke Bedenken, wenn durch Verweise auf moderne Literatur der
Eindruck entsteht, als werde Stapleton den protestantischen Theologen tat-
séchlich gerecht.

Den Nutzen dieser Arbeit sehen wir daher vornehmlich darin, uns mit
oder gegen Stapleton und seinen Interpreten bewuBt zu sein, daf unsere
Rechtfertigung aus Glauben allein der entscheidende Kontroverspunkt
bleiben wird, solange sie nur «auf dem Weg tiber die [katholische] Kirche»
méglich ist (S. 344), «menschliche Aktivitidt» als eine «Mitbedingung der
Rechtfertigung» (S. 362f.) angesehen wird und man «den sachlichen Aus-
sagen der Schrift» erst durch ¢philosophische Fragestellungen» (S. 365)
meint gerecht werden zu konnen. Hewner Faulenbach, Minster

Warrer Ervicer (Hrsg.), Die Huvangelische Kirche der Union, ihre Vorge-
schichte und Geschichte. Unter Mitarbeit von Walter Delius und Oskar
Séhngen. Witten, Luther-Verlag, 1967. 219 S. DM 12.80.

Die knappe Darstellung der «Evangelischen Kirche der Union» unter
EinschlufB3 eines Anhangs mit Bildern und Dokumenten erschien aus Anlaf
der 150. Wiederkehr des Tages der Einfithrung der Union in den preuBischen
Landen am 31. Oktober 1817. — Die Darstellung und die ihr beigegebenen
Bilder und Dokumente wollen die Geschichte der Union nachzeichnen. Sie
tun das im Anschlufl an Erich Foersters zweibéndiges Werk, Die Entstehung



446 Rezensionen

der PreuBischen Landeskirche unter der Regierung Konig Friedrich des
Dritten (1905-07). Uber Foersters Werk hinaus ist in die Darstellung auch
die Vor- und Nachgeschichte der Union bis zur Gegenwart mit einbezogen,
so dafl nunmehr ein Zeitraum von 450 Jahren behandelt wird. Von dieser
Erweiterung wird das Problem des Foersterschen Werkes nicht beriihrt.
Die Geschichte der Evangelischen Kirche der Union unter Einschluf3 ihrer
Vorgéngerinnen erscheint nach wie vor als ein Ringen dieser Kirchen um
ihre Existenzform. Mit der damit faktisch vollzogenen Ubernahme des
Problems von Foerster gewinnt dieses Problem erneut an Gewicht. Wenn
Foerster meint, dafl der Protestantismus des beginnenden 20. Jahrhunderts
wie der unter Friedrich Wilhelm III. «immer noch im ersten Ringen um eine
seinem Wesen angemessene Existenzform» sei (Foerster, 2, S. VI), so wird
diese These durch die — im iibrigen eingehende und {iiberzeugend sowie
fliissig elegant geschriebene — Schilderung der verschiedenen Schwierig-
keiten in und um die Union bekriftigt. Es bedarf hierfiir nicht eines aus-
driicklichen Herausstellens der These. Das unterbleibt auch in der Dar-
stellung. — Die Methode der Darstellung ist wie die Foersters — und auch
dessen Vorginger — die der Erzdhlung unter Verwendung von Zitaten.
Allerdings verzichtet die Darstellung im Unterschied zu der Foersters auf
die Angabe jeglicher Fundstellen und der Beigabe eines Index. So ist der
Nichtfachmann, an den sich die Darstellung auch wenden will, auf miihe-
volles Blattern oder lexikalisches Nachschlagen verwiesen, um sich iiber
Einzelheiten ndher zu informieren. Nicht deutlich wird dem Nichteinge-
weihten ebenfalls, wie die drei Verfasser die Arbeit unter sich aufgeteilt
haben. Dem mit dem Stoff Vertrauten scheint das Ringen der Kirche der
Union um ihre Existenzform zu sehr im Vordergrund zu stehen. «Die
Evangelische Kirche der Union» und ihre Vorgéngerinnen fanden némlich
immer wieder Verfechter des Gedankens der Union. Diese traten fur die
Union ein und verhalfen ihr dadurch zu innerer und &uflerer Bedeutung,
weil sie sie in ihrem Innersten bejahten. Es werden in diesem Sinne nicht
gewiirdigt z. B, Carl Immanuel Nitzsch und die u. a. von ihm mit herausge-
gebene «Deutsche Zeitschrift fir christliche Wissenschaft und christliches
Leben» oder die «Neue Evangelische Kirchenzeitung» in ihrem sténdigen
Wirken aus dem Gedanken der Union heraus fiir die Union. Etwas ver-
wirrend ist — naturgemi besonders fiir den Nichtfachmann — die Aufzéhlung
der einzelnen Konflikte. Der Uberblick geht leicht verloren und besonders
hier, wo die einzelnen Konflikte wegen der Kiirze der Darstellung nur
streiflichtartig auftauchen. Auch eine kurze Darstellung selbst des Ringens
der Kirche hitte dies vermeiden kénnen, wenn sie von den Grundpositionen
und -stromungen erfolgt wére. Hierfur bot sich, was groBe Teile des 19. und
20. Jahrhunderts betrifft, die den gréBten Teil der Darstellung einnehmen,
das Pressewesen geradezu an, weil alle Gruppen ihre Presseorgane hatten
und diese ihrerseits tiberschaubar sind. — Trotzdem ist jedoch mit der vor-
liegenden Darstellung endlich ein Anfang gemacht. Die Evangelische Kirche
der Union hat allein schon um der Bedeutung dieser Kirche fiir Kirche und
Offentlichkeit willen lingst eine Darstellung ihrer Geschichte verdient.
Ulrich Nembach, Hiltrup



Rezensionen 447

PETER HUNERMANN, Der Durchbruch geschichtlichen Denkens im 19. Jahr-
hundert. Freiburg, Basel, Wien, Herder-Verlag, 1967. 440 S. DM 52.—.

Der Verfasser stellt sich die Aufgabe, «dem Durchbruch des geschichtlichen
Denkens im 19. Jahrhundert nachzugehen» (S. 19). Zu den mafigeblichen Weg-
bereitern dieses Denkens in der 2. Hilfte desJahrhunderts rechnet er Joh, Gu-
stav Droysen, Wilhelm Dilthey und den Grafen Paul Yorck von Wartenburg.

Die Studie beginnt mit einer kurzen Darstellung des «geschichtstheolo-
gischen Entwurfs der Tibinger Schule» (S. 21-48), die der Autor noch sehr
stark im «Systemcharakter» befangen sieht, wogegen sich um die Mitte des
Jahrhunderts «Widerspruch meldet» (frei nach S. 47). Erst die moderne
Geschichtswissenschaft habe darauf hingewiesen, dall «das Christentum
nicht mehr einfachhin das Selbstverstindliche ist» (S. 49).

In drei groBen Kapiteln werden jeweils das Lebenswerk und die Bedeutung
von J. G. Droysen (S. 49-132), W. Dilthey (S. 133-291) und Yorck von
Wartenburg (S. 293-369) behandelt.

Nach Hiinermann hat Droysens Denken wie ein «starker junger Keim»
gewirkt, «der die harte Schale der herkémmlichen Metaphysik nur miithsam»
aufsprengte (S. 373), widhrend Dilthey durch die «Erhellung der zeitlichen
Struktur von Sinn und Bedeutung, Verstehen und Erleben» einen «neuen
Zugang zur Wirklichkeit» eréffnete (ibid.). Yorck von Wartenburgs Philoso-
phie wird im Vergleich zum Werk Diltheys als «eine zwar schmalere, aber
noch durchdringendere Analyse der antiken und modernen BewuBtseinsein-
stellung» gedeutet (S. 373).

Das SchluBlkapitel «Geschichte und Offenbarung. Riickbesinnung und
Ausblick» (S. 371-426) erweist sich bei ndherem Hinsehen als eine seltsam
anmutende Mischung von theologisch-kerygmatischen Uberlegungen iiber das
gegenwiirtige Wirken des geschichtlichen Wortes (cf. S. 425: «In allen diesen
je endlichen Darstellungen aber — sofern sie gelungen sind — winkt und
erscheint je die eine Theologie, die eine Ubersetzung DEINER Botschaft aus
ihrer damaligen Gestalt in das heutige Gefiige»), die sich z. T. in liturgischen
Formulierungen ergehen, und einem Sprach-Manierismus, der in gekiin-
stelten Wendungen Heideggers mystisch-esoterisches Orakeln nachahmt
(cf. S. 411: «Die Feier vollzieht sich wesentlich als Darhéhung des Gefiiges
von Welt und Welten [ist letzteres Singular oder Plural?], Mensch und
Menschheit in der Freude des Ereignisses: DU bist»).

Doch darf man sich durch dieses etwas merkwiirdige SchluBkapitel nicht
davon abhalten lassen, diese solide Untersuchung iiber einige exemplarische
Gestalten des geschichtlichen Denkens im 19. Jahrhundert als eine gute
Einfiihrung in die Probleme ihres Themas zu studieren und dabei manchen
wertvollen Durchblick zu gewinnen. Gotthold Myiiller, Basel

MarKUS MATTMULLER, Leonhard Ragaz und der religiose Sozialismus. Eine
Biographie. 2. Die Zeit des Ersten Weltkriegs und der Revolutionen.
(Auch = Basler Beitr. z. Geschichtswiss., 110.) Ziirich, EVZ-Verlag, 1968.
XIT 4 588 S. Fr. 58.—.

Nachdem Markus Mattmiiller, der neuernannte Basler Ordinarius fiir
neuere allgemeine und Schweizergeschichte, 1957 den ersten Band seiner



448 Rezensionen

groBangelegten, auf drei Bénde berechneten Biographie iiber Leonhard
Ragaz herausgebracht hat, folgt nun nach gut zehn Jahren der zweite Band,
der «Die Zeit des Ersten Weltkrieges und der Revolutionen» (1914-1921)
umfaBt. Der auffallende zeitliche Abstand zwischen dem Erscheinen der
beiden zusammengehérenden Bénde mag erstaunen. Der Grund liegt darin,
daB dieses Septennat den bewegtesten Zeitraum im Leben des fiithrenden
religits-sozialen Theologen darstellt. In ihm gelangte Ragaz zu einer iiber
sein akademisches Lehramt weit hinausreichenden 6ffentlichen Wirksamkeit,
die sowohl fiir die Geschichte des schweizerischen Sozialismus wie fiur die-
jenige des schweizerischen Nationalgedankens von hervorragender Bedeu-
tung war. Die Entwicklung des theologischen und politischen Denkens dieser
ungewohnlichen Personlichkeit ist darum gerade fir den in Frage stehenden
Lebensabschnitt dermalen eng in den zeitgeschichtlichen Kontext verwoben,
daB sich der zweite Band der Ragazbiographie zwangsldufig zu einer Dar-
stellung der schweizerischen Zeitgeschichte und hier insbesondere des
schweizerischen Sozialismus zwischen 1914-1921 ausweiten muflte. Um dabei
ein moglichst zuverlissiges, detailliertes und zu neuen Einsichten fithrendes
Bild zu gewinnen, hat der Verfasser in zeitraubender Arbeit nicht nur sehr
entlegene, kaum je ausgewertete Quellen erschlossen, sondern zum Teil auch
neue entdeckt. Schon allein die Fiille des auf den 578 Textseiten verarbei-
teten Materials notigt dem Sachkenner hohe Bewunderung ab.

Mattmiillers Werk gliedert sich formal bzw. chronologisch in die drei
Hauptteile: I. Nahen und Ausbruch der Katastrophe, IT. Der Krieg und IIT.
Das Zeitalter der Revolutionen. Sachlich lassen sich vier groBe Stoffgruppen
unterscheiden: 1. Geschichte der Sozialdemokratie in der Schweiz, vorab der
ziircherischen Sektion, die damals den Ton angab; 2. die nationale Frage im
ersten Weltkrieg; 3. das Schicksal des religits-sozialen Kreises; und 4. die
Entwicklung der Friedensideen bei Leonhard Ragaz. In jedem der vier
Hauptkreise gelangt Mattmiiller zu bedeutsamen, teils ganz neuen For-
schungsergebnissen. Wir beschrédnken uns hier auf diejenigen, die sich auf
das Denken und Wirken von Leonhard Ragaz beziehen.

1. Mattmiillers Darstellung zeigt, dal Ragaz in den Jahren 1914-1920
innerhalb der sozialdemokratischen Bewegung eine viel gewichtigere Rolle
gespielt hat, als das bisher angenommen wurde. Kurz nach Kriegsbeginn ent-
stand in Zurich eine sogenannte « Ziircher Linke», die sich, vor jedem bolsche-
wistischen Einflul auf den Plan getreten, vorwiegend aus alten Anarchisten
und konsequenten Antimilitaristen zusammensetzte und die schwere Grund-
lagenkrise geistig zu bemeistern suchte, die infolge des Versagens der Zweiten
Internationale beim Ausbruch des Weltkrieges aufgebrochen war. Ragaz,
tiberhaupt der religios-soziale Kreis, wirkte in dieser Gruppierung aktiv mit
und erlangte insbesondere auf die sozialistische Jugendorganisation bedeu-
tenden EinfluBl. Die «integrierende Idee» war dabei der «Pazifismus» (S. 125).
Dieser Einflul blieb indessen nicht von Dauer. Der Grund heil3t: Lenin. Es
spielte sich in den Jahren 1915-17 hinter den Kulissen zwischen Ragaz und
Lenin ein Kampf um die Sozialistische Jugend ab, der schlieBlich zugunsten
des Leaders der russischen Revolution ausfiel, ein Intermezzo, das Matt-
miiller — groBenteils anhand bisher noch nicht bekannter Quellen — mit



Rezensionen 449

historischer Findigkeit an das Tageslicht zu ziehen wuBlte (S. 153-164).
Diese hintergrundige, nur indirekt gefiihrte Auseinandersetzung mit dem
Fiihrer des bolschewistischen Fliigels der russischen Sozialdemokratie pré-
judizierte auch die im ganzen negative Stellungnahme Ragazens zur spéteren
«Zimmerwalder Linken». Dessen damit verbundenes parteiinternes Engage-
ment im Kampf gegen den Bolschwismus und die Dritte Internationale ist
meisterhaft dargestellt (S. 502-535). Das entscheidende Kriterium dabei
war fiir Ragaz seine keineswegs biblizistisch konzipierte, sondern im Ganzen
seines Reichgottesglaubens begriindete Kritik der Gewalt.

2. Der erste Weltkrieg stellte Ragaz nicht nur vor das Problem der Ge-
walt, sondern auch vor die Frage nach dem Lebensgrund und Lebensrecht
des Kleinstaates inmitten des entfesselten Ringens der GroBméchte. Damit
wurde fur ihn die nationale Frage in einem neuen Sinne relevant. Es ist
wieder ein Verdienst Mattmuiillers, in sorgfiltigen Nachforschungen die na-
tionale Komponente im Denken und Wirken dieses vielumstrittenen Mannes
erhellt zu haben (S. 53-88). Schon in den ersten Wochen nach Ausbruch des
Weltkrieges, als sich der Graben zwischen der deutschen und der franzdsischen
Schweiz bedrohlich auftat, hat sich Ragaz mit bedeutenden Ménnern wie
Ernest Bovet, Paul Seippel und Adolf Keller zusammengetan, um in der
héchst gefdhrlichen Lage gemeinsam den «schweizerischen Standpunkt» zu
finden. Das entscheidende Stichwort der bertihmten Spittelrede vom 14. De-
zember 1914 ist also in diesem Kreis geboren worden und wurde von Ragaz
unter dem Pseudonym «Helveticus» schon in einem Bettagsartikel desselben
Jahres dreimal verwendet (S. 71f.).

3. Einen Hoéhepunkt des Buches stellt das fiinfte Kapitel dar: «Die Krise
der Theologie und der religiés-sozialen Bewegung». Es schliet eine empfind-
liche theologiegeschichtliche Licke, indem einleuchtend die Spannungen
innerhalb des religits-gozialen Kreises samt deren theologischen Implikationen
und damit indirekt die ersten Anféinge der sogenannten «dialektischen Theo-
logie» aufgehellt werden. Vier Ergebnisse sind dabei vor allem hervorzu-
heben :

a) Die religis-soziale Bewegung der Schweiz brach schon am Kriegsanfang
in einen deutsch gesinnten und einen die deutsche Politik wie namentlich den
deutschen Geist unter Kritik nehmenden Fliigel auseinander. Fur den ersten
waren reprisentativ Kutter und Benz und fiir den zweiten Ragaz und
Matthieu. Ragaz’ Gegnerschaft gegen das wilhelminische Deutschland hat
vor allem theologische Wurzeln, wie das Mattmiillers luzider Exkurs «Der
deutsche Gott» zwingend zeigt (S. 200-206).

b) Kutter und Ragaz wie etwas spater Barth und Thurneysen haben alle
wesentliche AnstéBe von Christoph Blumhardt empfangen. Zur Kenn-
zeichnung dieser Gemeinsamkeit, die den gesamten religiés-sozialen Kreis
charakterisiert, spricht Mattmiiller direkt von einer « Blumhardtbewegung»
in der Schweiz (S. 218{f.).

¢) Neben die schon bestehende theologische Spannung zwischen Kutter
und Ragaz tritt diejenige zwischen Ragaz und Barth, wobei sich die beiden
Spannungsfelder kreuzen (der junge Barth steht in der Deutschlandfrage
auf der Seite von Ragaz, theologisch mehr auf derjenigen von Kutter). Die

29



450 Rezenstonen

theologische Auseinandersetzung zwischen Barth und Ragaz wird erstmals
greifbar im Zusammenhang einer Rezension der Hausandachten Christoph
Blumhardts durch Karl Barth (1916). Der junge Barth iibt darin Kritik an
den sozialistischen Pfarrern, denen er selber zugehorte. Sie 148t sich auf den
Nenner bringen, « Blumhardt vertrete die dem Evangelium geméif3e Wahrheit,
die mit den Parteibrillen Behafteten nur einen ideologisierten Abzug derselben»
(8. 222). Damit war indirekt ein negatives Urteil iiber den innerweltlichen
Aspekt der Ragazschen Eschatologie gefillt, das seither in unzdhligen Va-
riationen repetiert worden ist: Ideologisierung des Evangeliums. An der
«Tambacher Konferenz» (1919), wo Karl Barth anstelle des erkrankten
Ragaz zu sprechen hatte, erfolgte dann der theologische Bruch Barths mit
Ragaz (S. 245-256).

Hochst bedeutsam sind in diesem Zusammenhang die prézisen Unter-
suchungen Mattmiillers zum Ideologievorwurf an Ragaz. Er bestreitet nicht,
dal3 es bei Ragaz ideologisierendes Reden gibt. Aber dieses sei nur ein Mittel,
um das Gespréich mit den Kirchenfernen aufzunehmen bzw. mit den «Welt-
lichen» eine gemeinsame Sprache zu finden. «Entscheidendes Merkmal war
diese Ideologisierung fiir Ragaz nie, sondern eben doch die Deutung des Le-
bens vom Glauben an den lebendigen Gott und sein Reich aus» (S. 226f.).

4. Der zweite Weltkrieg stellte Ragaz, wie bereits erwdahnt worden ist,
vor das Problem der Gewalt. Es wurde fiir ihn politisch leitend und hat auch
bereits schon seine Auseinandersetzung mit der leninistischen Gestalt des
Sozialismus bestimmt. So wandelt er sich zum entschiedenen Pazifisten.
Mattmiiller widmet dem besagten Vorgang ein ganzes Kapitel (8. 257-329).
Und mit Recht!Denn gerade zu diesem Punkt hat sich eine der hartnéckigsten
«fables convenues» gebildet. Ragaz ist als ideologischer Pazifist, als rabiater
Antimilitarist und politischer Schwirmer ins Bewufltsein der Nachwelt ein-
gegangen; und das eben trifft auf ihn nicht zu. Zwar wurde ihm aus seinem
Reichsgottesglauben heraus der «Kampf gegen den Démon der Gewalt» ein
immer zentraleres Anliegen. Auch hatte er darum den ethischen Mut der
Militdrdienstverweigerer hoch geachtet und selbst begriiBt. Doch Tolstojaner
bzw. absoluter Pazifist ist er nie gewesen. Auf politischer Linie vertrat Ragaz
vielmehr einen «relativen Pazifismus», der ihn sagen lieB, daB «unter be-
stimmten Voraussetzungen Einzelne und Voélker ihr Land mit den Waffen
verteidigen» miBten (S. 327). Sein konstruktiver Einsatz fiir den Frieden
zielte deshalb auch nicht auf pure Negation der Gewalt, sondern auf deren
Unterordnung unter eine nach dem Krieg zu schaffende internationale
Rechtsordnung. Darum gehorte er, sehr im Gegensatz zu vielen seiner pazi-
fistischen und auch sozialistischen Freunden, zu den leidenschaftlichsten
Verfechtern des Vélkerbundsgedankens in der Schweiz (S. 535-549).

Gesamthaft ist von Mattmillers Werk zu sagen, dal es eine hervorragende
Leistung darstellt. Gerade dadurch, daf der Verfasser kein direktes biogra-
phisches Portrait von Leonhard Ragaz entwirft, sondern dessen eigenartige
Personlichkeit durch das Medium seines engagierten Denkens wie zeit-
geschichtlichen Wirkens dem Leser vor die Augen treten 1aBt, wird das Bild
ungemein konkret, lebendig und wahr. Dariiber hinaus erweist sich das Buch
als ein gewichtiger Beitrag zur Aufhellung der schweizerischen Geschichte



Rezensionen 451

im zweiten Dezennium dieses Jahrhunderts. Insbesondere das Kapitel iiber
den Landesstreik und seine Vorgeschichte (S. 333-426) wird neben den
Monographien von Paul Schmid-Ammann und Willi Gautschi sicherlich
Beachtung finden, weil es neue, wichtige Gesichtspunkte bringt. Was die
zum Teil neuen Ergebnisse zur Ragazforschung im engeren Sinne anbetrifft,
kann ihnen der Rezensent voll und ganz zustimmen, abgesehen von der
zeitlichen Ansetzung der «tiefgreifenden theologischen Wende» von Ragaz
(S. 39 und 218), die Mattmiiller auf das Jahr 1910 ansetzt, die aber wahr-
scheinlich schon im Verlauf des Burenkrieges anhebt. Arthur Rich, Ziirich

WiLHELM BRANDT, Friedrich von Bodelschwingh, 1877-1946. Nachfolger und
Gestalter. Bethel, Verlagshandlung der Anstalt, 1967. 292 S. 16 Tfln.
DM 13.80.

Friedrich v. Bodelschwingh, der 1910 das Werk seines Vaters iibernahm,
zéhlte im kirchlichen Deutschland der 30er Jahre zu den geistlichen Autori-
taten. Er hatte sich nicht nur in der Nachfolge seines Vaters bewihrt, er ist
vor allem in der Zeit des Kirchenkampfes zum Vertrauensmann vieler ge-
worden. Das Scheitern seiner Wahl zum Reichsbischof hat seinen Ruf nur
gehoben, und obwohl er in der Bekennenden Kirche keine fithrende Funktion
besall und oft auch einen Weg einschlug, der dem Konsens der Unbedingten
nicht immer entsprach, blickte man auf ihn. Das Lebensbild eines solchen
Mannes zu schreiben, muB3te Freude machen.

In der Tat hat Wilhelm Brandt eine von Pietdt durchwirmte, im liebe-
vollen Urteil abgewogene und bis in die Ausdrucksweise von Dankbarkeit
geprigte Biographie geboten. Bodelschwingh kommt selber reichlich, fast
zu reichlich, zu Worte, seine Aulerungen werden in vorsichtiger Weise und
immer im Sinne des Urhebers interpretiert. Der Leserkreis, fur den das Buch
wohl vornehmlich gedacht ist — und er diirfte nicht klein sein — wird es
gewiBl mit gleicher Dankbarkeit lesen, wie sie den Autor bewegte, als er
sich mit dem Manne seiner Verehrung beschiiftigte. Sein Buch ist im lauter-
sten Sinne des Wortes erbaulich. Die christliche Gemeinde ist heute arm an
solchen Darstellungen.

Der Rezensent fragt sich jedoch, ob ein Buch auch dieses Charakters
nicht bei gewissen Abschnitten der Darstellung stérkere kritische Reflexionen
enthalten miBte. Zu denken ist hier im weitesten Sinne an das Gebiet des
Politischen, nach dem heute gerade die junge Generation fragt; denn es
gibt auch eine unbewdiltigte Kirchengeschichte. Wie die Bodelschwinghs
dachte der groBte Teil der deutschen Pastoren zwischen 1918 und 1933.
Kaum einer konnte sich zur Demokratie ein Herz fassen. Aber war es wirklich
nur politische Ahnungslosigkeit, die sie so vollig ungewappnet in das Jahr
1933 gehen lieB? War es nicht die Magie des «Nationalen» schlechthin, wenn
sie der «nationalen Erhebung», der Regierung der «nationalen Konzentration,
mehr freudige Erwartung als kritische Reserve entgegenbrachten? War es
nicht das ungliickliche lutherische Mifftrauen gegen den «Herrn Omnes»,
das die meisten Kirchenmédnner vom Anbruch einer autoritédren Staats-

1 Leonhard Ragaz in seinen Briefen, 1 (1966), S. XVITI-XXII.



452 Rezensionen

ordnung auch fiir die deutsche Volkskirche etwas hoffen lief ? Und ist dieser
traditionelle sozial-politische Hintergrund mnicht auch fiir das kirchliche
Handeln von starkem EinfluB gewesen? Wie seltsam rasch war im Friih-
sommer 1933 und ohne einen Aufwand von Theologie plotzlich das omindsse
Amt eines «Reichsbischofs», als wire es das Selbstverstiandlichste im Munde
der kirchlichen Baumeister, im Schwange. Bodelschwinghs personliche Inter-
pretation («Reichs-Diakon»), nachdem er einmal Ja gesagt hatte, dndert
nichts an der MiB}lichkeit des ganzen Vorhabens. Man mag es als eine Fiigung
der Vorsehung ansehen, daBl es ihm erspart blieb, sich in diesem «Amt»
nutzlos verbrauchen zu lassen. Es war von vornherein, weil verheiBungslos,
zum Scheitern verurteilt. Aber in der Sicht dieser Probleme hétte sich der
Verfasser zu allgemeinen kritischen Résonnements erheben miissen. Das
hitte seinem Buch Farbe gegeben, die Bedeutung Bodelschwinghs jedoch
keineswegs verringert. — Zu erwithnen wiire noch, was im Buch leider auch
nicht steht. Bei der Bildung des Pfarrernotbundes ist Bodelschwingh ein-
miitig als Vorsitzender vorgeschlagen worden. Sein Name stand in dem
spater formal wenig geéinderten Programm. Zwei Pastoren, einer war Martin
Niemoller, sind deswegen nach Bielefeld gefahren. Bodelschwingh hat jedoch
abgelehnt — die Grinde wiren des Nachdenkens wert —, er verwies auf
Marahrens. Erst als dieser auch ablehnte, iibernahm Niemoller den Vorsitz.

Eine besondere Gabe des Verfassers an seine Leser ist der Abschnitt von
Bodelschwinghs Kampf um seine Kranken. Es verdiente geradezu einen
Separatdruck. Was ist jedoch dieser Biographie mehr zu wiinschen, als daf
sie das Andenken an einen Mann wachhélt, der in seinem Werk wie in der
Kirche nur ein Pastor sein wollte: das schonste Amt, zu dem ein Mensch
berufen werden kann. Karl Kupisch, Berlin

S1GURD MARTIN DARCKE, Teilhard de Chardin und die evangelische Theologie.
Die Weltlichkeit Gottes und die Weltlichkeit der Welt. Gottingen, Vanden-
hoeck & Ruprecht, 1967. 425 S. DM 29.80.

In diesem umfangreichen Buch, das auch wichtige nicht-edierte Werke
von Teilhard de Chardin einbezieht, «soll zum ersten Mal die Theologie
Teilhards vom Standpunkt der deutschen evangelischen Theologie aus
wissenschaftlich dargestellt, diskutiert und mit verschiedenen Entwiirfen
der protestantischen Theologie konfrontiert werden» (S. 5). Das Werk enthélt
zwei Hilften: «Die Einheit von Gotteswirklichkeit und Weltwirklichkeit bei
evangelischen Theologen» (S. 21-235) und «Die Einheit von Gotteswirklich-
keit und Weltwirklichkeit bei Pierre Teilhard de Chardin» (S. 237-416).
«Der vorliegende Band behandelt gleichsam nur die ‘Prolegomena’ zur
Dogmatik, wihrend die zentralen Fragen von Schopfung, Stiinde und Erls-
sung in einer spéteren Studie behandelt werden sollen.» Dort wird «die
Differenz zwischen Teilhards Position und dem reformatorischen Standpunkt
groBer als bei den Themen, die in diesem Band behandelt werden und bei
denen die evangelische Theologie sogar manches von Teilhard lernen kann»
(S. 6).

In der ersten Halfte des Buches werden erst das panreligiose Wirklich-
keitsverstéandnis und die Weltlichkeit Gottes, dann das nicht-religiose Wirk-



Rezensionen 453

lichkeitsverstéindnis und die Weltlichkeit Gottes und schlieBlich die Ansétze
zur Uberwindung des Gegensatzes zwischen diesen beiden innerhalb der
heutigen evangelischen Theologie untersucht.

Dr. Daecke sagt, daf die Basis von Teilhards Theologie, ebenso wie der
Ausgangspunkt von Hegels «weltlicher» Theologie «nicht der historische
Jesus, sondern der Auferstandene, der gegenwirtig im ‘Geist’ Lebende» sei
(S. 23). «Sowohl der historische Jesus als auch das Wort der Bibel spielen
bei Teilhard eine noch geringere Rolle als bei Tillich» (S. 50). «Aber im
Gegensatz zu Teilhard schligt Tillichs Herz fur die (ungeschichtliche) wver-
tikale Dimensiony (S. 55). Daecke meint, daB3 die Intentionen von Teilhard
und Ernst Bloch groftenteils tibereinstimmen, denn «auch Bloch will den
Gegensatz von Transzendenz und Immanenz tiberwinden» (S. 58). Doch
ist das «Novum» bei Bloch «kein wirkliches Novum, keine ‘neue Wirklich-
keit’» (S. 68). Zwischen Wolfhart Pannenberg und Teilhard sieht Daecke
eine Ubereinstimmung hierin, daB auch Pannenberg die Zukunft Gottes
nicht «von der Zukunft des weltlichen Reiches Gottes (...) unterscheidet»
(S. 62). Zwar wird bei Ernst Jiingel «Gottes Sein» als «ein Sein im Werden»
beschrieben, es geht da aber um «ein Werden ¢n Gott, ein innergéttliches,
ein innertrinitarisches Werden», wihrend Teilhard «das Werden Gottes in
Beziehung zum Werden der Welt» setzt (S. 71). Die Theologie Friedrich
Gogartens bildet nach Daecke einen radikalen Gegensatz «zum panreligiésen
Wirklichkeitsverstindnis, von dem Teilhard herkommt und das er niemals
ganz iberwunden hat» (8. 97). Zwar hat Dietrich Bonhoeffer «die Erfahrung
des weltlichen Gottes als des an der Weltlichkeit leidenden Gottes gemacht
(...). Was bei Bonhoeffer aber fehlt, ist ein ‘weltliches’ Verstindnis der
Auferstehung Christi, das die Erfahrung des ‘Todes Gottes’ nicht auBer
Kraft setzt, sondern im Gegenteil erst vollendet» (S. 138).

Zu Gerhard Ebelings Versuch, den Gegensatz zwischen Gotteswirklichkeit
und Weltwirklichkeit «geschichtlich» zu tiberwinden, bemerkt Daecke: «Es
148t sich nicht leugnen, daf3 der universale und kosmische Aspekt bei Ebeling
fehlt und dafB das ‘Ganze der Wirklichkeit’ nicht zureichend erfafBt wird,
daB es also zu einer ‘Verkiirzung der theologischen Problematik’ kommt»
(S. 164). Er meint aber, daB «Ebelings Theologie zur Interpretation von
Teilhards ‘Weltanschauung’ dienen» kann (S. 166).

In der zweiten Halfte seines Buches wendet Daecke sich Teilhards eigenem
Versuch zu, Gotteswirklichkeit und Weltwirklichkeit miteinander zu einem
Ganzen zu verbinden. «Teilhards Ziel ist der gedankliche Vollzug der Hinheit
der Wirklichkeit: die zukinftige Vereinigung aller Weltwirklichkeit in Gott,
in Christus-Omega, und also die Vereinigung von Gottes- und Weltwirklich-
keit» (S. 249). Daecke meint, daB3 in der Gesamtkonzeption Teilhards die
Metaphysik «ein nur vereinzelt auftretender, unorganischer Fremdkérper»
sei (S. 267). Erlduternd sagt er: «Die Metaphysik ist auch iiberfliissig, denn
in der ‘Dialektik’ bzw. in der durch sie erweiterten ‘Physik’ ist die ‘Ultra-
physik’ und also das in der ‘Metaphysik’ ungeschichtlich und also unange-
messen Intendierte schon enthalten» (S. 269). «Im Gegensatz zur Metaphysik
hat die Ultraphysik wesenhaft mit der Weltwirklichkeit zu tun und geht von
ihr aus. Daher erfaBt sie die Wirklichkeit, auch die Gotteswirklichkeit und



454 Rezensionen

schlieBlich. die Einheit der Wirklichkeit, geschichtlich» (S. 273). Dabei stellt
Daecke aber die kritische Frage: «Ist es denn nun auch mdglich, nicht nur
die menschliche, sondern auch die gétiliche Geschichte zu ‘naturalisieren’,
auch sie in eine einheitliche ‘Weltanschauung’ hineinzunehmen, die mit
erweiterten naturwissenschaftlichen Methoden in einer ‘Ultraphysik’ und
‘Hyperbiologie’ gebildet wird?» (S. 286). Und er fragt weiter: «Aber wird
durch den Versuch, die Gotteswirklichkeit durch ihre Vereinigung mit der
universalen, kosmischen Weltwirklichkeit geschichtlich und weltlich, natur-
haft und leiblich zu verstehen, nicht die Differenz von Gottes- und Welt-
wirklichkeit preisgegeben, geht dadurch nicht die Eigensténdigkeit und
Unabhéngigkeit, die Neuheit und der Primat, die Ungeschuldetheit und
Freiheit der Gotteswirklichkeit verloren?» (S. 297).

Daecke meint, dal in der Konzeption Teilhards der Glaube das Primére
und die naturwissenschaftliche Einkleidung erst das Sekundére ist. Seines
Erachtens geht es bei Teilhard um «ein ‘Credo’, ein Glaubensbekenntnis, das
Teilhard erst nachtrdglich als auch denkbar, als auch rational einsichtig und
naturwissenschaftlich nachvollziehbar intellektuell rechtfertigen will» (S.
330f.). Daecke urteilt: «Teilhards Gesamtkonzeption in groBen Ziigen iiber-
zeugt, obwohl ihre Begriindung und Durchfithrung im einzelnen diskutabel
ist. Das Richtige ist hier die Glaubensiiberzeugung, wéhrend der Versuch,
sie naturwissenschaftlich als denkméglich und rational einsichtig zu erweisen,
nicht befriedigt. Aber das ‘Credo’ ist von seiner rationalen Verifizierung,
seiner nachtriglichen ‘Kontrolle’ nicht abhéngig» (S. 331f.).

Daecke verteidigt Teilhard gegeniiber verschiedenen romisch-katholischen
und evangelischen Kritikern (S. 297-313), jedoch meint er, da8 z. B. Paul
Schiitz nicht ganz Unrecht habe zu behaupten, «daBl Teilhard das Kreuz
vergessen habe und am Gekreuzigten vorbeigehe» (S. 310). Das Verhiltnis
zwischen Teilhards Konzeption und der Theologie wird von Daecke als
komplementdir bestimmt : Teilhards Theologie braucht «die Ergidnzung durch
die evangelische Theologie. Ebenso braucht die protestantische und katho-
lische Schultheologie die Erginzung durch Teilhards kosmische Christologie
und universale Soteriologie» (S. 413).

Das sind nur einige Ziige der Hauptgedanken dieses schénen und tief-
sinnigen Buches, das den «StraBburg-Preis 1967» erhalten hat und dessen
Erscheinen ohne Ubertreibung ein FEreignis genannt werden kann. Das
Buch bietet unendlich vieles, was man von Herzen begriiBen wird. Eines
der groBen Verdienste dieses Werkes ist es, da8 es dadurch, daf3 es Teilhard
gegen den Hintergrund der Spannungen zwischen den heutigen panreligiésen
und nichtreligiosen Tendenzen der evangelischen Theologie stellt, einerseits
das Scheitern der zeitgendssischen Theologie, {iber diese Spannungen hin-
auszukommen, andererseits die auBerordentliche theologische Aktualitéit
Teilhards scharf herauszustellen vermag. Es melden sich aber auch einige
Bedenken. Ich méchte mich auf eine Vierzahl beschréanken :

1. Esist zu bedauern, daB Karl Barth der groBe Abwesende des Buches ist.
Die beabsichtigte Konfrontation der evangelischen Theologie mit der Ge-
dankenwelt Pierre Teilhards de Chardin wiirde m. E. erst dann véllig sicht-
bar, wenn die theologischen Ansitze Karl Barths zur ﬁberwindung des



Rezensionen 455

Gegensatzes zwischen panreligiosem und nichtreligiosem Welt- bzw. Gottes-
verstéindnis zur Sprache gebracht wiirden. Daeckes Buch, das tibrigens die
ausldndische Theologie unberiicksichtigt 148t, triige darum auch besser den
Titel: «Teilhard de Chardin und die evangelische Theologie in Deutschland».

2. Es wiire zu fragen, ob es zuléssig ist, im Gegensatz zu Teilhards eigenen
Aussagen die Metaphysik als einen unorganischen Fremdkérper seiner Ge-
samtkonzeption anzusehen. Dagegen meine ich, daB es hier um die letzten
Konsequenzen von Teilhards Christologie geht, wobei Antwort gegeben
werden soll auf die Fragen beziiglich der Relation zwischen dem Ursprung
der Vielheit (deren Vereinigung nach Teilhard letztlich vermége der kos-
mischen Anziehungskraft Christi geschieht) und Goft. Dazu kommt, daf} es
meines Erachtens geboten ist, den theologischen Zugang zu Teilhards
Denken so zu suchen, daBl dabei seine Gesamtkonzeption als solche nicht
verletzt, sondern respektiert wird.

3. Es ist leicht einzusehen, daf3 Teilhard keine Theologie im eigentlichen
Sinn bietet, sondern das Christusgeschehen in die Sprache der Kosmogenese
transponiert. Dabei ist aber das Menschsein Jesu nach Teilhards eigenen
Voraussetzungen von entscheidender Bedeutung, weil auch Christus als im
ProzeB3 der Evolution verwurzelt gedacht werden soll, was gerade die histo-
rische Person Jesu gewihrleistet. Dartiber hinaus ist es eine lapidare These
Teilhards, daB «das Tragen der Siinde einer siindigen Welt», in die Sprache
der Kosmogenese transponiert, «das Tragen der Lasten der Welt in Evolu-
tion» bedeutet. So sind das Menschsein und das Kreuz im Gegensatz zu
bestimmten AuBerungen Daeckes wohl die wunerliflichen Voraussetzungen
fir Teilhards Gesamtkonzeption.

4. Wenn Daecke das Verhiltnis zwischen Teilhard und der Theologie als
komplementdr bezeichnet, so macht das auf mich den Eindruck einer allzu
voreiligen Fixierung zweier Positionen, was, wie ich fiirchte, frither oder
spater zu Kurzschliissen fithrt. Um hier aber wirklich klar zu sehen, werden
wir den in Aussicht gestellten zweiten Band abwarten miissen, worin die
eigentlichen theologischen Fragen behandelt werden sollen. — Persénlich bin
ich fiir die dynamische Relation zwischen Teilhard und der Theologie, in
der die Spannungen bewahrt und ausgetragen werden und das Verhéltnis
zwischen Evolution und Eschatologie, vermége des kosmischen Christus, als
eine Konvergenz aufgefal3t wird. Teilhard sollte m. E. fir uns Stimulanz
und bletbende Herausforderung sein, die ein allzu schneller Ausgleich zwischen
Evolutionslehre und Theologie nur gefihrden kénnte.

Diese Bemerkungen wollen nur dazu auffordern, das scharfsinnige Buch
Daeckes selbst zu lesen. Wir warten jetzt auf den zweiten Band, auf dessen
baldiges Erscheinen ich von Herzen hoffe. Attila Szekeres, Briissel

ArNoLD KUSTER, Der reformierte Schweizer Pfarrer in der Welt des Rechis.
Zirich, Zwingli-Verlag, 1966. 264 p. Fr. 21.50.

A c6té de son ministére, le pasteur A. Kuster a pris le temps de faire des
études de droit et de les terminer par un doctorat dont la thése fournit
Pouvrage dont nous parlons ici. Il faut s’en réjouir, comme d’ailleurs en
général de la recrudescence de l'intérét, en théologie réformée, pour les



456 Rezensionen

questions de droit ecclésiastique. Cet intérét renoue en effet avec I'un des
soucis profonds de son ecclésiologie — je pense au quatriéme livre de I’ Institu-
tton chrétienne, aux nombreuses ordonnances ecclésiastiques du XVIe siécle
ou a cet ouvrage trop méconnu, mais fondamental, qu’est le «De politia
ecclesiastica sive forma ac ratio gubernandi regni Christi, quod est ecclesia,
in his terris» de W. Zepper (Herborn, 1595). Le droit ecclésiastique est une
indispensable science auwiliaire (pas plus, mais pas moins non plus) chargée
d’aider 1’Eglise, par sa structure et sa discipline, & exprimer sa nature
profonde.

L’ouvrage d’A. Kuster comprend trois parties. La premiére traite des
questions fondamentales (le fondement d’un droit ecclésiastique, ’origine
et la formation du ministére pastoral contemporain, ete.). La seconde
s’occupe du cheminement pour devenir pasteur (notamment de la consécra-
tion et des nominations pastorales). La derniére, inévitablement la plus
longue, expose le ministére pastoral sous ses aspects juridiques (incorporation
du pasteur dans ’Eglise et I'Etat, devoirs et droits du pasteur, discipline &
laquelle il est soumis, secret «professionnel», le pasteur comme citoyen).
Cette simple énumération montre I'intérét qu'un tel ouvrage ne manquera
pas de susciter.

J’aimerais n’en dire que du bien. Je partage en effet sans hésiter la convic-
tion de 'auteur au sujet de la «eminent theologische Dimension des Kirchen-
rechts» (p. 6). Comme lui, je suis certain aussi qu’il faut chercher la référence
ordinaire du ministére pastoral dans lapostolat néotestamentaire (p. 34)
plutét que dans le presbytérat de type médiéval ou dans ce «sacerdoce
universel» qui donne lieu & tant de malentendus parce qu’il condamne pra-
tiquement ceux qui y recourent pour expliquer le ministére & comprendre
celui-ci avant tout dans des catégories sacerdotales (A. Kuster lui-méme s’y
laisse prendre parfois, cf. p. 43, 52). Comme lui enfin je pense qu’il est fort
important de comprendre les relations entre le pasteur et sa paroisse dans
la perspective, si heureusement formulée, d’une «gottesdienstliche Gefolg-
schaft» (p. 41, n. 24a; 106; 129; ete.).

Il n’empéche que cet ouvrage préte aussi le flanc & quelques reproches
dont les suivants me semblent étre les plus notables:

1. Ce livre atteste un peu trop visiblement la durée qu’il a fallu pour
I’élaborer. I1 me parait regrettable par exemple, en 1966, de parler du
«Vaticanum» en pensant au premier Concile qui porte ce nom (p. 48; d’ailleurs
les réorientations survenues dans 'ecclésiologie romaine grace a Vatican I1
ne sont pas envisagées du tout, voir notamment p. 49 qui ignore Lumen
gentium au-dela de ce qui est permis). Un autre exemple: I’auteur a eu connais-
sance de la fusion, dans le Canton de Vaud, de I’Eglise nationale et de
I’Eglise libre puisqu’il parle de.la «ehemalige waadtlindische Freikirche»
(p. 63), mais il renvoie aux textes réglementaires de cette Eglise comme si
elle existait encore (cf. p. 66; 107, n. 8; 138, n. 30; 139, n. 33; ete.).

2. Les renseignements historiques sont souvent trop rapides méme pour
un ouvrage qui confesse ne faire de I’Histoire que par la bande. Comment,
par exemple, est-il possible d’affirmer que Calvin a forgé sa théorie des
différents ministéres d’une maniére bibliciste (accusation qui mériterait



Rezenstonen 457

d’ailleurs un sérieux réexamen!) mais qu’il n’a pas tenu compte du ministére
épiscopal pourtant attesté dans le Nouveau Testament (p. 23, n. 31)? Une
lecture méme superficielle du Quatriéme Livre de I’ Institution montre au
contraire que Calvin identifie théologiqguement tous les ministres qui relévent
du ministére essentiel de la Parole, des sacrements et des clefs, que leur
porteur soctologique soit presbytre ou patriarche. Comment ne pas remarquer
aussi que Calvin évite avec soin d’appeler «presbytres» les «Anciens» dont il
désire la présence dans 1’Eglise: il n’est donec pas exact, historiquement, de
dire que Calvin accueille «den Pfarrer ing Kollegium der Presbyter» (p. 108,
n. 16b); il accueille au contraire le pasteur dans la compagnie des pasteurs
(sicollége il y a, c’est celui-ci), et il donne, comme dans la discipline épiscopale
traditionnelle, le pasteur pour président au Conseil ou Collége des «Anciens» —
et non des «presbytres».

3. Il manque au livre une certaine robustesse ou peut-&tre plutét une
certaine logique doctrinales. Un exemple: & plusieurs reprises, l’auteur
rappelle qu’a ses yeux I’Eglise réformée a une doctrine du ministére qui ne
connait pas le caractére ¢indélébile» de ’ordination. «Der Protestant... ist
Pfarrer, weil und solange er den besonderen Dienst seiner Kirche versieht»
(p. 241). Dans ces conditions, il aurait été intéressant d’apprendre pour
quelles raisons doctrinales ou juridiques un pasteur qui interrompt pour un
temps ’exercice du ministére n’est pas réordonné au moment ot il le reprend,
ou pourquoi un pasteur & la retraite reste autorisé & précher, & présider aux
sacrements, & célébrer des actes ecclésiastiques.

4. Le «reformierter Schweizer Pfarrer» dont parle ’auteur est avant tout
le pasteur d’une Eglise cantonale suisse allemande. 11 y a certes des allusions
a la situation du pasteur d’une Eglise suisse romande, mais aussi et surtout
une ignorance considérables des données concrétes en-deca de la Sarine.
Je prends quelques exemples. A lire I'ouvrage d’A. Kuster, on dirait que la
seule Faculté de théologie du Canton de Vaud soit celle de I'Eglise libre
(aujourd’hui absorbée par la Faculté universitaire) (p. 76). L’auteur parait
ignorer les droits de vote ou d’éligibilité des femmes dans la plupart des
Eglises de Suisse romande (cf. p. 91, n. 5). Il ignore que la Constitution de
I’Eglise neuchéateloise parle de 1’Eglise avant de parler des paroisses, et est
donc nettement anti-congrégationaliste (p. 104s). Il ne sait pas qu’avant la
fusion des deux Eglises vaudoise certains pasteurs de 1'Eglise libre aussi
étaient aumoniers militaires (p. 244s). Il omet dans sa bibliographie la thése
de doctorat en droit d’A.Berthoud sur «Le statut juridique de I’Eglise
réformée-évangélique du Canton de Neuchétel» (Neuchétel, 1955). Il passe
a cOté d’un «cas» qu’il aurait été fort intéressant d’analyser dans le chapitre
sur la discipline doctrinale & exercer dans 1’Hglise, le cas du pasteur Rittmeyer
de Ste. Croix qui, il y a quelques années, a été écarté du ministére pour
raison d’hérésie et dont l'affaire est allée jusqu'en Tribunal Fédéral. Et si
Pauteur avait mieux connu la Suisse romande, notamment certains milieux
pastoraux du Canton de Vaud, il n’aurait pas jugé inutile de réfuter ceux
qui protestent contre 1’ordination de femmes au ministére pastoral en arguant
du fait qu’il ne leur sied pas, pour des raisons théologiques, de gouverner
une paroisse ou de présider une assemblée eucharistique, sous prétexte



458 Rezensionen

«daB sich bei uns kaum jemand darauf berufen wird» (p. 67, n. 10). Je ne
fais pas ces remarques par susceptibilité régionaliste, mais plutdt parce que
le livre de Kuster est un exemple de plus de l'ignorance réciproque des
Eglises de Suisse alémanique et romande, et peut-étre aussi des nuances
singuliéres qui les distinguent au niveau du sentire ecclesiam.

5. Toutefois mon reproche majeur s’adresse aux trop nombreuses mal-
adresses qui touchent & l’ecclésiologie néotestamentaire. Je mn’ignore pas
combien tous les passages du Nouveau Testament rattachés a 1’ecclésiologie
sont sujets & débats et souvent & options tranchées. Dans les quatre exemples
suivants il me semble pourtant qu’il y a des évidences scripturaires que
I'auteur aurait di voir. Pourquoi nomme-t-il régulierement les Sept d’Actes
6 des «diacres» alors que le Nouveau Testament ne leur donne jamais ce
titre (cf. p. 29, 79, 83)? Comment peut-il, ensuite, postuler dans le Nouveau
Testament lui-méme une «ordinatorische» et une «nicht-ordinatorische
Linie» (p. 78-88), sans vérifier cette hypothése par 'examen des tensions,
des conflits, des victoires ou des défaites dont deux tendances ecclésiologiques
aussi contradictoires ne peuvent pas ne pas avoir laissé de traces, si vraiment
elles ont coexisté. Quand on pense aux conflits sur la 1égitimité de I’apostolat
de saint Paul par exemple, et & la part positive plutéot que négligente qu’il
prend dans ces conflits, il faut vraiment fournir des évidences pour supposer
la juxtaposition paisible d’une ecclésiologie qui demande une légitimation
des ministres et d’une ecclésiologie qui s’en passe ou la trouve tout ailleurs
que la premiére. En troisiéme lieu, comment l’auteur peut-il dire & plus
d’une reprise que le Nouveau Testament connait certes une discipline contre
les hérésies mais qu’elle ignore une discipline contre les hérétiques (p. 150;
151; 158; 159). Il devrait alors expliquer au lecteur pourquoi il exclut du
témoignage néotestamentaires le fait que Paul (aux dire des Pastorales qui
font partie du Nouveau Testament quelle que soit ’avis qu’on ait sur leur
authenticité) dit avoir livré & Satan pour des raisons de foi, Hyménée et
Alexandre (1 Tim. 1. 20) ou la recommandation qu’il donne & Timothée de
se garder d’Hyménée et de Philete qui se sont détournés de la vérité en
prétendant la résurrection déja intervenue, et qui par cette doctrine ren-
versent la foi de certains (2 Tim. 2. 17). Enfin, au sujet du stgillum confessionis,
se contenter de l'impression d’E. Zellweger selon laquelle ce sceau «im
Neuen Testament eisern gewahrt wird» (citation de 'ouvrage «Beichte und
Vergebung», Basel, s.d., p. 89, faite p. 187), mériterait quand méme un
certain examen de contréle. En le faisant moi-méme, j’ai été frappé de voir
que E. Zellweger appuie sa conviction sur le seul fait qu’il suppose Paul
connaitre si bien la dépravation morale du monde ambiant par des confes-
sions privées qu’on lui aurait faites, sur le fait aussi que Paul dit étre constam-
mant assailli par le souci des Eglises (2 Cor. 11.28), ce qui signifie parait-il,
que des foules se pressaient pour venir se confesser. Les autres textes que
Zellweger reléve ou bien renvoient aux entrevues privées de Jésus avec
Nicodéme ou avec la Samaritaine, ou & ’entrevue entre Ananias et Saul de
Tarse, dont rien ne nous dit qu’il s’agissait de confessions privées, ou bien
ils renvoient aux mouvements ou aux événements de confession publique
(Luc 3. 11-14; Actes 19. 18), ou aux textes qui semblent présupposer au



Rezensionen 459

contraire des entretiens ol le pénitents n’est pas seul avec son confesseur,
puisqu’une fois toute 1'Eglise est engagée dans l'affaire (Mt. 18. 19), et
puisque la seconde fois, & moins de couper le texte du contexte, il semble que
les Anciens ne sont pas loin (Jq. 5. 16). N’aurait-il pas été plus simple,
aprés un bref contréle des renseignements sur lesquels Zellweger arme de fer
sa conviction, de constater que le Nouveau Testament, sans interdire cette
méthode de cure d’4mes qu’est la confession privée et le sigillum confessionis
qui, effectivement, la protége et la justifie, ne la connait pas?
Une fois encore je regrette de n’avoir pu taire ces quelques réserves au
sujet d’un livre dont, dans I’ensemble, il faut se réjouir.
Jean-Jacques von Allmen, Neuchétel

PERSONALNACHRICHTEN

MANCHESTER. Gestorben: Professor HArorLp HENrYy RowrLey, D. D., Pro-
fessor emeritus fiir altes Testament an der Theologischen Fakultét.

WieN. Gestorben: Prof. D. Dr. ERwWIN EUGEN SCHNEIDER, Professor emeri-
tus fiir Systematische Theologie an der Evangelisch-theologischen Fakultit.

Arnold Kuster

Der reformierte Schweizer
Pfarrer in der Welt des Rechts

264 Seiten. Kartoniert 21.50

Eine umfassende Darstellung aller juristischen Fragen, die mit dem
Amt eines reformierten Pfarrers in der Schweiz im Zusammenhang
stehen.

Aus dem Inhalt: Theologische Grundlegung des Kirchenrechts —
Herkunft, Geschichte und gegenwirtige Situation des Pfarrer-
berufes — Abgrenzungen und Vorwegnahme der Sonderstellung
einzelner Pfarrer — die Genesis des Pfarrers — die Ordination — die
Pfarrwahlen — Pfarrer in Kirche und Staat — Pflichten und Rechte
des Pfarrers — die Lehrzucht — das Disziplinarrecht des Pfarrers —
die Schweigepflicht des Pfarrers.

ZWINGLI VERLAG, ZURICH



	Rezensionen

