
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 6

Artikel: Die Theologie zwischen Theismus und Atheismus

Autor: Trtík, Zdenk

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878698

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878698
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Theologie zwischen Theismus und
Atheismus

Ein sachlicher Dialog zwischen Christen nnd Atheisten ist nur
unter der Voraussetzung möglich, daß man radikal nach dem Wesen
des Atheismus sowie des Theismus fragt. Erst auf dieser Grundlage
kann die weitere Frage, nämlich die nach den Wurzeln der geschichtlichen

Gestalt der beiden europäischen Richtungen, beantwortet
werden. Ohne eine derartige Fragestellung treten die Repräsentanten

der beiden geschichtlichen Strömungen mit der Überzeugung
in den Dialog ein, daß sie mehr oder weniger unproblematische
Wahrheiten vertreten. In Wirklichkeit aber sind schon die bloßen

Begriffe «Theismus » und «Atheismus » unbestimmt und mehrdeutig.
Die vorliegende Untersuchung geht von der Begriffsbestimmung
der Vokabeln «Atheismus» als Nichterkennen und «Theismus» als
Erkennen Gottes aus. Sie stellt die Frage, inwiefern die geschichtliche
Form des europäischen Theismus wirklich Erkennen und die des

europäischen Atheismus wirklich Nichterkennen Gottes ist und
welches Verhältnis zwischen ihnen besteht.

1.

Das radikale Verständnis des Atheismus ist vom Zentrum des

Evangeliums, d. h. von der Inkarnation her, möglich. Gott ist in
Jesus Christus in die Tiefe des Menschseins eingetreten, um den
Menschen samt allen seinen Beziehungen und seiner ganzen Welt
zu retten. Die radikale, durch das Kreuz Christi bezeugte
Notwendigkeit des Heils und der Erlösung offenbart den radikalen
Charakter der Entfremdung, die die Bibel Sünde nennt. Die kognitive

Seite der Sünde ist der Atheismus. Außerhalb der Gnade des

Glaubens ist jeder Mensch ausnahmslos Atheist. Dieser dem
entfremdeten Menschen inhärente Atheismus würde latent bleiben, falls
er nicht dem Theismus begegnete. Der radikale Atheismus in allen
seinen religiösen sowie nichtreligiösen Formen wird erst in der
Konfrontation mit dem Evangelium enthüllt, das ihm als Beleidigung
und Torheit (1. Kor. 1, 23) erscheint. Dieses ökccvöciXov wurde zur
ersten Anregung, aus der heraus sich der latente Atheismus auf
europäischem Boden als ausgesprochene Theorie äußerte, deren



420 Z. Trtlk, Die Theologie zwischen Theismus und Atheismus

erste Gestalt die Polemiken der griechischen Philosophen gegen das
Urchristentum waren. Diese Angriffe werden im Namen eines
Theismus auf das Evangelium als Atheismus geführt. Doch im
Lichte des Evangeliums handelt es sich um die Angriffe eines
falschen Theismus, der faktisch Atheismus ist, auf den echten Theismus.

a) Der ursprüngliche Theismus des biblischen Glaubens ist leider
nicht unversehrt geblieben. Unter dem Einfluß der griechischen
Philosophie wurde er zu einem falschen Theismus entstellt, dessen

Selbstentkräftung der europäische Atheismus darstellt.
Nicht nur im Alten, sondern auch im Neuen Testament wird Abraham für

den Urvater des echten Glaubens gehalten. «Abraham glaubte dem Herrn,
und das rechnete er ihm zur Gerechtigkeit» (Gen. 15, 6). Eine Illustration
dieses Glaubens ist die Erzählung vom gehorsamen Entschluß Abrahams,
seinen Sohn Isaak auf Gottes Gebot hin zu opfern. Abraham gehorcht Gott
in fester Zuversicht auf dessen Verheißung, «denn in Isaak soll dir der Same

genannt werden» (Gen. 21, 12), und ist überzeugt, daß der Herr in seiner
Treue jene Verheißimg erfüllen wird, auch wenn er Isaak von den Toten
auferwecken sollte, wie es Hebr. 11, 19 auslegt. Der rechtfertigende Glaube
Abrahams besteht in der Zuversicht gegenüber der Verheißung Gottes und
im Gehorsam gegenüber seinem Gebot, welche sich selbstverständlich in der
Tat erweisen. Der Akt des Glaubens hinter dieser Tat weist eine ausgeprägte
Struktur der personalen Beziehung zu Gott auf. Es handelt sich um kein
Ich-Es-Verhältnis, sondern um die Beziehung Ich-Du, in der man das Gebot
annimmt, etwas zu tun. Der «Gegenstand» des Glaubens ist hier kein an sich
stehender Ausspruch Gottes, sondern der sprechende, verheißende und
gebietende Gott selbst. Gottes Du stellt in dieser Beziehung den revelatorischen
Modus des Ichs Gottes vor.

Derart qualifizierter Glaube geht aus dem Alten auch in das Neue Testament

über. Abrahams Glaube gehört zur zentralen Charakteristik der christlichen

Existenz (Matth. 1, 1; 3, 9; 8, 11; Luk. 3, 8; Rom. 4, 3. 5; 4, 22-25;
Gal. 3, 6). Der Glaube als Heilsprinzip besteht im gehorsamen Vertrauen
(üwctKor) Tno-remic). Da aber dieser Glaube eine Tat hervorbringt und das Handeln

bestimmt, ist er auch nach dem Worte Jesu «an seinen Früchten zu
erkennen». Dieser Ausspruch impliziert eine exakte Reihenfolge und Wertung
des Glaubens und der Taten im Verhältnis zum Heil. Der Glaube ist Princi-
pium essendi, während die Taten Principium cognoscendi des Heils sind. Die
Taten sind das Kennzeichen des Glaubens, insofern sie aus diesem folgen.
Der Glaube kann an ihnen allein erkannt werden (Matth. 25, 31-46). Der
Sinn des Schauens auf die Taten besteht also darin, die Anwesenheit oder
Abwesenheit des Glaubens festzustellen, der der einzige Grund der
Rechtfertigung ist. Das bedeutet, daß andererseits auch der Glaube in seiner Qualität

als Liebe Maßstab der Taten ist. Nur die echten Liebestaten sind
Kennzeichen des rechtfertigenden Glaubens. Deshalb weist Jesus das Pharisäertum



Z. Trtik, Die Theologie zwischen Theismus und Atheismus 421

zurück, in dem es an Taten keinesfalls fehlte. Das Neue Testament bewahrt
also den alttestamentlichen Glauben Abrahams. Nur ist hier alles im Lichte
der Offenbarung Christi durch die Qualität der Liebe vertieft. Der neutesta-
mentliche Glaube erscheint als eine Antwort auf die Liebe Gottes, also selbst
als Liebe, und auch die Glaubenstaten werden vor allem in der Kategorie der
Liebe begriffen. Lukas, der keine ausschließlich paulinische, sondern eine
überwiegend vorpaulinische Theologie hat, bringt Belege dafür, daß Jesus
selbst das Prinzip der Rechtfertigung durch den Glauben allein ausgesprochen

hat : schon der Akt des Glaubens rechtfertigt, wenn er auch noch nicht
oder nicht mehr durch Taten erwiesen werden kann (Luk. 18, 8-14; 19, 1-10;
23, 43). Paulus führt diese Grundlinie Jesu weiter, nicht nur durch die
Betonung der rechtfertigenden Macht des Glaubens, sondern auch dadurch,
daß er die Vollendung des Glaubens in der Liebe sieht (1. Kor. 13).
Entscheidend ist allerdings, daß der rechtfertigende Glaube bei Jesus wie bei
Paulus eine personale Beziehung zum lebendigen Gott ist.

Diese personale Struktur des biblischen Glaubens wurde jedoch
früh durch das griechische philosophische Denken auf dem Boden
des Römischen Reiches umgebildet. Schon bei den Apologeten
wandelt sich die Offenbarung im Sinne des sprechenden und
handelnden Gottes in eine gegenständliche Größe intellektueller Wahrheit.

Infolgedessen hört der Glaube auf, eine Beziehung Ich-Du zu
sein, und wird zu einem Verhältnis Ich-Es. Auf dieseWeise entsteht
die katholische Glaubensauffassung, die die ganze vereinigte Kirche
weiterhin beherrscht. Die Anwesenheit des auf diese Weise entarteten

Glaubens auf dem Boden der christlichen Gemeinden ist schon
im geschichtlichen Rahmen des Neuen Testaments bezeugt.

Es ergibt sich daraus ein Problem, das der Jakobusbrief als das des toten
und lebendigen Glaubens formuliert. Der ursprüngliche biblische Glaube
befindet sich offensichtlich in einer Krise. Die von Jakobus (Kap. 2) angebotene
Lösung zeigt, daß die philosophische Reflexion des damaligen Christentums
noch unfähig war, die begrifflichen Grundkategorien zu analysieren, in denen
diese Umwandlung zustande gekommen war : die Ersetzung der personalen
Ich-Du-Beziehung durch die griechische Antithesis Subjekt-Objekt. Jakobus
sieht die Ursache der Glaubenserstarrung in keiner grundsätzlichen Veränderimg

des Glaubens selber. Er konzentriert sich auf die sekundären Folgen dieser

Veränderung, auf die mangelnden Taten. Dadurch legitimiert er schweigend

die qualitativ neue Glaubensstruktur in der Kirche, wenn er sich auch
ihrer Unzulänglichkeit bewußt wird. Er vermutet, daß es zum Vollkommenwerden

dieses Glaubens genüge, ihm noch Taten hinzuzufügen. Deshalb
polemisiert er gegen das Prinzip der Rechtfertigung allein durch den Glauben.

Dieses von Paulus am deutlichsten ausgesprochene Prinzip rechnet
jedoch mit einem ganz andersartigen Glauben, der in einer personalen Beziehung

besteht und als der «Glaube, der durch die Liebe tätig ist» (Gal. 5, 6),



422 Z. Trtlk, Die Theologie zwischen Theismus und Atheismus

beschrieben werden kann. Nachdem der biblische Glaube zum intellektuellen
Glauben der Kirche wurde, mußte Paulus' These von der Rechtfertigung
durch den Glauben als falsch erscheinen und eine Ergänzimg des Glaubens
durch Liebestaten gefordert werden.

Seit der Zeit Augustins und das ganze Mittelalter hindurch bis in
die Gegenwart unterscheidet die katholische Kirche zwischen Fides
informis und Fides caritate formata. Doch der auf die griechische
Antithesis Subjekt-Objekt gegründete Glaube ist von dem
biblischen gattungsmäßig verschieden und kann nicht dadurch zu
diesem werden, daß Liebe hinzugefügt wird. In der Fides caritate
formata ist nicht nur Fides, sondern auch Caritas unbiblisch, da
die biblische Liebe eben die Folge und Frucht des biblischen Glaubens

ist. Diese Liebe heißt Afdnri. Demgegenüber hat die dem Glauben

erst nachträglich angeschlossene Caritas eher eine erotische
Struktur.

b) Die europäische Gestalt des Atheimus ist von der Struktur der

ganzen europäischen Noetik abhängig, die durch die griechische
Antithesis Subjekt-Objekt bestimmt ist. Die charakteristische
Frucht dieser Noetik ist die moderne Wissenschaft, für die nur das

existiert, was als ein Objekt feststellbar ist. Eben dieses
wissenschaftliche Prinzip ist in der säkularisierten Welt zum letzten und
einzigen Kriterium für die Frage geworden, was Realität und Wahrheit

sei.

Das noetische Schema Subjekt-Objekt, mit dem die Wissenschaft arbeitet,
muß allerdings als das Prinzip alles Denkens, aller Gedankenreflexion
angesehen werden. Was immer gedacht wird, kann nur als ein Objekt des Denkens

gedacht werden. Nichtgegenständliches Denken ist unmöglich. -
Andererseits ist jedoch nicht alles, was existiert und was allein als Objekt gedacht
werden kann und muß, schon ein Gegenstand in der Realität. Diese These ist
wichtig, nicht nur für die Theologie, sondern auch für die Anthropologie.

Das menschliche Subjekt ist kein Objekt, obwohl es existiert. Sobald wir
aber von ihm denken, machen wir es zum Objekt unseres Denkens. Solches
Denken ist jedoch nur dann richtig, wenn es auf die Erkenntnis des Subjekts
gegründet ist, welche in der nichtgegenständlichen personalen Ich-Du-Beziehung

zustande kommt. Weder mein eigenes noch auch meines Nächsten
Subjekt ist in solcher Beziehung ein Objekt. Meines eigenen Subjektes werde
ich mir hier unmittelbar bewußt, während das andere Subjekt mir als ein Du
entgegentritt und sich öffnet. Dieses Du ist kein Gegenstand unter anderen
Gegenständen, deshalb vermögen wir uns seiner keinesfalls zu bemächtigen.
Es ist ein freier Wille. Verglichen mit dem Gegensatz Subjekt-Objekt ist
diese Beziehimg ganz anders. Es ist ein Verhältnis sui generis. Und nur in



Z. Trtlk, Die Theologie zwischen Theismus und Atheismus 423

dieser nichtgegenständlichen Beziehung kann das Subjekt tatsächlich
erkannt und erst als auf diese Weise erkanntes zum Objekt richtigen Denkens
gemacht werden. Solches Denken weiß, daß dieser «Gegenstand» tatsächlich
kein Gegenstand ist.

Das heißt, daß das menschliche Subjekt nicht wissenschaftlich erkannt
werden kann. Denn Wissenschaft vermag nur das zu erkennen, was wirklich
ein Objekt ist. Natürlich kann alles, was am Menschen gegenständlich ist,
wissenschaftlich erkannt werden. Der Mensch besteht jedoch nicht nur aus
dieser objektiven, sondern auch noch aus einer subjektiven Seite, die der
wissenschaftlichen Erkenntnis unzugänglich ist. Deshalb ist das menschliche
Subjekt zu einer Krisis der Antithese Subjekt-Objekt und der auf diese

gegründeten Wissenschaft geworden. Gerade beim Subjekt wird die Grenze der
auf jene Antithesis gegründeten Noetik sichtbar. Der objektiven Sicht bleibt
das Subjekt verborgen. Es ist nicht nur ein nichtgegenständliches Zentrum
des Erkennens, sondern auch ein Mittelpunkt der Freude, des Leidens, der
Verantwortlichkeit und schöpferischer Tätigkeit. Als solches wird es auch zur
Krisis jeglicher auf die Antithesis Subjekt-Objekt gegründeten Moral,
Erziehung und sozialen Praxis. In der Existenz des Menschen auch als Subjekt
besteht seine Würde. Deshalb ist die Behandlung des Menschen als eines
bloßen Objekts eine Erniedrigimg seiner menschlichen Würde.

Die griechische Antithesis als exklusives noetisches Prinzip macht
die adäquate Erkenntnis der Würde des Menschen und die
angemessene Beziehung zu ihm immöglich. Denn unter dem Subjekt
versteht man hier nur den ersten, betrachtenden, objektiv
erkennenden und herrschenden Pol, während alle anderen Menschen unter
den zweiten Pol in die Welt der Objekte subsumiert werden müssen,
so daß sie als Subjekte verschwinden. Der griechische philosophische
Geist hat durch jene Antithesis wesentlich zur Entstehung und zum
Erfolg der europäischen Wissenschaft beigetragen, vermochte aber
durch nichts zur Bildung einer adäquaten Anthropologie und guter
menschlicher Beziehungen zu verhelfen. In dieser Hinsicht hat sich
diese Antithesis als katastrophal erwiesen. Sie entstellte den
ursprünglichen Theismus des biblischen Glaubens und mit ihm auch
die tiefsten Voraussetzungen des europäischen Humanismus. Je
radikaler dieser Humanismus wird und seine Ziele mit Hilfe der
Wissenschaft und mit Hilfe organisierter Macht realisiert, desto
mehr wird er durch die Gefahr der Unmenschlichkeit bedroht, da

er nicht die ganze Natur des Menschen kennt und respektiert, die
nicht nur durch das Objekt, sondern auch durch das Subjekt des

Menschen bestimmt ist.
Es ist von großer Wichtigkeit, daß Europa diese Antithesis der

griechischen Philosophie nach dem Zusammenbruch des Römischen



424 Z. Trtik, Die Theologie zwischen Theismus und Atheismus

Reiches von der Kirche vermittelt wurde. Dieser Antithesis folgend
stellt schon die Kirche Gott von Anfang an als eine objektive,
gegenständliche Gegebenheit dar. In dieser Gegenständlichkeit
besteht der traditionelle christliche Theismus, der sich auf die
biblischen Gottesvorstellungen stützt, ohne ihre antike, zeitbedingte,
mythologische Natur zu durchschauen, die dem Wesen des
biblischen Glaubens widerspricht.

Die Antithese, auf der dieser Theismus aufgebaut ist, rechnet mit dem
menschlichen Subjekt als dem unbeleuchteten Zentrum der objektiven
Erkenntnis der gegenständlichen Wirklichkeit, Gott eingerechnet. Wenn die
ebenso auf diese Antithese gegründete Wissenschaft dieses Subjekt beleuchten

und erkennen will, muß sie es in der Welt der Objekte lokalisieren,
wodurch sie das wirkliche Subjekt völlig verfehlt. Es ist ein evidenter, elementarer

Irrtum, ein Subjekt für ein reales Objekt zu halten. Die Voraussetzung
der wissenschaftlichen Annahme, daß das menschliche Subjekt wirklich
existiere, ist die naheliegende Lokalisierung dieses Subjektes in der gegenständlichen,

objektiven Seite des Menschen - in seinem Leib. Was aber den
gegenständlichen Gott des objektiven Theismus anbelangt, so ist es nicht möglich,
ihn wissenschaftlich in der objektiven Sphäre der Wirklichkeit zu lokalisieren,

was eindeutig bedeutet, daß ein solcher Gott nicht existiert, daß er eine
schiere Illusion ist. Diese wissenschaftliche, im Bereich der objektiven
Wirklichkeit schlechthin kompetente Erkenntnis der objektiven Wirklichkeit ist
verbindlich. Sie begründet den europäischen Atheismus. Als Verneinung des

traditionellen, die gegenständliche Existenz Gottes behauptenden Theismus
ist der Atheismus sogar theologisch richtig.

Durch die Annahme der Antithese Subjekt-Objekt hat das Christentum
Gott in der objektiven Sphäre der Wirklichkeit lokalisiert und den objektiven
Theismus geschaffen. Indem es diese Antithese dem europäischen Denken
vermittelte, inaugurierte es eine Wissenschaft, welche durch die exakte
Untersuchung der objektiven Sphäre der Wirklichkeit diesen objektiven
Theismus entkräftet hat. Der europäische Atheismus ergibt sich aus dem
Wesen der Wissenschaft, die nicht nur methodologisch, sondern eben in ihrem
Wesen atheistisch ist. Die Menschen der Neuzeit werden sich infolge der
bisherigen wissenschaftlichen Forschung immer mehr bewußt, daß sich ein
wirklicher Gott unter den sichtbaren und unsichtbaren Objekten und
Prozessen dieses Universums befindet. Die Existenz eines solchen Gottes kann
nicht durch die Suche nach Lücken in der wissenschaftlichen Erkenntnis der
objektiven Sphäre der Wirklichkeit gerettet werden.

Der traditionelle, die Struktur des biblischen Glanbens entstellende

christliche Theismus macht es für den europäischen Atheismus
verhältnismäßig leicht, seine eigene Position theoretisch zu begründen.

Aus dem radikalen Verständnis des Theismus und Atheismus
folgt aber, daß die Theologie nicht einmal durch eine Rückkehr zum



Z. Trtîk, Die Theologie zwischen Theismus und Atheismus 425

authentischen Sinn des biblischen Glaubens an Gott den Einwänden
des Atheismus standzuhalten vermag; diese rühren eben schon

von den Anfängen des Evangeliums her. Jede neue Form des Theismus

muß auf den Widerstand des ungläubigen Herzens stoßen und
jeweils neue atheistische Argumente hervorrufen. Nur eine Theologie,

die vor dem Atheismus kapitulieren würde, wäre von ihm
annehmbar und also unverletzbar. Das müßte eine Theologie ohne
Gott überhaupt sein. Aber so eine Theologie wäre keine Theologie.
Jede Theologie muß eine Art Theismus sein.

2.

Nicht nur der traditionelle Theismus, sondern eben auch jene
theologischen Richtungen, die ihn scheinbar überwunden haben
und den Einwänden des europäischen Atheismus scheinbar
gewichen sind, müssen unter dem Gesichtspunkt untersucht werden,
ob der Gott, mit dem sie zustimmend oder verneinend operieren,
nicht eine Illusion ist. Das betrifft besonders die Theologie der
Existenz und die der Hoßnung.

a) Das Anliegen der existenzialen Theologie, was den Theismus
und Atheismus betrifft, kann an der Diskussion zwischen Braun
und Gollwitzer gut beleuchtet werden1.

Brauns Theologie will als ein Versuch begriffen werden, das Neue
Testament ohne die theistische Voraussetzung der Vorgegebenheit
Gottes auszudeuten, damit auch die Atheisten sein Anliegen
verstehen könnten. Seine Bedeutung im Rahmen der Bultmannschen
Theologie besteht hauptsächlich darin, daß er versucht, auch den
neutestamentlichen Gottesbegriff zu entmythologisieren und exi-
stenzial zu interpretieren.

1 H. Braun, Gesammelte Studien zum Neuen Testament und seiner Umwelt

(1962), bes. die letzte Studie «Die Problematik einer Theologie des
Neuen Testaments»; H. Gollwitzer, Die Existenz Gottes im Bekenntnis des
Glaubens (1963); H. Braun, Gottes Existenz und meine Geschichtlichkeit im
Neuen Testament: Zeit und Geschichte (1964); die Diskussion zwischen den
beiden in Mainz 1964: Post Bultmann locutum, 1-2 (1964). - In welchem
Sinn die Theologie der Existenz atheistisch genannt werden kann, habe ich
im Aufsatz Zur Frage der atheistischen Theologie: Internationale Dialog-
Zeitschrift, 1 (1968), S. 28-42, angedeutet.



426 Z. Trtlk, Die Theologie zwischen Theismus und Atheismus

In diesem Punkt hält Bultmann noch die abgesonderte Existenz Gottes
im Sinne einer zwar nicht gegenständlichen, aber von der gläubigen Existenz
verschiedenen und unabhängigen Realität fest. Ihm zufolge ist Gott wohl nur
in den Geschehnissen der gläubigen Existenz auf der Szene und erkennbar,
nicht aber mit ihnen identisch. Er drückt das folgenderweise aus: «Wenn

gefragt wird, wie ein Reden von Gott möglich sein kann, so muß
geantwortet werden: nur als ein Reden von uns.»2 Das sieht aus wie eine Identifizierung

des Redens von Gott mit dem vom Menschen. « Soll die Theologie nicht
über Gott spekulieren, vom Gottesbegriff reden, sondern vom wirklichen
Gott, so muß sie, indem sie von Gott redet, zugleich vom Menschen reden.»3

Hier wird das Reden von Gott mit dem vom Menschen nur -unzertrennlich
verbunden. Gott sei aber vom Menschen unabhängig : «Aus der Feststellung,
daß von Gott reden von mir selbst reden heißt, folgt keineswegs, daß Gott
nicht außerhalb des Glaubenden ist.»4 Und noch einmal: «So heißt, daß nur
der Glaube Gott sehen oder fassen kann, nicht, daß Gott außerhalb des Glaubens

nicht existiert.»6 Soll Bultmann diese Unterscheidung nachher korrigiert
haben oder nicht, ist sie theologisch richtig, wenn er auch nicht anzugeben
imstande ist, was dieses «außerhalb» bedeutet. Eben in diesem Punkte will
Braun Entmythologisierung konsequenterweise durchführen : «Was ist letztlich

im Sinne des Neuen Testaments Gott Daß Gott und seine Welt im
Neuen Testament auch als Gegenstand, als Sache gelten, ist nicht zu
bestreiten. Daß solche Vergegenständlichung aber nicht dem eigentlichen
Trend des Neuen Testaments entspricht, meinen wir... aufgezeigt zu haben.
Als was aber wäre Gott dann verstanden? - Jedenfalls nicht als der für sich
Existierende, nicht als eine Spezies, die nur unter dieser Vokabel erfaßbar
wäre. Gott heißt denn vielmehr das Woher meines Umgetriebenseins. Mein
Umgetriebensein aber ist bestimmt durch das «Ich darf» und «Ich soll»,
bestimmt durch das Geborgensein und die Pflicht. Geborgensein und Pflicht
aber kommt mir nicht zu aus dem Weltall, sondern vom Anderen her, vom
Mitmenschen; auch das Wort der Verkündigung und die Tat der Liebe
erreichen mich, erreichen sie mich wirklich, vom Mitmenschen her. Gott ist
das Woher meines Geborgen- und meines Verpflichtetseins vom Mitmenschen
her. In Gott bleiben heiße dann also, im konkreten Akt der Zuwendung zum
anderen bleiben: wer im äpcmav bleibt, bleibt in Gott (I. Joh. 4.16). Ich kann
von Gott nur reden, wo ich vom Menschen rede : also anthropologisch. Ich
kann von Gott nur reden, wo ein «Ich soll» Kontrapunkt wird vom «Ich
darf» - also soziologisch. Denn auch nach dem Neuen Testament ist letztlich
- d. h. die inadäquaten Vergegenständlichungen der Gotteslehre beiseite
gesetzt - Gott dort, wo ich in Pflicht genommen, wo ich engagiert bin ; engagiert
im unbedingten «Ich darf» und «Ich soll». Das heiße dann aber: der Mensch
als Mensch in seiner Mitmenschlichkeit impliziert Gott: Vom Neuen Testa-

2 R. Bultmann, Glauben und Verstehen, 1 (19. S. 33.
3 Ebd., S. 117.
4 R. Bultmann, Jesus Christus und die Mythologie (19. S. 82.
6 Ebd., S. 84.



Z. Trtlh, Die Theologie zwischen Theismus und Atheismus 427

ment her wäre das immer neu aufzudecken. Gott wäre dann eine bestimmte
Art der Mitmenschlichkeit.»6

Auf den ersten Blick weckt das den Eindruck, daß Brauns Theologie
atheistisch ist. An einem anderen Ort sagt Braun: «Nicht Gott oder Jesus als
äußere Autorität decken - heteronom - den Inhalt einer Weisung, sondern es

muß umgekehrt lauten: in dieser oder jener Weise überzeugt, getrost,
gewissenmäßig handeln können, bedeutet, auf Gottes Weisimg, Gott gemäß zu
handeln. Theonomie und Autonomie fallen zusammen. Gott ist also der
Ausdruck für das Phänomen des gewissenmäßigen, getrosten, überzeugten
Handeln-Könnens.»7 All dies von Braun über das «Ich darf» und «Ich soll»,
über Gott und Mensch Gesagte soll nicht als allgemeine Theorie oder Idee,
sondern als Selbstverstehen der gläubigen Existenz, als ein Geschehnis und
Begebnis im Hören oder Lesen der neutestamentlichen Texte verstanden
werden. Auf diese Unterscheidung zwischen der allgemeinen Wahrheit und
dem Ereignis des Selbstverständnisses der gläubigen Existenz kommt es

Braun sehr an.
Braun zufolge ist Gott nicht objektivierbar, er existiert nicht als Gegenstand.

Er kann nur im Bereich der subjektiven gläubigen Existenz begegnet
sein und mittels ihrer objektiv feststellbaren Phänomene erscheinen im
Verhältnis der durch die neutestamentlichen Texte betroffenen Leute zu ihren
Mitmenschen. Es handelt sich um das Verpflichtetwerden, welches durch das
«Ich soll», und um das Befreitwerden, welches durch das «Ich darf»
ausgedrückt werden kann. Gott wird von Braun ganz allgemein als das Woher
dieses «Ich soll» und dieses «Ich darf» bezeichnet. Bis hierher darf man
Braun mit Zustimmung folgen.

Doch seine Antwort auf die Frage, worin dieses «Woher» besteht,
muß zurückgewiesen werden, da in ihr das Woher der genannten
Phänomene als mit ihnen identisch erscheint und überdies zu
allgemein definiert wird. «Eine bestimmte Art der Mitmenschlichkeit»,
wie Braun Gott bezeichnet, ist ja nichts anderes als eben die durch
das «Ich soll» und das «Ich darf» bestimmte Mitmenschlichkeit. Um
die Antwort auf die Frage nach «Woher» dieser Phänomene geben
zu können, müßte Braun die tiefere Struktur der gläubigen
Existenz analysieren, was er aber nicht tut. Vor allem hieße es die

Frage zu stellen, woher die Verbindlichkeit des «Ich soll» und des

«Ich darf» kommt. Auch Braun müßte zugeben, daß sie weder von
mir selber noch von meinem Mitmenschen herkommt, daß sie also
in gewissem Sinne über der Mitmenschlichkeit steht und mit ihr
nicht identisch ist. Man stößt hier auf eine transzendente Grenze
innerhalb der nichtgegenständlichen gläubigen Existenz.

6 Braun, Die Problematik (A. 1), S. 340f.
7 Ebd., S. 341.



428 Z. Trtik, Die Theologie zwischen Theismus und Atheismus

Gollwitzers Kritik geht von der richtigen Voraussetzung aus, daß

der biblische Glaube und alle die biblische Substanz
aufrechterhaltende Theologie auf Grund der Begegnung zwischen Gott und
Mensch im Verhältnis Ich-Du. steht. Auf den ersten Blick hin ist
das der Standpunkt des biblischen Personalismus. Deshalb weist
Gollwitzer alle die geistigen Richtungen zurück, welche den
Personalismus verneinen, wie der Buddhismus und jede nicht christliche

Mystik, der Rationalismus und der Idealismus. Alle diese

Richtungen versuchen, die Beziehung Ich-Du durch etwas Besseres

und Höheres zu überwinden.

Er erklärt: «Daß für ein christliches Denken, das darin christlich ist, daß
es die Orientierung an der Bibel nicht aufgibt, das Gegenüber von Gott und
Mensch gerade als das Gegenüber in Gemeinschaft ein unüberbietbares Verhältnis

ist, über das hinaus ein engeres nicht einmal gedacht, geschweige denn
gewünscht werden kann, wird sich im Laufe dieser Untersuchung noch
bestätigen.»8 Er zitiert Tillichs Sätze aus der Schrift Der Mut zum Sein (1953),
S. 128f.9, aus denen es offensichtlich ist, daß Tillich die Struktur der personalen

Beziehung Ich-Du mißdeutet, in der Vermutung, daß dieses Verhältnis
auf Grund des Subjekt-Objekt-Schemas beruht. Obwohl Gollwitzer Tillich
kritisiert, sieht er nicht dessen Irrtum und vermutet, daß die Antithese
Subjekt Objekt eine notwendige Kategorie sei, ohne welche die Begegnung
zwischen Gott und Mensch im biblischen Glauben nicht verstanden und
ausgesprochen werden könne. Er lehnt Brauns existenzialen Immanentismus ab
und betont das objektive Sein Gottes. Eben deshalb verteidigt er jene
Antithese, wie folgt: «Wer ,Begegnimg' sagt, darf sich nicht scheuen, auch
.Gegenstand' zu sagen, also von einer Gegenständlichkeit Gottes zu sprechen;
er darf auch das Subjekt-Objekt-Schema nicht mit Stumpf und Stiel aus
der Theologie ausrotten wollen, sondern muß sorgfältig sagen, in welchem
Sinne es bleibt.»10 Nicht einmal nach Gollwitzer bedeutet allerdings Gott als

Objekt eine feststellbare Gegebenheit. Er nimmt die Antithese Subjekt-
Objekt in dem Sinne allein, daß ihre zwei Pole «auf ein Gegenüberstehen
zweier Größen, die durch irgendeine Art von Aktivität verbunden sind,
verweisen, ebenso auf eine ontologische Unterschiedenheit zwischen ihnen von
der Art, daß die als .objektiv' vom Subjekt festgestellte Größe damit gerade
als in sich selbst wirklich und nicht mental innerhalb des Subjekts vorgestellt
wird.»11

Obwohl die hier von Gollwitzer betonte selbständige und vom menschlichen

Subjekt unabhängige Wirklichkeit Gottes ganz eindeutig bejaht wer-

8 Gollwitzer (A. 1), S. 35.
9 Ebd., S. 37, Anm. 59.
10 Ebd., S. 37.
11 Ebd., S. 38.



Z. Trtlk, Die Theologie zwischen Theismus und Atheismus 429

den muß, bedeutet jene Antithesis nicht nur dies, sondern auch, daß Gott
Objekt, d. h. Gegenstand im ontologischen Sinn ist. Da dies aber resolut
verneint und als die Wurzel der Glaubens- und Theologiekrisis verworfen werden
muß, wird jene Antithese im theologischen Denken über Gott zum
grundsätzlichen Problem. Die prinzipielle Lösung dieses Problems besteht in der
Feststellung, daß Gott an sich kein Objekt, sondern ewiges Subjekt ist, daß

er aber auch als solches ein selbständiges Objekt des Denkens sein kann und
muß. Gollwitzer betont die selbständige Wirklichkeit Gottes, weiß von dessen

Nichtgegenständlichkeit und unterstreicht die Möglichkeit und Notwendigkeit,

diesen Gott zum Objekt des Denkens und Redens zu machen. In diesem
logischen Sinne nimmt er die Antithese Subjekt-Objekt an. Er unterschätzt
aber ihre gefährliche ontologische Implikation und Bedeutung. Demgegenüber
betont Braun die Nichtgegenständlichkeit Gottes und verwirft deshalb jene
Antithese nicht nur im ontologischen, sondern auch im logischen Sinne. In
letzterem besteht sein Irrtum. Infolgedessen vermutet er, daß man
überhaupt nicht von Gott als von einer selbständigen Realität, sondern nur von
gewissen Phänomenen der gläubigen Existenz sprechen dürfe.

Auch in der von der Theologie der Existenz betonten nichtgegenständlichen

gläubigen Existenz gibt es nicht nur die Immanenz,
sondern auch die Transzendenz. Die Begegnimg mit Gott hat zwar
keinen speziellen Raum außerhalb der personalen Begegnung mit
Nächsten; trotzdem aber gibt es hier den zweiten, göttlichen Pol
dem menschlichen gegenüber. Gott muß also nicht mit der
Mitmenschlichkeit identifiziert werden.

b) Die Bedeutung von Jürgen Moltmanns «Theologie der
Hoffnung'» besteht darin, daß sie die Neuentdeckung der entscheidenden
Rolle der Eschatologie im Neuen Testament positiv und folgerichtig
verwertet12. Es handelt sich hier um eine aktuelle Theologie, die
nicht ein rein akademisches Interesse verfolgt, sondern sozial ethisch
engagiert ist. Sie weist den geschichtlichen Belang der Eschatologie
auf, «ihre mobilisierende, revolutionierende und kritische Einwirkung

in die jetzt zu lebende Geschichte»13. Das ist in der Tat ein
wichtiges Anliegen.

Es scheint jedoch, daß eine konsequent systematische Tendenz bei der
Durchführung der theologischen Absicht den Autor zu einer gewissen
Einseitigkeit führt, die etliche wichtige, traditionell betonte Aspekte der
biblischen Botschaft beiseite läßt. Dies zeigt sich in der Auffassung der
Offenbarung, des Wesens Gottes und infolgedessen auch der christlichen Existenz,

12 J. Moltmann, Theologie der Hoffnung (1954).
13 Ebd., S. 11.



430 Z. Trtih, Die Theologie zwischen Theismus und Atheismus

das heißt der Reihenfolge, Bedeutlang und gegenseitigen Beziehung des Glaubens,

der Hoffnung und der Liebe. In der Auseinandersetzung mit anderen
theologischen Tendenzen, besonders mit dem Personalismus, weist Moltmann
manches zurück, was nur korrigiert zu werden brauchte, da es durch
wissenschaftlich erkannte Fakten gedeckt ist. Nun zwingt zwar wissenschaftliche
Objektivität Moltmann dazu, sich mit diesen Fakten zu beschäftigen, doch
führt ihn die Konfrontation mit ihnen nur zu einem formalen Kompromiß,
nicht zu einer sachlichen Korrektur seiner Konzeption. Doch schon die
Unvermeidlichkeit eines derartigen Kompromisses zeigt, wo Moltmanns Theologie

zu korrigieren ist.
1. Die Frage der Offenbarung. Moltmann weist die Deutung zurück, der

zufolge kein «Etwas», sondern Gott selbst oder der Mensch selbst zum Inhalt
der Offenbarung wird. Der theologische und anthropologische Gedanke der
Selbstoffenbarung ist ihm zufolge «im Banne einer transzendentalen
Eschatologie'»14 formuliert, die seiner eschatologischen Auffassung widerspricht.
Als «transzendental» bezeichnet er eine derartige Eschatologie, in deren
Rahmen «die Frage nach der Zukunft und dem Ziel der Offenbarung mit
einer Reflexion beantwortet [wird] : das Wozu ist das Woher, das Ziel ist
identisch mit dem Ursprung der Offenbarung. Wenn Gott nichts anderes als
«sich selbst» offenbart, so liegt das Ziel und die Zukunft seiner Offenbarung
in ihm selbst. Geschieht Offenbarung am Menschen selbst, so liegt ihr Ziel
darin, daß der Mensch zu seiner Eigentlichkeit und Ursprünglichkeit, also
zu sich selbst kommt. Damit aber fallen Offenbarung und Eschaton jeweils
zusammen in jenem Punkt, der als Gottes oder des Menschen «Selbst»
bezeichnet wird. Offenbarimg erschließt dann nicht verheißend eine Zukunft,
die mehr wäre als sie selbst, sondern Offenbarung Gottes ist dann das
Zukommen des Ewigen zum Menschen oder das Zukommen des Menschen zu
sich selbst. Mit eben dieser Reflexion auf das transzendente « Selbst» wird die
Eschatologie zur transzendentalen Eschatologie. «Offenbarung» wird ihr
zufolge zur Apokalypse der transzendenten Subjektivität Gottes oder des
Menschen.»15

Durch diese Charakteristik ist gewiß eine einseitige und abstrakte
Auffassung des göttlichen Subjekts und der Person des Menschen
bei etlichen Repräsentanten des theologischen Personalismus
getroffen16, sowie eine Verengung des Existenzbegriffs in der existen-

14 Ebd., S. 39.
15 Ebd.
18 Eine derartige Auffassung spiegelt die These P. Althaus', das Gottesreich

sei eine rein personale Gemeinschaft, Ev. Ki.-Lex. 3 (1959), Sp. 1931,

zu der Moltmann mit vollem Recht bemerkt : «... denn einmal sind Gerechtigkeit

und Frieden des verheißenen Reiches Verhältnisbegriffe und betreffen
also auch die Verhältnisse der Menschen untereinander und zu Dingen, zum
anderen ist der Gedanke einer a-sozialen Personalität des Menschen eine
Abstraktion»; Moltmann (A. 12), S. 304.



Z. TrtiTc, Die Theologie zwischen Theismus und Atheismus 431

zialen Theologie. Das ändert aber nichts an der Tatsache, daß dem
biblischen Zeugnis zufolge Gott selbst in allen revelatorischen
geschichtlichen Taten sowie in allen prophetischen und apostolischen
Verheißungen persönlich anwesend ist und spricht. Es handelt sich

um die Anwesenheit Gottes in einem eigentlichen personalen Sinn,
um die persönliche Gemeinschaft Gottes mit den Gläubigen, in der
die Liebe entsteht und eine die Hoffnung begründende Verheißung
zu hören ist.

Die Frage einer persönlichen Anwesenheit Gottes in der Offenbarung ist
der kritische Punkt der Theologie Moltmanns. Seine exklusive Ablehnung
des Gedankens einer Selbstoffenbarung sowie seine Auffassung der
Offenbarung als einer gegenständlichen Verheißung zukünftiger Dinge legen Zeugnis

davon ab, daß auch all sein Reden von der Gegenwärtigkeit Gottes und
der Begegnung mit diesem in den Verheißungen (S. 12, 25, 108) diese
Anwesenheit und Begegnung nur in einem uneigentlichen und impersonalen
Sinn meint, dem zufolge nicht Gott selbst, sondern eben nur seine
Verheißungen gegenwärtig sind. Erst in der Konfrontation mit ZimmerIis Deutung
des alttestamentlichen Offenbarungsbegriffs im Sinne einer Selbstoffenbarung
Gottes17 formuliert Moltmann einen formal richtigen Kompromiß: «Das
Verständnis der Verheißung muß beides, den personalen und den
geschichtlich-sachlichen Wahrheitsbegriff, verbinden.»18 Dabei streitet er aber auch
weiterhin dem theologischen Personalismus die Fähigkeit ab, den sachlichen
Inhalt der Verheißung und der Hoffnung auszusagen: «Daß ,Jahwe selbst'
die Zukunft ist, von der die Propheten reden, müßte dann heißen, daß in
seiner alles erfüllenden Herrlichkeit, seinem Frieden und seiner Gerechtigkeit
als in einem real zu erwartenden Geschehen die ganze Schöpfung gut wird
und zurecht kommt. Das aber ist in einem personalistischen oder gar
transzendentalen Offenbarungsbegriff nur schwer aussagbar.»19

Diese Vermutung widerlegt die auf die mit dem eschatologischen Problem
gut vertraute schweizerische Tradition gegründete Schrift Emil Brunners80,
die durch radikale Geltendmachung der Eschatologie noch vor Moltmann
gekennzeichnet ist81 und diesen an organischer Verbindung der beiden Ele-

17 W. Zimmerli, Offenbarung im Alten Testament, Ev. Theol. 22 (1962);
S. 15-31; ders., Verheißung und Erfüllung: Ev. Theol. 12 (1952), S. 34-59.

18 J. Moltmann (A. 12), S. 108.
19 Ebd., S. 103, Petit.
80 E. Brunner, Das Ewige als Zukunft und Gegenwart (Neudruck 1965).

Erstmals erschienen als Beitrag zum Thema der Weltkirchenkonferenz von
Evanston (1954), fand die Schrift hernach in geraffter Form endgültigen
Platz als Schlußteil von Brunners drittem Dogmatik-Band (1960).

81 E. Brunner (A. 20), S. 41 : «Christlich glauben heißt unbedingt-
menschheitlich denken. Die Abgrenzimg einer religiösen Innerlichkeit gegenüber

dem Bereich der öffentlichen sozialen Fragen ist hier der Sache nach



432 Z. Trtik, Die Theologie zwischen Theismus und Atheismus

mente der Offenbarung übertrifft22. Das Du Gottes als revelatorischer Modus
des göttlichen Ich ist kein neutrales und anspruchsloses Geheimnis der in sich
geschlossenen Subjektivität, sondern ein hebender, verheißender, bietender
und neue Dinge schaffender Herr. Dennoch offenbart er sich in allem, was er
spricht, verheißt und schafft, als Du, das heißt als der Gott einer personalen
Gemeinschaft, und wird sich derart auch in dem offenbaren, was nach seiner
Verheißung zu erwarten ist. Das erkennt Moltmann eben nicht an und gibt
Gott nur als Gegenstand unserer Erwartung und unseres Geistes zu, solange
die Wirklichkeit des Verheißenen nicht geschaffen sein wird. Die Frage, ob
Gott zum Du personaler Gemeinschaft mit dem Menschen werden wird,
nachdem er einmal im Eschaton aufgehört hat ein bloßer Gegenstand des
Geistes zu sein, bleibt ohne Antwort23. Die Gegenwart als die einzige Zeit der
personalen Gemeinschaft ist Moltmann zufolge kein Raum für das Wesen
Gottes.

2. Die Frage einer ontologischen Bestimmung Gottes. Moltmarms
begriffliche Bestimmung Gottes steht mit seiner Offenbarungsauffassung in
Einklang: «Der Gott, von dem hier geredet wird, ist kein innerweltlicher oder
außerweltlicher Gott, sondern der ,Gott der Hoffnung' (Rom. 15, 13), ein
Gott mit ,Futurum als Seinsbeschaffenheit' (E. Bloch), wie er aus dem Exodus

und der Prophétie Israels bekannt wurde, den man darum nicht in sich
oder über sich, sondern eigentlich immer nur vor sich haben kann, der einem
in seinen Zukunftsverheißungen begegnet und den man darum auch nicht
,haben' kann, sondern nur tätig hoffend erwarten kann.»24

Der Raum für das Sein dieses Gottes befindet sich weder in der Welt noch
außer ihr. Dadurch ist die Raumkategorie für eine Bestimmung Gottes
ausgeschlossen. An ihre Statt tritt die auf die Zukunft strikt beschränkte
Zeitkategorie. Die Seinsbeschaffenheit (Seinsweise)25 dieses Gottes ist Futurum.

ausgeschlossen. Denn Glaube an Jesus Christus heißt, für alle Menschen und
für alles Menschliche Erlösung und Vollendung hoffen. Das in Jesus Christus
eröffnete Ziel ist nicht eine private Seligkeit der Seelen im Jenseits, sondern
das kommende Reich Gottes als Vollendung der Menschheitsgeschichte
ebensogut wie die Vollendung des einzelnen individuellen Menschen in seiner
Personbestimmung. Personalität und Sozialität, Individuum und Gemeinschaft,

Person und Menschheit sind als unbedingte Einheit gesehen.»
22 Ebd., S. 3: «Die christliche Hoffnung aber ist sowohl universell wie

personal, weil sie nicht im Willen oder im Wesen des Ich begründet ist,
sondern im Willen jenes Du, das den Menschen als einzelnen, wie die Menschheit
als ganze zu sich beruft und damit sowohl vom egoistischen Wunsch wie von
der Abstraktheit der bloßen Idee befreit.»

23 J. Moltmann (A. 12), S. 108: «Der in seinen Verheißungen gegenwärtige
Gott ist für den menschlichen Geist ein Gegen-stand in dem Sinne, daß er
dem menschlichen Geiste entgegen-steht so lange, bis eine Wirklichkeit
geschaffen wird und erkennbar wird, die seinen Verheißungen ganz entspricht
und ,sehr gut' genannt werden kann.»

24 Ebd., S. 12.
25 J. Moltmann, Der Gott der Hoffnung: Gott heute (1967), S. 120.



Z. Trtîk, Die Theologie zwischen Theismus und Atheismus 433

Man kann ihn nur im Zeitsinne vor sich haben. Dieser Gott greift allerdings
nicht nur durch das Wort, sondern auch durch die Tat in die Geschichte ein.
Auf die Frage, woher diese Eingriffe kommen, antwortet Moltmann: «vom
Ende her»26, d. h. aus der Zukunft. Die von Moltmann behandelten
geschichtlichen Taten Gottes, besonders diejenige, die den Namen «Jesus
Christus» trägt, bezeugen die ontische Realität des von ihm gemeinten
Gottes.

Doch die Bestimmung der Seinsweise dieses Gottes durch die

Kategorie des Futurum stellt die ontische Realität Gottes in Frage.
Moltmanns eschatologische Konzeption rechnet mit einer Zeit, die

aus der Vergangenheit durch die Gegenwart auf die Zukunft
hinläuft. Eine so verstandene Zeit-Richtung beherrscht alles geschichtliche

Bewußtsein und die ganze Historiographie. In dieser
Auffassung stellt die Zukunft eine bloße Möglichkeit vor. Deshalb wird
auch der Gott, dessen Seinsweise als Futurum definiert wird, zu
einer bloßen Möglichkeit. Wie ein derart bestimmter Gott in die
Geschichte real einzugreifen, Tote lebendig zu machen und das

Nichtseiende ins Sein zu rufen vermag, bleibt ein Rätsel.

3. Die Auffassung der christlichen Existenz. Sofern diese Bestimmung
Gottes nicht als eine Schwächung seiner ontischen Aktualität zu einer bloßen
Potentialität durchschaut wird, hat sie den Gott des biblischen Zeugnisses
hinter sich, der die christliche Existenz in die Zukunft lenkt und die Hoffnung
gründet. Die Einseitigkeit der Theologie Moltmanns besteht in einer
Hegemonie der Hoffnung. Mit ihr zahlt die bisherige Theologie Strafgeld für die
Vernachlässigung des eschatologischen Charakters der biblischen Botschaft.
Die Hoffnung hat hier nicht nur das Primat über den Glauben (S. 16),
sondern sie ist auch Ursprung der Liebe (S. 311).

Bloße Einsichtnahme in die biblische Konkordanz läßt uns erkennen,
wie Moltmann im Unterschied zur Bibel unvergleichlich mehr von der Hoffnung

als vom Glauben und von der Liebe spricht. Paulus' Wort vom «Gott
der Hoffnung» (Rom. 15, 13) begreift Moltmann als eine ontologische
Wesensbestimmung Gottes, obwohl Paulus eben so auch vom «Gott der Liebe und
des Friedens» (2. Kor. 13, 11) spricht. Während Paulus Glaube, Hoffnung
und Liebe hintereinander ordnet, von denen er für die größte, weil
unvergängliche die Liebe hält, ist Moltmanns Reihenfolge: Hoffnung, Glaube und
Liebe, von denen er die Hoffnung für die wichtigste hält. Die Zurückweisung
einer persönlichen Selbstoffenbarung Gottes schließt eine personale Gemeinschaft

mit Gott aus, wodurch der Glaube, die Hoffnung und die Liebe die
ihnen eigene Struktur der Ich-Du-Beziehung verlieren und in die Nähe eines

gegenständlichen Verhältnisses Ich-Es rücken. Das Gebet, das in der Bibel

- auch bei Jesus - eine wichtige Rolle spielt, hat in Moltmanns Konzeption
keinen Platz, da es eine personale Gemeinschaft mit Gott, das Hören und Er-

26 J. Moltmann (A. 12), S. 21.

28



434 Z. Trtih, Die Theologie zwischen Theismus und Atheismus

hören voraussetzt. Einen solchen Gott hält Moltmann nicht für einen Gott
der Bibel, sondern für eine Konzeption des Parmenides. Es ist aber schwer
begreiflich, wie er diesen Gott des Parmenides - wenn auch nicht expressis
verbis - im 90. Psalm vermuten kann, der mit seinem Glauben an den ewigen,
gegenwärtigen und hörenden Gott weder im Alten noch im Neuen Testament
allein dasteht27. Ist die biblische Auffassung Gottes nicht komplizierter, als
sie Moltmann erscheint

Seine Auffassung ist - gleich wie die der Existenztheologie - eine

Zurückweisung des gegenständlichen Gottes des traditionellen
Theismus. Während die Bultmannsche Theologie Gott in das
Geschehen der nichtgegenständlichen gläubigen Existenz verlegt, greift
Moltmann nach der Zukunftkategorie, die vom Standpunkt der

Gegenwart zwar nichtgegenständlich ist, aber gleichzeitig später
einmal gegenständlich sein wird. Die Verlegung Gottes in die noch
nicht anwesende und insofern nichtgegenständliche Zukunft
allerdings genügt, um diesen Gott dem traditionellen Atheismus gegenüber

unanfechtbar zu machen. Gleichzeitig aber wird Gott dadurch
zur bloßen Möglichkeit reduziert. So erscheint alle Kraft dieser

Theologie im Blick auf den Atheismus als Schwachheit. Der von
der Bibel bezeugte Gott, obwohl er nichtgegenständlich ist und
deshalb nicht im Sinne der Ontologie des Parmenides aufgefaßt werden
kann, offenbart sich nicht nur durch Worte, sondern auch durch
massive geschichtliche Taten, was bedeutet, daß ihm eine ontische
Realität zu eigen ist, daß er jetzt lebt. Infolgedessen kann seine

Seinsweise nicht als Futurum, sondern sie muß als Präsens definiert
werden. Es ergibt sich die Frage, ob eine Geltendmachung der

Gottesgegenwart in der Theologie die Hoffnung notwendig
verneinen muß und ob die Ewigkeit Gottes notwendig Zeitlosigkeit
bedeutet. Die theologische Bestimmung Gottes als «Gott der

Hoffnung» setzt eine Kritik der herkömmlichen Zeitauffassung und eine

Analyse des Verhältnisses der Gegenwart Gottes zu seiner Zukunft
voraus.

27 J. Moltmann (A. 12), S. 23: «Doch im Namen welchen Gottes macht
sich ,Gegenwart' gegen die Hoffnung auf das, was noch nicht ist, geltend?
Es ist im Grunde noch immer wieder der Gott des Parmenides...» Damit ef.
die Charakteristik Gottes, in die Moltmann (A. 25), S. 119, den 90. Psalm
einbezieht: «Betrachten wir die Religiosität, die wir kennen, das Christentum

eingeschlossen, so haben wir den Eindruck, mit dem Namen ,Gott'
müßte doch eigentlich etwas ewig Festes gemeint sein, etwas, das zeitlos
immer da ist, woran man sich halten kann und was einem Halt gibt in den
Wechselfällen des Lebens...»



Z. Trtîk, Die Theologie zwischen Theismus und Atheismus 435

3.

In der immer noch offenen Diskussion über das biblische
Zeitverständnis handelt es sich um die Frage, ob die Zeit hier ausschließlich

chronologisch begriffen wird, oder ob die chronologische
Auffassung durchbrochen wird. Am folgerichtigsten hat Oscar Cull-
mann den biblischen Zeitbegriff mit dem chronologischen identifiziert28.

Einwände gegen seine Deutung haben Boman, Marsh und
Ratschow erhoben29. Boman bezeichnet die Zeit der biblischen
Auffassung als «psychologisch», Marsh als «realistisch». Die Zeit wird
nach ihrem Inhalt bestimmt : Ereignisse werden nicht chronologisch
geordnet und unterschieden, sondern mit der Zeit ihres Geschehens

identifiziert. Vorsichtiger urteilt Ratschow, der den chronologischen
Zeitbegriff nicht aus der biblischen Auffassung ausschließt. Ihm
zufolge ist die Mannigfaltigkeit der Zeitaspekte in der Bibel eine

Voraussetzung für die Wahrung der Objektivität des Heilsgeschehens.
Grundsätzlich ist die Frage zu stellen, ob Zeit als eine Bewegung

aus der Vergangenheit durch die Gegenwart in die Zukunft hin
verstanden werden kann.

Die Richtigkeit dieser Vorstellung wird kaum je in Frage gestellt. Diese
Vorstellung wird durch unsere Erfahrimg bestärkt, daß alles aus Anfängen
heraus wächst, die hinsichtlich der Gegenwart in der Vergangenheit liegen,
sowie durch unser Wissen, daß das Ende aller Dinge in der erwarteten
Zukunft bevorsteht. Beweist diese Erfahrung nicht, daß der Zeitstrom aus der
Vergangenheit in die Zukunft läuft? Dieses Urteil erscheint evident. Trotzdem

aber ist es mindestens problematisch. Die Erfahrung des Entstehens,
Wachsens und Vergehens der Dinge und Wesen in der Zeit ist nicht mit der
Erfahrung identisch, daß die Zeit in eine bestimmte Richtung fließt. Dies
nennt Emil Brunner «das Urerlebnis der Zeit»30, das auch er aber im üblichen

28 O. Cullmann, Christus und die Zeit (1946).
29 J. Marsh, The Fulness of Time (1952); Th. Boman, Das hebräische

Denken im Vergleich mit dem griechischen (1951); C. H. Ratschow,
Anmerkungen zur theologischen Auffassung des Zeitproblems: Zs. Theol. Ki.
50 (1954), S. 360-387.

30 E. Brunner (A. 20), S. 47: «Wir nennen es im Unterschied zu irgendeiner
philosophischen Deutung der Zeit: Das Urerlebnis der Zeit. Jedermann
weiß, daß der Augenblick, der soeben war und nun vergangen ist, nie mehr
wiederkehrt. Was die Menschen aller Zeiten und Völker als das schmerzliche

Erlebnis der Zeit erfahren haben, ist das unaufhaltsame Fließen des

Zeitstromes, das Vorübergehen, die Unumkehrbarkeit und Unerbittlichkeit
dieser Bewegung vom Nochnicht zum Jetzt und weiter zum Nichtmehr.»



436 Z. Trtik, Die Theologie zwischen Theismus und Atheismus

chronologischen Sinne interpretiert31. Seine Deutung muß als ungenau
bezeichnet werden. Das Urerlebnis besagt, daß die Zeit aus der Gegenwart in
die Vergangenheit fließt. Denn jeder Augenblick, sobald man ihn als
gegenwärtig wahrnimmt, wird unmittelbar darauf zur Vergangenheit, wird durch
einen neuen Augenblick ersetzt und fällt derart in immer entferntere
Vergangenheit. Die Tatsache, daß Dinge und Wesen eine Menge Augenblicke
überdauern, zeigt, daß sie dem Zeitstrom widerstehen, aber nicht in dem
Ausmaß, daß sie nicht doch in die Vergangenheit getrieben werden. Bildlich
gesagt: die Geschwindigkeit ihres Getriebenwerdens ist geringer, als die des
Stromes selber. Nicht einmal die Natur- und Geschichtsereignisse, die
verhältnismäßig schnell aus der Gegenwart in die Vergangenheit hin fließen,
zeigen die Geschwindigkeit des Zeitstromes an, da sie mit den diesem Strom
relativ lange widerstehenden Dingen und Wesen verknüpft sind. Auch alles
physikalische Messen der Zeit ist nur relativ und konventionell. Weil Dinge
und Wesen eine relativ reale Dauer in der Zeit haben, überdauern sie die
Ereignisse ihrer Existenz, obwohl diese schon zur Vergangenheit wurden.
Deswegen umschließt ihre Existenz nicht nur ihre Gegenwart, sondern auch
ihre Vergangenheit. Auch die gegenwärtige Existenz jedes Menschen ist mit
seiner Vergangenheit, seinen Taten und Verfehlungen verknüpft. Das
bedeutet, daß unsere Gegenwart keine reine und vollständige ist. Doch der
Mensch, die Geschichte und die Welt sind in ihrer durch die Vergangenheit
belastete Gegenwart nicht vollendet und abgeschlossen, sondern unvollendet
und offen. In diesem Sinne ist unsere Gegenwart auch mit der Zukunft
verbunden und auf diese angewiesen.

Der Einfluß des Einzelnen auf die zukünftige Gestalt seiner eigenen
Existenz ist infolge seiner vielseitigen Bedingtheit und Abhängigkeit beschränkt.
Der Anteil seines Einflusses auf das zukünftige Schicksal größerer
gesellschaftlicher Ganzheiten entzieht sich im Verhältnis zu ihren Größe und
Kompliziertheit rationaler Evidenz. Die jeweils folgenden Ereignisse
gestalten sich als Resultate komplizierter, bekannter und unbekannter Tendenzen,

Kräfte und Einflüsse. Die kollektive Planung, Organisation und Technik
ermöglichen den Einfluß der Gesellschaft auf diese Ereignisse. Was aber das
Geschehen im Welthorizont betrifft, so wird dieses durch viele organisierte
sowie nichtorganisierte Einflüsse bestimmt, die sich gegenseitig kreuzen,
vereiteln oder ergänzen. Zur Resultante wird jeweils ein Geschehen, in dem nicht
nur der Wille des Einzelnen, sondern auch ganzer gesellschaftlicher Größen
entweder überhaupt nicht oder nur in mehr oder minder beschränktem
Maße zu erkennen ist. Deshalb verbirgt jedes geschichtliche Ereignis ein
unausrechenbares X, durch das es immer ein Novum ist. Darin besteht die
Überlegenheit geschichtlicher Ereignisse über den menschlichen Willen und
die menschliche Existenz. Eben deshalb kann keine menschliche Macht oder
Bewegung zum Subjekt, d. h. zum Herrn der Geschichte, werden.

31 Ebd., S. 52: «Er (der Glaube) weiß, daß die Weltzeit ausgespannt ist
zwischen den Anfang der Schöpfung und das Ende der Erlösung. Ihm ist
darum die Weltzeit eine Gerade, die von einem Anfang auf ein Ziel, das mit
dem Anfang nicht identisch ist, sich hinbewegt.»



Z. Trtïk, Die Theologie zwischen Theismus und Atheismus 437

Jedes neue Ereignis des Weltgeschehens wurde, bevor es in unsere
gegenständliche Gegenwart eintrat, in der verborgenen, nichtgegenständlichen

Dimension der Welt unter komplizierter Teilnahme
ebenso nichtgegenständlicher Subjekte vorbereitet. Erst nachdem es

die Grenze unserer gegenständlichen Gegenwart überschritten hat,
kann es erlebt und erkannt werden. Alles jedoch, was gegenständlich
erlebt und erkannt werden kann, ist keine reine Gegenwart mehr,
sondern schon Vergangenheit. Jedes Geschehen braucht eine
gewisse, wenn auch kurze Zeit, um zu unseren Sinnen zu gelangen.
Das bedeutet, daß es im Augenblick seines Wahrgenommenwerdens
schon Vergangenheit ist. Daraus folgt, daß echte Gegenwart in der

nichtgegenständlichen Dimension der Welt noch vor unserer durch
die Vergangenheit belasteten und immer wieder von der Vergangenheit

neu verschlungenen Gegenwart geschieht. Der Ausgangspunkt
der Zeit und der Ereignisse hegt in dieser echten, uns objektiv
unzulänglichen Gegenwart. Der Unterschied zwischen dieser und unserer

Gegenwart ist qualitativ. Trotzdem aber vollzieht sich die
Geburt unserer Zeit und aher Ereignisse in dieser nichtgegenständlichen

Gegenwart. Das Leben in ihr ist nur als Liebesgemeinschaft
nichtgegenständlicher Subjekte in Christo möglich. Doch eben aus
einer derartigen Gemeinschaft werden Taten und Ereignisse geboren,

die in unserer gegenständlichen Welt die größte Bedeutung
haben.

Jedes geschichtliche Ereignis kommt im Strom der Zeit hierher
und verschwindet in die immer entferntere Vergangenheit, um
durch ein neues Ereignis abgelöst zu werden. Die tatsächliche
Bewegung des Weltgeschehens geht von der nichtgegenständlichen
Dimension aus und setzt sich durch unsere gegenständliche Gegenwart

in die Vergangenheit fort. Da das Denken unheilbar
gegenständlich ist und die darauf gegründete Wissenschaft nur die
gegenständliche Wirklichkeit erkennt, bleibt der Ausgangspunkt der Zeit
und allen Geschehens in einer unserem Denken entgegengesetzten
Richtung verborgen. Deshalb wird dieser Ausgangspunkt im objektiven

Bereich der Vergangenheit gesucht. Darum ist auch die
Zukunft, auf die der Gedanke hinzielt, ein objektives Gedankengebilde,

eine bloß gedachte Möglichkeit. Falls aber die Zeit mit
ihrem Geschehen aus der nichtgegenständlichen Gegenwart
herkommt und herkommen wird, dann ist die konkrete Zukunft mit
dieser nichtgegenständlichen Gegenwart identisch. Der Anfang und



438 Z. Trtik, Die Theologie zwischen Theismus und Atheismus

das Ende der Welt und der Geschichte sind durch eine unermeßliche
Distanz des Zeitstroms voneinander getrennt. Ebenso aber, wie
dieser Anfang von der nichtgegenständlichen Gegenwart
ausgegangen war, wird auch dieses Ende von hier herkommen. In ihr ist
der Anfang, das Ende und die Vollendung unserer Zeit und
Geschichte. In dieser echten Gegenwart besteht die Ewigkeit. Das ist
keine Beziehungslosigkeit zu unserer Zeit, da diese in der echten
Gegenwart ihren Ursprung, ihre schöpferische Quelle und ihr Endziel

hat. Das ist keine Zeitlosigkeit, sondern die echte Gegenwartsdimension

der Zeit, welche unserer gegenständlichen Zeit fehlt.
Die chronologische Auffassung des Zeitstroms als Fließen aus der

Vergangenheit in die Zukunft ist eine Konstruktion des gegenständlichen

Denkens. Wenn jemand Cullmann so versteht, daß er die

Zeit, in der Gott lebt, für diesen vorausgesetzten, in beiden Richtungen

unendlichen Strom hält32, macht er Gott der innerweltlichen,
wenn auch falsch aufgefaßten Zeit Untertan und stellt darüber hinaus

das Wesen Gottes überhaupt in Frage, da er dessen Ewigkeit mit
einem nur imaginären Zeitstrom identifiziert. Wenn Moltmann die
Seinsweise Gottes nur als die zukünftige, noch nicht daseiende
Dimension dieses imaginären Zeitstromes erklärt, macht er Gott
nur von der Cullmannschen innerweltlichen Zeit frei, bringt ihn
aber um jedwede ontologische Aktualität. Brunner, obwohl er die

chronologische Auffassung nicht überwunden hat, deformiert durch
sie den Gedanken Gottes nicht und bringt im Gegenteil die Erkenntnis

zum Ausdruck, daß Gottes Ewigkeit mit der echten Gegenwart
identisch ist: «Gott aber umspannt die Vergangenheit und die
Zukunft im unbedingten Sinne, und darum zerrinnt ihm die Zeit nicht,
er beherrscht sie, er hat darum wirkliche durée réelle, wirkliche,
ungeteilte, unbedrängte, nicht zerfallende Gegenwart. Der göttliche
Augenblick hält das Vergangene und das Zukünftige in unzertrenn-
ter Einheit zusammen.»33 Deshalb ist Brunner zum Unterschied von
Moltmann auch imstande, der Liebe den Platz zuzuerkennen, der
ihr gebührt :

«Darum ist Gottes Ewigkeit als seine Gegenwart nicht die Stille des An-
sichseins, sondern das Gespräch zwischen dem Vater und dem Sohn, das
keinen Anfang und kein Ende hat, die Selbstmitteilung, die nicht erst ist,

32 O. Cullmann (A. 28), S. 39, 41 f.
33 E. Brunner (A. 20), S. 61.



Z. Trtik, Die Theologie zwischen Theismus und Atheismus 439

seit es eine Welt gibt, sondern die ist ,vor Grundlegung der Welt'. Gott ist in
sich selbst kein Einsamer, sondern ein von Ewigkeit Gegenwärtiger. Die
Liebesgegenwärtigkeit, die er uns schenkt, ist sein eigenes Wesen. Die Gegenwart,

die wir in Christus empfangen, ist wirklich Selbstvergegenwärtigung
Gottes in uns; Gottes Liebe ist ,ausgegossen in unseren Herzen durch den
heiligen Geist' (Rom. 5, 5). Darum ist der Glaubende ewigen Lebens
teilhaftig, auch wenn dieses ewige Leben noch im ,Leibe des Todes', darum erst
in provisorischer Weise Gegenwart ist. Aber diese Liebe ist das ,Eschaton',
das was bleibt, wenn alles andere vergangen sein wird»34 (1. Kor. 13, 13).

*

In der gegenwärtigen geistigen Situation des Christentums und
der Welt zwischen Theismus und Atheismus ist es eine wichtige
Aufgabe der christlichen Theologie und Philosophie, zu zeigen, was aus
der biblischen Beziehung lch-Du folgt; Daß die gegenständliche
Sphäre nur eine, beleuchtete Seite des Wirklichkeitsganzen ist, daß
aber auch die andere, unbeleuchtete Seite des Universums existiert35,
in die die Subjekte gehören und in der sie durch personale
Beziehungen leben, in der auch die ewige personale Gemeinschaft
zwischen dem Vater und dem Sohn durch den Heiligen Geist lebt und
existiert. Die christliche eschatologische Erwartung besteht in der

Hoffnung, daß die ewige, echte Gegenwart Gottes einmal in diese

Welt durchbrechen, alle Vergangenheit mit deren Sünde, Schuld,
Elend und Ungerechtigkeit, sowie die nur imaginäre Zukunft
verdrängen und ein ewiges Reich errichten wird. In Jesus Christus hat
Gott alles für die bevorstehende Verwirklichung seiner Verheißung
dieses Reiches getan. Im eschatologischen, weiterhin im Evangelium

verkündigten Ereignis Jesu Christi, mitten in dieser
gegenständlichen Welt, liegt die Quelle des Glaubens, das heißt der
Verantwortlichkeit und der Freiheit zur Liebe, die Quelle des in Gott
geborenen Lebens. So wie die menschlichen Subjekte in der personalen

Beziehung nur durch ihre objektiven Leiber einander begegnen

können, können sie auch Gott im personalen Glaubensverhältnis

nur durch die Vermittlung des bezeugten Ereignisses der
Inkarnation in Christus begegnen. Gott kann aber nicht im objektiv

34 Ebd., 8. 61 f.
35 Gründlich befaßt sich mit der Frage K. Heim, Glaube und Denken

(1931), und Die Wandlung im naturwissenschaftlichen Weltbild (1954).



440 Z. Trtik, Die Theologie zwischen Theismus und Atheismus

bezeugten Geschehnis Jesu Christi als wirklich erkannt werden,
solange die Antithese Subjekt-Objekt, der zufolge die Wissenschaft
und der Unglaube Jesus Christus betrachten, nicht durch die
personale Ich-Du-Beziehung ersetzt werden kann. In der Möglichkeit
und der Tatsache einer derartigen Beziehung besteht die Gnade
des Glaubens als Quelle der Liebe und Grund der Hoffnung.

Zdenëk Trtik, Prag


	Die Theologie zwischen Theismus und Atheismus

