Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 6

Artikel: Assumptio Mosis : eine samaritanische Schrift?
Autor: Haacker, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878696

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 25 Heft 6 November-Dezember 1969

Assumptio Mosis — eine samaritanische Schrift?

Seit der Entdeckung und ersten Versffentlichung der Assumptio
Mosis vor gut hundert Jahren?! sind die verschiedensten religiésen
Gruppen Paldstinas als Ursprungsort dieser Schrift in Betracht ge-
zogen worden 2. Alle derartigen Zuweisungen mullten gewisse Stellen
des Textes vernachlissigen; insbesondere Ass. Mos. 7 macht so-
wohl eine phariséische als auch eine essenische Herleitung schwie-
rig. Da Sadduzder und Zeloten ohnehin ausscheiden, folgert
E. Schiirer®: «Der Verfasser war also religioser Quietist.» Auf der-
selben Linie liegen die Ergebnisse der neuesten Untersuchung zu
Ass. Mos. von Giinter Reese?. Zwar denkt Reese (mit R. H. Charles
und C. Clemen) an einen «pharisdischen» Quietisten ®, doch erscheint
das als Verlegenheitslosung: der Verfasser zeigt keinerlei Sekten-
bewulitsein oder Parteistandpunkt®; die Zuweisung erfolgt wohl
mangels besserer Alternativen.

Mit diesem Stand der Forschung diirfte man sich nicht zufrieden
geben. Steht der Verfasser der Ass. Mos. aullerhalb aller formierten
Bewegungen Palistinas (Schiirer) oder in kritischer Distanz zu

1 Editio princeps durch A. Ceriani in: Monumenta sacra et profana ex
codicibus praesertim bibliothecae ambrosianae opera collegii doctorum, 1
(1861), S.55-64; deutsch erstmals in G. Volkmar, Moses Prophetie und
Himmelfahrt (1867).

2 Kine Ubersicht iiber die ersten Forschungen zur Ass. Mos. bietet A.
Fleischhacker, Der Tod des Moses nach der Sage (Diss. phil. Halle 1888),
S. 16-21; vgl. ferner C. Clemen, Die Himmelfahrt des Moses: E. Kautzsch
(Hrsg.), Die Apokryphen und Pseudepigraphen des Alten Testaments, 2
(1900), S. 311-331, und R. H. Charles, The Assumption of Moses: R. H.
Charles (Hrsg.), The Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old Testament
in English, 2 (1913), S. 407-424.

3 E. Schiirer, Geschichte des jiidischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi, 3
(4. Aufl., Neudruck 1964), S. 300.

4 G. Reese, Die Geschichte Israels in der Auffassung des frithen Juden-
tums. Eine Untersuchung der Tiervision und der Zehnwochenapokalypse des
athiopischen Henochbuches, der Geschichtsdarstellung der Assumptio Mosis
und der des 4. Esrabuches (Diss. Heidelberg 1967, maschinenschriftlich).

5 (3. Reese (A. 4), S. 124,

6 Ebd., S. 104 und 116.

25



386 K. Haacker, Assumptio Mosis — eine samaritanische Schrift?

seiner eigenen Partei (Reese), so ist zwar nicht die Abfassung, wohl
aber die Verbreitung dieser Schrift ein Problem. Es mul} ein Leser-
kreis vorstellbar sein, der die Anschauungen der Schrift bejahte?.
Die Frage nach dem Ursprung der Ass. Mos. kann darum noch
nicht als gelost gelten.

Das konnte damit zusammenhéngen, dal} die bisherige Forschung
eine Moglichkeit der Herleitung vernachléssigt hat : kein Forscher hat
m. W. einen samaritanischen Ursprung der Schrift erwogen, obwohl
dieviel strenger «mosaische» Religion der Samaritaner mit am ehesten
als Ort von Moses-Traditionen in Frage kommt. Diese These, die im
folgenden gepriift werden soll, wiirde zwei Beobachtungen von
Reese erkliren: Die Samaritaner haben sich — wie der Verfasser
der Ass. Mos. — nicht als Sektierer, sondern als das wahre Israel
gefiihlt ®, und sie sind die konsequentesten Vertreter der deuterono-
mischen Tradition, in welcher Ass. Mos. nach Reese steht®.

1.

Der Streit zwischen Juden und Samaritanern ist ein Streit um die
Deutung der Geschichte des Volkes, um theologische Wahrheit in
dieser Geschichte. Die Punkte, an denen eine Diakritik méglich ist,
lassen sich darum chronologisch ordnen. Im folgenden soll lediglich
der wichtigste und fiir das Schisma grundlegende Streitpunkt vor-
gezogen werden.

1. Der zentrale Kultort

Es gibt wohl keine samaritanische Schrift, in der nicht das
Hauptthema des jiidisch-samaritanischen Gegensatzes zum Aus-
druck kidme: die Behauptung, dafl der Berg Garizim° bei Sichem
die erwiahlte Stétte des einzig legitimen Gottesdienstes sei. Fehlte
dieses Motiv in Ass. Mos., so wire ein samaritanischer Ursprung
h6chst unwahrscheinlich.

7 Vgl. F. Overbecks Satz, daB ¢«jedes Literaturwerk ein Symptom seines
Publikums» sei: Uber die Anfinge der patristischen Literatur (Nachdruck
1954), S. 66.

8 Vgl. ihre Selbstbezeichnung pAnRA=9Y a™nwn YR SHp.

? (3. Reese (A. 4), S. 122,

10 Eigentlich «Gerizim».



K. Haacker, Assumptio Mosis — eine samaritanische Schrift? 387

Nun kann kein Zweifel sein, daf3 an zwei Stellen der Ass. Mos. der
Tempel von Jerusalem genannt wird: 3, 2 und 6, 9. Allerdings han-
deln beide Stellen von der Zerstorung des Tempels durch Feuer,
womit keine theologische Blickrichtung angedeutet ist. Auch die
Bezeichnung des Tempels als «heiliges Haus des Herrn» in 3, 2 sagt
nichts iiber die Stellung des Verfassers aus. Die samaritanische
Polemik hat sich nicht in einer abwertenden Terminologie fiir den
Jerusalemer Tempel niedergeschlagen!!. Dafl aber zweimal von Zer-
storungen des Tempels geredet wird, der dazwischen liegende Wie-
deraufbau jedoch unerwéhnt bleibt, ist bei einem samaritanischen
Verfasser verstdndlicher als in jiidischem Munde. Ass. Mos. 4, 7
spielt nur auf die Neubefestigung der Stadt Jerusalem an, nicht auf
den Tempelbau. Man bedenke, daBl bei eben dieser Restauration das
Schisma entstand oder offen zum Ausdruck kam!2. Die von Schiirer
mit Recht aus 4, 8 herausgelesene Ablehnung des Kultes im zweiten
Tempel schliet sich hier sinnvoll an?3.

Es bleibt nun eine Stelle, die von der Forschung einmiitig als
Zeichen einer ausgesprochenen Zions-Theologie angesehen wird:
1, 17f. Sie lautet14:

«Die (sc. die heiligen Biicher) sollst du ordnen, mit Cederndl salben und. in
irdenen GefédBen an dem Orte hinterlegen, den er von Anfang der Schopfung
der Welt an [dazu] geschaffen hat, daf (daselbst) sein Name angerufen wird
bis zu dem Tage der BuBle bei der (letzten) Heimsuchung, mit der sie der
Herr heimsucht, wenn sich das Ende der Tage vollendet.»

Ganz offensichtlich haben wir es hier mit deuteronomischer Theo-
logie zu tun, und Jerusalem ist mit seinem Tempel von einem be-
stimmten Zeitpunkt an in diesem Sinne als Kultort herausgehoben
worden. Dennoch ist eine Deutung dieser Stelle auf Jerusalem

11 Vgl. Chronik II, passim. Ein erster Teil dieser Quelle, der von Josua bis
Nebukadnezar reicht, wird demnéchst erstmals versffentlicht : J. Macdonald,
The Samaritan Chronicle I1. Text und I"Tbersetzung, = Zeitschr. atl. Wiss.,
Beih. 107. Bearbeiter und Herausgeber hatten die Giite, mir die Benutzung
der Korrekturfahnen des Buches zu gestatten.

12 Uber die Unterschiede zwischen der samaritanischen und der jiidischen
Sicht s. u.

13 E. Schiirer (A. 3), S. 295, Anm. 60.

14 Wenn nicht anders angegeben, zitiere ich die Ubersetzung von Clemen
(A. 2).



388 K. Haacker, Assumptio Mosis — eine samaritanische Schrift?

durch den Zusammenhang praktisch ausgeschlossen. Nach bibli-
scher Uberlieferung hat Josua, der hier angeredet ist, zwar den
Stadtkénig von Jerusalem getétet (vgl. Jos. 10), die Stadt selbst
jedoch nicht erobert (vgl. Ri. 1, 21) und also wohl nie betreten.
Eine gegenteilige nachbiblische Uberlieferung ist mir nicht bekannt.
Wohl aber wissen wir von einer sehr engen Verbindung der Josua-
Tradition mit Sichem. Manche Uberlegungen sprechen dafiir, daB
das Deuteronomium. selbst urspriinglich autf Sichem als den legiti-
men Kultort gemiinzt war. Wie dem auch sei, jedenfalls haben in
der Abfassungszeit der Ass. Mos. die Samaritaner ihren Kultort bei
Sichem mit dem des Deuteronomiums gleichgesetzt 5. Der Samari-
taner Marqah (4.Jahrhundert) handelt dariiber in Buch II, § 10
seiner « Lehre»'%, wo es u. a. hei3t17:

«He (Moses) conjoinsg the mention of the name of the Lord with that of
Mount Gerizim, declaring that the holiness of the chosen place is enduring,
from the day God created it even till the Day of Vengeance.»®

An der Griindung des Kultes auf dem Garizim ist Josua nach sama-
ritanischer Uberlieferung fithrend beteiligt. In Chronik I lautet der
Bericht dariiber:

«After these things Joshua the son of Nun and Caleb the son of Jephunneh
undertook the making of a place to erect the sanctuary in the chosen place
Mount Gerizim, as (the Lord) had commanded Moses the servant of the Lord.
They cut into the hill which was at the top of Mount Gerizim, the name of
which is called Eternal Hill. They anointed it and erected the sanctuary on
it, including the holy of holies...»

Mir scheint Ass. Mos. 1, 17f. keiner anderen Deutung fdhig zu sein
als dieser: hier spricht ein Samaritaner. Die Frage nach dem Ur-
sprung der Ass. Mos. kann danach nur noch die nach ihrer Einheit

15 Kine Zusammenfassung dieser Lehre findet sich bei J. Macdonald, The
Theology of the Samaritans (1964), S. 327-333.

16 J. Macdonald, Memar Marqgah. The Teaching of Marqah, edited and
translated, 1-2 = Zeitschr. atl. Wiss., Beih. 84 (1963).

17 Ebd., 2 (Ubers.), S. 76.

18 Das «in diem paenitentiae» von 1, 18 hat vielleicht eine samaritanische
Parallele in dem mittelalterlichen Maulid an-Nashi’, 67, 6f.; in: The Samari-
tan Molad Mosheh. Samaritan and Arabic Texts Edited and Translated with
Introduction and Notes by Selig J. Miller (1949), S.-186: «in order that you
may be saved from the punishment on the day of return and going back
(to God).»



K. Haacker, Assumptio Mosis — eine samaritanische Schrift? 389

gein. Es wire denkbar, daBl samaritanische und jiidische Hénde an
ihr gearbeitet haben. Im folgenden ist darum zu priifen, ob das Ge-
schichtsbild der Ass. Mos. auch in weiteren Punkten die samaritani-
sche Sicht vertritt.

2. Die Rolle Moses

Die Beschrinkung des Kanons auf den Pentateuch hatte zur
Folge oder war Ausdruck dessen, dafl Mose bei den Samaritanern
in exklusiver Weise als Offenbarungs- und Heilsmittler galt. Uber-
spitzt konnte man sagen, daf3 die «Geburt des Religionsstifters» auf
nordisraelitischem Boden stattfand. Als Entfaltung dieser Struk-
tur, aber auch als Pointierung gegeniiber dem Judentum mit seiner
Mehrzahl kanonischer Propheten ist die Bedeutung des Mose bei
den Samaritanern ins Ubermenschliche gesteigert worden. Diese
Entwicklung ist nicht erst durch die neutestamentliche Christologie
inspiriert, wenn auch die Auseinandersetzung mit dem Christentum
spiter an der Uberhohung der Mosesgestalt mitgewirkt hat.

Die Bedeutung des Mose als Religionsstifter zeichnet sich an drei
Brennpunkten der samaritanischen Literatur ab:

a) im Bekenntnis, wo in Vorwegnahme islamischer Formen nach
dem monotheistischen 1. Artikel der 2. Artikel von Mose als dem
Propheten handelt1?;

b) in der Haggada zur Exodustradition?°;

¢) in der Haggada iiber den Tod des Mose 2.

Besonders das letztere Phinomen ist aufschluBreich, da der Weg-

gang des Stifters sozusagen die Achillesferse aller Stifterreligionen

ist 22,

19 Vgl. Macdonald, Theology (A. 15), S. 49-55.

20 Vgl. Memar Marqah I und IT; Asatir = Chronik I (Zéhlung der Chroni-
ken nach Macdonald, Theology [A. 15], S. 44-49).

21 Vgl. Memar Marqgah V; Asatir = Chron. I; Cod. 1168 vor Chron. IT;
Josuabuch = Chron. IV.

22 Vgl. G. Stéhlin, Der Tod der Meister. Ein Beitrag zum Thema: Christus
und die Religionsgeschichte: Vom Missionsdienst der lutherischen Kirche, 2
(1936), S. 1423, und O. Kibler, Die Abschiedsreden Jesu und Buddha. Ein
Vergleich: Wort und Geist. Festgabe fiir Karl Heim (1934), S. 387-403,



390 K. Haacker, Assumptio Mosis — eine samaritanische Schrift?

Ass. Mos. wiirde sich schon der Gattung nach in diesen reich ent-
falteten Zweig samaritanischer Traditionen einordnen. Es ist jedoch
zu priifen, ob das Judentum nicht Ahnliches kennt. Die Verherr-
lichung Moses in seiner Rolle als Offenbarungsmittler ist dort auf
Paldstina beschriankt — das hellenistische Judentum sah in ihm
mehr die ideale Personlichkeit ?3. Innerhalb der rabbinischen Litera-
tur begegnet aber erst mit Petirat Moscheh ein vergleichbares Werk
tiber den Tod des Mose. Zwischen ihm und Memar Marqah liegt
nicht weniger als ein halbes Jahrtausend! Der Strukturunterschied
zwischen der jiidischen und der samaritanischen Religion (bzw.
Konfession) findet hier einen klaren Ausdruck in der jeweiligen
Literaturgeschichte. Das Judentum mit seinem «katholischen»
Traditionsprinzip (Moses der fiktive Urheber der faktisch wuchern-
den miindlichen Tradition) stand angesichts des Todes Moses weni-
ger vor einem. Problem als die Samaritaner mit ihrem «reformatori-
schen» Schriftprinzip. Das Judentum lebt férmlich vom Tod des
Mose, entfaltet sich in dem Raum, den Moses Weggang schuf — der
samaritanische Glaube will nur von Mose leben und mufl darum an
seinem Tode leiden 24,

Die Bedeutung dieses Zuges fiir unsere Untersuchung zeigen
folgende Gegeniiberstellungen :

Ass. Mos. 11, 9-11:

«,Du gehst hinweg‘, Herr — wer
,80ll° nun dieses Volk ,pflegen‘, oder
wer wird sich ihrer erbarmen und
ihnen ein Fiihrer sein auf ihrem
Wege ? Oder wer wird fiir sie beten,
,ohne auch nur an einem Tag inne-
zuhalten‘, damit ich sie in das Land
(ihrer) ,Vorfahren® (?) hineinfithren
kann ?»

Mem Marq. V, 3 (Ubers. S. 203):

“Who will pray for us after you?
Who will make atonement for our
sins after you? Who will have com-
passion for us after you? Who will
extinguish the fire of wrath upon
us after you?”

23 Vgl. J. Jeremias, Mwuofi¢: Theol. Wort., 4 (1942), S. 852-878; S. 857,

3-7 und 854-856.

24 Vgl. Memar Marqah V, 4 (Ubers. S. 209): «And the people of Israel
wept for him... thirty days, and the weeping has never ceased in the world.»
Dazu palt Ass. Mos. 11, 8: «Die ganze Welt ist dein Grab.»



K. Haacker, Assumptio Mosis — eine samaritanische Schrift? 391

Ass. Mos. 11, 16:

«Aber auch die Kénige der Amori-
ter ,werden‘, wenn sie horen, daf3
wir (sie) angreifen wollen, in der
Meinung, nun sei nicht mehr unter
ihnen der heilige, des Herrn wiirdi-
ge, mannigfaltige und unfaf3bare
Geist, der allseits treue Herr des
Worts..., ,sagen‘: LaBit uns gegen
sie ziehen !»

Ass. Mos. 11, 17:

¢...dann haben sie keinen Verteidi-
ger, der fiir sie Gebete vor Gott
bréachte, wie Mose ein grofler Engel
war, der zu jeder Stunde bei Tag
und bei Nacht seine Kniee auf die
Erde gestemmt hatte, betend und
aufschauend zu dem, der die ,ganze’
Welt beherrscht..., (ihn) erinnernd
an den Bund mit den Vatern und
mit einer Beschwérung den Herrn
besénftigend.»

Josuabuch = Chron. IV, Kap. 8
nach Fabricius?25:

«Josua ad Israelitarum castra re-
vertitur: Mosen triginta dies luget.
Cananaei, ex Mosis morte, reci-
pientes animum Israelitas oppu-
gnare denuo decreverunt.»

Mem. Marq. V, 2 (Ubers. S. 195):
(Mose selbst klagt:)

“Woe to you, O congregation! I
depart and am going to leave you.
You will go astray after my death.
Who will make supplication for
you? Who will make entreaty on
your behalf? Who will seek forgi-
veness for you? Who will have
compassion for you after me? I
turn away from life...”

Zu diesem Vergleich der Traditionen iiber den Tod Moses gesellt
sich ein mehr mythisches Thema: der Ursprung des Mose. Dabei ist
nicht von seiner Geburt zu reden - erst spéite mittelalterliche
Quellen enthalten eine samaritanische Geburtslegende nach Art und
Vorbild der Weihnachtsgeschichte —, vielmehr ist hier die «Pré-
existenz» Moses zu behandeln. Der Begriff ist nicht treffend; es
geht um die Wiirde des Erstgeschopfes, nicht um ein ewiges Sein
vor der Schopfung 2. Wir wissen nicht, wann diese Lehre von den
Samaritanern entwickelt wurde. Ihre Anfinge diirften jedoch mit
Sicherheit: dhnlich gelautet haben wie die Stelle Ass. Mos. 1, 14:

«Deshalb ausersah und fand er mich, der von Anfang der Welt dazu vor-
bereitet war, der Mittler jenes Bundes zu werden.»??

% J. A. Fabricius, Codex Pseudepigraphus Veteris Testamenti, 1 (1713),
S. 879.

2% Eine Tendenz in Richtung auf eigentliche Priexistenz ist jedoch vor-
handen; vgl. zum Ganzen Macdonald, Theology (A. 15), S. 162-179.

*7 Es fallt auf, daB z. B. G. Widengren, The Ascension of the Apostle and
the Heavenly Book (1950), S. 42, nur auf diese eine Stelle in Ass. Mos. ver-



392 K. Haacker, Assumiito Mosis — eine samaritanische Schrift?

Nur beildufig sei erwidhnt, daf die Treue des Mose (Ass. Mos. 11,
16) zu den Traditionsmotiven gehort, in denen Juden und Samari-
taner einig sind. Ferner entspricht das «palam omnem plebem» in
Ass. Mos. 1, 15 ganz der samaritanischen Uberlieferung.

3. Die Rolle Josuas

Schon im Alten Testament hat Josua als Nachfolger Moses einen
besonderen Ort in der Geschichte des Volkes. Unter seiner Fithrung
nimmt Israel das verheilene Land ein, womit die Errettung aus
Agypten erst ans Ziel gelangt. Zugleich ist er als Zeuge der Taten
Gottes ein Wichter iiber das Volk, ein Warner vor dem Abfall
(Jos. 23f.; Ri. 2, 6£.). Wie sieht sein Bild bei den Samaritanern aus?

Die Uberhshung der Mittlerrolle des Mose hatte dort zur Folge,
daB die Nachfolgefrage besonders akut wurde. Fast alle samaritani-
schen Antworten auf diese Frage gehen von Deut. 18, 15ff. aus. Die
Samaritaner haben diese Stelle nie im distributiven Sinne verstan-
den, als Hinweis auf das je und je zu erwartende Auftreten eines
Propheten; sie dachten vielmehr an eine singuldre Gestalt. Dabei
hat sich eine eschatologische Deutung durchgesetzt.

Im Laufe der Geschichte ist verschiedentlich der Anspruch er-
hoben worden, daB3 dieser eschatologische Prophet in einer bestimm-
ten Person gekommen sei. Ein anonymer Pridtendent wird von
Josephus (Ant. XVIII, 4) erwéahnt. Joh. 4, 26 und Ps. Clem. Reec. I,
57 identifizieren Jesus als diesen « Propheten wie Mose». Nach zahl-
reichen christlichen, islamischen und samaritanischen Zeugnissen
scheint ein gewisser Dositheus am nachhaltigsten die Weissagung
von Deut. 18 auf sich gezogen zu haben. Der Kampf um derartige
Anspriiche wurde mit verschiedenen Mitteln gefiihrt. Eine Moglich-
keit war die Unterdriickung der Weissagung als solcher. Diesen
Weg scheint Marqah eingeschlagen zu haben?®. Kin anderer Weg

weist, um zu zeigen, da3 Mose auch im Judentum eine ahnlich hohe Stellung
innehatte wie bei den Samaritanern. Vgl. auch die Héufung von Ass. Mos.-
Zitaten bei Jeremias (A. 23), S. 857, 17{f.

28 Nach dem Register in Macdonals Ausgabe, 2, S. 251 und 254, nimmt
Marqah nie auf Deut. 18, 15ff. Bezug. Die Taheb-Erwartung wird &ulBerst
selten erwidhnt und nie entfaltet; vgl. J. Bowman, Early Samaritan Escha-
tology: Journ. Jew. Stud. 6 (1955/56), 63-72, S. 67.



K. Haacker, Assumptio Mosis — eine samaritanische Schrift? 393

war die nichteschatologische Deutung von Deut. 18, 15ff. auf einen
Mann der Vergangenheit. Dafiir bot sich die Gestalt Josuas an.

J. C. Fabricius schreibt zum samaritanischen Josuabuch?*:
«Josua Samaritanis quibusdam Messias.» Er verweist dazu auf die
Stelle bei Eulogius apud Photium, Cod. 230, p. 466, wonach die
meisten Samaritaner Deut. 18, 15ff. entweder auf Josua oder auf
Dositheus bezogen. Das wird nicht heillen, dal die futurische Deu-
tung ganz aufgegeben wurde, lift aber vermuten, dafl man eher
bereit war, diese preiszugeben, als den Dositheanern recht zu
geben. So konnte die (heute verschwundene) Deutung auf Josua
fiir die Dauer der Auseinandersetzungen um Dositheus Raum ge-
winnen. Der Ankniipfungspunkt in der alten Uberlieferung war da-
bei der, dal Josuas Fiihrerrolle dahingehend gesteigert ist, daf} er als
Begriinder des «ersten Konigstums» gilt 2°.

Wie verhilt sich hierzu das Bild Josuas in Ass. Mos.? Dall Mose
Josua zu sich ruft, um ihn auf das Bevorstehende vorzubereiten
(1, 5), und daB Josua auf die Nachricht hin in Klagen ausbricht
(Kap. 11), ergibt sich aus der Materie. Die samaritanischen Paralle-
len hierzu3! fallen darum nicht ins Gewicht. Vier andere Beriih-
rungspunkte verdienen jedoch Beachtung:

a) Ass. Mos. 1, 6f. Der iiberlieferte Text lautet an dieser schwierigen
Stelle32: «qui uocauit ad se iesum filium naue hominem probatum domino ut
sit successor plebi et scene testimonii cum omnibus sanctis illius ut et inducat

plebem in terram datam ex tribus eorum ut detur illis per testamentum- et
per iusiurandum quod locutus est in scenae dare de iesum...»

So nahe es von der Situation her liegt, schon hier zu Beginn in
«successor» den Amtsnachfolger zu sehen3?, so schwierig ist doch
bei dieser Deutung die Verbindung mit den folgenden Wértern. Auf
eine bessere Spur fithrt uns R. H. Charles, indem er «successor» auf
dem Wege iiber das dddoxog der LXX auf das hebriische Verbum
n W zuriickfiihrt und mit «minister» iibersetzt 34, Lediglich die Ver-
bindung mit «plebi» ist im Lichte der Vergleichsstellen weiterhin
schwierig. Ich schlage darum vor, anstelle von «plebi» zu lesen

29 Fabricius (A. 25), S. 876.

30 Die Richter des A.T. sind bei den Samaritanern Konige.
81 Vgl. Mem. Marq. V, 2; Ubers. S. 195ff.

32 (Ceriani (A. 1), S. 55.

33 So Clemen (A. 2), S. 318.

3¢ Charles (A. 2), S. 414.



394 K. Haacker, Assumptio Mosis — eine samaritanische Schrift?

«sibi». Die Aussagen iiber Josuas Funktion beinhalten dann in
klarer Gliederung (1.) seinen Dienst zu Lebzeiten Moses und (2.)
seine Rolle nach Moses Tod. Der Text bleibt dann im Rahmen der
alttestamentlichen Uberlieferung, und die samaritanischen Paralle-
len haben keine Beweiskraft fiir unsere Fragestellung.

b) Ass. Mos. 2, 1-2. Die Handschrift lautet hier3®: «intrabunt per te in
terram quam decrevit et promisit dare patribus eorum- in qua tu benedicis
et dabis unicuique et stabilibis eis sortem in me et constabilibis eis regnum
et magisteria loco-/rum dimittes illis secus quod placebit domino eorum in
iudicio et iustitia.»

Da mir die samaritanischen Chroniken nur z. T. zugénglich sind, sei
zum Vergleich die Zusammenfassung der entsprechenden samarita-
nischen Tradition bei John Macdonald zitiert 36:

«(Moses died and) the First Kingdom began under his chosen successor
Joshua. According to the Samaritan tradition Joshua established the Is-
raelites in Canaan and allotted the territory to the various tribes as com-
manded by Moses. Despite the battles that had to be fought, he established
Israel in Canaan and the centre of his administration was Shechem...»

Spezifisch samaritanisch ist dabei die Vorstellung vom Konigtum
Josuas. Thr entspricht hier in Ass. Mos. der Satz «constabilibis eis
regnum», dessen Wiedergabe bei Charles mit «establish for them
the kingdom»®” derjenigen bei Clemen mit «die Herrschaft... be-
stétigen» 38 vorzuziehen ist.

c) Ass. Mos. 10, 11. Betraf die obige Stelle die Vollendung der Errettung
in der Landnahme, also das Heilsgeschehen, so zeigt Ass. Mos. 10, 11 Josua
als den Nachfolger des Offenbarungsmittlers: «Du aber, Josua, [Sohn] Nuns,
bewahre diese Worte und dies Buch.»

Dieselbe Tradition finden wir bei Marqah in Memar V, 2 (Ubers.
S. 196) nach der Abschiedsrede des Mose:

«Joshua the son of Nun heard all that and learned all he heard with heart
full of wisdom.»3®

85 Ceriani (A. 1), S. 551,

3 Macdonald (A. 15), Theology, S. 16.

37 Charles (A. 2), S. 416.

38 Clemen (A. 2), S. 320.

3 Vgl. noch die oben zitierte Anweisung zur sorgsamen Aufbewahrung
der heiligen Biicher am Kultort (Ass. Mos. 1, 16); sie entspricht der samarita-
nischen Meinung von der Funktion der Lade (vgl. z. B. in Cod 1168, Moses
Tod, bei M. Gaster, The Asatir [London 1927], S. 303ff.), einem deuteronomi-
schen Traditionsstiick (vgl. Deut. 10, 5 und 1. Koén. 8, 9).



K. Haacker, Assumptio Mosis — eine samaritanische Schrift? 395

d) Ass. Mos. 10, 15. Der SchluBB der Rede Moses lautet in der Hand-
schrift40:

«Ego autem ad dormitionem patrum meorum eram (lies: eam) itaque tu
iesu naue forma te elegit deus esse mihi successorem eiusdem testamenti.»

Clemen und Charles trennen sich hier wieder in der Ubersetzung
von «successory, das nach Clemen «Nachfolger»®!, nach Charles
«minister» 42 bedeutet. Mir erscheint an dieser Stelle die Charlessche
Ableitung von «successor»*® unnotig und falsch. Wo gerade vorher
vom Weggang des Mose die Rede ist, mull «successor» in seinem
normalen Wortsinn verstanden werden. Um so berechtigter ist dann
die Anmerkung, die Charles trotz seiner Ubersetzung der Stelle bei-
tigt: «Is Joshua thus the prophet promised in Deut. xviii. 15%» Die
Verbindung mit dem Begriff des Bundes, der das ganze Gottesver-
héltnis Israels umfat, die Heilsgabe und die Willensoffenbarung,
legt in der Tat diese Vermutung nahe. So fiithren also auch die Aus-
sagen iiber Josua in Ass. Mos. sehr nahe an samaritanische Vor-
stellungen heran. Die Begriindung der Wiirde Josuas allein in der
successio Mosis entspricht ganz dem, was als repréisentativ fiir seine
Einstufung bei den Samaritanern gelten darf, in den Worten von
Chronik IT (Ubers. Macdonald):

«Joshua the son of Nun was exalted in the sight of the Israelites because
of the greatness of the lord of the prophets, Moses.»

4. Das Fehlen der Propheten

Vor dem Vergleich des Geschichtsbildes im ganzen ist ein Punkt
herauszugreifen, der eher der dogmatischen Struktur als der ge-
schichtlichen Erinnerung zuzuzihlen ist. Die Kehrseite der samari-
tanischen Moses-Devotion und zugleich die Folge der Trennung
von den Judéern ist die Ablehnung der kanonischen Propheten des
Judentums. Werden ihre Namen erwiahnt, so werden sie als Liigner
und Zauberer hingestellt.

Ass. Mos. fiigt sich diesem Rahmen ein, indem nur im Zusammen-
hang mit Mose von Prophetie die Rede ist, und zwar:

40 Ceriani (A. 1), S. 60f.
41 (Clemen (A. 2), S. 328.
42 Charles (A. 2), S. 423.
43 S, 0. zu Ass. Mos. 1, 6f.



396 K. Haacker, Assumptio Mosis — eine samaritanische Schrift?

1, 5 in Wiederaufnahme des verlorenen Titels: «profetiae quae facta est
a moysen;

3, 11: «nonne hoc est quod testabatur nobis cum (lies: tum) moyses in
profetis (= profetiis) ;

11, 16: «diuinum per orbem terrarum profetem»; vgl. ferner 11, 17:
«magnus nuntius».

Das ist um so auffilliger, als Ass. Mos. wiederholt vom Abfall des
Volkes handelt, wobei der Topos vom Uberhéren des prophetischen
Warnrufes jiidischer Tradition entspriche. O. H. Steck hat darauf
hingewiesen, dafl das deuteronomistische Geschichtsbild bei den
Samaritanern fehlt44. Das mul} so sein, weil die Propheten in toto
abgelehnt werden. An der Stelle des deuteronomistischen Ge-
schichtsbildes® steht bei den Samaritanern ein konsequent deute-
ronomisches, das den Abfall Israels an dem allein durch Mose ge-
offenbarten Gotteswillen mif3t und Mose selbst zum gro3en Warner
vor dem Abfall macht. Eben dieses Geschichtsbild wird in Ass. Mos.
3, 10-13 dem reuigen Volk in den Mund gelegt.

2.

Unter dem Begriff Geschichisbild konnte alles behandelt werden,
was in den Kapiteln 2-8 der Ass. Mos. entfaltet wird 4¢. Ehe wir auf
charakteristische Stellen eingehen, empfiehlt sich eine kurze Ver-
gegenwiartigung des spezifisch samaritanischen Geschichtsbildes*’.

Die Samaritaner haben ein dualistisches Geschichtsbild in dem
Sinne, daf} sie einer Heilszeit am Anfang der Volksgeschichte die
Gegenwart als Zeit der Ungnade gegeniiberstellen. Die Zeit der

4 Q. H. Steck, Israel und das gewaltsame Geschick der Propheten (1967),
S. 211, Anm. 15. Die Beobachtung gilt nicht nur fiir Mem. Marq. und
Asatir = Chron. 1, die Steck ausgewertet hat, sondern auch fiir Chron. IT.

4 Hs impliziert die distributive Auslegung von Deut. 18, 15ff.

46 Jch bin nicht der Meinung, daf3 mit Kap. 7 die Gegenwart des Ver-
fassers erreicht ist und ab 8, 1 seine Zukunftserwartung zum Ausdruck
kommt. Kap. 8 enthélt zu viele historische Details, um eine bloe Erwartung
zu beinhalten (man bedenke die Vereinfachungen schon im historischen
Rickblick). Es entspricht der Gattung der Apokalypse besser, in Kap. 8 die
Gegenwart des Verfassers, in Kap. 7 deren unmittelbare Vorgeschichte zu
sehen ; der Geschichtsriickblick in Form einer alten Weissagung fiihrt hin zu
der gegenwiartigen Drangsal und tiber sie hinaus zur erhofften Rettung.

47 Vgl. Macdonald, Theology (A. 15), S. 15-21.



K. Haacker, Assumptio Mosis — eine samaritanische Schrift? 397

Gnade (rahuta) umfat das Konigtum Josuas und seiner Nachfolger
(der alttestamentlichen «Richter») bis zu Simson. Sie fand ein Ende
durch ein Schisma in der priesterlichen Dynastie, veranlat durch
den Ithamar-Nachkommen Eli, der sich gegen den legitimen Hohen-
priester Uzzi aus dem Hause Pinhas auflehnte und als Konkurrenz
zum Garizim das Heiligtum von Silo griindete. Dadurch geriet
Israel in den Raum der Ungnade Gottes (phanuta), die sich sinnen-
fallig manifestierte, indem Gott das Heiligtum auf dem Garizim in
einer Hohle oder Erdspalte verschwinden lie. Die erwartete kiinf-
tige Heilszeit wird dementsprechend damit eingeleitet werden, daf3
der Taheb («Wiederhersteller») das Heiligtum wieder ans Licht
bringt*® und ganz Israel sich zu der einen wahren heiligen Stétte
bekehrt.

Wir sehen also, daf das jiidisch-samaritanische Schisma von den
Samaritanern vollig anders verstanden wird als von den Juden und
daB der samaritanische Glaube weit intensiver mit dem Problem
dieser Spaltung gerungen hat als der jiidische. Die Rolle Esras in
dieser Auseinandersetzung ist nicht so grundlegend, wie wir nach
dem chronistischen Geschichtswerk erwarten diirften. Allerdings
wird ihm vorgeworfen, das Gesetz verfilscht zu haben, das bis da-
hin fiir beide Volksteile gleich war 49,

Als Anspielung auf das urspriingliche Schisma in der Geschichte
Israels kann Ass. Mos. 2, 3-5 verstanden werden. Leider ist der Text
nicht in gutem Zustand, so dall wir ohne Konjekturen nicht aus-
kommen und der Gedanke an redaktionelle Entstellung des Textes

48 Vgl. Josephus, Ant. XVIII, 4.

49 Hs bedarf vielleicht eines ausdriicklichen Hinweises darauf, daf3 sich
die Samaritaner nirgends mit der nordisraelitischen Bevolkerung als solcher
identifizieren — auch nicht mit der ethnisch reinen Bevolkerung Nordisraels.
Die Samaritaner begreifen sich als Kultgemeinde und verstehen die Zuge-
horigkeit zu ihr als Nachfolge (1R 1‘7',1) Uzzis im Gegensatz zur Nachfolge
Elis (vgl. Chron. IT). Dabei weil man um unentschiedene und paganisierte
Teile Israels und auch um die Ansiedlung fremder Vélkerschaften. Ein Ver-
gleich zeigt, daB die Uberlieferung auf beiden Seiten — einschlieBlich 2. Kén.
17 — so stark mit Polemik und Apologetik durchsetzt ist, daB3 wir die Frage
nach der geschichtlichen Wahrheit nicht ernst genug nehmen kénnen, ja
sie tiberhaupt erst freilegen miussen. Die Selbstbezeichnung der Samaritaner
(s. 0. Anm 8) ist alles andere als ein freches Postulat. Mag sein, da8 man sie
als reaktiondre Sekte in der israelitischen Religionsgeschichte einzustufen
hat; synkretistisch jedoch sind sie gewil} in geringerem Mafe zu nennen als
ihre judéischen Gegner.



398 K. Haacker, Assumptio Mosis — eine samaritanische Schrift?

naheliegt. Es empfiehlt sich, die Kolumne der Handschrift 5° hier
zeilengetreu wiederzugeben :

« autem postquam caelestis fecit pa-
intrabunt in terram lam scenae suae
suam annos et ferrum sanctua-
et postea dominabi- rii sui- et ponentur
tur a princibus et duae tribus sanctita-
tyrannis per annos 5 tis- nam -x- tribus sta-
xuiii- et -xuiiii- annos bilient sibi secus
abrumpens tib-x- ordinationes suas
nam descendent tri- regna et adferent

bus duae et transfe- uictimas per annos
runt scenae testi- XX-.

4 monium- tunc deus

Betrachten wir diesen Text zunichst einmal gewissermallen aus
einem Abstand, unter Vernachlissigung von Einzelheiten, soist sein
Inhalt:

a) Einzug ins Land («autem postquam...»);

b) Herrschaftsepoche («et postea...»);

¢) Schisma (¢«abrumpens»);

d) ein Tun der Stimme, das Heiligtum betreffend ;

e) ein Tun Gottes, das Heiligtum betreffend;

f) fortan getrennte Geschichte von «zwei Stimmen» und «zehn
Stammen ».

Zum Einzelnen:

a) Diese Angabe ist klar und selbstverstidndlich.

b) Als Zeit nach der Landnahme ist zunéchst an die Richterzeit
zu denken. Eine Beziehung auf die Konigszeit wiirde chronologisch
weit vorausgreifen; man sollte aber in einem solchen Geschichts-
vaticinium bei aller Raffung von Zeitrdumen nur im Notfalle mit
Umstellungen oder Verschachtelungen rechnen. In samaritanischer
Sicht war die Richterzeit eine erste Konigszeit. Darauf wiirde
«principes» gut passen. Unerkldrt bliebe die Verwendung von
«tyranni», dessen pejorative Bedeutung vielleicht nicht durch den
Urtext gedeckt wird. Die Jahreszahlen sind von geringer Bedeu-
tung, weil bei ihnen das Urspriingliche am ehesten verlorengehen
konnte 5.

50 Ceriani (A. 1), S. 56.
51 Vgl. die singulére Datierung zu Beginn der Ass. Mos. Die bisher {ibliche
Deutung der Jahre auf Koénige erscheint gezwungen.



K. Haacker, Assumptio Mosis — eine samaritanische Schrift? 399

¢) Dall das «Losbrechen» eines Volksteiles als ein «descendere»
bezeichnet wird, ist mit Recht als auffillig vermerkt worden?52. Es
erklart sich zwanglos, wenn der Abfall das Weggehen vom Berg
Garizim ist 5.

d) Es entspricht der samaritanischen Uberlieferung, daB nicht
die Stiftshiitte selbst verlegt wurde. Was konnte mit «testimonium»
gemeint sein? Das Verbum verlangt wohl ein dingliches Objekt, und
8o wird trotz des Singulars am ehesten an die Gesetzestafeln gedacht
sein. Nach Chronik II hat Eli jedoch nur eine Abschrift des Gesetzes
mitgenommen und in seiner triigerischen Nachbildung der Bundes-
lade deponiert. Der Chronist berichtet jedoch von einem Brief, den
Eli an die Stimme Israels hinausgehen liel, welcher lautet:

«Let whoever desires to see signs and wonders come to me at Silo, for the
ark of the testimony containing the tablets is in my hands.»

Der Chronist widerspricht dieser Behauptung. Es erscheint jedoch
nicht als ausgeschlossen, dafl auch ein Samaritaner die von Chron. II
hier bekampfte Uberlieferung geteilt hat, nach der Elis Sakrileg
nicht nur in der Griindung eines neuen Heiligtums, sondern im Raub
der Gesetzestafeln bestanden hétte. Vielleicht ist diese Version der
Uberlieferung sogar der historischen Wahrheit am nichsten, weil
sie einen sachlichen Grund fiir die Anerkennung Silos seitens der
Mehrheit Israels offen lifit. Das Schisma wire dann die Folge des
Auseinandertretens von Kultort und Bundeszeichen gewesen, und
die Anhénger Sichems hétten lediglich friiher als das iibrige Israel
den Ort fiir wichtiger gehalten als das Kultobjekt. Der gleiche
Schritt ist freilich spéter auch in Jerusalem vollzogen worden, voll-
ends nachdem die Lade (unter Manasse? %) verloren gegangen war.

e) Der Satz iiber ein Handeln Gottes am Heiligtum ist in der
jetzigen Form sinnlos. Die Stérung des Textes liegt bei «fecit
palam», wofiir Clemen (mit Ronsch) ein «figet palum» fiir moglich
(und doch sehr fraglich) halt55. Dall ein Objekt zu «fecit palam»
ausgefallen wire, erscheint mir unwahrscheinlich. Zwar kommt

52 Vgl. Clemen (A. 2), S. 320.

8 Zu den Stdmmezahlen s. u.

84 Vgl. M. Haran, The Disappearance of the Ark: Israel Explor. Journ. 13
(1963), S. 46-58.

5 Clemen (A. 2), S. 320.



400 K. Haacker, Assumptio Mosis — etne samaritanische Schrift?

«palam facere» in Ass. Mos. noch in 1, 13. 15 und 4, 5 vor,aber immer
mit vorangestelltem «palam».

Ich vermute hinter diesem gestorten Satz die samaritanische Tra-
dition vom Verschwinden der Heiligtumsgerite. «Ferrum sanc-
tuarii» konnte das beinhalten ; als Verbum kéme bei Korrektur von
nur zwei Buchstaben «texit» in Frage; das erste Objekt dazu kénnte
als «pallam» — «den Vorhang» (des Heiligtums) wiederhergestellt
werden. Denkbar ist aber auch, daB} «fecit palam» eine bewufite
Verkehrung des Verbums in sein Gegenteil darstellt, wobei ein be-
liebiges Objekt, etwa «vasa», ersatzlos ausgefallen wére. In diesem
Falle wire die Stelle ein Hinweis auf einen nicht-samaritanischen
Redaktor.

f) Die Verteilung des Geschehens auf die zwei Gruppen der «zehn
Stdmme» und «zwei Stdmme» ist nicht ohne Korrekturen am Text
sinnvoll. Das gilt von jeder vorgeschlagenen Deutung. Ich schlage
vor, das «tribus duae» in 2, 3 als versprengtes Stiick aus dem Folgen-
den oder eher noch als redaktionellen Einschub zu tilgen. Die durch
«nam» verbundenen Sitze mit den Pridikaten «abrumpent» und
«descendent» miissen das gleiche Subjekt haben. Wir erhalten dann
eine klare Scheidung von zwei Gruppen: die «zehn Stdmme» sind die
schismatische Gruppe, und ihnen gegeniiber stehen die «zwei Stdm-
me», die zum legitimen Heiligtum gehoren («duae tribus sanctita-
tis»). Bei dieser Wertung bleibt es auch an den iibrigen Stellen der
Ass. Mos., wo die beiden Gruppen unterschieden werden: 2, 5; 3, 4;
4, 8f. In der bisherigen Forschung galt es als selbstverstiandlich, daf3
damit auf die Trennung von Nord- und Siidreich angespielt sei?,
Der Zug fiigt sich jedoch ebenso gut in das samaritanische Ge-
schichtsbild. Mit den «zwei Stdmmen» sind dann Ephraim und
Manasse gemeint. Chronik 1I spricht des 6fteren von «Ephraim und
Manasse», wenn die Garizimgemeinde gemeint ist. Zwar fiigt sie
meistens hinzu, dal} (natiirlich) die levitischen Priester vom Hause
Pinhas und Splittergruppen aus anderen Stdmmen hinzugehdorten,
aber die Angaben sind nicht immer so exakt. Z. B. heil3t es an einer
Stelle, wo vom Krieg Sauls gegen die Garizim-Gemeinde die Rede
ist, «the tribe of Ephraim and the tribe of Manasseh and all their

56 Reese (A. 4), S. 96, Anm. 27 (zu Ass. Mos. 3, 4-7) hélt es fiir méglich,
daf3 der jidisch-samaritanische Gegensatz eine Rolle spielt; der Gedanke an
eine Umkehrung des Vorzeichens liegt auBerhalb seiner Uberlegungen.



K. Haacker, Assumptio Mosis — eine samaritanische Schrift? 401

congregations — namely the congregation of the Samaritan Israe-
lites» 7.

Diese letztere Tradition erklirt auch, weshalb Ass. Mos. 2, 5 die
eigenwillige Errichtung eines Konigtums den «zehn Stimmen» zu-
schreibt: Sauls Kénigtum war ja von Samuel, dem Nachfolger Elis,
gestiftet, und die Stdmme Ephraim und Manasse haben sich nach
Chronik IT weder daran beteiligt, noch Saul nachher anerkannt.

Der kurze Abschnitt Ass. Mos. 2, 5-3, 3 umfalit die ganze Ge-
schichte Israels von Saul bis zu Zedekia. Thema: Die Abgotterei der
«zehn Stimme» bringt Gottes Gericht iiber ganz Israel. Das ent-
spricht dem Sondergut von Chronik IT (gegeniiber dem A.T.), wo
die assyrische Deportation das ganze Volk umfaBt. Uber den Ab-
fall schreibt der Chronist:

«Only ten years during the time of Solomon did they serve the Lord in the
house which King Solomon had built. Afterwards they served the Baals.»

Die Reichsteilung zwischen Rehabeam und Jerobeam éndert nichts
an dem Gegeniiber von zwei Stimmen und zehn Stédmmen; sie
spielt sich im Bereich der zehn Stimme ab; vgl. Chronik II:

«Eight of the tribes of Israel went after Jeroboam the son of Nebat, while
the tribe of Judah and a large number from. the tribe of Benjamin went after
Rehoboam the son of King Solomon, but the tribe of Ephraim and the tribe

of Manasseh and a small number from the tribe of Benjamin and a few men
from the rest of the tribes remained steadfast to the truth of the law.»

Trotzdem trifft das Gericht ganz Israel, nach Chronik II wie nach
Ass. Mos.

Ass. Mos. 4, 6-9 behandelt die Restauration nach dem Kyros-
Edikt (V. 6). V.7 spricht von den jiidischen Riickwanderern und
dem Wiederaufbau Jerusalems, ohne den Stamm oder die Stadt zu
nennen, was sich gut aus einem samaritanischen Desinteresse er-
klart. Die «zwei Stamme» in V. 8 sind wieder die Samaritaner, und
die Aussage bezieht sich wohl auf deren Exilszeit. Zum Ton der
Klage ist wieder ein Vergleich mit Chronik II lehrreich, wo es iiber
den Auszug ins Exil heilit:

57 Mit «Samaritan Israelites» libersetzt Macdonald regelmafBig die Wen-
dung parA=bY oUPwn DRI

58 Spéter wird in Chron. IT noch ein dem A.T. entnommener Bericht tiber
das Ende Judas und das babylonische Exil angeschlossen. Die erste Version
ist spezifisch samaritanisch, und unsere Stelle in Ass. Mos. ist ein Zeugnis fiir
das hohe Alter auch des Sondergutes von Chron. II.

26



402 K. Haacker, Assumptio Mosis — eine samaritanische Schrift?

«They went forth, looking back, leaving behind the chosen place Mount
Gerizim Bethel, mourning with tears because it was receding from them,
saying... We are indeed guilty. Therefore all this distress has come upon us,
and the Lord has removed us so that we do not dwell in your midst, O house
of God, O Mount Gerizim Bethel.»

V. 9 faBt wie 2, 9 einen langen Zeitraum zusammen.

Ass. Mos. 5 ist auf die Zeit vor den Makkabédern zu beziehen.
Schriftgelehrte und Priester werden angeklagt (5, 4f.). 5, 1f. be-
zieht sich vielleicht auf die anfingliche Offenheit fiir den Hellenis-
mus auf seiten des Volkes: «reges participes scelerum et punientes
eos.» Die «Wahrheit» in V. 2 und noch mehr in V. 4 als Inbegriff der
rechten Religion, v. a. in Kultfragen (V. 4) entspricht ganz dem
Redestil und dem Selbstverstindnis der Samaritaner («schomerim
‘al ha-amdat»).

Ass. Mos. 6, 1 ist eine Abfertigung der Hasmonéer, deren lapidare
Kiirze begreiflich ist; Johannes Hyrkan hatte ihren Tempel und die
Stadt Sichem zerstort.

Die schlechte Beurteilung des Herodes in Ass. Mos. 6, 2-6 steht
nicht im Widerspruch zur Annahme einer samaritanischen Verfas-
serschaft. Herodes hat die rein hellenistische Stadt Samaria ge-
fordert, was nichts iiber sein Verhiltnis zur Kultgemeinde der
«Schomerim» besagt.

Von Ass. Mos. 6, 7 ab ist die Auslegung untrennbar mit der Frage
nach der Datierung der Schrift verbunden; diese Frage soll im
nichsten Abschnitt gesondert erdrtert werden. Fiir die theologische
Geschichtsdeutung ist ohnehin die fernere Vergangenheit Israels
bedeutsamer. Unsere Priifung des Geschichtsbildes der Ass. Mos.
hat ergeben, daB samaritanische Uberlieferungen auch hier als
Hintergrund glaubhaft wurden und zur Losung einiger Probleme
des Textes beitrugen. Die wichtige Stelle 2, 3f. war ohne groBere
Eingriffe wiederherzustellen. Spuren einer nichtsamaritanischen
Redaktion waren nur hier zu vermuten, wofern es sich nicht um
Verschreibungen aus Versehen handelt. Die am Ende von Abschnitt
1,1 gestellte Frage ist demnach dahingehend zu beantworten, dafl
Ass. Mos. als ganze samaritanischen Ursprungs ist. Der Vergleich in
den untersuchten Bereichen — Moseslehre, Josuatradition, Kultort-
theologie und Geschichtsbild (einschlielich der Beobachtung zum
Thema Prophetie) — hat diese Hypothese durchweg bestétigt 5°.

589 Die Eschatologie der Ass. Mos. ist in diesen Vergleich nicht einbezogen



K. Haacker, Assumptio Mosis — eine samaritanische Schrift? 403
3.

Nach dieser religionsgeschichtlichen Einordnung der Ass. Mos. ist
zwangslaufig auch die zeitgeschichtliche Einordnung zu iiberpriifen.
Ausgangspunkt hierfiir ist Ass. Mos. 6,7 bis 7, 1. Aus «breviora
tempora» in 6, 7 wird meistens herausgelesen, daBl nach Meinung
des Verfassers keiner der Herodessohne die Regierungszeit ihres
Vaters erreicht habe. Bei Philippus und Antipas trifft das nicht zu.
Es wird darum angenommen, die Schrift miisse verfalit worden
sein, ehe diese beiden eine Regierungszeit von 34 Jahren erreicht
hatten, also vor 30 n. Chr. Das andere Argument fiir diese Datie-
rung ist die Identifizierung des Ereignisses von Ass. Mos. 6, 8f. mit
dem Varus-Krieg vom Jahre 4 v. Chr. Die Fortsetzung in 7, 1: «Von
da ab werden die Zeiten zu Ende gehen» erlaubt keinen langen Zeit-
raum zwischen diesem Datum und der Abfassung unserer Schrift.

Dagegen ist mehreres einzuwenden :

a) Zu Ass. Mos. 6, 7. Es ist nicht ausgemacht, dal} «breviora
tempora» iiberhaupt einen Vergleich mit der Regierungszeit des
Herodes zieht. Bedenkt man die Raffung von groBen Zeitrdumen
an anderen Stellen der Ass. Mos. (etwa 2, 5-9), so kann «breviora
tempora» — in elativischem Sinne- die Dauer der ganzen Herodes-
dynastie als «recht kurze Zeit» bezeichnen.

b) Zu Ass. Mos. 6, 8f. Gewil} ist der nur teilweise zerstorte Tem-
pel am leichtesten im Varus-Krieg unterzubringen®’, und Kreuzi-
gungen sind ebenfalls damals vorgekommen6!. Schwieriger ist es
schon, in Quintilius Varus «des Abendlands méchtigen Konig» zu
sehen. SchlieBlich aber ist von einer Deportation bei diesem Anlaf3
nichts bekannt. Es ist zu fragen, ob hier nicht ebenso eine Raffung
der Ereignisse vorliegt wie vorher eine Raffung der Zeitrdume. Wir
haben oben gesehen, wie in Ass. Mos. 3, 1-3 dhnlich wie in der sama-
ritanischen Chronik II das assyrische und das babylonische Exil zu

worden, weil wir tiber diesen Aspekt der samaritanischen Religion in der
fraglichen Zeit sehr wenig wissen. Einerseits gibt es Nachrichten, die eine sehr
spite Entfaltung der Eschatologie bezeugen, andere Anzeichen sprechen
jedoch fiir die Annahme einer weniger linearen Entwicklung, bedingt durch
das wechselvolle Geschick der samaritanischen Gemeinde. Ass. Mos. kénnte
auf diesen Problemkreis neues Licht werfen.

60 Vgl. Josephus, Ant. XVII, 10, 2.

$1 Vgl. ebenda, 10, 10.



404 K. Haacker, Assumtio Mosis — eine samaritanische Schrift?

einem Vorgang verschmolzen waren. Ist es dann verwunderlich,
wenn die verschiedenen Katastrophen der jiidisch-romischen Kriege
ineinanderflieBen? Je spater Ass. Mos. anzusetzen ist, desto denk-
barer wird das. Vielleicht handelt es sich weniger um ein histori-
sches Irren als um eine Nivellierung der Geschichte unter dem rein
theologisch-wertenden Interesse des Verfassers.

Wir sind also gezwungen, Ass. Mos. 6,7 bis 7,1 als Anhaltspunkt
fir die Datierung fallenzulassen und nach anderen Hinweisen zu
suchen. Das Schicksal des Tempels war dem Verfasser, nach 4, 7f.
zu urteilen, nicht wichtig genug, um von dessen Ende einen genauen
Bericht zu liefern. Die antirabbinische Polemik von Kap. 7 pafit in
ihrer Schérfe sicher besser auf die Zeit nach dem Jahre 70 n. Chr.
als auf die Zeit vorher. Das Zitat in 7, 10 bestétigt dabei wieder den
Standort des Verfassers, waren doch die Samaritaner in pharisa-
ischer Sicht eine stdndig drohende Quelle kultischer Verunreinigung.

Nach dem iiblichen Aufbau apokalyptischer Schriften diirfen wir
in Kap. 8 in der Kulmination der Drangsal (vgl. V. 1) die Gegen-
wart des Verfassers sehen. Schon E. Schiirer hat die Vermutung
zuriickgewiesen, hier werde die Zeit des Antiochus Epiphanes reka-
pituliert ¢2. Die Kreuzigung als Strafe fiir den Brauch der Beschnei-
dung (8, 1) ist vor Hadrian nicht nachzuweisen. Darauf hat schon
G. Volkmar 1867 in der deutschen Erstausgabe der Ass. Mos. mit
Recht hingewiesen®. Allerdings irrt er mit der Annahme, dal} es
nach 138 n. Chr. kein Verbot der Beschneidung und keines Todes-
strafe bei Zuwiderhandlung gegeben habe. Es gab beides, aber nicht
fir Juden, sondern eben fiir Samaritaner. Noch Origenes bezeugt
fiir seine Zeit die blutige Verfolgung der Samaritaner wegen ihres
Festhaltens an der Beschneidung®. Das Edikt des Hadrian 135
n. Chr. ist also Terminus a quo fiir die Datierung der Ass. Mos.
Nicht aber ist dessen Aufhebung fiir Juden im Jahre 138 n. Chr. der
Terminus ad quem. Ein solcher ist erst durch die dullere Bezeugung
der Schrift gegeben . Danach kénnen wir als Entstehungszeit der
~ o2 Schiirer (A. 3), S. 297, Anm. 64.

63 Volkmar (A. 1), S. 59.

64 QOrig. Cels. IT, 13 (Koetschau, S. 142).

8 Hierbei ist zwischen den Zeugnissen fiir die Traditionen von Ass. Mos.
und denen fiir eine Schrift nach Art von Ass. Mos. zu unterscheiden. Von dem
heutigen Titel unserer Schrift, der sich auf nur eine, vermutlich sekundére,

Vokabel im Text (10, 12: receptionem) stiitzt, ist dabei abzusehen. Zum
Einzelnen vgl. die Einleitungen bei Clemen und Charles (A. 2).



K. Haacker, Assumptio Mosis — eine samaritanische Schrift? 405

Ass. Mos. das zweite oder dritte Drittel des 2. Jahrhunderts n. Chr.
ansehen; eine genauere Bestimmung scheint mir gegenwirtig nicht
moglich zu sein 6.

Das Ergebnis unserer Untersuchung ist in mehrfacher Hinsicht
von Bedeutung. Vor allem diirfte die weitere Arbeit an Ass. Mos.
unsere Kenntnis der samaritanischen Religion erweitern ; bisher war
die Forschung fiir die drei ersten Jahrhunderte der christlichen Ara
auf wenige versprengte Nachrichten angewiesen®’. Es ist jedoch
auch fiir die Sicht der jidischen Religion in dieser Zeit folgenreich,
daf3 Ass. Mos. als Quelle fiir diesen Raum entfallt®. SchlieBlich
wird auch die neutestamentliche Wissenschaft aus dieser Korrektur
am Bild der paldstinischen Religionsgeschichte Folgerungen zu
ziehen haben und neue Einsichten gewinnen kénnen 9.

Klaus Haacker, Mainz

66 Inzwischen liegt mir auch das samaritanische Josuabuch (Chron. IV)
in der Ausgabe von Juynboll vor: Chronicon Samaritanum, arabice conscrip-
tum, cui titulus est Liber Josuae. Ex unico codice Scaligeri nunc primum
edidit, latine vertit, annotatione instruxit... T.G.J.Juynboll (1848). Im Blick
auf Ass. Mos. verdienen drei Textstellen einen nachtréglichen Hinweis:

Zu Ass. Mos. 8,1 vgl. Chron. IV, 47 (Juynboll S.189): Kreuzigungen unter
Hadrian.

Zu Ass. Mos. 1,16f. vgl.IV,24 (Juynboll S. 158): (Josua) «Aedificavit etiam
Templum in versice Montis benedicti, et collectum Dei Tabernaculum ibi
servavit...;
und Chron. IV, 9 (Juynboll S.141): (Zu Josua gesprochen) «Ne abroges lec-
tionem eorum, quae Misa, Propheta, in unum Codicem collegit, et quae scrip-
sit, ea nempe, quae Levitis in Loco illo (in Templo sancto) servanda tradita
sunt.. .»

87 Vgl. z. B. das Urteil von W. A. Meeks, The Prophet-King. Moses
Traditions and the Johannine Christology (1967), S. 219: «It is evident that
Samaritanism before the fourth century A. D. remains largely in the dark.
Only long and painstaking labor in the history of traditions and in compa-
rative studies can illuminate the period.»

68 Vgl. oben Anm. 27.

6 Das Interesse des Neutestamentlers war auch der AnlaB fiir diese
Untersuchung, deren Konsequenzen anderwérts in einem gréferen Rahmen
uberdacht werden sollen. Mein Dank an dieser Stelle gebiihrt vor allem der
Evangelisch-Theologischen Fakultit an der Johannes-Gutenberg-Universitéit
in Mainz fiir ein groBziigiges Forschungsstipendium,



	Assumptio Mosis : eine samaritanische Schrift?

