
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 6

Artikel: Assumptio Mosis : eine samaritanische Schrift?

Autor: Haacker, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878696

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878696
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift

Jahrgang 25 Heft 6 November-Dezember 1969

Assumptio Mosis — eine samaritanische Schrift?

Seit der Entdeckung und ersten Veröffentlichung der Assumptio
Mosis vor gut hundert Jahren1 sind die verschiedensten religiösen
Gruppen Palästinas als Ursprungsort dieser Schrift in Betracht
gezogen worden2. Alle derartigen Zuweisungen mußten gewisse Stellen
des Textes vernachlässigen; insbesondere Ass. Mos. 7 macht
sowohl eine pharisäische als auch eine essenische Herleitung schwierig.

Da Sadduzäer und Zeloten ohnehin ausscheiden, folgert
E. Schürer3: «Der Verfasser war also rehgiöser Quietist.» Auf
derselben Linie hegen die Ergebnisse der neuesten Untersuchung zu
Ass. Mos. von Günter Reese4. Zwar denkt Reese (mit R. H. Charles
und C. Clemen) an einen «pharisäischen» Quietisten5, doch erscheint
das als Verlegenheitslösung: der Verfasser zeigt keinerlei
Sektenbewußtsein oder Parteistandpunkt6; die Zuweisung erfolgt wohl
mangels besserer Alternativen.

Mit diesem Stand der Forschung dürfte man sich nicht zufrieden
geben. Steht der Verfasser der Ass. Mos. außerhalb aller formierten
Bewegungen Palästinas (Schürer) oder in kritischer Distanz zu

1 Editio princeps durch A. Ceriani in: Monumenta sacra et profana ex
codicibus praesertim bibliothecae ambrosianae opera collegii doctorum, 1

(1861), S. 55-64; deutsch erstmals in G.Volkmar, Moses Prophétie und
Himmelfahrt (1867).

2 Eine Übersicht über die ersten Forschungen zur Ass. Mos. bietet A.
Fleischhacker, Der Tod des Moses nach der Sage (Diss. phil. Halle 1888),
S. 16-21; vgl. ferner C. Clemen, Die Himmelfahrt des Moses: E. Kautzsch
(Hrsg.), Die Apokryphen und Pseudepigraphen des Alten Testaments, 2

(1900), S. 311-331, und R. H. Charles, The Assumption of Moses: R. H.
Charles (Hrsg.), The Apocrypha and Pseudepigrapha of the Old Testament
in English, 2 (1913), S. 407-424.

3 E. Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu Christi, 3

(4. Aufl., Neudruck 1964), S. 300.
4 G. Reese, Die Geschichte Israels in der Auffassung des frühen Judentums.

Eine Untersuchimg der Tiervision und der Zehnwochenapokalypse des

äthiopischen Henochbuches, der Geschichtsdarstellung der Assumptio Mosis
und der des 4. Esrabuches (Diss. Heidelberg 1967, maschinenschriftlich).

6 G. Reese (A. 4), S. 124.
6 Ebd., S. 104 und 116.

25



386 K. Haacker, Assumptio Mosis - eine samaritanische Schrift?

seiner eigenen Partei (Reese), so ist zwar nicht die Abfassung, wohl
aber die Verbreitung dieser Schrift ein Problem. Es muß ein Leserkreis

vorstellbar sein, der die Anschauungen der Schrift bejahte7.
Die Frage nach dem Ursprung der Ass. Mos. kann darum noch
nicht als gelöst gelten.

Das könnte damit zusammenhängen, daß die bisherige Forschung
eine Möglichkeit der Herleitung vernachlässigt hat : kein Forscher hat
m. W. einen samaritanischen Ursprung der Schrift erwogen, obwohl
die vielstrenger « mosaische » Religion der Samaritaner mit am ehesten
als Ort von Moses-Traditionen in Frage kommt. Diese These, die im
folgenden geprüft werden soll, würde zwei Beobachtungen von
Reese erklären: Die Samaritaner haben sich - wie der Verfasser
der Ass. Mos. - nicht als Sektierer, sondern als das wahre Israel
gefühlt8, und sie sind die konsequentesten Vertreter der deuterono-
mischen Tradition, in welcher Ass. Mos. nach Reese steht9.

1.

Der Streit zwischen Juden und Samaritanern ist ein Streit um die

Deutung der Geschichte des Volkes, um theologische Wahrheit in
dieser Geschichte. Die Punkte, an denen eine Diakritik möglich ist,
lassen sich darum chronologisch ordnen. Im folgenden soll lediglich
der wichtigste und für das Schisma grundlegende Streitpunkt
vorgezogen werden.

1. Der zentrale Kultort

Es gibt wohl keine samaritanische Schrift, in der nicht das

Hauptthema des jüdisch-samaritanischen Gegensatzes zum
Ausdruck käme : die Behauptung, daß der Berg Garizim10 bei Sichern
die erwählte Stätte des einzig legitimen Gottesdienstes sei. Fehlte
dieses Motiv in Ass. Mos., so wäre ein samaritanischer Ursprung
höchst unwahrscheinlich.

7 Vgl. F. Overbecks Satz, daß «jedes Literaturwerk ein Symptom seines
Publikums» sei: Über die Anfänge der patristischen Literatur (Nachdruck
1954), S. 66.

8 Vgl. ihre Selbstbezeichnung naxn-bs? QnöllSn Vmfeb bflP-
9 G. Reese (A. 4), S. 122.
10 Eigentlich «Gerizim».



K. Haacker, Assumptio Mosis — eine samaritanische Schrift? 387

Nun kann kein Zweifel sein, daß an zwei Stellen der Ass. Mos. der
Tempel von Jerusalem genannt wird : 3, 2 und 6, 9. Allerdings handeln

beide Stellen von der Zerstörung des Tempels durch Feuer,
womit keine theologische Blickrichtung angedeutet ist. Auch die

Bezeichnung des Tempels als «heiliges Haus des Herrn» in 3, 2 sagt
nichts über die Stellung des Verfassers aus. Die samaritanische
Polemik hat sich nicht in einer abwertenden Terminologie für den
Jerusalemer Tempel niedergeschlagen11. Daß aber zweimal von
Zerstörungen des Tempels geredet wird, der dazwischen liegende
Wiederaufbau jedoch unerwähnt bleibt, ist bei einem samaritanischen
Verfasser verständlicher als in jüdischem Munde. Ass. Mos. 4, 7

spielt nur auf die Neubefestigung der Stadt Jerusalem an, nicht auf
den Tempelbau. Man bedenke, daß bei eben dieser Restauration das
Schisma entstand oder offen zum Ausdruck kam12. Die von Schürer
mit Recht aus 4, 8 herausgelesene Ablehnung des Kultes im zweiten
Tempel schließt sich hier sinnvoll an13.

Es bleibt nun eine Stelle, die von der Forschung einmütig als
Zeichen einer ausgesprochenen Zions-Theologie angesehen wird:
1, 17f. Sie lautet14:

«Die (so. die heiligen Bücher) sollst du ordnen, mit Cedernöl salben und in
irdenen Gefäßen an dem Orte hinterlegen, den er von Anfang der Schöpfung
der Welt an [dazu] geschaffen hat, daß (daselbst) sein Name angerufen wird
bis zu dem Tage der Buße bei der (letzten) Heimsuchimg, mit der sie der
Herr heimsucht, wenn sich das Ende der Tage vollendet.»

Ganz offensichtlich haben wir es hier mit deuteronomischer Theologie

zu tun, und Jerusalem ist mit seinem Tempel von einem
bestimmten Zeitpunkt an in diesem Sinne als Kultort herausgehoben
worden. Dennoch ist eine Deutung dieser Stelle auf Jerusalem

11 Vgl. Chronik II, passim. Ein erster Teil dieser Quelle, der von Josua bis
Nebukadnezar reicht, wird demnächst erstmals veröffentlicht : J. Macdonald,
The Samaritan Chronicle II. Text und Übersetzung, Zeitschr. atl. Wiss.,
Beih. 107. Bearbeiter und Herausgeber hatten die Güte, mir die Benutzung
der Korrekturfahnen des Buches zu gestatten.

12 Über die Unterschiede zwischen der samaritanischen und der jüdischen
Sicht s. u.

13 E. Schürer (A. 3), S. 295, Anm. 60.
14 Wenn nicht anders angegeben, zitiere ich die Übersetzimg von Clemen

(A. 2).



388 K. Haacker, Assumptio Mosis — eine samaritanische Schrift?

durch den Zusammenhang praktisch ausgeschlossen. Nach biblischer

Überlieferung hat Josua, der hier angeredet ist, zwar den

Stadtkönig von Jerusalem getötet (vgl. Jos. 10), die Stadt selbst
jedoch nicht erobert (vgl. Ri. 1, 21) und also wobl nie betreten.
Eine gegenteilige nachbiblische Überlieferung ist mir nicht bekannt.
Wohl aber wissen wir von einer sehr engen Verbindung der Josua-
Tradition mit Sichern. Manche Überlegungen sprechen dafür, daß
das Deuteronomium selbst ursprünglich auf Sichern als den legitimen

Kultort gemünzt war. Wie dem auch sei, jedenfalls haben in
der Abfassungszeit der Ass. Mos. die Samaritaner ihren Kultort bei
Sichern mit dem des Deuteronomiums gleichgesetzt16. Der Samaritaner

Marqah (4. Jahrhundert) handelt darüber in Buch II, § 10

seiner «Lehre»16, wo es u. a. heißt17:

«He (Moses) conjoins the mention of the name of the Lord with that of
Mount Gerizim, declaring that the holiness of the chosen place is enduring,
from the day God created it even till the Day of Vengeance.»18

An der Gründung des Kultes auf dem Garizim ist Josua nach sama-
ritanischer Überlieferung führend beteiligt. In Chronik II lautet der
Bericht darüber:

«After these things Joshua the son of Nun and Caleb the son of Jephunneh
undertook the making of a place to erect the sanctuary in the chosen place
Mount Gerizim, as (the Lord) had commanded Moses the servant of the Lord.
They cut into the hill which was at the top of Mount Gerizim, the name of
which is called Eternal Hill. They anointed it and erected the sanctuary on
it, including the holy of holies...»

Mir scheint Ass. Mos. 1, 17 f. keiner anderen Deutung fähig zu sein
als dieser: hier spricht ein Samaritaner. Die Frage nach dem

Ursprung der Ass. Mos. kann danach nur noch die nach ihrer Einheit

15 Eine Zusammenfassung dieser Lehre findet sich bei J. Macdonald, The
Theology of the Samaritans (1964), S. 327-333.

16 J. Macdonald, Memar Marqah. The Teaching of Marqah, edited and
translated, 1-2 Zeitschr. atl. Wiss., Beih. 84 (1963).

17 Ebd., 2 (Übers.), S. 76.
18 Das «in diem paenitentiae» von 1,18 hat vielleicht eine samaritanische

Parallele in dem mittelalterlichen Maulid an-Nashi', 67, 6f.; in: The Samaritan

Molad Mosheh. Samaritan and Arabic Texts Edited and Translated with
Introduction and Notes by Selig J. Miller (1949), S. -186: «in order that you
may be saved from the punishment on the day of return and going back
(to God).»



K. Haaclcer, Assumptio Mosis — eine samaritanische Schrift? 389

sein. Es wäre denkbar, daß samaritanische und jüdische Hände an
ihr gearbeitet haben. Im folgenden ist darum zu prüfen, ob das
Geschichtsbild der Ass. Mos. auch in weiteren Punkten die samaritanische

Sicht vertritt.

2. Die Rolle Moses

Die Beschränkung des Kanons auf den Pentateuch hatte zur
Folge oder war Ausdruck dessen, daß Mose bei den Samaritanern
in exklusiver Weise als Offenbarungs- und Heilsmittler galt. Überspitzt

könnte man sagen, daß die «Geburt des Religionsstifters» auf
nordisraelitischem Boden stattfand. Als Entfaltung dieser Struktur,

aber auch als Pointierimg gegenüber dem Judentum mit seiner
Mehrzahl kanonischer Propheten ist die Bedeutung des Mose bei
den Samaritanern ins Übermenschliche gesteigert worden. Diese

Entwicklung ist nicht erst durch die neutestamentliche Christologie
inspiriert, wenn auch die Auseinandersetzung mit dem Christentum
später an der Überhöhung der Mosesgestalt mitgewirkt hat.

Die Bedeutung des Mose als Religionsstifter zeichnet sich an drei
Brennpunkten der samaritanischen Literatur ab :

a) im Bekenntnis, wo in Vorwegnahme islamischer Formen nach
dem monotheistischen 1. Artikel der 2. Artikel von Mose als dem

Propheten handelt19 ;

b) in der Haggada zur Exodustradition20;
c) in der Haggada über den Tod des Mose21.

Besonders das letztere Phänomen ist aufschlußreich, da der Weggang

des Stifters sozusagen die Achillesferse aller Stifterreligionen
ist22.

19 Vgl. Macdonald, Theology (A. 15), S. 49-55.
20 Vgl. Memar Marqah I und II ; Asatir Chronik I (Zählung der Chroniken

nach Macdonald, Theology [A. 15], S. 44-49).
21 Vgl. Memar Marqah V; Asatir Chron. I; Cod. 1168 vor Chron. II;

Josuabuch Chron. IV.
22 Vgl. G. Stählin, Der Tod der Meister. Ein Beitrag zum Thema: Christus

und die Religionsgeschichte: Vom Missionsdienst der lutherischen Kirche, 2

(1936), S. 14-23, und O. Kühler, Die Abschiedsreden Jesu und Buddha. Ein
Vergleich: Wort und Geist. Festgabe für Karl Heim (1934), S. 387-403,



390 K. Haacker, Assumptio Mosis - eine samaritanische Schrift?

Ass. Mos. würde sich schon der Gattung nach in diesen reich
entfalteten Zweig samaritanischer Traditionen einordnen. Es ist jedoch
zu prüfen, ob das Judentum nicht Ähnliches kennt. Die Verherrlichung

Moses in seiner Rolle als Offenbarungsmittler ist dort auf
Palästina beschränkt - das hellenistische Judentum sah in ihm
mehr die ideale Persönlichkeit23. Innerhalb der rabbinischen Literatur

begegnet aber erst mit Petirat Moscheh ein vergleichbares Werk
über den Tod des Mose. Zwischen ihm und Memar Marqah liegt
nicht weniger als ein halbes Jahrtausend Der Strukturunterschied
zwischen der jüdischen und der samaritanischen Religion (bzw.
Konfession) findet hier einen klaren Ausdruck in der jeweiligen
Literaturgeschichte. Das Judentum mit seinem «katholischen»

Traditionsprinzip (Moses der fiktive Urheber der faktisch wuchernden

mündlichen Tradition) stand angesichts des Todes Moses weniger

vor einem Problem als die Samaritaner mit ihrem «reformatorischen»

Schriftprinzip. Das Judentum lebt förmlich vom Tod des

Mose, entfaltet sich in dem Raum, den Moses Weggang schuf - der
samaritanische Glaube will nur von Mose leben und muß darum an
seinem Tode leiden24.

Die Bedeutung dieses Zuges für unsere Untersuchung zeigen
folgende Gegenüberstellungen :

Ass. Mos. 11, 9-11:

«,Du gehst hinweg', Herr — wer
.soll' nun dieses Volk ,pflegen', oder
wer wird sich ihrer erbarmen und
ihnen ein Führer sein auf ihrem
Wege Oder wer wird für sie beten,
,ohne auch nur an einem Tag
innezuhalten', damit ich sie in das Land
(ihrer) .Vorfahren' hineinführen
kann »

Mem Marq. V, 3 (Übers. S. 203):

"Who will pray for us after you?
Who will make atonement for our
sins after you? Who will have
compassion for us after you? Who will
extinguish the fire of wrath upon
us after you?"

23 Vgl. J. Jeremias, Munj<Jf|ç: Theol. Wort., 4 (1942), S. 852-878; S. 857,
3-7 und 854^856.

24 Vgl. Memar Marqah V, 4 (Übers. S. 209) : «And the people of Israel
wept for him... thirty days, and the weeping has never ceased in the world.»
Dazu paßt Ass. Mos. 11, 8: «Die ganze Welt ist dein Grab.»



K. Haacker, Assumptio Mosis - eine samaritanische Schrift? 391

Ass. Mos. 11, 16:

«Aber auch die Könige der Amori-
ter werden', wenn sie hören, daß
wir (sie) angreifen wollen, in der
Meinung, nun sei nicht mehr unter
ihnen der heilige, des Herrn würdige,

mannigfaltige und unfaßbare
Geist, der allseits treue Herr des

Worts..., ,sagen': Laßt uns gegen
sie ziehen »

Josuabuch Chron. IV, Kap. 8

nach Fabricius25:

«Josua ad Israelitarum castra re-
vertitur : Mosen triginta dies luget.
Cananaei, ex Mosis morte, reci-
pientes animum Israelitas oppu-
gnare denuo deereverunt.»

Ass. Mos. 11, 17 :

«... dann haben sie keinen Verteidiger,

der für sie Gebete vor Gott
brächte, wie Mose ein großer Engel
war, der zu jeder Stunde bei Tag
und bei Nacht seine Kniee auf die
Erde gestemmt hatte, betend und
aufschauend zu dem, der die ,ganze'
Welt beherrscht..., (ihn) erinnernd
an den Bund mit den Vätern und
mit einer Beschwörung den Herrn
besänftigend.»

Mem. Marq. V, 2 (Übers. S. 196):
(Mose selbst klagt:)

"Woe to you, O congregation! I
depart and am going to leave you.
You will go astray after my death.
Who will make supplication for
you? Who will make entreaty on
your behalf? Who will seek
forgiveness for you? Who will have
compassion for you after me? I
turn away from life..."

Zu diesem Vergleich der Traditionen über den Tod Moses gesellt
sich ein mehr mythisches Thema: der Ursprung des Mose. Dabei ist
nicht von seiner Geburt zu reden - erst späte mittelalterliche
Quellen enthalten eine samaritanische Geburtslegende nach Art und
Vorbild der Weihnachtsgeschichte -, vielmehr ist hier die
«Präexistenz» Moses zu behandeln. Der Begriff ist nicht treffend; es

geht um die Würde des Erstgeschöpfes, nicht um ein ewiges Sein

vor der Schöpfung26. Wir wissen nicht, wann diese Lehre von den
Samaritanern entwickelt wurde. Ihre Anfänge dürften jedoch mit
Sicherheit ähnlich gelautet haben wie die Stelle Ass. Mos. 1, 14:

«Deshalb ausersah und fand er mich, der von Anfang der Welt dazu
vorbereitet war, der Mittler jenes Bundes zu werden.»27

25 J. A. Fabricius, Codex Pseudepigraphus Veteris Testamenti, 1 (1713),
S. 879.

26 Eine Tendenz in Richtung auf eigentliche Präexistenz ist jedoch
vorhanden; vgl. zum Ganzen Macdonald, Theology (A. 15), S. 162-179.

27 Es fällt auf, daß z. B. G. Widengren, The Ascension of the Apostle and
the Heavenly Book (1950), S. 42, nur auf diese eine Stelle in Ass. Mos. ver-



392 K. Haacker, Assumtio Mosis — eine samaritanische Schrift?

Nur beiläufig sei erwähnt, daß die Treue des Mose (Ass. Mos. 11,

16) zu den Traditionsmotiven gehört, in denen Juden und Samari-
taner einig sind. Ferner entspricht das «palam omnem plebem» in
Ass. Mos. 1, 15 ganz der samaritanischen Überlieferung.

3. Die Rolle Josuas

Schon im Alten Testament hat Josua als Nachfolger Moses einen
besonderen Ort in der Geschichte des Volkes. Unter seiner Führung
nimmt Israel das verheißene Land ein, womit die Errettung aus
Ägypten erst ans Ziel gelangt. Zugleich ist er als Zeuge der Taten
Gottes ein Wächter über das Volk, ein Warner vor dem Abfall
(Jos. 23f. ; Ri. 2, 6f.). Wie sieht sein Bild bei den Samaritanern aus?

Die Überhöhung der Mittlerrolle des Mose hatte dort zur Folge,
daß die Nachfolgefrage besonders akut wurde. Fast alle samaritanischen

Antworten auf diese Frage gehen von Deut. 18, 15ff. aus. Die
Samaritaner haben diese Stelle nie im distributiven Sinne verstanden,

als Hinweis auf das je und je zu erwartende Auftreten eines

Propheten; sie dachten vielmehr an eine singuläre Gestalt. Dabei
hat sich eine eschatologische Deutung durchgesetzt.

Im Laufe der Geschichte ist verschiedentlich der Anspruch
erhoben worden, daß dieser eschatologische Prophet in einer bestimmten

Person gekommen sei. Ein anonymer Prätendent wird von
Josephus (Ant. XVIII, 4) erwähnt. Joh. 4, 26 und Ps. Clem. Ree. I,
57 identifizieren Jesus als diesen «Propheten wie Mose». Nach
zahlreichen christlichen, islamischen und samaritanischen Zeugnissen
scheint ein gewisser Dositheus am nachhaltigsten die Weissagung
von Deut. 18 auf sich gezogen zu haben. Der Kampf um derartige
Ansprüche wurde mit verschiedenen Mitteln geführt. Eine Möglichkeit

war die Unterdrückung der Weissagung als solcher. Diesen
Weg scheint Marqah eingeschlagen zu haben28. Ein anderer Weg

weist, um zu zeigen, daß Mose auch im Judentum eine ähnlich hohe Stellung
innehatte wie bei den Samaritanern. Vgl. auch die Häufung von Ass. Mos.-
Zitaten bei Jeremias (A. 23), S. 857, 17ff.

28 Nach dem Register in Macdonais Ausgabe, 2, S. 251 und 254, nimmt
Marqah nie auf Deut. 18, 15ff. Bezug. Die Taheb-Erwartung wird äußerst
selten erwähnt und nie entfaltet; vgl. J. Bowman, Early Samaritan Escha-
tology: Journ. Jew. Stud. 6 (1955/56), 63-72, S. 67.



K. Haaclcer, Assumptio Mosis - eine samaritanisohe Schrift? 393

war die nichteschatologische Deutung von Deut. 18, 15ff. auf einen
Mann der Vergangenheit. Dafür bot sich die Gestalt Josuas an.

J. C. Fabricius schreibt zum samaritanischen Josuabuch29:
«Josua Samaritanis quibusdam Messias.» Er verweist dazu auf die
Stelle bei Eulogius apud Photium, Cod. 230, p. 466, wonach die
meisten Samaritaner Deut. 18, löff. entweder auf Josua oder auf
Dositheus bezogen. Das wird nicht heißen, daß die futurische Deutung

ganz aufgegeben wurde, läßt aber vermuten, daß man eher
bereit war, diese preiszugeben, als den Dositheanern recht zu
geben. So konnte die (heute verschwundene) Deutung auf Josua
für die Dauer der Auseinandersetzungen um Dositheus Raum
gewinnen. Der Anknüpfungspunkt in der alten Überlieferung war dabei

der, daß Josuas Führerrolle dahingehend gesteigert ist, daß er als

Begründer des «ersten Königstums» gilt30.
Wie verhält sich hierzu das Bild Josuas in Ass. Mos.? Daß Mose

Josua zu sich ruft, um ihn auf das Bevorstehende vorzubereiten
(1, 5), und daß Josua auf die Nachricht hin in Klagen ausbricht
(Kap. 11), ergibt sich aus der Materie. Die samaritanischen Parallelen

hierzu31 fallen darum nicht ins Gewicht. Vier andere
Berührungspunkte verdienen jedoch Beachtung:

a) Ass. Mos. 1, 6 f. Der überlieferte Text lautet an dieser schwierigen
Stelle32: «qui uooauit ad se iesum filium naue hominem probatum domino ut
sit successor plebi et scene testimonii cum omnibus Sanctis illius ut et inducat
plebem in terram datam ex tribus eorum ut detur illis per testamentum- et
per iusiurandum quod locutus est in scenae dare de iesum...»

So nahe es von der Situation her liegt, schon hier zu Beginn in
«successor» den Amtsnachfolger zu sehen33, so schwierig ist doch
bei dieser Deutung die Verbindung mit den folgenden Wörtern. Auf
eine bessere Spur führt uns R. H. Charles, indem er «successor» auf
dem Wege über das bmboxoç der LXX auf das hebräische Verbum
rPiïP zurückführt und mit «minister» übersetzt34. Lediglich die
Verbindung mit «plebi» ist im Lichte der Vergleichsstellen weiterhin
schwierig. Ich schlage darum vor, anstelle von «plebi» zu lesen

29 Fabricius (A. 25), S. 876.
30 Die Richter des A.T. sind bei den Samaritanern Könige.
31 Vgl. Mem. Marq. V, 2; Übers. S. 195ff.
32 Ceriani (A. 1), S. 55.
33 So Clemen (A. 2), S. 318.
34 Charles (A. 2), S. 414.



394 K. Haaclcer, Assumptio Mosis - eine samaritanische Schrift

«sibi». Die Aussagen über Josuas Punktion beinhalten dann in
klarer Gliederung (1.) seinen Dienst zu Lebzeiten Moses und (2.)
seine Rolle nach Moses Tod. Der Text bleibt dann im Rahmen der
alttestamentlichen Überlieferung, und die samaritanischen Parallelen

haben keine Beweiskraft für unsere Fragestellung.

b) Ass. Mos. 2, 1-2. Die Handschrift lautet hier35: «intrabunt per te in
terram quam decrevit et promisit dare patribus eorum- in qua tu benediois
et dabis unicuique et stabilibis eis sortem in me et constabilibis eis regnum
et magisteria loco-/rum dimittes illis secus quod placebit domino eorum in
iudicio et iustitia.»

Da mir die samaritanischen Chroniken nur z. T. zugänglich sind, sei

zum Vergleich die Zusammenfassung der entsprechenden samaritanischen

Tradition bei John Macdonald zitiert36:

«(Moses died and) the First Kingdom began under his chosen successor
Joshua. According to the Samaritan tradition Joshua established the
Israelites in Canaan and allotted the territory to the various tribes as
commanded by Moses. Despite the battles that had to be fought, he established
Israel in Canaan and the centre of his administration was Shechem...»

Spezifisch samaritanisch ist dabei die Vorstellung vom Königtum
Josuas. Ihr entspricht hier in Ass. Mos. der Satz «constabilibis eis

regnum», dessen Wiedergabe bei Charles mit «establish for them
the kingdom»37 derjenigen bei Clemen mit «die Herrschaft...
bestätigen»38 vorzuziehen ist.

c) Ass. Mos. 10, 11. Betraf die obige Stelle die Vollendung der Errettung
in der Landnahme, also das Heilsgeschehen, so zeigt Ass. Mos. 10, II Josua
als den Nachfolger des Offenbarungsmittlers: «Du aber, Josua, [Sohn] Nuns,
bewahre diese Worte und dies Buch.»

Dieselbe Tradition finden wir bei Marqah in Memar V, 2 (Übers.
S. 196) nach der Abschiedsrede des Mose:

«Joshua the son of Nun heard all that and learned all he heard with heart
full of wisdom.»39

35 Ceriani (A. I), S. 55f.
36 Macdonald (A. 15), Theology, S. 16.
37 Charles (A. 2), S. 416.
38 Clemen (A. 2), S. 320.
39 Vgl. noch die oben zitierte Anweisung zur sorgsamen Aufbewahrung

der heiligen Bücher am Kultort (Ass. Mos. 1, 16) ; sie entspricht der samaritanischen

Meinung von der Funktion der Lade (vgl. z. B. in Cod 1168, Moses
Tod, bei M. Gaster, The Asatir [London 1927], S. 303ff.), einem deuteronomi-
schen Traditionsstück (vgl. Deut. 10, 5 und 1. Kön. 8, 9).



K. Haacker, Assumptio Mosis - eine samaritanische Schrift? 395

d) Ass. Mos. 10, 15. Der Schluß der Rede Moses lautet in der
Handschrift40:

«Ego autem ad dormitionem patrum meorum eram (lies: earn) itaque tu
iesu naue forma te elegit deus esse mihi successorem eiusdem testamenti.»

Clemen und Charles trennen sich hier wieder in der Übersetzung
von «successor», das nach Clemen «Nachfolger»41, nach Charles
«minister»42 bedeutet. Mir erscheint an dieser Stelle die Charlessche

Ableitung von «successor»43 unnötig und falsch. Wo gerade vorher
vom Weggang des Mose die Rede ist, muß «successor» in seinem
normalen Wortsinn verstanden werden. Um so berechtigter ist dann
die Anmerkung, die Charles trotz seiner Übersetzung der Stelle
beifügt: «Is Joshua thus the prophet promised in Deut, xviii. 15?» Die
Verbindung mit dem Begriff des Bundes, der das ganze Gottesver-
hältnis Israels umfaßt, die Heilsgabe und die Willensoffenbarung,
legt in der Tat diese Vermutung nahe. So führen also auch die

Aussagen über Josua in Ass. Mos. sehr nahe an samaritanische
Vorstellungen heran. Die Begründung der Würde Josuas allein in der
successio Mosis entspricht ganz dem, was als repräsentativ für seine

Einstufung bei den Samaritanern gelten darf, in den Worten von
Chronik II (Übers. Macdonald) :

«Joshua the son of Nim was exalted in the sight of the Israelites because
of the greatness of the lord of the prophets, Moses.»

4. Das Fehlen der Propheten

Vor dem Vergleich des Geschichtsbildes im ganzen ist ein Punkt
herauszugreifen, der eher der dogmatischen Struktur als der
geschichtlichen Erinnerung zuzuzählen ist. Die Kehrseite der samari-
tanischen Moses-Devotion und zugleich die Folge der Trennung
von den Judäern ist die Ablehnung der kanonischen Propheten des

Judentums. Werden ihre Namen erwähnt, so werden sie als Lügner
und Zauberer hingestellt.

Ass. Mos. fügt sich diesem Rahmen ein, indem nur im Zusammenhang

mit Mose von Prophétie die Rede ist, und zwar :

40 Ceriani (A. 1), S. 60f.
41 Clemen (A. 2), S. 328.
42 Charles (A. 2), S. 423.
43 S. o. zu Ass. Mos. 1, 6f.



396 K. Haacker, Assumptio Mosis — eine samaritanische Schrift?

I, 5 in Wiederaufnahme des verlorenen Titels: «profetiae quae facta est
a moysen»;

3, 11: «nonne hoc est quod testabatur nobis cum (lies: tum) moyses in
profetis profetiis);

II, 16: «diuinum per orbem terrarum profetem»; vgl. ferner 11, 17:

«magnus nuntius».

Das ist um so auffälliger, als Ass. Mos. wiederholt vom Abfall des

Volkes handelt, wobei der Topos vom Überhören des prophetischen
Warnrufes jüdischer Tradition entspräche. 0. H. Steck hat darauf
hingewiesen, daß das deuteronomistische Geschichtsbild bei den
Samaritanern fehlt44. Das muß so sein, weil die Propheten in toto
abgelehnt werden. An der Stelle des deuteronomistischen
Geschichtsbildes45 steht bei den Samaritanern ein konsequent deute-
ronomisches, das den Abfall Israels an dem allein durch Mose
geoffenbarten Gotteswillen mißt und Mose selbst zum großen Warner
vor dem Abfall macht. Eben dieses Geschichtsbild wird in Ass. Mos.

3, 10-13 dem reuigen Volk in den Mund gelegt.

2.

Unter dem Begriff Geschichtsbild könnte alles behandelt werden,
was in den Kapiteln 2-8 der Ass. Mos. entfaltet wird46. Ehe wir auf
charakteristische Stellen eingehen, empfiehlt sich eine kurze
Vergegenwärtigung des spezifisch samaritanischen Geschichtsbildes47.

Die Samaritaner haben ein dualistisches Geschichtsbild in dem
Sinne, daß sie einer Heilszeit am Anfang der Volksgeschichte die

Gegenwart als Zeit der Ungnade gegenüberstellen. Die Zeit der

44 O. H. Steck, Israel und das gewaltsame Geschick der Propheten (1967),
S. 211, Anm. 15. Die Beobachtung gilt nicht nur für Mem. Marq. und
Asatir Chron. 1, die Steck ausgewertet hat, sondern auch für Chron. II.

45 Es impliziert die distributive Auslegung von Deut. 18, 15ff.
46 Ich bin nicht der Meinung, daß mit Kap. 7 die Gegenwart des

Verfassers erreicht ist und ab 8, 1 seine Zukunftserwartung zum Ausdruck
kommt. Kap. 8 enthält zu viele historische Details, um eine bloße Erwartung
zu beinhalten (man bedenke die Vereinfachungen schon im historischen
Rückblick). Es entspricht der Gattung der Apokalypse besser, in Kap. 8 die
Gegenwart des Verfassers, in Kap. 7 deren unmittelbare Vorgeschichte zu
sehen; der Geschichtsrückblick in Form einer alten Weissagung führt hin zu
der gegenwärtigen Drangsal und über sie hinaus zur erhofften Rettung.

47 Vgl. Macdonald, Theology (A. 15), S. 15-21.



K. Haacker, Assumptio Mosis - eine samaritanische Schrift? 397

Gnade (rahuta) umfaßt das Königtum Josuas und seiner Nachfolger
(der alttestamentlichen «Richter») bis zu Simson. Sie fand ein Ende
durch ein Schisma in der priesterlichen Dynastie, veranlaßt durch
den Ithamar-Nachkommen Eli, der sich gegen den legitimen
Hohenpriester Uzzi aus dem Hause Pinhas auflehnte und als Konkurrenz
zum Garizim das Heiligtum von Silo gründete. Dadurch geriet
Israel in den Raum der Ungnade Gottes (phanuta), die sich sinnenfällig

manifestierte, indem Gott das Heiligtum auf dem Garizim in
einer Höhle oder Erdspalte verschwinden ließ. Die erwartete künftige

Heilszeit wird dementsprechend damit eingeleitet werden, daß
der Taheb («Wiederhersteller») das Heiligtum wieder ans Licht
bringt48 und ganz Israel sich zu der einen wahren heiligen Stätte
bekehrt.

Wir sehen also, daß das jüdisch-samaritanische Schisma von den
Samaritanern völlig anders verstanden wird als von den Juden und
daß der samaritanische Glaube weit intensiver mit dem Problem
dieser Spaltung gerungen hat als der jüdische. Die Rolle Esras in
dieser Auseinandersetzung ist nicht so grundlegend, wie wir nach
dem chronistischen Geschichtswerk erwarten dürften. Allerdings
wird ihm vorgeworfen, das Gesetz verfälscht zu haben, das bis
dahin für beide Volksteile gleich war49.

Als Anspielung auf das ursprüngliche Schisma in der Geschichte
Israels kann Ass. Mos. 2, 3-5 verstanden werden. Leider ist der Text
nicht in gutem Zustand, so daß wir ohne Konjekturen nicht
auskommen und der Gedanke an redaktionelle Entstellung des Textes

48 Vgl. Josephus, Ant. XVIII, 4.
49 Es bedarf vielleicht eines ausdrücklichen Hinweises darauf, daß sich

die Samaritaner nirgends mit der nordisraelitischen Bevölkerung als solcher
identifizieren - auch nicht mit der ethnisch reinen Bevölkerung Nordisraels.
Die Samaritaner begreifen sich als Kultgemeinde und verstehen die
Zugehörigkeit zu ihr als Nachfolge ("iriN "jbn) Uzzis im Gegensatz zur Nachfolge
Elis (vgl. Chron. II). Dabei weiß man um unentschiedene und paganisierte
Teile Israels und auch um die Ansiedlung fremder Völkerschaften. Ein
Vergleich zeigt, daß die Überlieferung auf beiden Seiten — einschließlich 2. Kön.
17 - so stark mit Polemik und Apologetik durchsetzt ist, daß wir die Frage
nach der geschichtlichen Wahrheit nicht ernst genug nehmen können, ja
sie überhaupt erst freilegen müssen. Die Selbstbezeichnung der Samaritaner
(s. o. Anm 8) ist alles andere als ein freches Postulat. Mag sein, daß man sie
als reaktionäre Sekte in der israelitischen Religionsgeschichte einzustufen
hat; synkretistisch jedoch sind sie gewiß in geringerem Maße zu nennen als
ihre judäischen Gegner.



398 K. Haacker, Assumptio Mosis - eine samaritanische Schrift?

naheliegt. Es empfiehlt sich, die Kolumne der Handschrift50 hier
zeilengetreu wiederzugeben :

4 monium- tunc deus

Betrachten wir diesen Text zunächst einmal gewissermaßen aus
einem Abstand, unter Vernachlässigung von Einzelheiten, so ist sein
Inhalt :

a) Einzug ins Land («autem postquam...»);
b) Herrschaftsepoche («et postea..
c) Schisma («abrumpens») ;

d) ein Tun der Stämme, das Heiligtum betreffend;
e) ein Tun Gottes, das Heiligtum betreffend ;

f) fortan getrennte Geschichte von «zwei Stämmen» und «zehn
Stämmen».

Zum Einzelnen :

a) Diese Angabe ist klar und selbstverständlich.
b) Als Zeit nach der Landnahme ist zunächst an die Richterzeit

zu denken. Eine Beziehung auf die Königszeit würde chronologisch
weit vorausgreifen; man sollte aber in einem solchen Geschichts-
vaticinium bei aller Raffung von Zeiträumen nur im Notfalle mit
Umstellungen oder Verschachtelungen rechnen. In samaritanischer
Sicht war die Richterzeit eine erste Königszeit. Darauf würde
«principes» gut passen. Unerklärt bliebe die Verwendung von
«tyranni», dessen pejorative Bedeutung vielleicht nicht durch den

Urtext gedeckt wird. Die Jahreszahlen sind von geringer Bedeutung,

weil bei ihnen das Ursprüngliche am ehesten verlorengehen
konnte51.

60 Ceriani (A. 1), S. 56.
61 Vgl. die singulare Datierung zu Beginn der Ass. Mos. Die bisher übliche

Deutung der Jahre auf Könige erscheint gezwungen.

« autem postquam
intrabunt in terram
suam annos
et postea dominabi-
tur a princibus et
tyrannis per annos
xuiii- et -xuiiii- annos
abrumpens tib-x-
nam descendent
tribus duae et transférant

scenae testi-

caelestis fecit pa-
lam scenae suae
et ferrum sanctua-
rii sui- et ponentur
duae tribus sanctita-

5 tis- nam -x- tribus sta-
bilient sibi secus
ordinationes suas

régna et adferent
uictimas per annos
XX-.



K. Haacker, Assumptio Mosis - eine samaritanische Schrift? 399

c) Daß das «Losbrechen» eines Volksteiles als ein «descendere»
bezeichnet wird, ist mit Recht als auffällig vermerkt worden52. Es
erklärt sich zwanglos, wenn der Abfall das Weggehen vom Berg
Garizim ist53.

d) Es entspricht der samaritanischen Überlieferung, daß nicht
die Stiftshütte selbst verlegt wurde. Was könnte mit «testimonium»
gemeint sein? Das Verbum verlangt wohl ein dingliches Objekt, und
so wird trotz des Singulars am ehesten an die Gesetzestafeln gedacht
sein. Nach Chronik II hat Eli jedoch nur eine Abschrift des Gesetzes

mitgenommen und in seiner trügerischen Nachbildung der Bundeslade

deponiert. Der Chronist berichtet jedoch von einem Brief, den
Eli an die Stämme Israels hinausgehen ließ, welcher lautet:

«Let whoever desires to see signs and wonders come to me at Silo, for the
ark of the testimony containing the tablets is in my hands.»

Der Chronist widerspricht dieser Behauptung. Es erscheint jedoch
nicht als ausgeschlossen, daß auch ein Samaritaner die von Chron. II
hier bekämpfte Überlieferung geteilt hat, nach der Elis Sakrileg
nicht nur in der Gründung eines neuen Heiligtums, sondern im Raub
der Gesetzestafeln bestanden hätte. Vielleicht ist diese Version der
Überlieferung sogar der historischen Wahrheit am nächsten, weil
sie einen sachlichen Grund für die Anerkennung Silos seitens der
Mehrheit Israels offen läßt. Das Schisma wäre dann die Folge des

Auseinandertretens von Kultort und Bundeszeichen gewesen, und
die Anhänger Sichems hätten lediglich früher als das übrige Israel
den Ort für wichtiger gehalten als das Kultobjekt. Der gleiche
Schritt ist freilich später auch in Jerusalem vollzogen worden,
vollends nachdem die Lade (unter Manasse ?54) verloren gegangen war.

e) Der Satz über ein Handeln Gottes am Heiligtum ist in der
jetzigen Form sinnlos. Die Störung des Textes liegt bei «fecit
palam», wofür Clemen (mit Rönsch) ein «figet palum» für möglich
(und doch sehr fraglich) hält55. Daß ein Objekt zu «fecit palam»
ausgefallen wäre, erscheint mir unwahrscheinlich. Zwar kommt

62 Vgl. Clemen (A. 2), S. 320.
63 Zu den Stämmezahlen s. u.
64 Vgl. M. Haran, The Disappearance of the Ark: Israel Explor. Journ. 13

(1963), S. 46-58.
55 Clemen (A. 2), S. 320.



400 K. Haacker, Assumptio Mosis — eine samaritanische Schrift?

«palam facere» in Ass. Mos. noch in 1, 13.15 und 4, 5 vor,aber immer
mit vorangestelltem «palam».

Ich vermute hinter diesem gestörten Satz die samaritanische
Tradition vom Verschwinden der Heiligtumsgeräte. «Ferrum sanc-
tuarii» könnte das beinhalten; als Verbum käme bei Korrektur von
nur zwei Buchstaben «texit» in Frage; das erste Objekt dazu könnte
als «pallam» - «den Vorhang» (des Heiligtums) wiederhergestellt
werden. Denkbar ist aber auch, daß «fecit palam» eine bewußte
Verkehrung des Verbums in sein Gegenteil darstellt, wobei ein
beliebiges Objekt, etwa «vasa», ersatzlos ausgefallen wäre. In diesem
Falle wäre die Stelle ein Hinweis auf einen nicht-samaritanischen
Redaktor.

f) Die Verteilung des Geschehens auf die zwei Gruppen der «zehn
Stämme» und «zwei Stämme» ist nicht ohne Korrekturen am Text
sinnvoll. Das gilt von jeder vorgeschlagenen Deutung. Ich schlage

vor, das «tribus duae» in 2, 3 als versprengtes Stück aus dem Folgenden

oder eher noch als redaktionellen Einschub zu tilgen. Die durch
«nam» verbundenen Sätze mit den Prädikaten «abrumpent» und
«descendent» müssen das gleiche Subjekt haben. Wir erhalten dann
eine klare Scheidung von zwei Gruppen: die «zehn Stämme» sind die
schismatische Gruppe, und ihnen gegenüber stehen die «zwei Stämme»,

die zum legitimen Heiligtum gehören («duae tribus sanctita-
tis»). Bei dieser Wertung bleibt es auch an den übrigen Stellen der
Ass. Mos., wo die beiden Gruppen unterschieden werden: 2, 5; 3, 4;
4, 8f. In der bisherigen Forschung galt es als selbstverständlich, daß
damit auf die Trennung von Nord- und Südreich angespielt sei56.

Der Zug fügt sich jedoch ebenso gut in das samaritanische
Geschichtsbild. Mit den «zwei Stämmen» sind dann Ephraim und
Manasse gemeint. Chronik II spricht des öfteren von «Ephraim und
Manasse», wenn die Garizimgemeinde gemeint ist. Zwar fügt sie

meistens hinzu, daß (natürlich) die levitischen Priester vom Hause
Pinhas und Splittergruppen aus anderen Stämmen hinzugehörten,
aber die Angaben sind nicht immer so exakt. Z. B. heißt es an einer
Stelle, wo vom Krieg Sauls gegen die Garizim-Gemeinde die Rede

ist, «the tribe of Ephraim and the tribe of Manasseh and all their

56 Reese (A. 4), S. 96, Anm. 27 (zu Ass. Mos. 3, 4-7) hält es für möglich,
daß der jüdisch-samaritanische Gegensatz eine Rolle spielt; der Gedanke an
eine Umkehrung des Vorzeichens liegt außerhalb seiner Überlegungen.



K. Haacker, Assumptio Mosis - eine samaritanische Schrift? 401

congregations - namely the congregation of the Samaritan
Israelites»67.

Diese letztere Tradition erklärt auch, weshalb Ass. Mos. 2, 5 die

eigenwillige Errichtung eines Königtums den «zehn Stämmen»
zuschreibt: Sauls Königtum war ja von Samuel, dem Nachfolger Elis,
gestiftet, und die Stämme Ephraim und Manasse haben sich nach
Chronik II weder daran beteiligt, noch Saul nachher anerkannt.

Der kurze Abschnitt Ass. Mos. 2, 5-3, 3 umfaßt die ganze
Geschichte Israels von Saul bis zu Zedekia. Thema: Die Abgötterei der
«zehn Stämme» bringt Gottes Gericht über ganz Israel. Das
entspricht dem Sondergut von Chronik II (gegenüber dem A.T.), wo
die assyrische Deportation das ganze Volk umfaßt58. Über den Abfall

schreibt der Chronist :

«Only ten years during the time of Solomon did they serve the Lord in the
house which King Solomon had built. Afterwards they served the Baals.»

Die Reichsteilung zwischen Rehabeam und Jerobeam ändert nichts
an dem Gegenüber von zwei Stämmen und zehn Stämmen; sie

spielt sich im Bereich der zehn Stämme ab ; vgl. Chronik II :

«Eight of the tribes of Israel went after Jeroboam the son of Nebat, while
the tribe of Judah and a large number from the tribe of Benjamin went after
Rehoboam the son of King Solomon, but the tribe of Ephraim and the tribe
of Manasseh and a small number from the tribe of Benjamin and a few men
from the rest of the tribes remained steadfast to the truth of the law.»

Trotzdem trifft das Gericht ganz Israel, nach Chronik II wie nach
Ass. Mos.

Ass. Mos. 4, 6-9 behandelt die Restauration nach dem Kyros-
Edikt (V. 6). V. 7 spricht von den jüdischen Rückwanderern und
dem Wiederaufbau Jerusalems, ohne den Stamm oder die Stadt zu
nennen, was sich gut aus einem samaritanischen Desinteresse
erklärt. Die «zwei Stämme» in V. 8 sind wieder die Samaritaner, und
die Aussage bezieht sich wohl auf deren Exilszeit. Zum Ton der

Klage ist wieder ein Vergleich mit Chronik II lehrreich, wo es über
den Auszug ins Exil heißt :

57 Mit «Samaritan Israelites» übersetzt Maodonald regelmäßig die Wendung

rmn-bs? anaitfn Vanür»-
58 Später wird in Chron. II noch ein dem A.T. entnommener Bericht über

das Ende Judas und das babylonische Exil angeschlossen. Die erste Version
ist spezifisch samaritanisch, und unsere Stelle in Ass. Mos. ist ein Zeugnis für
das hohe Alter auch des Sondergutes von Chron. II.

26



402 K. Haacker, Assumptio Mosis - eine samaritanische Schrift?

«They went forth, looking back, leaving behind the chosen place Mount
Gerizim Bethel, mourning with tears because it was receding from them,
saying... We are indeed guilty. Therefore all this distress has come upon us,
and the Lord has removed us so that we do not dwell in your midst, O house
of God, O Mount Gerizim Bethel.»

V. 9 faßt wie 2, 9 einen langen Zeitraum zusammen.
Ass. Mos. 5 ist auf die Zeit vor den Makkabäern zu beziehen.

Schriftgelehrte und Priester werden angeklagt (5, 4f.). 5, lf.
bezieht sich vielleicht auf die anfängliche Offenheit für den Hellenismus

auf Seiten des Volkes: «reges participes scelerum et punientes
eos.» Die «Wahrheit» in V. 2 und noch mehr in V. 4 als Inbegriff der
rechten Religion, v. a. in Kultfragen (V. 4) entspricht ganz dem
Redestil und dem Selbstverständnis der Samaritaner («schomerim
cal hä-ämät»).

Ass. Mos. 6,1 ist eine Abfertigung der Hasmonäer, deren lapidare
Kürze begreiflich ist ; Johannes Hyrkan hatte ihren Tempel und die
Stadt Sichern zerstört.

Die schlechte Beurteilung des Herodes in Ass. Mos. 6, 2-6 steht
nicht im Widerspruch zur Annahme einer samaritanischen
Verfasserschaft. Herodes hat die rein hellenistische Stadt Samaria
gefördert, was nichts über sein Verhältnis zur Kultgemeinde der
«Schomerim» besagt.

Von Ass. Mos. 6, 7 ab ist die Auslegung untrennbar mit der Präge
nach der Datierung der Schrift verbunden; diese Präge soll im
nächsten Abschnitt gesondert erörtert werden. Für die theologische
Geschichtsdeutung ist ohnehin die fernere Vergangenheit Israels
bedeutsamer. Unsere Prüfung des Geschichtsbildes der Ass. Mos.

hat ergeben, daß samaritanische Überlieferungen auch hier als

Hintergrund glaubhaft wurden und zur Lösung einiger Probleme
des Textes beitrugen. Die wichtige Stelle 2, 3f. war ohne größere
Eingriffe wiederherzustellen. Spuren einer nichtsamaritanischen
Redaktion waren nur hier zu vermuten, wofern es sich nicht um
Verschreibungen aus Versehen handelt. Die am Ende von Abschnitt
1,1 gestellte Präge ist demnach dahingehend zu beantworten, daß
Ass. Mos. als ganze samaritanischen Ursprungs ist. Der Vergleich in
den untersuchten Bereichen - Moseslehre, Josuatradition,
Kultorttheologie und Geschichtsbild (einschließlich der Beobachtung zum
Thema Prophétie) - hat diese Hypothese durchweg bestätigt59.

69 Die Eschatologie der Ass. Mos. ist in diesen Vergleich nicht einbezogen



K. Haacker, Assumptio Mosis — eine samaritanisehe Schrift? 403

3.

Nach dieser religionsgeschichtlichen Einordnung der Ass. Mos. ist
zwangsläufig auch die zeitgeschichtliche Einordnung zu überprüfen.

Ausgangspunkt hierfür ist Ass. Mos. 6, 7 bis 7,1. Aus «breviora
tempora» in 6, 7 wird meistens herausgelesen, daß nach Meinung
des Verfassers keiner der Hero dessöhne die Regierungszeit ihres
Vaters erreicht habe. Bei Philippus und Antipas trifft das nicht zu.
Es wird darum angenommen, die Schrift müsse verfaßt worden
sein, ehe diese beiden eine Regierungszeit von 34 Jahren erreicht
hatten, also vor 30 n. Chr. Das andere Argument für diese Datierung

ist die Identifizierung des Ereignisses von Ass. Mos. 6, 8f. mit
dem Varus-Krieg vom Jahre 4 v. Chr. Die Fortsetzung in 7, 1 : «Von
da ab werden die Zeiten zu Ende gehen» erlaubt keinen langen
Zeitraum zwischen diesem Datum und der Abfassung unserer Schrift.

Dagegen ist mehreres einzuwenden :

a) Zu Ass. Mos. 6, 7. Es ist nicht ausgemacht, daß «breviora
tempora» überhaupt einen Vergleich mit der Regierungszeit des

Herodes zieht. Bedenkt man die Raffung von großen Zeiträumen
an anderen Stellen der Ass. Mos. (etwa 2, 5-9), so kann «breviora
tempora» - in elativischem Sinne- die Dauer der ganzen Herodes-
dynastie als «recht kurze Zeit» bezeichnen.

b) Zu Ass. Mos. 6, 8f. Gewiß ist der nur teilweise zerstörte Tempel

am leichtesten im Varus-Krieg unterzubringen60, und Kreuzigungen

sind ebenfalls damals vorgekommen61. Schwieriger ist es

schon, in Quintilius Varus «des Abendlands mächtigen König» zu
sehen. Schließlich aber ist von einer Deportation bei diesem Anlaß
nichts bekannt. Es ist zu fragen, ob hier nicht ebenso eine Raffung
der Ereignisse vorliegt wie vorher eine Raffung der Zeiträume. Wir
haben oben gesehen, wie in Ass. Mos. 3, 1-3 ähnlich wie in der sama-
ritanischen Chronik II das assyrische und das babylonische Exil zu

worden, weil wir über diesen Aspekt der samaritanischen Religion in der
fraglichen Zeit sehr wenig wissen. Einerseits gibt es Nachrichten, die eine sehr
späte Entfaltung der Eschatologie bezeugen, andere Anzeichen sprechen
jedoch für die Annahme einer weniger linearen Entwicklung, bedingt durch
das wechselvolle Geschick der samaritanischen Gemeinde. Ass. Mos. könnte
auf diesen Problemkreis neues Licht werfen.

60 Vgl. Josephus, Ant. XVII, 10, 2.
61 Vgl. ebenda, 10, 10.



404 K. Haacker, Assumtio Mosis — eine samaritanische Schrift?

einem Vorgang verschmolzen waren. Ist es dann verwunderlich,
wenn die verschiedenen Katastrophen der jüdisch-römischen Kriege
ineinanderfließen? Je später Ass. Mos. anzusetzen ist, desto denkbarer

wird das. Vielleicht handelt es sich weniger um ein historisches

Irren als um eine Nivellierung der Geschichte unter dem rein
theologisch-wertenden Interesse des Verfassers.

Wir sind also gezwungen, Ass. Mos. 6, 7 bis 7,1 als Anhaltspunkt
für die Datierung fallenzulassen und nach anderen Hinweisen zu
suchen. Das Schicksal des Tempels war dem Verfasser, nach 4, 7f.
zu urteilen, nicht wichtig genug, um von dessen Ende einen genauen
Bericht zu liefern. Die antirabbinische Polemik von Kap. 7 paßt in
ihrer Schärfe sicher besser auf die Zeit nach dem Jahre 70 n. Chr.
als auf die Zeit vorher. Das Zitat in 7, 10 bestätigt dabei wieder den
Standort des Verfassers, waren doch die Samaritaner in pharisäischer

Sicht eine ständig drohende Quelle kultischer Verunreinigung.
Nach dem üblichen Aufbau apokalyptischer Schriften dürfen wir

in Kap. 8 in der Kulmination der Drangsal (vgl. V. 1) die Gegenwart

des Verfassers sehen. Schon E. Schürer hat die Vermutung
zurückgewiesen, hier werde die Zeit des Antiochus Epiphanes
rekapituliert62. Die Kreuzigung als Strafe für den Brauch der Beschneidung

(8, 1) ist vor Hadrian nicht nachzuweisen. Darauf hat schon
G. Volkmar 1867 in der deutschen Erstausgabe der Ass. Mos. mit
Recht hingewiesen63. Allerdings irrt er mit der Annahme, daß es

nach 138 n. Chr. kein Verbot der Beschneidung und keines Todesstrafe

bei Zuwiderhandlung gegeben habe. Es gab beides, aber nicht
für Juden, sondern eben für Samaritaner. Noch Origenes bezeugt
für seine Zeit die blutige Verfolgung der Samaritaner wegen ihres
Pesthaltens an der Beschneidung64. Das Edikt des Hadrian 135

n. Chr. ist also Terminus a quo für die Datierung der Ass. Mos.
Nicht aber ist dessen Aufhebung für Juden im Jahre 138 n. Chr. der
Terminus ad quem. Ein solcher ist erst durch die äußere Bezeugung
der Schrift gegeben65. Danach können wir als Entstehungszeit der

62 Schürer (A. 3), S. 297, Anm. 64.
63 Volkmar (A. 1), S. 59.
64 Orig. Cels. II, 13 (Koetschau, S. 142).
66 Hierbei ist zwischen den Zeugnissen für die Traditionen von Ass. Mos.

und denen für eine Schrift nach Art von Ass. Mos. zu unterscheiden. Von dem
heutigen Titel unserer Schrift, der sich auf nur eine, vermutlich sekundäre,
Vokabel im Text (10, 12: receptionem) stützt, ist dabei abzusehen. Zum
Einzelnen vgl. die Einleitungen bei Clemen und Charles (A. 2).



K. Haacker, Assumptio Mosis - eine samaritanische Schrift? 405

Ass. Mos. das zweite oder dritte Drittel des 2. Jahrhunderts n. Chr.
ansehen ; eine genauere Bestimmung scheint mir gegenwärtig nicht
möglich zu sein86.

Das Ergebnis unserer Untersuchung ist in mehrfacher Hinsicht
von Bedeutung. Vor allem dürfte die weitere Arbeit an Ass. Mos.

unsere Kenntnis der samaritanischen Religion erweitern ; bisher war
die Forschung für die drei ersten Jahrhunderte der christlichen Ära
auf wenige versprengte Nachrichten angewiesen67. Es ist jedoch
auch für die Sicht der jüdischen Religion in dieser Zeit folgenreich,
daß Ass. Mos. als Quelle für diesen Raum entfällt68. Schließlich
wird auch die neutestamentliche Wissenschaft aus dieser Korrektur
am Bild der palästinischen Religionsgeschichte Folgerungen zu
ziehen haben und neue Einsichten gewinnen können69.

Klaus Haacker, Mainz

66 Inzwischen liegt mir auch das samaritanische Josuabuch (Chron. IV)
in der Ausgabe von Juynboll vor: Chronicon Samaritanum, arabice conscrip-
tum, cui titulus est Liber Josuae. Ex unico codice Scaligeri nunc primum
edidit, latine vertit, annotatione instruxit... T. G. J. Juynboll (1848). Im Blick
auf Ass. Mos. verdienen drei Textstellen einen nachträglichen Hinweis :

Zu Ass. Mos. 8,1 vgl. Chron. IV, 47 (Juynboll S. 189) : Kreuzigungen unter
Hadrian.

Zu Ass. Mos. 1,16f. vgl. IV,24 (Juynboll S. 158) : (Josua) «Aedificavit etiam
Templum in versice Montis benedicti, et collectum Dei Tabernaculum ibi
servavit... ;

und Chron. IV, 9 (Juynboll S. 141): (Zu Josua gesprochen) «Ne abroges lec-
tionem eorum, quae Müsa, Propheta, in unum Codicem collegit, et quae scrip -

sit, ea nempe, quae Levitis in Loco illo (in Templo sancto) servanda tradita
sunt.. .»

67 Vgl. z. B. das Urteil von W. A. Meeks, The Prophet-King. Moses
Traditions and the Johannine Christology (1967), S. 219: «It is evident that
Samaritanism before the fourth century A. D. remains largely in the dark.
Only long and painstaking labor in the history of traditions and in comparative

studies can illuminate the period.»
68 Vgl. oben Anm. 27.
69 Das Interesse des Neutestamentiers war auch der Anlaß für diese

Untersuchung, deren Konsequenzen anderwärts in einem größeren Rahmen
überdacht werden sollen. Mein Dank an dieser Stelle gebührt vor allem der
Evangelisch-Theologischen Fakultät an der Johannes-Gutenberg-Universität
in Mainz für ein großzügiges Forschungsstipendium.


	Assumptio Mosis : eine samaritanische Schrift?

