Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 25 (1969)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

[Hans BARDTKE.] Bibel und Qumran. Beitrige zur Hrforschung der Be-
ziehungen zwischen Bibel- wud Qumranwissenschaft, Hans Bardtke zum
22.9.1966. Hrsg. von Siegfried Wagner. Berlin, Ev. Haupt-Bibelgesell-
schaft, 1968. 258 S. DM 28.—.

Die vorliegende Aufsatzsammlung ist eine nachtrigliche Geburtstagsgabe
fiir den hochverdienten Leipziger Theologen und Qumranforscher Hans
Bardtke, der am 22.9.1966 sein 60. Lebensjahr vollendete. Einundzwanzig
Gelehrte aus Ost und West, durchweg bekannt durch Publikationen iiber
die Texte vom Toten Meer, haben sich an dieser Ehrung Bardtkes beteiligt ;
der Band enthéilt Beitrdge von J. D. Amussin, O. Betz, J. Carmignac,
J. Conrad, M. Delcor, G. R. Driver, O. Ei3feldt, W. Grundmann, S. Holm-
Nielsen, J. Irmscher, A. S. Kapelrud, G. Molin, J. M. P. van der Ploeg,
K. H. Rengstorf, H. Ringgren, S. Segert, H. Seidel, A. Strobel, S. Szyszman,
S. Wagner und A. S. van der Woude. Leider ist es im Rahmen dieser Be-
sprechung nicht mdéglich, auf siémtliche Einzeluntersuchungen néher einzu-
gehen oder auch nur ihre Titel anzufiihren.

Am bedeutsamsten erscheinen dem Rezensenten die im folgenden wenig-
stens in aller Kiirze vorgestellten Beitrige, ohne dafB jedoch den iibrigen
(zumeist im Umfang sehr viel bescheideneren) Studien ihr spezifischer Wert
fir die Qumranforschung bestritten werden sollte.

Otto Betz («Zungenreden und siiBer Wein», S. 20-36) geht der eschato-
logischen Exegese von Jes. 28 in den Qumrantexten (1 QH 2, 18f.; 4, 17f.;
6, 24-36; CD 1, 14; 4, 19) und im Neuen Testament (1. Kor. 14; Joh. 16,
16-22; Apg. 2) nach; der qumranische Befund 148t erkennen, daB «fiir die
Darstellung des ersten christlichen Pfingsten Stiicke aus Jes. 28 und der
Sinaitradition verwendet worden sind» (S. 35). — «Die Frage nach der
Gottessohnschaft des Messias im Lichte von Qumran» untersucht Walter
Grundmann (S. 86-111); neben mancherlei Entsprechungen zwischen vor-
christlich-jiidischem und urchristlichem Messianismus zeichnet sich deutlich
der grundlegende Unterschied ab: Das Judentum kennt keine Gottessohn-
schaft seines Messias (S. 104f.), wie sie die christliche Gemeinde von vorn-
herein bekennt (S. 105-111). — «Erwégungen zur Frage des Landbesitzes des
zweiten Tempels in Judda und seiner Verwaltung» stellt Karl Heinrich
Rengstorf an (S. 156-176). Zur Problematik der wirtschaftlichen Unter-
haltung des jerusalemischen Tempelkultes und seiner Priester durch Staats-
doménen hat Rengstorf wertvolles Material gesammelt und einleuchtend
kommentiert; die Frage, ob es sich bei den Ruinen von Qumran — statt um
die Reste einer essenischen Klosteranlage — um einen ehemaligen Amtssitz
der jerusalemischen Tempelgutsverwaltung (etwa unter Simon bar Kosiba)
handeln koénne, mul} freilich weiterhin offenbleiben (S. 174-176). — Hans
Seidel fragt nach dem «geistigen Ursprungsort der Eweckungsbewegung von
Qumrany» (S. 188-197) und eruiert mit aller hypothetischen Vorsicht eine
Erweckung um oder kurz nach 200 v. Chr. unter der Priesterschaft mit
nachfolgendem Auszug und Griindung einer Ansiedlung, zu deren Bewohnern



Rezensionen 363

um 175 v. Chr. der Lehrer der Gerechtigkeit (Hodajot!) stoBt (S. 196). — Ein
besonders gewichtiger Beitrag ist derjenige August Strobels iiber «Machérus.
Geschichte und Ende einer Festung im Lichte archéologisch-topographischer
Beobachtungen» (S. 198-225). Die instruktiv bebilderte Studie a8t in
mustergiiltiger Verbindung der literarischen Quellen mit den Beobachtungen
des archéologisch-topographischen Befundes die erregende Endphase der
Geschichte von Machérus lebendig werden; gleich der Schwesterfestung
Masada war auch die Makkabderburg Machérus (bei chirbet el-mukawer,
Jordanien) von den romischen Belagerungstruppen mit einer steinernen
Circumvallation umgeben worden, doch erfolgte die unerwartete Ubergabe
(vgl. Jos. Bell. Jud. 7, 1901f.) bereits vor der endgiiltigen Fertigstellung dieser
Schanzarbeiten, von denen noch heute ungewohnlich stattliche Reste er-
halten sind. — Ein vorbildliches Beispiel solider exegetischer Arbeit ist der
Aufsatz des Herausgebers, Siegfried Wagner, iiber «y» in den Lobliedern
von Qumran» (wortstatistische, syntaktische, bedeutungsgeschichtliche und
theologische Untersuchungen der Aussagen iiber Gottes auf den Menschen
gerichtete Erkenntnisakte, S. 232-252). — Dagegen vermogen keineswegs
alle Beispiele von Gematria zu liberzeugen, die Godfrey R. Driver («The
Number of the Beast», S. 75-81) in der Bibel Alten und Neuen Testamentes
sowie in der Damaskusschrift entdecken zu kénnen glaubt; die Moglichkeit,
fiir jedes hebrdische Wort einen Zahlwert seiner Buchstaben anzugeben,
scheint ungesicherten Spelkulationen noch immer Tor und Tir zu o6ffnen.
Alles in allem ist ein literarisches Symposion entstanden, dessen gemein-
samen Nenner das Interesse am Judentum des zweiten Tempels darstellt;
Qumranforscher, aber auch Alt- und Neutestamentler werden in Zukunft an
dem gut ausgestatteten und preiswerten Buch nicht vorbeigehen kénnen,
Oito Bocher, Mainz

OswALD LoreTz, Die Gottesebenbildlichkeit des Menschen. Mit einem Beitrag
von Erik HorNUNG, Der Mensch als «Bild Gottes» in Agypten. (Schriften
des deutschen Instituts fiir wissenschaftliche Péadagogik.) Miinchen,
Kosel Verlag, 1967. 174 S. — DERrS., Schopfung und Mythos. Mensch und
Welt nach den Anfangskapiteln der Genesis. = Stuttgarter Bibelstudien 32.
Stuttgart, Verlag Katholisches Bibelwerk, 1968. 152 S. DM 8.80.

Im ersten Band wird ein Kapitel der Geschichte der Exegese von Gen. 1,
26 gewidmet. Die dann vom Verfasser vorgeschlagene Definierung der Gottes-
ebenbildlichkeit lautet (S. 63ff.): Der Mensch «allein unter den Lebewesen
ist mit dem Schoépfer der Welt verwandt: das ist er seiner Gestalt und seinem
Wesen nach». Der Text wird urspriinglich von einer Gétterebenbildlichkeit
geredet haben, jetzt ist er aber giénzlich auf den einzigen, handelnden Gott
Israels bezogen. Der Anhang von E. Hornung bietet einen guten Uberblick
iiber den Begriff in Agypten, bei dem sich hauptsichlich Unterschiede
herausstellen.

Der zweite Band untersucht die aus der Begegnung mit den modernen
Naturwissenschaften entstehenden Probleme, dann die Exegese, die Au-
gustin brachte und die heute noch nachwirkt. Der Hintergrund von Gen. 1-3
ist mythisch und der heutige Text ein Produkt der biblischen Umdeutung



364 Rezensionen

dieges urspriinglichen Hintergrundes; der Vorgang ist aber nicht ohne
weiteres durchsichtig. Am Beispiel von Gen. 6, 1ff. zeigt der Verfasser, da@3
es der israelitischen Interpretation nicht daran lag, den Mythos moralistisch
oder vernunftsméBig zu «reinigen», sondern seine Materialien im Glauben
an Jahwe geschichtlich zu verstehen (S. 48). Dasselbe geschieht nun auch in
Gen. 1 und 2-3. Es ergibt sich daraus ein natiirlich ganz anderer Begriff der
Wahrheit, als wir ihn heute unter dem EinfluB der modernen Geschichts-
wissenschaften darstellen (S. 103); ich hoffe ihn bald anderswo eingehender
behandeln zu kénnen. Eine Creatio ex nihilo (S. 79) gibt es im Texte nicht
und wird erst in hellenistischer Zeit belegt, ja der Verfasser uibersetzt Gen. 1,
1ff. ohne weitere Erklarungen (S. 55ff.): «Als zu Beginn Gott Himmel und
Erde schuf... dann» usw. Auch die Moglichkeit eines Protoevangeliums in
Gen. 3, 14f. (S. 133ff.) wird (endlich!) abgelehnt.

Beide Béndchen bieten eine Fiille neuen Materials und origineller Deu-
tungen. Sie tragen zum Teil entscheidend zur Losung der Problematik dieser
Texte bei. J. Alberto Soggin, Rom

C. K. BArRrETT, The First Epistle to the Corinthians. (Black’s New Testament
Commentaries.) London, Adam & Charles Black, 1968. xii + 410 S.
Sh. 45/-.

Der bekannte Neutestamentler der Universitdt Durham legt den zweiten
von drei Bénden seiner Hand innerhalb des Black’schen Kommentarwerkes
vor. Die Ubersetzung steht im Mittelpunkt der Bemiihungen. Jede Rubrik
beginnt mit ihr und bringt sie im Fettdruck nochmals zwischen den Erldute-
rungen. An wichtigen Stellen wird die Textkritik erortert. Exkurse fehlen.
Wortanalysen bestehen in knappen Hinweisen. Gelegentlich referiert Barrett
tiber die Annahme von Traditionsgut. Doch sein Urteil ist unsicher. Die
Einsetzungsworte etwa sind nicht already in liturgical use at the celebration
of the Lord’s Supper, sondern the Lord’s death was proclaimed (verse 26)
(S. 264). Wo liegt der Unterschied? Die Erwigung verschiedener Uber-
setzungsmoglichkeiten im Stil &élterer deutscher Kommentare dominiert. Auf
Hypothesen will Barrett nicht ganz verzichten, wobei sich gute (S. 295:
Propheten are local, not travelling, Christians) und ungliickliche Thesen
(S. 386: Annahme eines speziellen Kollektenbriefs an die Galater) die Waage
halten. Judische und hellenistische Parallelen werden in gut gewihlten Ein-
zelbelegen mitgeteilt. Spérliche Literaturangaben verweisen auf neueste,
gute Werke, neben der einheimischen ist die deutschsprachige Forschung
beriicksichtigt. So erreicht das Werk einen hohen Stand.

Paulus beantwortet (teilweise ironisch: S. 108f. und 6fter) mit Hilfe des
Briefs (Anfang 54 oder Ende 53) Anfragen aus Korinths Gemeinde. Er
weilt in einer der Versammlungsstétten der Gemeinde von Ephesus (S. 396).
Barrett legt die im ganzen lberzeugenden Griinde fur die Integritat des
Briefs jeweils am Anfang der Rubriken kurz dar (S. 17; 118; 186f.; 200;
390): Spriinge sind Anzeichen, dal Paulus den Brief nicht in einem Zug
diktiert hat. Nur in zwei Fillen denkt Barrett an Eingriffe: Bei 14, 34f.
entscheidet er sich fiir die Annahme eines deuteropaulinischen Zusatzes
(S. 332f.). Kap. 13, though written by Paul, was not written by him freshly



Rezenstionen 365

for the present occasion, but was inserted because he saw its relevance to
the argument, and to the Corinthian situation (S. 297). Zweimal (S. 134;
261) notigt die Wendung, Paulus habe gehort, Barrett zur Annahme miind-
licher Information. Warum aber greift er sonst so stark auf eine schriftliche
Anfrage aus Korinth zuriick? mepi-Uberschriften kénnte man analog der
Didache-Rubriken als katechismusartige Rubrizierung deuten. Eine schrift-
liche Anfrage betreffs der Kollekte (S. 385) ist unwahrscheinlich. Auch die
Schwierigkeiten einer Harmonisierung des Briefs mit der lukanischen Dar-
stellung sind fast unbekannt. Bisweilen wird zu rasch aus dem Text auf
Tatbestéinde in Korinth geschlossen (S. 204 gelegentliche Anwesenheit des
Kefas dort). Obgleich man kritisches Eingehen auf Sachfragen nicht er-
warten darf, allenfalls deren Nennung, bezeichnet Barrett die Irrtiimer in
Korinth als gnostisch. Da er mehrere gnostische Ansitze nebeneinander
sieht, verzichtet er jedoch auf die Kennzeichnung der Gegner als « Gnostiker».
Das Gesprich mit W. Schmithals wurde aulBlerhalb dieses Kommentars

gefiihrt.
Korrigenda: that S. 163 Zeile 16 von oben. — of mine S. 208 Zeile 2 von
unten. Gotifried Schille, Borsdorf b. Leipzig

PrTER STUHLMACHER, Das paulinische Hvangelium. 1. Vorgeschichte =
Forsch. z. Rel. u. Lit. d. A. u. N.T., 95. Géttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1968. 313 S. DM 28.—/32.—

Nicht nur das Verhéltnis der nachésterlichen Verkiundigung zur Ver-
kiindigung des historischen Jesus, sondern auch das Verhéltnis zwischen den
verschiedenen Entwicklungsphasen der Glaubensbotschaft in den spétern
Gemeinden fordert immer wieder eine, der jeweiligen Forschungssituation
entsprechende, neue Bestimmung. Die hermeneutische Fragestellung und
der Siegeszug der traditionsgeschichtlichen Interpretation lassen heute eine
Neubearbeitung gerade der grundlegenden Phénomene des Neuen Testa-
mentes erwarten. Griff unter andern 1965 E. Jiingel das alte Jesus/Paulus-
Problem wieder auf, so beschéftigt sich nun P. Stuhlmacher mit der Ge-
schichte des Nomens und des Verbums «Evangelium». Dabei versteht er
die vorgelegten Studien als Vorarbeit zu einer geplanten Darstellung der
paulinischen Verkiindigung. Nicht nur durch das ebenfalls 1965 erschienene
Buch iiber Gottes Gerechtigkeit bei Paulus, sondern auch in einigen Auf-
sétzen hat sich der Autor iiber das dazu notige Riistzeug ausgewiesen. Eine
klar strukturierte und umfassende begriffs- und traditionsgeschichtliche Be-
standesaufnahme fiillt die Mitte des Buches (S. 108-207) und orientiert in
der Manier eines ausfithrlichen Artikels im Theologischen Woérterbuch von
Kittel tiber die religionsgeschichtlichen Zusammenhénge. Der Verfasser ent-
faltet dabei eine in einem Aufsatz von J. W. Bowman tiber den Begriff des
Evangeliums (in der Manson-Gedenkschrift Manchester 1959) vertretene
These und hofft den traditionsgeschichtlichen Nachweis fiir die Existenz des
bis heute vermifiten theologisch verwendeten Ausdrucks besorah als Ent-
sprechung zum hellenistischen euangelion zu leisten. Dadurch distanziert er
sich von einer inhaltlichen Verbindung zum 4. Eklog Vergils und zur Kalen-
derinschrift von Priene. Fur ihn liegt « Evangelium» bereits als eine inhaltlich



366 Rezensionen

durchgebildete Terminologie vor, bevor der Kaiserkult fiir die Gemeinden
zum Problem wurde. Diese Ausfithrungen bestechen durch eine schoéne
Geschlossenheit, aber auch durch die Prézision und den groBen Umfang
des zitierten Textmaterials. Dieser begriffsgeschichtlichen Analyse werden
zwei gedringte Kapitel vorangestellt: Ein Abri3 {iber die Forschungsge-
schichte zum Begriff Evangelium. Er beginnt mit F. Chr. Baur und zollt
besonders auch Ad. von Harnack eine sorgfaltig differenzierende Wiirdigung.
Die zweite Studie erfallit das Problem des paulinischen Evangeliums mit
Hilfe einer exegetischen Erfassung von Gal. 1-2. Es ist ihr durchaus zuzu-
stimmen, wenn deutlich gemacht wird, da§ Paulus die Antithetik von Gesetz
und Evangelium, wie ja auch die Lehre von der Glaubensrechtfertigung,
vorgefunden hat. Bei der Formulierung einer These zum paulinischen Ver-
stéindnis des Evangeliums erinnert man sich an das erwéahnte Buch tiber die
Gerechtigkeit. S. 82 lautet die These: «Evangelium ist die apokalyptische
Prolepse des die Welt meinenden Heiles und Rechtes Gottes ins Wort und
(in) die unscheinbare Verhiilltheit einer apostolischen Botschaft hinein.» Im
vierten Abschnitt des Buches (S. 267—289) widmet sich der Verfasser der
Erhebung des vorpaulinischen, christlichen Sprachgebrauches. Dieser Ver-
such, die auf Grund der Galaterbrief-Exegese gewagte Definition des pauli-
nischen Verstindnisses traditionsgeschichtlich und d. h. theologiegeschicht-
lich in eine gewisse Kontinuitét hineinzustellen, ist interessant und halt die
These durch. Trotz aller gewalteten Umsicht und Vorsicht bleibt aber doch
zu fragen, wie weit man der Darbietung folgen darf. Gerade bei der mit
J. Jeremias gewagten Bestimmung von Apk. 14, 6 als vorpaulinisch und als
dltester urchristlicher Gebrauch erscheint die traditionsgeschichtliche Linie
doch sehr diunn. Eine entsprechende Einordnung von Matth. 11, 2ff. par.
bleibt durch die nicht zu tibersehende Problematik der groBen Unbekannten
Q und dann vor allem auch durch die eilige Zuordnung zu einem sogenannten
urchristlichen Prophetenspruch recht fraglich. In wesentlichen Teilen muf
doch mit einer hellenistischen Rezension der Redequelle gerechnet werden,
und eine Berufung auf Késemanns eben nur skizzierten Sitz im Leben einer
apokalyptischen und enthusiastischen Prophetie dispensiert uns nicht von
der Frage, was die Prophetie in den hellenistischen Gemeinden zu leisten im-
stande gewesen sein kénnte. Auch der herangezogene Topos vom erwarteten,
endzeitlichen Propheten bedarf noch weiterer Erwigung. Warum fehlt die
Aufnahme von Deut. 18, und warum koénnte nicht gerade die Reflexion tiber
den «Gekommenen» doch mindestens auch in der Gemeinde zu Antiochia
moglich gewesen sein? Aber das sind nur einige Fragen am Rande. Wie dem
auch sei, die vorliegenden Untersuchungen verdienen hohe Anerkennung
und lassen uns gespannt auf die versprochene Darlegung der paulinischen
Konzeption warten. Victor Hasler, Solothurn

Urricu Luz, Das Geschichtsverstindnis des Paulus. = Beitr. z. Ev. Theol., 49.
Miinchen, Chr. Kaiser, 1968. 426 S. Fr. 49.70.

Eine Untersuchung des paulinischen Geschichtsverstéindnisses hat In-
teresse sowohl fir die systematische und hermeneutische Geschichtsproble-
matik wie fiir die biblische Exegese, die immer wieder mit der eigentiimlichen



Rezensionen 367

Weise des Apostels, die Geschichte zu interpretieren und auszunutzen,
Schwierigkeiten hat. Die exegetische Verlegenheit ist besonders gro3 gegen-
iiber Rém. 9-11. Thema und Funktion dieses Abschnitts innerhalb des
Briefes sind nicht einleuchtend ; zugleich aber haben wir hier das wichtigste
Material fiir eine Analyse der paulinischen Gedanken iiber der vergangenen
und zukiinftigen Geschichte. In der vorliegenden Abhandlung ist Rém. 9-11
der selbstverstdndliche Haupttext. Man kann sie als eine umfassende exege-
tische Studie zu diesen Kapiteln und ebensogut als eine erschépfende Ideen-
analyse betrachten.

Da die Geschichte fiir Paulus fast vollstindig mit den historischen Be-
richten der Schrift identisch ist, wird es nétig, die ganze Frage, wie Paulus
das Alte Testament interpretiert und anwendet, aufzunehmen, darunter
auch seine paradoxale Stellung zum Gesetz.

Der erste und grioBte Teil beschaftigt sich mit dem Thema «Vergangenheit
und Gegenwart», der letzte Teil mit «Zukunft und Gegenwart». Schon diese
Formulierungen deuten ein wichtiges Charakteristikum an: Paulus hat
weder ein historisches Interesse an der Vergangenheit noch ein apokalyp-
tisches an der Zukunft; er beschéftigt sich mit Vergangenheit und Zukunft
um der Gegenwart willen, um das Heilsgeschehen in Christus zu verstehen
und zu entfalten. Was die Vergangenheit betrifft, geschieht dies in zweifacher
Weise, was durch die Uberschriften zweier groBer Unterabteilungen markiert
wird: «Die gegenwartige Vergangenheit: Das Gotteswort des Alten Testa-
ments» und «Die abgetane Vergangenheit: Gesetz und Geschichte». — Gott,
der in Christus sein eschatologisches Heil verwirklicht hat, spricht aus der
Schrift direkt zur christlichen Gegenwart durch Gotteswort und Gottestat
der israelitischen Geschichte. In Christus wird der wahre Sinn der gottlichen
Rede erst verstindlich, in ihm wird sie auch ein Gotteswort fiir die Heiden.
Auf der anderen Seite setzt Christus einen Punkt fiir die Geschichte und
ruft eine Trennung zwischen frither und jetzt hervor. Die vergangene Ge-
schichte ist abgetan, sie ist die Zeit Adams, des Gesetzes, der Siinde, des
Alten Bundes, die nun vorbei ist. Dies kann man nicht rein chronologisch
auffassen, denn obwohl Tod und Auferstehung Christi an einem bestimmten
Zeitpunkt eingetroffen sind, leben alle diejenigen, die noch auBerhalb
Christus sind, stets in der alten Zeit. Besonders original ist Paulus in seiner
Bestimmung der Funktion des gottlichen Gesetzes. Dem Gesetz wird keine
positive Stellung in der Heilsgeschichte (ein unpaulinischer Begriff!) zugeteilt.
Es ist nicht so, dafl das Gesetz als ein vorldufiger, unvollkommener Heilsweg
nun abgelost wird ; es ist niemals Heilsweg gewesen. Sein einziger, géttlicher
Sinn ist der negative: jede Moglichkeit einer eigenen Gerechtigkeit auszu-
schliessen, damit jeder Mensch nur aus Gnaden gerettet werden kann.

Fir die paulinische Eschatologie ist charakteristisch, daB Paulus alle
Zukunftsaussagen energisch mit dem Christusgeschehen verbindet. Unklare
Erwartungen und unbestimmte Vorstellungen werden dadurch zu einer
festen Hoffnung verwandelt. Die Zukunft ist Gottes Zukunft, die folgerich-
tige Vollendung des in Christus vollbrachten Heilswerks. Der paulinischen
ZukunftsgewiBheit entspricht eine hochst realistische Einstellung gegeniiber
der unerlosten Gegenwart, die doch durch die mitten in Leid und Schwiiche



368 Rezensionen

lebendige Hoffnung positiv qualifiziert wird. Der theozentrische Charakter
des paulinischen Geschichtsdenkens kommt in den eschatologischen Aus-
sagen besonders stark zum Ausdruck. Sie miinden folgerichtig in eine Lob-
preisung Gottes, seiner Weisheit, Gerechtigkeit und Giite aus.

In jeder Hinsicht hat Ulrich Luz ein groes Buch geschrieben. Er imponiert
durch seine Gelehrtheit, seine Grindlichkeit und seinen Scharfsinn. Er weil,
wie groB die Gefahr einer Uberinterpretation ist, wenn man zum Apostel mit
einer ihm fremden Fragestellung kommt. Die Exegese wirkt aber sehr um-
sichtsvoll und vertrauenswert. Sehr energisch folgt er seinem Grundsatz, da@
man sich nicht mit einer Analyse der Vorstellungen begniigen kann, sondern
immer nach ihrer Funktion im theologischen Denken des Paulus fragen muf3.
Es gibt eine Fiille von exegetischen Observationen und kritischen Bemerkun-
gen in den Exkursen und den zahllosen Anmerkungen. Man wird mit dem
Buch nicht schnell fertig. Ich weil, daB ich es in den néchsten Jahren immer
nahe bei der Hand haben werde. Ragnar Leivestad, Oslo

GABRIEL BIirL, Canonis misse expositio, 4. Ed. Heiko A. Oberman et William
J. Courtenay cooperante Daniel K. Zerfoss. = Verdffentlichungen des
Instituts fir européische Geschichte Mainz, 34. Wiesbaden, Franz Steiner
Verlag, 1967. XII + 246 S. DM 50.—.

Die in diesem Band enthaltenen 10 letzten Lektionen (80-89) von Biels
MeBauslegung bilden innerhalb der 4bdndigen Edition! eine Einheit mit dem
Stoff des 3. Bandes. Die Auslegung des 3. Hauptteiles der Messe, der Com-
munio, die dort begonnen worden ist, wird hier zu Ende gefiihrt.

Wie in den fritheren Partien seines Werkes hat Biel auch hier in die
Ausdeutung der Gebetstexte und der Rubriken einige mehr oder weniger
umfangreiche scholastische Erérterungen eingeschoben. Der ausfiihrlichste
Einschub erstreckt sich iiber die Lektionen 84-88 und behandelt 6 Fragen:
1. (lect. 84 A-H) was man von den eucharistischen Elementen und vom
sakramentalen Leib und Blut Christi nach deren Genufl zu denken hat;
2. (lect. 84 J-U) wie die rémische Kirche die Laienkommunion unter beiderlei
Gestalt beurteilt; 3. (lect. 85-86) welche Wirkung und Frucht sowohl der
sakramentale als auch der rein spirituale Eucharistiegenu3 haben; 4. (lect.
87 A-H) welche Strafe den unwiirdig Kommunizierenden trifft; 5. (lect. 87
J-X, nicht U-X, wie 8.77 A.5 angegeben) welchen Wert ein héufigerer
EucharistiegenuB fiir den im Gnadenstand Befindlichen hat; 6. (lect. 88 A-L)
wie die verschiedenen Hauptarten der vielfdltig méglichen priesterlichen
Unterlassungen beim MefBdienst zu bewerten sind.

Deutlich erkennbar ist bei diesemn Band, daf} der ausgelegte MeBtext im
dltesten Druck (Reutlingen 1488) eigentiimliche Abweichungen aufweist
gegeniiber den spiteren Drucken der Expositio. Das 148t mich vermuten,
daf hinter dem MeBtext des Reutlinger Druckes das Mainzer Missale steht;
und das kénnte eine Bestétigung dafiir sein, daf3 Biel den Grundstock seiner
MeBauslegung aus Mainz nach Wirttemberg mitgebracht hatte, und zwar

1 Vgl. die Besprechungen von Bd. 1-3 in Theol. Zeitschr. 22 (1966),
S. 373-375, und 23 (1967), S. 295-297.



Rezensionen 369

nach seinem eigenen Zeugnis (Bd. 1 S. 2 Prologus 5ff.; Bd. 4 S. 184 lect. 89
P 151f.) als eine vor dem Mainzer Klerus vom Magister Eggeling Becker aus
Braunschweig vorgetragene Auslegung. Der Herausgeber des 2. Druckes,
Wendelin Steinbach, hat den MeBtext dann offenbar dem in Sidwest-
deutschland iiblichen angeglichen.

Aufpassen mull man am SchluB auf S. 185ff. (lect. 89 P 43ff.), weil hier
ohne sehr deutliche Kennzeichnung nacheinander die Druckvermerke von
all den drei alten Drucken, die der Ausgabe zugrunde liegen, abgedruckt
sind.

Abgeschlossen wird die Ausgabe mit einem Personen- und einem Bibel-
stellenregister. Das Personenregister ist um so hilfreicher, als die Zitate nach
den einzelnen Werken der Autoren aufgeschliisselt sind. Ein genaues Sach-
register wird im Tiibinger Institut fiir Spétmittelalter und Reformation
vorbereitet.

Die schnell angefertigte Edition stellt der Forschung die dreifache Aufgabe,
sich des revisionsbedirftigen Textes anzunehmen, der Frage nach den von
Biel benutzten Quellen im Rahmen der Zitate und dariiber hinaus nachzu-
gehen, das Werk theologiegeschichtlich zu wiirdigen.

Reinhard Schwarz, Tibingen

KieLL Ove NiussonN, Svmul. Das Miteinander von Géttlichem und Mensch-
lichem in Luthers Theologie. = Forschungen zur Kirchen- und Dogmen-
geschichte, 17. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1966. 458 S. DM 48.—.

Wir haben hier eine wichtige und erfreuliche Bereicherung der Luther-
Forschung vor uns. Das gilt hinsichtlich der Form — die Ubersetzung von
Christiane Sjoberg-Boehncke (unter teilweiser Mitarbeit von Hans C. Deppe)
vermittelt eine fliissige Lektiire, was angesichts des ungeheuer reichen
Materials besonders dankbar zu erwéhnen ist — als auch hinsichtlich des
Inhalts. Der Verfasser unternimmt den weithin gegliickten Versuch, Luthers
Theologie mit ihren vielfiltigen Aspekten, die so viele Widerspriiche zu
enthalten scheinen, von einem zentralen Problem aus so zu durchdringen,
dafB ihre innere Einheit deutlich und kraftvoll in Erscheinung tritt. Dadurch
leistet er in dieser Spezialmonographie mehr als so manche, auch gute,
Gesamtdarstellung (vgl. z. B. des Autors vorsichtige Kritik an Althaus,
S. 37, Anm. 8). Es werden fast alle wesentlichen Grundprobleme der Theolo-
gie Luthers behandelt, was zusammen mit dem reichen Zitatenmaterial und
dem aufmerksamen Dialog mit der zeitgendssischen Lutherforschung den
groen Umfang bedingt; zugleich aber gewéhrleistet die straffe Gedanken-
fithrung der Darstellung einen klaren Einblick in die Grundprobleme.

Das Buch gliedert sich in drei Kapitel: Die Schépfung und die Werke,
Das Werk Jesu Christi, und Die Kirche und die Werke, wobei sofort auffallt,
daB in der Christologie der Begriff des Werkes im Singular, im Schépfungs-
kapitel aber wie im Ekklesiologischen bewuBt (S.261) im Plural steht. Damit
héingt zusammen, daB der Verfasser zwischen der «géttlichen Inkarnationy
als einem einmaligen Handeln Gottes, das «ohne Gegenstiick ist», und dem
sonstigen «inkarnatorischen» Handeln Gottes deutlich unterscheidet (ebd.),
obwohl er offenbar durch die Begrifflichkeit des «Inkarnatorischen» keine

24



370 Rezenstonen

Trennung von Schopfung und Geistwirken gegeniiber dem Christuswerk zu-
gestehen, sondern gerade die Einheit im goéttlichen Heilsgeschehen her-
vorheben mochte, wie sie gerade fiir das theologische Denken Luthers
charakteristisch sei. Als Frucht dieser Einsicht entsteht ein Bild von Luthers
Theologie, in dem die sonst so gerne nachgewiesenen Dissonanzen zwischen
Natur und Geschichte, Schopfung und Erlésung, Glaube und Werken, den
beiden Reichen und Regimenten, Willensfreiheit und Unfreiheit, dem ver-
borgenen und offenbaren Gott, Gesetz und Evangelium und zwischen Allein-
wirksamkeit Gottes und dem verantwortlichen Handeln des Menschen durch
die GewiBheit des Christusglaubens zu einer Einheit zusammengeschmolzen
werden, die spannungsreich genug gezeichnet ist, um der kémpferischen
Aktivitdt des Menschen breiten Raum zu lassen.

Nilsson gelingt dieses Bild durch seine Hauptthese von der umfassenden,
alles theologische Denken umgreifenden und durchdringenden Bedeutung
der «Communicatio idiomatump», die nicht nur an ihrem eigentlichen «Sitz»
in der Christologie (S. 227ff.), sondern nach ihrem Sinn und ihrer Intention
immer und iiberall als vorausgesetzt oder gar ausgesprochen nachgewiesen
wird (z. B. S. 29ff., 171ff., 190, 204, 303ff., 345ff., 413ff.). Man koénnte
vielleicht sagen, hier wird diese aus der Zwei-Naturen-Lehre stammende
Begrifflichkeit von ihrem naturalistisch-substantialistischen Odium befreit,
vergeschichtlicht; und aktualisiert, ohne ihre Fundierung im Christusge-
schehen zu verlieren. Mit dieser, fir viele vermutlich zunichst erstaunlichen
oder gar befremdlichen, These kommt der Autor zu seiner Formel von einem
¢simul von Gottlichem und Menschlichem», das als «Gnade und Zorn»
(Kap. I), als «Rechtfertigung und Siinde» (Kap. IT) und als «Gesetz und
Evangelium» (Kap. III), also in Schépfung, Heilswerk und Kirche als die
eigentiimliche Grundstruktur des theologischen Denkansatzes bei Luther
auftritt. — Mir will scheinen, als brichte Nilsson damit in gewisser Weise die
gemeinsame Ernte skandinavischer und deutscher Lutherforschung in eine
ebenfalls spannungsreiche Gemeinsamkeit ein.

Ein besonderes Licht fallt hier auf den Menschen als Cooperator Gottes
in der Schépfung auf Grund seines Mandates fir sein « Dominiumy» (S. 79ff.).
Es ist das besondere Anliegen des Verfassers, Luther von dem vielfachen
Vorwurf eines gebrochenen Verhéltnisses zur Ethik tiberhaupt, insbesondere
zur Sozialethik, loszuprechen, wie in der «Einleitung» (S. 7-34) deutlich
wird. Daher nimmt der «Schlufl» unter dem Stichwort «Die inkarnatorische
Ethik» (S. 413-433) dieses Thema nochmals besonders auf und versucht
eine zusammenfassende Beantwortung. Man darf sicherlich sagen, daB3 es
gut gelungen ist, den ethischen Ansatz bei Luther prinzipiell nachzuweisen,
so besonders in dem Abschnitt «Der Christ gestorben und auferstanden mit
Christus — ein Ineinander von go6ttlicher und menschlicher Aktivitét»
(S. 424ff.), wo betont von der «communicatio idiomatum im Leben des
Christen» (S. 426) gesprochen wird.

Warum aber werden gerade diese Ausfithrungen zuvor schon (S. 424)
unter den Vorbehalt gestellt, es miisse nun «diesen individualistischen,
inkarnatorischen Ziigen» nachgegangen werden? Es ist zu befiirchten, daf
auch dieser Darstellung die Verteidigung des Reformators gegeniiber dem



Rezensionen 371

Vorwurf eines sozialethischen Vakuums nicht abgenommen werden wird.
Ob das wirklich an Luther selbst liegt ? Das wiire eine ernste Frage, mit der
man dieses schéne Buch doch wieder etwas enttduscht aus der Hand legt.
Wohl wird im Zuge der Gesamtdarstellung sehr viel Material zu Luthers
politischem Denken und Handeln aufgefiibrt, aber es bediirfte noch einer
neuen, vertieften Auslegung, um auch dieses Problem zur Génze unter das
Licht des dargestellten inkarnatorischen Ansatzes zu ricken und es konkret
zu verdeutlichen. Sollten dem Verfasser nicht doch wieder eigene indivi-
dualistische Denkansétze einen Strich durch die eigene Absicht gemacht
haben? Schon im ersten Schépfungskapitel féllt auf, dal hier zwar grund-
satzlich das groBartige Luther-Wort « Homo constitutus est dominus rerum»
(S. 80) zitiert und ausgelegt wird, der Mensch aber immer als Einzelner oder
als Typus aufscheint, aber kaum auf das geblickt wird, was auch fiir Luther
eben dies fiir den Menschen als Sozialwesen bedeutet. Ahnlich tritt etwa im
Kirchenkapitel die Gemeinde auffillig zuriick. — Diese kritische Anfrage
schmailert nicht den Dank fiir das Buch, sondern stellt nur das Problem neu,
ob sich nicht gerade vom Gedanken des inkarnatorischen «Simul» aus auch
und gerade bei Luther die geschichtliche Verantwortung fiir eine politische
Ethik nachweisen liee. Wilhelm Dantine, Wien

Haxs UrriceE WinNTscH, Religiositit und Bildung. Der anthropologische und
bildungsphilosophische Ansatz in Schleiermachers Reden tiber die Religion. =
Zircher Beitrige zur Piadagogik, 6. Ziirich, Juris Verlag, 1967. 185 S.
Fr. 24.—.

Friedrich Schleiermachers «iiberragende Leistung auf dem Gebiet der
pédagogischen Theorie ist von der heutigen pédagogischen Forschung weithin
erkannt, wird aber im ganzen von der piédagogischen Welt noch viel zu
wenig beachtet und ausgeschopft»!. Insofern kann nicht warm genug begrii3t
werden, daf3 der Pddagoge Hans Ulrich Wintsch in seiner Ziircher Disserta-
tion Schleiermachers Reden iiber die Religion im Hinblick auf ihre anthro-
pologische und bildungsphilosophische Relevanz neu iiberpriift hat. Seine
Miihe hat sich gelohnt. Erweist sich doch, daf Schleiermachers Pidagogik
heute aktueller denn je ist. Der groBe Berliner Theologe und Philosoph sah
den Menschen nicht nur unter dem heute immer mehr tiberhandnehmenden
Gesichtswinkel seiner «efficiency». Man vergesse oft, schrieb Schleiermacher
z. B. in seinen im Jahr 1808 erschienenen «Gelegentlichen Gedanken tiber
Universitidten in deutschem Sinn», «daB das Lernen an und fur sich, wie es
auch sei, nicht der Zweck der Universitit ist, sondern das Erkennen; daf3
dort nicht das Gedidchtnis angefiillt, auch nicht bloB der Verstand soll
bereichert werden, sondern daf ein ganz neues Leben, daf ein hoherer, der
wahrhaft wissenschaftliche Geist soll erregt werden...» (bei Wintsch S. 132).
Solche Gedanken, welche bei der Griindung der Berliner Universitidt im
Jahr 1810 auch weitgehend verwirklicht worden sind, verdienen gerade im
Zusammenhang mit der gegenwirtigen Diskussion iiber die Reform unserer

1 Albert Reble, Geschichte der Padagogik, 7. Aufl. (1964), S. 194.



372 Rezenstonen

Hochschulen eine erneute Beachtung. Als Vorkdmpfer einer freien Mensch-
lichkeit war Schleiermacher ein echter Vertreter der Goethe-Zeit. Wenn
Wintsch diese Komponente von Schleiermachers Wesen und Denken her-
ausarbeitet, wird niemand bestreiten, daB er Wichtiges, in unserer Zeit
vor allem von der theologischen Schleiermacherforschung wohl allzustark
Vernachldssigtes an Schleiermacher gesehen hat.

In dieser neusten Studie iiber Schleiermacher kommt jedoch ein Grund-
problem der Schleiermacherinterpretation deutlich zum Ausdruck. Vor allem
die Reden tiiber die Religion waren eigentlich seit ihrem Erscheinen im
Jahr 1799 beinahe ununterbrochen umstritten. Man erinnert sich, dalB
damals etwa Schleiermachers Vorgesetzter, Hofprediger F. S. G. Sack, zu-
tiefst iber das unverhiillte Heidentum, dem er in den Reden {iber die Religion
zu begegnen glaubte, entsetzt war. Als wohl der erste Kritiker warf er
Schleiermacher Unehrlichkeit vor und empfahl ihm, wenn es ihm mit den
in den Reden vorgetragenen Ansichten tatsichlich ernst sei, lieber iiberhaupt
von seiner Predigttéatigkeit in der evangelischen Kirche zu lassen. Es ist
bekannt, wie entriistet Schleiermacher sich gegen diese Vorwiirfe gewehrt
hat?2. Umgekehrt fithrt Wintsch selbst in seinem Buch den Bericht Friedrich
Schlegels iiber Goethes Reaktion auf die Reden iiber die Religion an:
«@oethe hat sich mein prachtiges Exemplar (sc. der Reden) geben lassen, und
konnte nach dem ersten begierigen Lesen von zwei oder drei Reden gegen
Wilhelm die Bildung und die Vielseitigkeit dieser Erscheinung nicht genug
rithmen. Je nachlédssiger indessen der Stil und je christlicher die Religion
wurde, je mehr verwandelte sich dieser Effekt in sein Gegenteil, und zuletzt
endigte das Ganze in einer gesunden und fréhlichen Abneigung» (bei Wintsch
S. 31, 47). Goethe waren Schleiermachers Reden also zu christlich! In
unserem Jahrhundert wurde die Position des Hofpredigers F. S. G. Sack in
erster Linie von Emil Brunner wissenschaftlich ausgebaut®, wihrend die
Meinung, Schleiermacher habe auch die Reden als christlicher Theologe
geschrieben, wo immer er philosophisch rede, spreche er uneigentlich und
apologetisch, ihren kompromiBlosesten Vertreter in Paul Seifert gefunden
hat, der unter dem EinfluB3 Karl Barths steht?.

Wintsch hiilt sich zwar nach seiner eigenen Aussage nicht fiir kompetent,
«die in der Geschichte der Schleiermacher-Interpretation gleichsam perio-
disch wiederkehrende Frage, ob es sich bei dieser Theologie nicht eher um
religiose Anthropologie handle, hier neu aufzuwerfen» (S. 12). Er weill auch,
«daB der Wortschatz Schleiermachers in der Tat die Klippe bildet, die vor allem
dem Verstehen der Reden tmmer wieder zum Verhingnis wirdy (S. 31). Dennoch
entscheidet er sich fir eine konsequent nicht-theologische Schleiermacher-

2 Jetzt bequem nachzulesen in: Schleiermacher-Auswahl, herausgegeben
von Heinz Bolli. Siebenstern-Taschenbuch (1968), S. 268-273.

3 Emil Brunner, Die Mystik und das Wort. Der Gegensatz zwischen
moderner Religionsauffassung und christlichem Glauben, dargestellt an der
Theologie Schleiermachers (1. Aufl. 1924).

4 Paul Seifert, Die Theologie des jungen Schleiermacher (1960).



Rezensionen 373

interpretation. «Denn die Reden iiber die Religion sind kein theo-logicum,
sondern ein anthropo-logicum» (8. 5). Daf3 Schleiermacher «als Theologe in
die Geistesgeschichte eingegangen ist, haftet ihm (sc. dem Buch, den Reden
uber die Religion) bis in die Gegenwart an und stellt fiir es eine Hypothek
dar, die erst mithsam und gegen mannigfache Widersténde allméhlich einge-
16st werden muB» (8. 5). Schleiermachers wissenschaftliche Zuneigung, be-
hauptet Wintsch, habe bis zum Ende seines Lebens vornehmlich der Philo-
sophie gehért. Er habe seine theologischen Kollegien gleichsam nur von
Amtes wegen gehalten, wobei seine eigentliche Begeisterung der Philosophie,
Psychologie, Asthetik und Pidagogik gegolten habe (alles S. 5). « Das eigent-
liche Anliegen des Redners tiber die Religion ist weder ein theologisches noch
ein religionsphilosophisches oder religionspsychologisches, sondern ein funda-
mentalanthropologisches, wobei er allerdings bei seinen Betrachtungen vor-
nehmlich die auf hoherer Stufe reflektierte, geistige Existenz des Menschen
im Auge hat» (S. 7f.). Dafl Schleiermacher sein Leben lang auch ein be-
geisterter und begeisternder Prediger gewesen ist, beeindruckt Wintsch
offenbar gar nicht.

Wintsch hat sich wohl allzusehr auf Emil Brunner verlassen, dessen im
Rahmen der dialektischen Theologie aus begreiflichen Griinden negatives
Urteil iiber Schleiermacher er weitgehend iibernommen und einfach ins
Positive gewandt hat. Brunners Darstellung, schreibt Wintsch selbst, ver-
diene «vom nichttheologischen geisteswissenschaftlichen Standpunkt aus
groBte Anerkennung, weil er damit Schleiermacher fiir die religionsphéno-
menologische Forschung freigibt». «Sein unbestreitbarer Vorzug gegeniiber
fast allen bis heute geschriebenen Schleiermacher-Arbeiten besteht darin,
daB mit ihm das Feld frei gegeben wird fur ein nichttheologisches Ver-
stéindnis der Schleiermacherschen Religiositéit, wie diese insbesondere in den
Reden entwickelt wird» (beide Zitate S. 119). Auf diesem Fundament er-
arbeitet Wintsch ein rein nicht-theologisches Schleiermacherbild, wobei er
offenbar iibersehen hat, daB3 Brunners berithmtes Schleiermacher-Buch eine
Kampfschrift und nicht eine im historischen Sinn zuverlissige Schleier-
macher-Interpretation darstellt. Im Gegensatz zu Brunner (und mit ihm
Wintsch.!) und Seifert diirfte die weitgehend immer noch ungeléste Haupt-
aufgabe der Schleiermacher-Forschung darin bestehen, daf man beide Kom-
ponenten von Schleiermachers Wesen und Denken, die theologische und die
philosophische, nebeneinander stehen laB3t und seine Lebensleistung von
dieser nicht auflésbaren Spannung her zu verstehen sucht. Denn das war
wohl das beispielhafte Verdienst Schleiermachers, daB er als Theologe immer
auch philosophisch, als Philosoph umgekehrt aber immer auch theologisch
gedacht hat, daB er — in seiner eigenen Sprache ausgedriickt — zwischen diesen
beiden Polen seines Denkens «oszilliert» hat. Eine Schleiermacher-Interpre-
tation, die eine jener beiden Komponenten zugunsten der andern weg-
retouchiert, wird nie zu einem wirklich adédquaten Schleiermacherverstindnis
vordringen. Und auch die Péadagogik Schleiermachers wird man nicht véllig
verstehen kénnen, wenn man vergifit, da Schleiermacher immer auch als
Theologe gedacht hat.

Frank Jehle, Grub, Kt. Appenzell A.-Rh.



374 Rezensionen

CArL GusTAv JUNG, Mysterium Conjunctionis. Untersuchungen 1iber die
Trennung und Zusammensetzung der seelischen Gegensdtze tn der Alchemse.
= Gesammelte Werke, 14, 1-2. Ziirich/Stuttgart, Rascher Verlag, 1968.
324 u. 497 S. Fr. 82.—.

Mit diesem Doppelband stehen nunmehr 8 von 18 Bénden der Gesammel-
ten Werke C. G. Jungs zur Verfiigung. «Mysterium Conjunctionis» erschien
19565/56 und gilt als Hauptwerk des spiteren C. G. Jung. Das Thema des
Zusammenhangs zwischen Psychologie und Alchemie hatte den Autor be-
reits seit Jahrzehnten beschiftigt, so daB sich «Mysterium Conjunctionis»
als die reife Frucht eines Forscherlebens darstellt.

Das Thema der Alchemie war im wesentlichen ein psychisches. Damit hat
die Alchemie nicht nur der modernen Tiefenpsychologie vorgearbeitet,
sondern sie stellt nach Jungs Erkenntnis als Gesamtprozel3 den Individua-
tionsweg in seiner Fiille dar, wihrend er im Individuum stets nur als kleines
Fragment zu Entfaltung und Anschauung gelangen kann. So findet und
entfaltet C. G. Jung im Gesamtphidnomen der Alchemie die Summe seiner
Psychologie. Studium und Deutung der Alchemie sind dabei nicht nur fiir
Psychopathologie und -therapie sowie Religionspsychologie von wesent-
lichem Belang; indem sich Jung hier an der Wiege von Tiefenpsychologie
und moderner Naturwissenschaft befindet, ergeben sich ihm auch Einblicke
in Zusammenhénge zwischen Psyche und Materie, mit denen Jung seiner
Zeit vorausgeeilt sein diirfte.

Die Herausgeber haben wiederum der Erarbeitung dieses Werkes wie dem
Eindringen in C. G. Jungs Gesamtwerk forderliche groBziigige Editions-
arbeit geleistet. Jiirgen Fangmeier, Wuppertal

Ruporr J. EurLicH, Rom — Widersacher oder Partner? Zur Frage der Einheit
der Kirchen. (Titel des englischen Originals.: «Rome — Opponent or
Partner?») Ubers. von H. Locher. Ziirich, Zwingli-Verlag, 1967. 276 S.
Fr. 25.60.

Ehrlich geht von der Beobachtung aus, da3 der Klimawechsel zwischen
der evangelischen und der katholischen Theologie schon in den zwanziger
Jahren einsetzte: ¢«Die Theologie Karl Barths hat als ‘vollig konsequente
Gestalt’ der Reformation die Kirche von Rom von neuem angesprochen und
herausgefordert und ihre Theologie und Lehre in Frage gestellt» (S. 17).
Zu welchen Resultaten haben die konfessionellen Auseinandersetzungen
seither gefiihrt? Das untersucht Ehrlich anhand der Positionen von Louis
Bouyer und Hans Kiing. Der Konvertit Bouyer ist iiberzeugt, da8 er seinen
evangelischen Glauben nicht preisgegeben, sondern in der Kirche Roms voll
zur Entfaltung gebracht hat. Ehrlich sucht aber an den AuBerungen Bouyers
iiber die Rechtfertigungslehre Luthers und Calvins nachzuweisen, dal bei
diesem Katholiken der alte Gegensatz im Verstdndnis der Gnade Gottes
unverandert zum Vorschein kommt. Bei Kiing gibt Ehrlich zwar zu, da3
hier stérker biblisch gedacht wird. Doch er behauptet, daf Kiing Wortlaut
und Absicht des Tridentinums falsch interpretiere und sich der «Advokaten-
technik» (S. 178) bediene. Mit der Lehre von der «Gratia creata» werde die



Rezensionen 375

Tat Gottes in Christus nicht ernst genug genommen. Nach katholischer
Auffassung rette Christus den Menschen nicht, sondern beféhige ihn nur zu
seiner Rettung. Zwischen Rom und den Reformatoren stédnden nicht nur
terminologische Miverstdndnisse und verschiedene Nuancierungen, und die
Formel «sola fide» bedeute bei katholischen Autoren etwas vollig anderes als
bei den Reformatoren und bei Karl Barth. Ehrlich findet diesen Sachver-
halt auch in andern Lehrpunkten bestétigt: in der Christologie, in der Lehre
von der Kirche und vom Papsttum. «Die romische Kirche ist nicht «creatura
verbi», sondern sie macht das Wort zur «creatura ecclesiae» (S. 262). In den
Konzilstexten stellt Ehrlich Ansétze einer katholischen Neubesinnung fest,
aber seine Enttduschung dariiber, daB3 sich auch dort im Grunde nichts
gedndert hat, bestimmt sein Urteil vollig.

Es ist gewill sinnvoll, vor den Illusionen zu warnen, die sich bei 6ku-
menischen Bestrebungen gern einstellen. Jedoch ist das Buch ein Muster-
beispiel dafiir, dal der Dialog zwischen den Konfessionen nicht vorwirts
geht, wenn der eine Partner liberzeugt ist, die Wahrheit des Evangeliums so
vollkommen zu besitzen, da3 er nicht bereit ist, seine eigene Position wenig-
stens ein Stiick weit in Frage stellen zu lassen. Walter Neidhart, Basel

LorENZ KARDINAL JAEGER, Das Konzilsdekret «Uber den Okumenismusy.
Sein Werden, sein Inhalt und seine Bedeutung. Lateinischer und deutscher
Text mit Kommentar. Anhang: Ubersicht iiber die Verhandlungen. = Kon-
fessionskundl. u. kontroverstheol. Stud., 13. 2. erw. Aufl., Paderborn,
Bonifacius-Druckerei, 1968. 389 S. DM 24.—.

Das verdienstvolle Werk des Paderborner Erzbischofs iiber das Okumenis-
mus-Dekret liegt nunmehr in zweiter Auflage in einem Umfang vor, der sich
um mehr als das Doppelte vermehrt hat. Die Anlage des Buches und auf
weite Strecken hin auch der Text sind sich gleichgeblieben. Letzterer ist im
Ersten Teil (Entstehungsgeschichte) und im Zweiten (Kommentar) an eini-
gen Stellen um neue Belege, vor allem nichtrémischer Herkunft, erweitert,
jedoch ohne sachliche Ausweitung; die deutsche Ubersetzung des Dekretes
ist nunmehr die letzte, amtlich beglaubigte, der Deutschen Bischofskonferenz.
Véllig neu ist an dieser Auflage ein Dritter Teil: «Die innere Einheit des
Dekretes ,De Oecumenismo‘ mit der Dogmatischen Konstitution ,De Eccle-
sia‘» (S.210-240) und ein Anhang «Ubersicht iiber die Verhandlungen ,De
Oecumenismi‘y (S. 271-389).

Der «Anhang» bereichert das Buch ungemein, bietet er doch «eine viel-
fach wortliche Wiedergabe aller Voten der Konzilsviter zum Schema...»
(Vorwort, S. 9), so da der Leser in die Lage versetzt wird, das groBe geistige
Ringen bei der Erarbeitung des Dekretes zu verfolgen. Wenn aus diesen
Voten auch schon einiges bekannt geworden ist, so bedeutet doch. diese voll-
sténdige, sachlich und chronologisch geordnete Zusammenstellung eine neue
Moglichkeit fir den Leser, sich ein eigenes Bild von dem Vorgang der Geburt
eines solchen mafBgeblichen Kirchenwortes zu machen. Engagement und Be-
furchtung, Motive wie Reaktionen werden in den Worten der Sprecher
sichtbar, und so erhalten wir einen ausgezeichneten Einblick in die inneren



376 Rezensionen

Vorgénge jenes konziliaren Ereignisses, dem man in mancher Hinsicht einen
gewissen Vorrang einrdumen mufl. Dem Autor ist fiir diesen Anhang in be-
sonderer Weise zu danken.

Seine eigenen Gedanken zum gesamten Problemkreis zeigen sich indessen
in dem neuen Dritten Teil, in welchem er sich um den Nachweis der Einheit
von Dekret und Konstitution bemiiht. Bedeutsamer als der weithin gelungene
Nachweis ist es, dall wir dabei eine Jaegersche Interpretation der Kirchen-
konstitution und damit in nuce seine eigene Ekklesiologie erhalten, die deut-
lich zeigt, wo seine Interessen liegen. Wir sehen diesen katholischen Vor-
kémpfer fiir den Okumenismusgedanken bedacht auf den Spannungscharak-
ter der irdischverfaften Kirche im Blick auf ihre eschatologische Vollendung
und darum auch als Verfechter der «Pilgerkirche» und darum auch als Gegner
eines ekklesiologischen «Monophysitismus» im Sinne jener beliebten Rede
von der Kirche als dem «fortlebenden» Christus, welcher er deutlich ent-
gegentritt (S. 211). Hier griindet auch sein Interesse an der pneumatologi-
schen und damit auch an der trinitarischen Dimension der Kirche (S. 212—
213). Von daher interpretiert er die in der dogmatischen Konstitution in
Erscheinung tretende Analogie von Kirche und Sakrament und orientiert
sich dabei an dessen Zeichencharakter (S. 215-216). Er sieht darin eine gute
Mobglichkeit, die Differenz zwischen Zeichen und Sache zu betonen, reflektiert
aber nun gar nicht iiber die Kehrseite dieser Sakramentsekklesiologie und
beachtet nicht die unerhérte Aufwertung, die dadurch dem Menschlich-Ge-
schichtlichen in der Kirche widerfihrt. Dazu paBt gut eine unkomplizierte
Bejahung der «communio hierarchica» (S. 224), die ihm zugleich eine be-
sondere Néhe zur 6stlichen Orthodoxie zu betonen erlaubt (S. 225. 236-237).
Von dem wéhrend der «De-ecclesia»-Debatte in der Konzilsaula vertretenen
Verstindnis der hierarchischen Amter als einer funktionalen Ordnung, das
sich immerhin in den Artikeln 31-33 der dogmatischen Konstitution deut-
lich niedergeschlagen hat, ist bei Jaeger nichts zu spiiren, zu fest ist er vom
Wesensunterschied zwischen Hierarchen und Laien trotz seiner Betonung
der gegenseitigen Zuordnung tiberzeugt (S. 227). Dies spiegelt sich auch in
der Bejahung der Aufwertung wider, die der Bischofsweihe zuteil wurde
(S. 224ff.), und ebenso in dem nahezu vélligen Ubersehen des Priesteramtes;
jedenfalls werden die gerade hier vorliegenden ékumenischen Probleme nicht
reflektiert.

So 1aBt sich auch des Autors Unterstiitzung der Theorie von den «ekkle-
sialen Elementen» verstehen (S. 222), wenn er diese auch weniger statisch als
dynamisch verstanden wissen méochte (S.240.) Dem entspricht auch, daf
Jaeger die Unterscheidung von einer communio perfecta und imperfecta als
ein taugliches Instrument fir die Bestimmung der 6kumenischen Relation
zwischen den Kirchen hélt; die vage und eher zaghafte Andeutung von einer
communio imperfecta von noch. als «peccatores» (!) anzusprechenden Katho-
liken (S. 221) diirfte doch noch etwas zu wenig sein, um einen ernsthaften
6kumenischen ekklesiologischen Dialog zu begriunden. Das Bild rundet sich,
wenn wir zur Einbettung der Mariologie in die Ekklesiologie nur volle Téne
der Zustimmung horen (S. 2341f.). Die eigentliche ekklesiologische Problema.-
tik dieses Vorganges, die sowohl dogmengeschichtlich als auch praktisch-



Rezensionen 377

Okumenisch sehr vieldeutige Aspekte zeigt, wird nach keiner Seite hin weiter
bedacht.

Die zweite Auflage bestétigt den Eindruck der ersten: ein in vieler Hin-
sicht dankenswertes Buch, das aber trotz seiner wertvollen Anreicherung
doch noch mehr am Ausgangspunkt der 6kumenischen Realitdt siedelt, weil
der dahinterstehende dynamische gute Wille durch beachtliche «ekklesiale»
Selbstversténdlichkeiten noch gehemmt scheint. Wilhelm Dantine, Wien

Hans WALDENFELS, Offenbarung. Das Zweite Vatikanische Konzil auf dem
Hintergrund der neueren Theologie. = Beitridge zur 6kumenischen Theolo-
gie, hrsg. v. H. Fries, 3. Miinchen, Max Hueber Verlag, 1969. X + 328 S.
DM 29,80.

Waldenfels setzt bei seiner Darstellung des theologiegeschichtlichen
Hintergrundes des Vaticanum IT mit der Theologie der katholischen Hand-
biicher der Fundamentaltheologie ein und stellt fest, daB dort das Thema
Offenbarung kaum aufgegriffen wurde; ebenso fehlt eine Auseinandersetzung
mit dem Offenbarungsversténdnis evangelischer Theologen. Durch die Tren-
nung des Offenbarungstraktates vom Glaubenstraktat entstand in der
Manualientheologie weithin der Eindruck, als handle es sich bei Offenbarung
um eine sachhafte Mitteilung und als sei das personale Moment {ibersehen.
Theologiegeschichtlich geht der Verfasser auf die Tiibinger Schule (J. S. Drey,
J. A. Mohler) mit ihrer Gegeniiberstellung von Vernunft und Geschichte
zuriick. In der franzésischsprachigen Theologie der Gegenwart (Chenu, de
Lubac, Daniélou, Congar u.a.) ist der Sinn fiir das Geschichtliche, die
Riickgewinnung der Christozentrik und die Ganzheitlichkeit des Offen-
barungsvorgangs bezeichnend. Fur die deutsche katholische Theologie ist
der Einflu3 der Ich-Du-Philosophie (Buber, Ebner u. a.) wie das Gesprich
mit der evangelischen Theologie wichtig. Den Beitrag der letzteren sieht
Waldenfels vor allem in der Betonung der Christozentrik, der Trinitdt
(Barth), des Anrede- und Vollzugscharakters der Offenbarung (Bultmann)
und in der Frage nach dem «Verstehen» der Offenbarung (J. M. Robinson,
Fuchs, Ebeling). Mit der Christozentrik von H. Fries ist am Vorabend von
Vaticanum II der Punkt erreicht, von dem dieses ausgeht.

Bei der Analyse der Sprachform des Offenbarungskapitels ergibt sich,
daB3 im Vaticanum II die scholastische Sprache zugunsten der biblischen
verlagsen ist. In der heilsgeschichtlichen Konzeption der «Oeconomia revela-
tionis» wirkt sich nicht zuletzt auch die Vorarbeit der evangelischen Theo-
logie (Cullmann) aus. Das Offenbarungskapitel steht insofern in engem
Zusammenhang mit der neuesten Theologie, als es eine christozentrische
Offenbarungstheologie vertritt, die aber im Sinne von Joh. 14, 9 (wer mich
sieht, der sieht den Vater) auch theozentrisch ist. Dazu gehort weiter der
geschichtliche Charakter der Offenbarung und ihr Verstindnis nicht als
Sachmitteilung, sondern als personale Selbstmitteilung, die responsorischen
Charakter hat, d. h. auf Anruf und Antwort angelegt ist.

Das Buch von Waldenfels ist nicht umsonst in einer Reihe «Beitrige zur
S6kumenischen Theologie» erschienen. Es gentigt tatsédchlich diesem Anspruch
schon allein durch die Tatsache, dal die Bemiihungen der gesamten gegen-



378 Rezensionen

wiirtigen Theologie in Sachen Offenbarung zusammengeschaut und die
weitgehenden Gemeinsamkeiten evangelischer und katholischer Theologie
riickhaltlos zugegeben und dargestellt werden.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

JAN WILLEBRANDS u.a., Okumenisches Direktoriwm, 1. Einfiithrung von
Bischof Jan Willebrands, Erlduterungen von Eduard Stakemeier. = Kon-
fessionskundliche Schriften des Johann-Adam-Mohler-Instituts, 8. Pader-
born, Bonifacius-Druckerei, 1967. 140 S.

Um die Postulate des Konzilsdekretes tiber den Okumenismus zu verwirk-
lichen, erlie3 das Sekretariat fiir die Einheit der Christen ein «Direktorium»
(in unserem Sprachgebrauch: verbindliche Richtlinien). Die vorliegende
Schrift enthilt den offiziellen lateinischen Text und die deutsche Uberset-
zung. Die Richtlinien sehen die Bildung von ékumenischen Kommissionen
auf verschiedenen Ebenen vor, dullern sich tber die Giiltigkeit von Taufen,
die in nicht-katholischen Kirchen gespendet wurden (es wird abgelehnt, alle
Konvertiten unterschiedslos einer Konditionaltaufe zu unterziehen), sie
zeigen, wie die Anndherung an die getrennten Briuder durch geistliche Mittel
(ins Kirchenjahr eingeordnete Gebetsveranstaltungen) zu férdern ist und
stellen Regeln fiir die «communicatio in spiritualibus et in sacrisy» mit
Orthodoxen und Evangelischen auf (die gemeinsame Teilnahme an der
Eucharistie und die Mitwirkung eines Evangelischen als Lektor oder Pre-
diger bei der katholischen Messe wird wegen des Fehlens des Weihesakra-
mentes abgelehnt). Der Kommentar von E. Stakemeier nimmt Stellung zur
Enttéuschung, die das Direktorium bei der 6kumenischen Avant-garde aus-
gelost hat, und warnt vor der illusionédren Ungeduld, welche die noch vor-
handenen konfessionellen Unterschiede nicht ernst genug nimmt.

Walter Neidhart, Basel

GorTrFrRIED KRETZSCHMAR, Volkskirche #m Umbruch. Kirchliche Lebens-
duperungen in drei Gemeinden der Hvangelisch-Lutherischen Landeskirche
Sachsens. Eine praktisch-theologische Arbeit auf kirchgemeindesoziologischer
Grundlage. Berlin, Union Verlag, 1967. 198 S.

Diese Leipziger Habilitationsschrift ist die erste griindliche Studie em-
pirischer Kirchensoziologie aus der DDR. Kretzschmar untersucht durch Aus-
wertung von Statistiken und durch Befragungen drei typische Gemeinden,
in einer Universititsstadt, einer Kleinstadt und in einem Dorf, auf den Grad
ihrer kirchlichen Aktivitdt. Dabei ergeben sich nuancierte Bilder der Unter-
schiede zwischen einer beinahe noch intakten volkskirchlichen Frémmigkeit
im Dorf (Erzgebirge) und starker Schrumpfung des kirchlichen Lebens
in der Industriestadt. Kretzschmar weist nach, dal die sogenannte Ent-
kirchlichung ein komplizierter Proze8 ist, der bereits vor 1800 eingesetzt hat
und durch verschiedene Faktoren bedingt ist.

‘Wohl kann man tiberall einen Riickgang im Gottesdienstbesuch feststellen,
aber nicht in einer geradlinigen Entwicklung, und in einigen Gebieten sind
gegenlidufige Tendenzen wirksam, wenn z. B. die Eigenart eines Pfarrers den
Bediirfnissen und Erwartungen einer Gemeinde besonders gut entspricht.



Rezensionen 379

Auch die Kirchenaustrittsbewegung geht nicht nur auf das Konto des kom-
munistischen Staates. In einer der untersuchten Gemeinden blithte das
kirchliche Leben nach 1945 durch die Zuwanderung vieler Fliichtlinge aus
dem Osten mit starken kirchlichen Traditionen auf. Ein groBer Teil der
damals Eingewanderten ist inzwischen gestorben. Andere sind nach dem
Westen gezogen. Ihre Kinder sind inzwischen herangewachsen und haben
sich der ortsiiblichen Unkirchlichkeit angepaft. Dieser Vorgang darf nicht
dem Regime zur Last gelegt werden.

Auffillig ist ferner, da3 die Zahl der Amtshandlungen riickléufig ist, aber
nicht bei den Beerdigungen. Ihre Zahl ist in den drei Gemeinden konstant
geblieben. Der Verfasser erklért das damit, daf3 mehr dltere Menschen ster-
ben, die noch in einer festen volkskirchlichen Lebensordnung aufgewachsen
sind und darum weder durch die N. S.-Ideologie noch durch die atheistische
Propaganda stark beeinflult wurden. Sterben jedoch jiingere Menschen, so
ist der Prozentsatz der ohne kirchliches Geleit bestatteten Personen be-
deutend hoher.

Kretzschmars Arbeit bietet hochst interessantes Material, das auch dazu
dienen kann, die kirchlichen Verhiltnisse im Westen besser zu deuten. Eine
umfassende Sikularisierungstheorie, wie sie die Religionssoziologen heute
entwerfen, versucht er freilich nicht. Darum bewegen sich die Folgerungen,
die er aus den Befunden zieht, im Rahmen der konventionellen kirchlichen
Arbeit. Walter Neidhart, Basel

AporrH LEINWEBER, Gibl es etn Naturrecht? = Hamburger Rechtsstudien,
53. Hamburg, Cram & de Gruyter, 1965. XVI + 216 S.

Auf grund verschiedener Untersuchungsmethoden kommt Leinweber zu
dem Schlu, dal es einen Beweis fiir ein System iiberpositiver rechtsver-
bindlicher Normen nicht gibt. Die Ontologen des Rechts werden abgewiesen
wie auch jene, die dem Naturrecht eine Basis in der Naturgesetzlichkeit
(Biologie oder Soziologie) verschaffen wollen, denn die Wissenschaft hat
ihren Gegenstand nicht in Werten an sich, sondern im Menschen, fiir den
Recht im Unterschied zum animalischen Bereich charakteristisch ist, der
zwar seiner Umwelt nicht entgehen kann, aber auch nicht darin aufgeht.

Pliadiert Leinweber dafiir, daB3 der Ausdruck Naturrecht verschwindet,
und lehnt er die Existenz eines Naturrechts als transzendenter Rechts-
ordnung ab, so will er die Sache keineswegs ablehnen. Es geht in Wahrheit
um Sittlichkeit, die im Naturrecht zu uns spricht. So lautet die eigentliche
Polaritét nicht «Naturrecht und positives Recht», sondern «Sittlichkeit und
Recht». Die Sittlichkeit gehort wesensméBig einem anderen Bereich als
das Recht an; sie entspringt nach Leinweber dem Berecich des Gefiihls, des
Irrationalen. Kommt aus dem Herzen des Menschen der sittliche Impuls,
so ist vermutbar, dafl Gott mittelbar auf die Rechtsbildung einwirkt. Die
Psychologie notigt ndmlich zu der Feststellung, daf hinter den Phé#nomenen
des Massenseelischen «jenseitige Kriafte» am Werk sein konnen. Die Reli-
gionspsychologie liefert Material dafiir, da transzendente Krifte den see-
lisch-passiven Menschen iiberkommen koénnen, was durch das Gesetz der
Komplementaritat unterstiitzt wird. Das ist zwar — das wird hervorgehoben —



380 Rezensionen

nicht wissenschaftlich zu beweisen, aber auch nicht nur zu glauben. Hier
liegt die Zone des Vermutbaren, die zwischen Glauben und Wissen liegt.
Das ist, verkiirzt, die These, die Leinweber in seinem Buch vertritt, das
man mit Gewinn liest und das von der Theologie zur Kenntnis genommen
zu werden verdient. Es mag die Frage gestellt werden, ob Leinweber wirklich
dem Bereich des Glaubens entronnen ist, wenn er behauptet, transzendente
Krifte vermutbar machen zu kénnen. Warum die Theologie das Naturrecht
aufgenommen hat, bleibt leider unberiicksichtigt. Bedauern wird man, daf3
uber die Beziehung von Sittlichkeit und Recht, auf die es dem Verfasser
schlieBlich ankommt, nur wenig gesagt wird, weil sich dadurch naturgemif
Fragen einstellen miissen. Andererseits dient das einer Auseinandersetzung,

die Leinweber mit seinem Beitrag anzuregen unternommen hat.
Stiegfried Meurer, Wuppertal

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

ScewE1z. The Ecumenical Review 21, 3 (1969): Sa. Agourides, Salvation
According to the Orthodox Tradition (190-203); J. Rossel, From a Theology
of Crisis to a Theology of Revolution? (204-215); A. R. Booth, Imperialism,
Economic Development, and the Christian World Mission (216-225); W.
Miiller Rémheld, The International Labour Office and the Early Years of
the Ecumenical Movement (245-257). Hvangelisches Missions-Magazin 113, 2
(1969): H. J. Stoebe, Der aaronitische Segen, 4. Mos. 6, 22-27 (24-26) (50—
53); H. Biirkle, Der Glaube im Dialog mit den mnichtchristlichen Religionen
(54-68); K. Blaser, Fragen der christlichen und kirchlichen Existenz im
heutigen Sudafrika (69-79). Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theo-
logie 16, 1 (1969): H. Schmidinger, Konstantin und die «Konstantinische
Ara» (3-21); T. Schaller, Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre (22-39);
J. Kohlmeier, Vita est actus primus. Ein Beitrag zur Erhellung der Ge-
schichte der Philosophie der ersten Hélfte des 13. Jahrhunderts (40-91);
D. Pereboom, Heidegger-Bibliographie 1917-1955 (100-161). Internationale
kirchliche Zeitschrift 59, 2 (1969): B. Spuler, Die orthodoxen Kirchen LIX
(65-88); U. Kiry, Zum gegenwirtigen Stand der orthodox-altkatholischen
Beziehungen (89-99). Judaica 24 (1969): H. Schmid, Gesetz und Gnade im
Alten Testament (3—29); K. Hruby, Gesetz und Gnade in der rabbinischen
Uberlieferung (30-63); J. Maier, «Gesetz» und «Gnade» im Wandel des Ge-
setzesverstandnisses der nachtalmudischen Zeit (64-76). Kirchenblatt fiir die
reformierte Schweiz 125, 12 (1969): D. Hoch, Zur Auseinandersetzung zwi-
schen Theologie und Tiefenpsychologie, I (180-183); 13: A. Mettler, Zur
Uberwindung des konstantinischen Erbes (194-199); D. Hoch, IT (200-203).
15-16: G. Locher, Zwingli und Erasmus (225-228; 242-246). Neue Zeit-



	Rezensionen

