
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 5

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

[Hans Bakdtke.] Bibel und Qumran. Beiträge zur Erforschung der
Beziehungen zwischen Bibel- uud Qumranwissenschaft, Hans Bardtlce zum
22.9.1966. Hrsg. von Siegfried Wagner. Berlin, Ev. Haupt-Bibelgesellschaft,

1968. 258 S. DM 28.-.

Die vorliegende Aufsatzsammlung ist eine nachträgliche Geburtstagsgabe
für den hochverdienten Leipziger Theologen und Qumranforscher Hans
Bardtke, der am 22.9.1966 sein 60. Lebensjahr vollendete. Einundzwanzig
Gelehrte aus Ost und West, durchweg bekannt durch Publikationen über
die Texte vom Toten Meer, haben sich an dieser Ehrung Bardtkes beteiligt;
der Band enthält Beiträge von J. D. Amussin, O. Betz, J. Carmignac,
J. Conrad, M. Delcor, G. R. Driver, O. Eißfeldt, W. Grundmann, S. Holm-
Nielsen, J. Irmscher, A. S. Kapelrud, G. Molin, J. M. P. van der Ploeg,
K. H. Rengstorf, H. Ringgren, S. Segert, H. Seidel, A. Strobel, S. Szyszman,
5. Wagner und A. S. van der Woude. Leider ist es im Rahmen dieser
Besprechung nicht möglich, auf sämtliche Einzeluntersuchungen näher einzugehen

oder auch nur ihre Titel anzuführen.
Am bedeutsamsten erscheinen dem Rezensenten die im folgenden wenigstens

in aller Kürze vorgestellten Beiträge, ohne daß jedoch den übrigen
(zumeist im Umfang sehr viel bescheideneren) Studien ihr spezifischer Wert
für die Qumranforschung bestritten werden sollte.

Otto Betz («Zungenreden und süßer Wein», S. 20-36) geht der eschato-
logischen Exegese von Jes. 28 in den Qumrantexten (1 QH 2, 18f.; 4, 17f.;
6, 24-36; CD 1, 14; 4, 19) und im Neuen Testament (1. Kor. 14; Joh. 16,
16-22; Apg. 2) nach; der qumranische Befund läßt erkennen, daß «für die
Darstellung des ersten christlichen Pfingsten Stücke aus Jes. 28 und der
Sinaitradition verwendet worden sind» (S. 35). - «Die Frage nach der
Gottessohnschaft des Messias im Lichte von Qumran» untersucht Walter
Grundmann (S. 86-111); neben mancherlei Entsprechungen zwischen
vorchristlich-jüdischem und urchristlichem Messianismus zeichnet sich deutlich
der grundlegende Unterschied ab: Das Judentum kennt keine Gottessohnschaft

seines Messias (S. 104f.), wie sie die christliche Gemeinde von
vornherein bekennt (S. 105-111). — «Erwägungen zur Frage des Landbesitzes des
zweiten Tempels in Judäa und seiner Verwaltung» stellt Karl Heinrich
Rengstorf an (S. 156-176). Zur Problematik der wirtschaftlichen
Unterhaltung des jerusalemischen Tempelkultes und seiner Priester durch
Staatsdomänen hat Rengstorf wertvolles Material gesammelt und einleuchtend
kommentiert; die Frage, ob es sich bei den Ruinen von Qumran — statt um
die Reste einer essenischen Klosteranlage - um einen ehemaligen Amtssitz
der jerusalemischen Tempelgutsverwaltung (etwa unter Simon bar Kosiba)
handeln könne, muß freilich weiterhin offenbleiben (S. 174-176). — Hans
Seidel fragt nach dem «geistigen Ursprungsort der Eweckungsbewegung von
Qumran» (S. 188-197) und eruiert mit aller hypothetischen Vorsicht eine
Erweckimg um oder kurz nach 200 v. Chr. unter der Priesterschaft mit
nachfolgendem Auszug und Gründung einer Ansiedlung, zu deren Bewohnern



Rezensionen 363

um 175 v. Chr. der Lehrer der Gerechtigkeit (Hodajot!) stößt (S. 196). - Ein
besonders gewichtiger Beitrag ist derjenige August Strobels über «Machärus.
Geschichte und Ende einer Festung im Lichte archäologisch-topographischer
Beobachtungen» (S. 198-225). Die instruktiv bebilderte Studie läßt in
mustergültiger Verbindung der literarischen Quellen mit den Beobachtungen
des archäologisch-topographischen Befundes die erregende Endphase der
Geschichte von Machärus lebendig werden; gleich der Schwesterfestung
Masada war auch die Makkabäerburg Machärus (bei chirbet el-mukawer,
Jordanien) von den römischen Belagerungstruppen mit einer steinernen
Circumvallation umgeben worden, doch erfolgte die unerwartete Übergabe
(vgl. Jos. Bell. Jud. 7, 190ff.) bereits vor der endgültigen Fertigstellung dieser
Schanzarbeiten, von denen noch heute ungewöhnlich stattliche Reste
erhalten sind. — Ein vorbildliches Beispiel solider exegetischer Arbeit ist der
Aufsatz des Herausgebers, Siegfried Wagner, über «57*7» in den Lobliedern
von Qumran» (wortstatistische, syntaktische, bedeutungsgeschichtliche und
theologische Untersuchungen der Aussagen über Gottes auf den Menschen
gerichtete Erkenntnisakte, S. 232-252). - Dagegen vermögen keineswegs
alle Beispiele von Gematria zu überzeugen, die Godfrey R. Driver («The
Number of the Beast», S. 75-81) in der Bibel Alten und Neuen Testamentes
sowie in der Damaskusschrift entdecken zu können glaubt ; die Möglichkeit,
für jedes hebräische Wort einen Zahlwert seiner Buchstaben anzugeben,
scheint ungesicherten Spekulationen noch immer Tor und Tür zu öffnen.

Alles in allem ist ein literarisches Symposion entstanden, dessen gemeinsamen

Nenner das Interesse am Judentum des zweiten Tempels darstellt;
Qumranforscher, aber auch Alt- und Neutestamentier werden in Zukunft an
dem gut ausgestatteten und preiswerten Buch nicht vorbeigehen können.

Otto Böcher, Mainz

Oswald Lobetz, Die Oottesebenbildlichkeit des Menschen. Mit einem Beitrag
von Ebik Hobnung, Der Mensch als «Bild Gottes» in Ägypten. (Schriften
des deutschen Instituts für wissenschaftliche Pädagogik.) München,
Kösel Verlag, 1967. 174 S. - Debs., Schöpfung und Mythos. Mensch und
Welt nach den Anfangskapiteln der Genesis. Stuttgarter Bibelstudien 32.

Stuttgart, Verlag Katholisches Bibelwerk, 1968. 152 S. DM 8.80.

Im ersten Band wird ein Kapitel der Geschichte der Exegese von Gen. 1,
26 gewidmet. Die dann vom Verfasser vorgeschlagene Definierung der Gottes-
ebenbildlichkeit lautet (S. 63ff.): Der Mensch «allein unter den Lebewesen
ist mit dem Schöpfer der Welt verwandt : das ist er seiner Gestalt und seinem
Wesen nach». Der Text wird ursprünglich von einer GötterebenbiIdlichkeit
geredet haben, jetzt ist er aber gänzlich auf den einzigen, handelnden Gott
Israels bezogen. Der Anhang von E. Hornung bietet einen guten Überblick
über den Begriff in Ägypten, bei dem sich hauptsächlich Unterschiede
herausstellen.

Der zweite Band untersucht die aus der Begegnung mit den modernen
Naturwissenschaften entstehenden Probleme, dann die Exegese, die
Augustin brachte und die heute noch nachwirkt. Der Hintergrund von Gen. 1-3
ist mythisch und der heutige Text ein Produkt der biblischen Umdeutung



364 Rezensionen

dieses ursprünglichen Hintergrundes; der Vorgang ist aber nicht ohne
weiteres durchsichtig. Am Beispiel von Gen. 6, Iff. zeigt der Verfasser, daß
es der israelitischen Interpretation nicht daran lag, den Mythos moralistisch
oder vernunftsmäßig zu «reinigen», sondern seine Materialien im Glauben
an Jahwe geschichtlich zu verstehen (S. 48). Dasselbe geschieht nun auch in
Gen. 1 und 2-3. Es ergibt sich daraus ein natürlich ganz anderer Begriff der
Wahrheit, als wir ihn heute unter dem Einfluß der modernen
Geschichtswissenschaften darstellen (S. 103); ich hoffe ihn bald anderswo eingehender
behandeln zu können. Eine Creatio ex nihilo (S. 79) gibt es im Texte nicht
und wird erst in hellenistischer Zeit belegt, ja der Verfasser übersetzt Gen. 1,

Iff. ohne weitere Erklärungen (S. 55ff.): «Als zu Beginn Gott Himmel und
Erde schuf... dann» usw. Auch die Möglichkeit eines Protoevangeliums in
Gen. 3, 14f. (S. 133ff.) wird (endlich!) abgelehnt.

Beide Bändchen bieten eine Fülle neuen Materials und origineller
Deutungen. Sie tragen zum Teil entscheidend zur Lösung der Problematik dieser
Texte bei. J. Alberto Soggin, Rom

C. K. BabBett, The First Epistle to the Corinthians. (Black's New Testament
Commentaries.) London, Adam & Charles Black, 1968. xii + 410 S.
Sh. 45/-.
Der bekannte Neutestamentier der Universität Durham legt den zweiten

von drei Bänden seiner Hand innerhalb des Black'schen Kommentarwerkes
vor. Die Übersetzimg steht im Mittelpunkt der Bemühungen. Jede Rubrik
beginnt mit ihr und bringt sie im Fettdruck nochmals zwischen den Erläuterungen.

An wichtigen Stellen wird die Textkritik erörtert. Exkurse fehlen.
Wortanalysen bestehen in knappen Hinweisen. Gelegentlich referiert Barrett
über die Annahme von Traditionsgut. Doch sein Urteil ist unsicher. Die
Einsetzungsworte etwa sind nicht already in liturgical use at the celebration
of the Lord's Supper, sondern the Lord's death was proclaimed (verse 26)
(S. 264). Wo liegt der Unterschied? Die Erwägung verschiedener
Übersetzungsmöglichkeiten im Stil älterer deutscher Kommentare dominiert. Auf
Hypothesen will Barrett nicht ganz verzichten, wobei sich gute (S. 295:
Propheten are local, not travelling, Christians) und unglückliche Thesen
(S. 386: Annahme eines speziellen Kollektenbriefs an die Galater) die Waage
halten. Jüdische und hellenistische Parallelen werden in gut gewählten
Einzelbelegen mitgeteilt. Spärliche Literaturangaben verweisen auf neueste,
gute Werke, neben der einheimischen ist die deutschsprachige Forschung
berücksichtigt. So erreicht das Werk einen hohen Stand.

Paulus beantwortet (teilweise ironisch: S. 108f. und öfter) mit Hilfe des
Briefs (Anfang 54 oder Ende 53) Anfragen aus Korinths Gemeinde. Er
weilt in einer der Versammlungsstätten der Gemeinde von Ephesus (S. 396).
Barrett legt die im ganzen überzeugenden Gründe für die Integrität des
Briefs jeweils am Anfang der Rubriken kurz dar (S. 17; 118; 186f.; 200;
390): Sprünge sind Anzeichen, daß Paulus den Brief nicht in einem Zug
diktiert hat. Nur in zwei Fällen denkt Barrett an Eingriffe: Bei 14, 34f.
entscheidet er sich für die Annahme eines deuteropaulinischen Zusatzes
(S. 332f.). Kap. 13, though written by Paul, was not written by him freshly



Rezensionen 365

for the present occasion, but was inserted because he saw its relevance to
the argument, and to the Corinthian situation (S. 297). Zweimal (S. 134;
261) nötigt die Wendung, Paulus habe gehört, Barrett zur Annahme mündlicher

Information. Warum aber greift er sonst so stark auf eine schriftliche
Anfrage aus Korinth zurück? nepi-Überschriften könnte man analog der
Didache-Rubriken als katechismusartige Rubrizierung deuten. Eine schriftliche

Anfrage betreffs der Kollekte (S. 385) ist unwahrscheinlich. Auch die
Schwierigkeiten einer Harmonisierung des Briefs mit der lukanischen
Darstellung sind fast unbekannt. Bisweilen wird zu rasch aus dem Text auf
Tatbestände in Korinth geschlossen (S. 204 gelegentliche Anwesenheit des
Kefas dort). Obgleich man kritisches Eingehen auf Sachfragen nicht
erwarten darf, allenfalls deren Nennung, bezeichnet Barrett die Irrtümer in
Korinth als gnostisch. Da er mehrere gnostische Ansätze nebeneinander
sieht, verzichtet er jedoch auf die Keimzeichnung der Gegner als «Gnostiker».
Das Gespräch mit W. Schmithals wurde außerhalb dieses Kommentars
geführt.

Korrigenda: that S. 163 Zeile 16 von oben. — of mine S. 208 Zeile 2 von
unten. Gottfried Schille, Borsdorf b. Leipzig

Peter Sttjhlmaoher, Das paulinische Evangelium. 1. Vorgeschichte
Forsch, z. Rel. u. Lit. d. A. u. N.T., 95. Göttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 1968. 313 S. DM 28.-/32.-
Nicht nur das Verhältnis der nachösterlichen Verkündigung zur

Verkündigung des historischen Jesus, sondern auch das Verhältnis zwischen den
verschiedenen Entwicklungsphasen der Glaubensbotschaft in den spätem
Gemeinden fordert immer wieder eine, der jeweiligen Forschungssituation
entsprechende, neue Bestimmung. Die hermeneutische Fragestellung und
der Siegeszug der traditionsgeschichtlichen Interpretation lassen heute eine
Neubearbeitung gerade der grundlegenden Phänomene des Neuen
Testamentes erwarten. Griff unter andern 1965 E. Jüngel das alte Jesus/Paulus-
Problem wieder auf, so beschäftigt sich mm P. Stuhlmacher mit der
Geschichte des Nomens und des Verbums «Evangelium». Dabei versteht er
die vorgelegten Studien als Vorarbeit zu einer geplanten Darstellung der
paulinischen Verkündigung. Nicht nur durch das ebenfalls 1965 erschienene
Buch über Gottes Gerechtigkeit bei Paulus, sondern auch in einigen
Aufsätzen hat sich der Autor über das dazu nötige Rüstzeug ausgewiesen. Eine
klar strukturierte und umfassende begriffs- und traditionsgeschichtliche
Bestandesaufnahme füllt die Mitte des Buches (S. 108-207) und orientiert in
der Manier eines ausführlichen Artikels im Theologischen Wörterbuch von
Kittel über die religionsgeschichtlichen Zusammenhänge. Der Verfasser
entfaltet dabei eine in einem Aufsatz von J. W. Bowman über den Begriff des

Evangeliums (in der Manson-Gedenkschrift Manchester 1959) vertretene
These und hofft den traditionsgeschichtlichen Nachweis für die Existenz des
bis heute vermißten theologisch verwendeten Ausdrucks b«sorah als
Entsprechung zum hellenistischen euangelion zu leisten. Dadurch distanziert er
sich von einer inhaltlichen Verbindimg zum 4. Eklog Vergils und zur
Kalenderinschrift von Priene. Für ihn liegt «Evangelium» bereits als eine inhaltlich



366 Rezensionen

durchgebildete Terminologie vor, bevor der Kaiserkult für die Gemeinden
zum Problem wurde. Diese Ausführungen bestechen durch eine schöne
Geschlossenheit, aber auch durch die Präzision und den großen Umfang
des zitierten Textmaterials. Dieser begriffsgeschichtlichen Analyse werden
zwei gedrängte Kapitel vorangestellt: Ein Abriß über die Forschungsgeschichte

zum Begriff Evangelium. Er beginnt mit F. Chr. Baur und zollt
besonders auch Ad. von Harnack eine sorgfältig differenzierende Würdigung.
Die zweite Studie erfaßt das Problem des paulinischen Evangeliums mit
Hilfe einer exegetischen Erfassung von Gal. 1-2. Es ist ihr durchaus
zuzustimmen, wenn deutlich gemacht wird, daß Paulus die Antithetik von Gesetz
und Evangelium, wie ja auch die Lehre von der Glaubensrechtfertigung,
vorgefunden hat. Bei der Formulierimg einer These zum paulinischen
Verständnis des Evangeliums erinnert man sich an das erwähnte Buch über die
Gerechtigkeit. S. 82 lautet die These: «Evangelium ist die apokalyptische
Prolepse des die Welt meinenden Heiles und Rechtes Gottes ins Wort und
(in) die unscheinbare Verhülltheit einer apostolischen Botschaft hinein.» Im
vierten Abschnitt des Buches (S. 267-289) widmet sich der Verfasser der
Erhebung des vorpaulinischen, christlichen Sprachgebrauches. Dieser
Versuch, die auf Grund der Galaterbrief-Exegese gewagte Definition des
paulinischen Verständnisses traditionsgeschichtlich und d. h. theologiegeschichtlich

in eine gewisse Kontinuität hineinzustellen, ist interessant und hält die
These durch. Trotz aller gewalteten Umsicht und Vorsicht bleibt aber doch
zu fragen, wie weit man der Darbietung folgen darf. Gerade bei der mit
J. Jeremias gewagten Bestimmung von Apk. 14, 6 als vorpaulinisch und als
ältester urchristlicher Gebrauch erscheint die traditionsgeschichtliche Linie
doch sehr dünn. Eine entsprechende Einordnung von Matth. 11, 2ff. par.
bleibt durch die nicht zu übersehende Problematik der großen Unbekannten
Q und dann vor allem auch durch die eilige Zuordnung zu einem sogenannten
urchristlichen Prophetenspruch recht fraglich. In wesentlichen Teilen muß
doch mit einer hellenistischen Rezension der Redequelle gerechnet werden,
und eine Berufung auf Käsemanns eben nur skizzierten Sitz im Leben einer
apokalyptischen und enthusiastischen Prophétie dispensiert uns nicht von
der Frage, was die Prophétie in den hellenistischen Gemeinden zu leisten
imstande gewesen sein könnte. Auch der herangezogene Topos vom erwarteten,
endzeitlichen Propheten bedarf noch weiterer Erwägung. Warum fehlt die
Aufnahme von Deut. 18, und warum könnte nicht gerade die Reflexion über
den «Gekommenen» doch mindestens auch in der Gemeinde zu Antiochia
möglich gewesen sein? Aber das sind nur einige Fragen am Rande. Wie dem
auch sei, die vorliegenden Untersuchungen verdienen hohe Anerkennung
und lassen uns gespannt auf die versprochene Darlegung der paulinischen
Konzeption warten. Victor Hasler, Solothurn

Ulrich Luz, Das Geschichtsverständnis des Paulus. Beitr. z. Ev. Theol., 49.
München, Chr. Kaiser, 1968. 426 S. Fr. 49.70.

Eine Untersuchung des paulinischen Geschichtsverständnisses hat
Interesse sowohl für die systematische und hermeneutische Geschichtsproblematik

wie für die biblische Exegese, die immer wieder mit der eigentümlichen



Rezensionen 367

Weise des Apostels, die Geschichte zu interpretieren und auszunutzen,
Schwierigkeiten hat. Die exegetische Verlegenheit ist besonders groß gegenüber

Rom. 9-11. Thema und Funktion dieses Abschnitts innerhalb des
Briefes sind nicht einleuchtend; zugleich aber haben wir hier das wichtigste
Material für eine Analyse der paulinischen Gedanken über der vergangenen
und zukünftigen Geschichte. In der vorliegenden Abhandlung ist Rom. 9-11
der selbstverständliche Haupttext. Man kann sie als eine umfassende exegetische

Studie zu diesen Kapiteln und ebensogut als eine erschöpfende
Ideenanalyse betrachten.

Da die Geschichte für Paulus fast vollständig mit den historischen
Berichten der Schrift identisch ist, wird es nötig, die ganze Frage, wie Paulus
das Alte Testament interpretiert und anwendet, aufzunehmen, darunter
auch seine paradoxale Stellung zum Gesetz.

Der erste und größte Teil beschäftigt sich mit dem Thema «Vergangenheit
und Gegenwart», der letzte Teil mit «Zukunft und Gegenwart». Schon diese
Formulierungen deuten ein wichtiges Charakteristikum an : Paulus hat
weder ein historisches Interesse an der Vergangenheit noch ein apokalyptisches

an der Zukunft; er beschäftigt sich mit Vergangenheit und Zukunft
um der Gegenwart willen, um das Heilsgeschehen in Christus zu verstehen
und zu entfalten. Was die Vergangenheit betrifft, geschieht dies in zweifacher
Weise, was durch die Überschriften zweier großer Unterabteilungen markiert
wird: «Die gegenwärtige Vergangenheit: Das Gotteswort des Alten
Testaments» und «Die abgetane Vergangenheit: Gesetz und Geschichte». - Gott,
der in Christus sein eschatologisches Heil verwirklicht hat, spricht aus der
Schrift direkt zur christliehen Gegenwart durch Gotteswort und Gottestat
der israelitischen Geschichte. In Christus wird der wahre Sinn der göttlichen
Rede erst verständlich, in ihm wird sie auch ein Gotteswort für die Heiden.
Auf der anderen Seite setzt Christus einen Punkt für die Geschichte und
ruft eine Trennung zwischen früher und jetzt hervor. Die vergangene
Geschichte ist abgetan, sie ist die Zeit Adams, des Gesetzes, der Sünde, des
Alten Bundes, die nun vorbei ist. Dies kann man nicht rein chronologisch
auffassen, denn obwohl Tod und Auferstehung Christi an einem bestimmten
Zeitpunkt eingetroffen sind, leben alle diejenigen, die noch außerhalb
Christus sind, stets in der alten Zeit. Besonders original ist Paulus in seiner
Bestimmung der Funktion des göttlichen Gesetzes. Dem Gesetz wird keine
positive Stellung in der Heilsgeschichte (ein unpaulinischer Begriff!) zugeteilt.
Es ist nicht so, daß das Gesetz als ein vorläufiger, unvollkommener Heilsweg
nun abgelöst wird; es ist niemals Heilsweg gewesen. Sein einziger, göttlicher
Sinn ist der negative: jede Möglichkeit einer eigenen Gerechtigkeit auszu-
schliessen, damit jeder Mensch nur aus Gnaden gerettet werden kann.

Für die paulinische Eschatologie ist charakteristisch, daß Paulus alle
Zukunftsaussagen energisch mit dem Christusgeschehen verbindet. Unklare
Erwartungen und imbestimmte Vorstellungen werden dadurch zu einer
festen Hoffnung verwandelt. Die Zukunft ist Gottes Zukunft, die folgerichtige

Vollendung des in Christus vollbrachten Heilswerks. Der paulinischen
Zukunftsgewißheit entspricht eine höchst realistische Einstellung gegenüber
der unerlösten Gegenwart, die doch durch die mitten in Leid und Schwäche



368 Rezensionen

lebendige Hoffnung positiv qualifiziert wird. Der theozentrische Charakter
des paulinisehen Geschichtsdenkens kommt in den eschatologischen
Aussagen besonders stark zum Ausdruck. Sie münden folgerichtig in eine
Lobpreisung Gottes, seiner Weisheit, Gerechtigkeit und Güte aus.

In jeder Hinsicht hat Ulrich Luz ein großes Buch geschrieben. Er imponiert
durch seine Gelehrtheit, seine Gründlichkeit und seinen Scharfsinn. Er weiß,
wie groß die Gefahr einer Überinterpretation ist, wenn man zum Apostel mit
einer ihm fremden Fragestellung kommt. Die Exegese wirkt aber sehr
umsichtsvoll und Vertrauenswert. Sehr energisch folgt er seinem Grundsatz, daß
man sich nicht mit einer Analyse der Vorstellungen begnügen kann, sondern
immer nach ihrer Funktion im theologischen Denken des Paulus fragen muß.
Es gibt eine Fülle von exegetischen Observationen und kritischen Bemerkungen

in den Exkursen und den zahllosen Anmerkungen. Man wird mit dem
Buch nicht schnell fertig. Ich weiß, daß ich es in den nächsten Jahren immer
nahe bei der Hand haben werde. Ragnar Leivestad, Oslo

Gabriel Biel, Canonis misse expositio, 4. Ed. Heiko A. Oberman et William
J. Courtenay coopérante Daniel E. Zerfoss. Veröffentlichungen des
Instituts für europäische Geschichte Mainz, 34. Wiesbaden, Franz Steiner
Verlag, 1967. XII + 246 S. DM 50.-.
Die in diesem Band enthaltenen 10 letzten Lektionen (80-89) von Biels

Meßauslegung bilden innerhalb der 4bändigen Edition1 eine Einheit mit dem
Stoff des 3. Bandes. Die Auslegung des 3. Hauptteiles der Messe, der Com-
munio, die dort begonnen worden ist, wird hier zu Ende geführt.

Wie in den früheren Partien seines Werkes hat Biel auch hier in die
Ausdeutung der Gebetstexte und der Rubriken einige mehr oder weniger
umfangreiche scholastische Erörterungen eingeschoben. Der ausführlichste
Einschub erstreckt sich über die Lektionen 84-88 und behandelt 6 Fragen:
1. (lect. 84 A-H) was man von den eucharistischen Elementen und vom
sakramentalen Leib und Blut Christi nach deren Genuß zu denken hat;
2. (lect. 84 J-U) wie die römische Kirche die Laienkommunion unter beiderlei
Gestalt beurteilt; 3. (lect. 85-86) welche Wirkung und Frucht sowohl der
sakramentale als auch der rein spirituale Eucharistiegenuß haben; 4. (lect.
87 A-H) welche Strafe den unwürdig Kommunizierenden trifft; 5. (lect. 87

J-X, nicht U-X, wie S. 77 A. 5 angegeben) welchen Wert ein häufigerer
Eucharistiegenuß für den im Gnadenstand Befindlichen hat; 6. (lect. 88 A-L)
wie die verschiedenen Hauptarten der vielfältig möglichen priesterlichen
Unterlassungen beim Meßdienst zu bewerten sind.

Deutlich erkennbar ist bei diesem Band, daß der ausgelegte Meßtext im
ältesten Druck (Reutlingen 1488) eigentümliche Abweichungen aufweist
gegenüber den späteren Drucken der Expositio. Das läßt mich vermuten,
daß hinter dem Meßtext des Reutlinger Druckes das Mainzer Missale steht;
und das könnte eine Bestätigung dafür sein, daß Biel den Grundstock seiner
Meßauslegung aus Mainz nach Württemberg mitgebracht hatte, und zwar

1 Vgl. die Besprechungen von Bd. 1-3 in Theol. Zeitschr. 22 (1966),
S. 373-375, und 23 (1967), S. 295-297.



Rezensionen 369

nach seinem eigenen Zeugnis (Bd. 1 S. 2 Prologus 5ff. ; Bd. 4 S. 184 lect. 89

P 15£f.) als eine vor dem Mainzer Klerus vom Magister Eggeling Becker aus
Braunschweig vorgetragene Auslegung. Der Herausgeber des 2. Druckes,
Wendelin Steinbach, hat den Meßtext dann offenbar dem in
Südwestdeutschland üblichen angeglichen.

Aufpassen muß man am Schluß auf S. 185ff. (lect. 89 P 43ff.), weil hier
ohne sehr deutliche Kennzeichnung nacheinander die Druckvermerke von
all den drei alten Drucken, die der Ausgabe zugrunde liegen, abgedruckt
sind.

Abgeschlossen wird die Ausgabe mit einem Personen- und einem
Bibelstellenregister. Das Personenregister ist um so hilfreicher, als die Zitate nach
den einzelnen Werken der Autoren aufgeschlüsselt sind. Ein genaues
Sachregister wird im Tübinger Institut für Spätmittelalter und Reformation
vorbereitet.

Die schnell angefertigte Edition stellt der Forschung die dreifache Aufgabe,
sich des revisionsbedürftigen Textes anzunehmen, der Frage nach den von
Biel benutzten Quellen im Rahmen der Zitate und darüber hinaus nachzugehen,

das Werk theologiegeschichtlich zu würdigen.
Reinhard Schwarz, Tübingen

Kjell Ove Nilsson, Simul. Das Miteinander von Göttlichem und Menschlichem

in Luthers Theologie. Forschungen zur Kirchen- und
Dogmengeschichte, 17. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1966. 458 S. DM 48.-.
Wir haben hier eine wichtige und erfreuliche Bereicherung der Luther -

Forschung vor uns. Das gilt hinsichtlich der Form - die Übersetzung von
Christiane Sjöberg-Boehncke (unter teilweiser Mitarbeit von Hans C. Deppe)
vermittelt eine flüssige Lektüre, was angesichts des ungeheuer reichen
Materials besonders dankbar zu erwähnen ist — als auch hinsichtlich des

Inhalts. Der Verfasser unternimmt den weithin geglückten Versuch, Luthers
Theologie mit ihren vielfältigen Aspekten, die so viele Widersprüche zu
enthalten scheinen, von einem zentralen Problem aus so zu durchdringen,
daß ihre innere Einheit deutlich und kraftvoll in Erscheinung tritt. Dadurch
leistet er in dieser Spezialmonographie mehr als so manche, auch gute,
Gesamtdarstellung (vgl. z. B. des Autors vorsichtige Kritik an Althaus,
S. 37, Anm. 8). Es werden fast alle wesentlichen Grundprobleme der Theologie

Luthers behandelt, was zusammen mit dem reichen Zitatenmaterial und
dem aufmerksamen Dialog mit der zeitgenössischen Lutherforsehung den
großen Umfang bedingt; zugleich aber gewährleistet die straffe Gedankenführimg

der Darstellung einen klaren Einblick in die Grundprobleme.
Das Buch gliedert sich in drei Kapitel: Die Schöpfung und die Werke,

Das Werk Jesu Christi, und Die Kirche und die Werke, wobei sofort auffällt,
daß in der Christologie der Begriff des Werkes im Singular, im Schöpfungskapitel

aber wie im Ekklesiologischen bewußt (S. 261) im Plural steht. Damit
hängt zusammen, daß der Verfasser zwischen der «göttlichen Inkarnation»
als einem einmaligen Handeln Gottes, das «ohne Gegenstück ist», und dem
sonstigen «inkarnatorischen» Handeln Gottes deutlich unterscheidet (ebd.),
obwohl er offenbar durch die Begrifflichkeit des «Inkarnatorischen» keine

24



370 Rezensionen

Trennung von Schöpfung und Geistwirken gegenüber dem Christuswerk
zugestehen, sondern gerade die Einheit im göttlichen Heilsgeschehen
hervorheben möchte, wie sie gerade für das theologische Denken Luthers
charakteristisch sei. Als Frucht dieser Einsicht entsteht ein Bild von Luthers
Theologie, in dem die sonst so gerne nachgewiesenen Dissonanzen zwischen
Natur und Geschichte, Schöpfung und Erlösung, Glaube und Werken, den
beiden Reichen und Regimenten, Willensfreiheit und Unfreiheit, dem
verborgenen und offenbaren Gott, Gesetz und Evangelium und zwischen
Alleinwirksamkeit Gottes und dem verantwortlichen Handeln des Menschen durch
die Gewißheit des Christusglaubens zu einer Einheit zusammengeschmolzen
werden, die spannungsreich genug gezeichnet ist, um der kämpferischen
Aktivität des Menschen breiten Raum zu lassen.

Nilsson gelingt dieses Bild durch seine Hauptthese von der umfassenden,
alles theologische Denken umgreifenden und durchdringenden Bedeutung
der «Communicatio idiomatum», die nicht nur an ihrem eigentlichen «Sitz»
in der Christologie (S. 227ff.), sondern nach ihrem Sinn und ihrer Intention
immer und überall als vorausgesetzt oder gar ausgesprochen nachgewiesen
wird (z.B. S. 29ff., 171 ff., 190, 204, 303ff., 345ff., 413ff.). Man könnte
vielleicht sagen, hier wird diese aus der Zwei-Naturen-Lehre stammende
Begrifflichkeit von ihrem naturalistisch-substantialistischen Odium befreit,
vergeschichtlicht, und aktualisiert, ohne ihre Fundierung im Christusgeschehen

zu verlieren. Mit dieser, für viele vermutlich zunächst erstaunlichen
oder gar befremdlichen, These kommt der Autor zu seiner Formel von einem
«simul von Göttlichem und Menschlichem», das als «Gnade und Zorn»
(Kap. I), als «Rechtfertigung und Sünde» (Kap. II) und als «Gesetz und
Evangelium» (Kap. III), also in Schöpfung, Heilswerk und Kirche als die
eigentümliche Grundstruktur des theologischen Denkansatzes bei Luther
auftritt. - Mir will scheinen, als brächte Nilsson damit in gewisser Weise die
gemeinsame Ernte skandinavischer und deutscher Lutherforschung in eine
ebenfalls spannungsreiche Gemeinsamkeit ein.

Ein besonderes Licht fällt hier auf den Menschen als Cooperator Gottes
in der Schöpfung auf Grund seines Mandates für sein «Dominium» (S. 79ff.).
Es ist das besondere Anliegen des Verfassers, Luther von dem vielfachen
Vorwurf eines gebrochenen Verhältnisses zur Ethik überhaupt, insbesondere
zur Sozialethik, loszuprechen, wie in der «Einleitung» (S. 7-34) deutlich
wird. Daher nimmt der «Schluß» unter dem Stichwort «Die inkarnatorische
Ethik» (S. 413-433) dieses Thema nochmals besonders auf und versucht
eine zusammenfassende Beantwortung. Man darf sicherlich sagen, daß es

gut gelungen ist, den ethischen Ansatz bei Luther prinzipiell nachzuweisen,
so besonders in dem Abschnitt «Der Christ gestorben und auferstanden mit
Christus — ein Ineinander von göttlicher und menschlicher Aktivität»
(S. 424ff.), wo betont von der «communicatio idiomatum im Leben des
Christen» (S. 426) gesprochen wird.

Warum aber werden gerade diese Ausführungen zuvor schon (S. 424)
unter den Vorbehalt gestellt, es müsse nun «diesen individualistischen,
inkarnatorischen Zügen» nachgegangen werden? Es ist zu befürchten, daß
auch dieser Darstellung die Verteidigung des Reformators gegenüber dem



Rezensionen 371

Vorwurf eines sozialethischen Vakuums nicht abgenommen werden wird.
Ob das wirklich an Luther selbst liegt Î Das wäre eine ernste Frage, mit der
man dieses schöne Buch doch wieder etwas enttäuscht aus der Hand legt.
Wohl wird im Zuge der Gesamtdarstellung sehr viel Material zu Luthers
politischem Denken und Handeln aufgeführt, aber es bedürfte noch einer
neuen, vertieften Auslegung, um auch dieses Problem zur Gänze unter das
Licht des dargestellten inkarnatorischen Ansatzes zu rücken und es konkret
zu verdeutlichen. Sollten dem Verfasser nicht doch wieder eigene
individualistische Denkansätze einen Strich durch die eigene Absicht gemacht
haben? Schon im ersten Schöpfungskapitel fällt auf, daß hier zwar
grundsätzlich das großartige Luther-Wort «Homo constitutus est dominus rerum»
(S. 80) zitiert und ausgelegt wird, der Mensch aber immer als Einzelner oder
als Typus aufscheint, aber kaum auf das geblickt wird, was auch für Luther
eben dies für den Menschen als Sozialwesen bedeutet. Ähnlich tritt etwa im
Kirchenkapitel die Gemeinde auffällig zurück. - Diese kritische Anfrage
schmälert nicht den Dank für das Buch, sondern stellt nur das Problem neu,
ob sich nicht gerade vom Gedanken des inkarnatorischen «Simul» aus auch
und gerade bei Luther die geschichtliche Verantwortung für eine politische
Ethik nachweisen ließe. Wilhelm Dantine, Wien

Hans Ulrich Wintsch, Religiosität und Bildung. Der anthropologische und
hildungsphilosophische Ansatz in Schleiermachers Reden über die Religion. —

Zürcher Beiträge zur Pädagogik, 6. Zürich, Juris Verlag, 1967. 185 S.

Fr. 24.-.
Friedrich Schleiermachers «überragende Leistimg auf dem Gebiet der

pädagogischen Theorie ist von der heutigen pädagogischen Forschung weithin
erkannt, wird aber im ganzen von der pädagogischen Welt noch viel zu
wenig beachtet und ausgeschöpft»1. Insofern kann nicht warm genug begrüßt
werden, daß der Pädagoge Hans Ulrich Wintsch in seiner Zürcher Dissertation

Schleiermachers Reden über die Religion im Hinblick auf ihre
anthropologische und bildungsphilosophische Relevanz neu überprüft hat. Seine
Mühe hat sich gelohnt. Erweist sich doch, daß Schleiermachers Pädagogik
heute aktueller denn je ist. Der große Berliner Theologe und Philosoph sah
den Menschen nicht nur unter dem heute immer mehr überhandnehmenden
Gesichtswinkel seiner «efficiency». Man vergesse oft, schrieb Schleiermacher
z. B. in seinen im Jahr 1808 erschienenen «Gelegentlichen Gedanken über
Universitäten in deutschem Sinn», «daß das Lernen an und für sich, wie es

auch sei, nicht der Zweck der Universität ist, sondern das Erkennen; daß
dort nicht das Gedächtnis angefüllt, auch nicht bloß der Verstand soll
bereichert werden, sondern daß ein ganz neues Leben, daß ein höherer, der
wahrhaft wissenschaftliche Geist soll erregt werden...» (bei Wintsch S. 132).
Solche Gedanken, welche bei der Gründung der Berliner Universität im
Jahr 1810 auch weitgehend verwirklicht worden sind, verdienen gerade im
Zusammenhang mit der gegenwärtigen Diskussion über die Reform unserer

1 Albert Reble, Geschichte der Pädagogik, 7. Aufl. (1964), S. 194.



372 Rezensionen

Hochschulen eine erneute Beachtung. Als Vorkämpfer einer freien Menschlichkeit

war Schleiermacher ein echter Vertreter der Goethe-Zeit. Wenn
Wintsch diese Komponente von Schleiermachers Wesen und Denken
herausarbeitet, wird niemand bestreiten, daß er Wichtiges, in unserer Zeit
vor allem von der theologischen Schleiermacherforschung wohl allzustark
Vernachlässigtes an Schleiermacher gesehen hat.

In dieser neusten Studie über Schleiermacher kommt jedoch ein
Grundproblem der Schleiermacherinterpretation deutlich zum Ausdruck. Vor allem
die Reden über die Religion waren eigentlich seit ihrem Erscheinen im
Jahr 1799 beinahe ununterbrochen umstritten. Man erinnert sich, daß
damals etwa Schleiermachers Vorgesetzter, Hofprediger F. S. G. Sack,
zutiefst über das unverhüllte Heidentum, dem er in den Reden über die Religion
zu begegnen glaubte, entsetzt war. Als wohl der erste Kritiker warf er
Schleiermacher Unehrlichkeit vor und empfahl ihm, wenn es ihm mit den
in den Reden vorgetragenen Ansichten tatsächlich ernst sei, lieber überhaupt
von seiner Predigttätigkeit in der evangelischen Kirche zu lassen. Es ist
bekannt, wie entrüstet Schleiermacher sich gegen diese Vorwürfe gewehrt
hat2. Umgekehrt führt Wintsch selbst in seinem Buch den Bericht Friedrich
Schlegels über Goethes Reaktion auf die Reden über die Religion an:
«Goethe hat sich mein prächtiges Exemplar (sc. der Reden) geben lassen, und
konnte nach dem ersten begierigen Lesen von zwei oder drei Reden gegen
Wilhelm die Bildung und die Vielseitigkeit dieser Erscheinung nicht genug
rühmen. Je nachlässiger indessen der Stil und je christlicher die Religion
wurde, je mehr verwandelte sich dieser Effekt in sein Gegenteil, und zuletzt
endigte das Ganze in einer gesunden und fröhlichen Abneigung» (bei Wintsch
S. 31, 47). Goethe waren Schleiermachers Reden also zu christlich! In
unserem Jahrhundert wurde die Position des Hofpredigers F. S. G. Sack in
erster Linie von Emil Brunner wissenschaftlich ausgebaut3, während die
Meinung, Schleiermacher habe auch die Reden als christlicher Theologe
geschrieben, wo immer er philosophisch rede, spreche er uneigentlich und
apologetisch, ihren kompromißlosesten Vertreter in Paul Seifert gefunden
hat, der unter dem Einfluß Karl Barths steht4.

Wintsch hält sich zwar nach seiner eigenen Aussage nicht für kompetent,
«die in der Geschichte der Schleiermacher-Interpretation gleichsam periodisch

wiederkehrende Frage, ob es sich bei dieser Theologie nicht eher um
religiöse Anthropologie handle, hier neu aufzuwerfen» (S. 12). Er weiß auch,
«daß der Wortschatz Schleiermachers in der Tat die Klippe bildet, die vor allem
dem Verstehen der Reden immer wieder zum Verhängnis wird» (S. 31). Dennoch
entscheidet er sich für eine konsequent nicht-theologische Schleiermacher-

2 Jetzt bequem nachzulesen in: Schleiermacher-Auswahl, herausgegeben
von Heinz Bolli. Siebenstern-Taschenbuch (1968), S. 268-273.

3 Emil Brunner, Die Mystik und das Wort. Der Gegensatz zwischen
moderner Religionsauffassung und christlichem Glauben, dargestellt an der
Theologie Schleiermachers (1. Aufl. 1924).

4 Paul Seifert, Die Theologie des jungen Schleiermacher (1960).



Rezensionen 373

interpretation. «Denn die Reden über die Religion sind kein fÄeo-logicum,
sondern ein anthropo-logicum» (S. 5). Daß Sehleiermaoher «als Theologe in
die Geistesgeschichte eingegangen ist, haftet ihm (sc. dem Buch, den Reden
über die Religion) bis in die Gegenwart an und stellt für es eine Hypothek
dar, die erst mühsam und gegen mannigfache Widerstände allmählich eingelöst

werden muß» (S. 5). Schleiermachers wissenschaftliche Zuneigung,
behauptet Wintsch, habe bis zum Ende seines Lebens vornehmlich der
Philosophie gehört. Er habe seine theologischen Kollegien gleichsam nur von
Amtes wegen gehalten, wobei seine eigentliche Begeisterung der Philosophie,
Psychologie, Ästhetik und Pädagogik gegolten habe (alles S. 5). «Das eigentliche

Anliegen des Redners über die Religion ist weder ein theologisches noch
ein religionsphilosophisches oder religionspsychologisches, sondern ein
fundamentalanthropologisches, wobei er allerdings bei seinen Betrachtungen
vornehmlich die auf höherer Stufe reflektierte, geistige Existenz des Menschen
im Auge hat» (S. 7f.). Daß Schleiermacher sein Leben lang auch ein
begeisterter und begeisternder Prediger gewesen ist, beeindruckt Wintsch
offenbar gar nicht.

Wintsch hat sich wohl allzusehr auf Emil Brunner verlassen, dessen im
Rahmen der dialektischen Theologie aus begreiflichen Gründen negatives
Urteil über Schleiermacher er weitgehend übernommen und einfach ins
Positive gewandt hat. Brunners Darstellung, schreibt Wintsch selbst,
verdiene «vom nichttheologischen geisteswissenschaftlichen Standpunkt aus
größte Anerkennung, weil er damit Schleiermacher für die religionsphäno-
menologische Forschung freigibt». «Sein unbestreitbarer Vorzug gegenüber
fast allen bis heute geschriebenen Schleiermacher-Arbeiten besteht darin,
daß mit ihm das Feld frei gegeben wird für ein nichttheologisches
Verständnis der Schleiermacherschen Religiosität, wie diese insbesondere in den
Reden entwickelt wird» (beide Zitate S. 119). Auf diesem Fundament
erarbeitet Wintsch ein rein nicht-theologisches Schleiermacherbild, wobei er
offenbar übersehen hat, daß Brunners berühmtes Schleiermacher-Buch eine
Kampfschrift und nicht eine im historischen Sinn zuverlässige
Schleiermacher-Interpretation darstellt. Im Gegensatz zu Brunner (und mit ihm
Wintsch!) und Seifert dürfte die weitgehend immer noch ungelöste
Hauptaufgabe der Schleiermacher-Forschung darin bestehen, daß man beide

Komponenten von Schleiermachers Wesen und Denken, die theologische und die
philosophische, nebeneinander stehen läßt und seine Lebensleistung von
dieser nicht auflösbaren Spannung her zu verstehen sucht. Denn das war
wohl das beispielhafte Verdienst Schleiermachers, daß er als Theologe immer
auch philosophisch, als Philosoph umgekehrt aber immer auch theologisch
gedacht hat, daß er - in seiner eigenen Sprache ausgedrückt — zwischen diesen
beiden Polen seines Denkens «oszilliert» hat. Eine Sehleiermacher-Interpretation,

die eine jener beiden Komponenten zugunsten der andern weg-
retouchiert, wird nie zu einem wirklich adäquaten Schleiermacherverständnis
vordringen. Und auch die Pädagogik Schleiermachers wird man nicht völlig
verstehen können, wenn man vergißt, daß Schleiermacher immer auch als
Theologe gedacht hat.

Frank Jehle, Grub, Kt. Appenzell A.-Rh.



374 Rezensionen

Caul Gustav Jung, Mysterium, Conjunctionis. Untersuchungen über die
Trennung und Zusammensetzung der seelischen Gegensätze in der Alchemie.
— Gesammelte Werke, 14, 1-2. Zürich/Stuttgart, Rascher Verlag, 1968.
324 u. 497 S. Fr. 82.-.
Mit diesem Doppelband stehen nunmehr 8 von 18 Bänden der Gesammelten

Werke C. G. Jungs zur Verfügung. «Mysterium Conjunctionis» erschien
1955/56 und gilt als Hauptwerk des späteren C. G. Jung. Das Thema des

Zusammenhangs zwischen Psychologie und Alchemie hatte den Autor
bereits seit Jahrzehnten beschäftigt, so daß sich «Mysterium Conjunctionis »

als die reife Frucht eines Forscherlebens darstellt.
Das Thema der Alchemie war im wesentlichen ein psychisches. Damit hat

die Alchemie nicht nur der modernen Tiefenpsychologie vorgearbeitet,
sondern sie stellt nach Jungs Erkenntnis als Gesamtprozeß den Individua -

tionsweg in seiner Fülle dar, während er im Individuum stets nur als kleines
Fragment zu Entfaltung und Anschauung gelangen kann. So findet und
entfaltet C. G. Jung im Gesamtphänomen der Alchemie die Summe seiner
Psychologie. Studium und Deutung der Alchemie sind dabei nicht nur für
Psychopathologie und -therapie sowie Religionspsychologie von wesentlichem

Belang; indem sich Jung hier an der Wiege von Tiefenpsychologie
und moderner Naturwissenschaft befindet, ergeben sich ihm auch Einblicke
in Zusammenhänge zwischen Psyche und Materie, mit denen Jung seiner
Zeit vorausgeeilt sein dürfte.

Die Herausgeber haben wiederum der Erarbeitimg dieses Werkes wie dem
Eindringen in C. G. Jungs Gesamtwerk förderliche großzügige Editionsarbeit

geleistet. Jürgen Fangmeier, Wuppertal

Rudolf J. Ehelich, Rom - Widersacher oder Partner? Zur Frage der Einheit
der Kirchen. (Titel des englischen Originals.: «Rome — Opponent or
Partner?») Übers, von H. Locher. Zürich, Zwingli-Verlag, 1967. 276 S.

Fr. 25.60.

Ehrlich geht von der Beobachtung aus, daß der Klimawechsel zwischen
der evangelischen und der katholischen Theologie schon in den zwanziger
Jahren einsetzte: «Die Theologie Karl Barths hat als 'völlig konsequente
Gestalt' der Reformation die Kirche von Rom von neuem angesprochen und
herausgefordert und ihre Theologie und Lehre in Frage gestellt» (S. 17).
Zu welchen Resultaten haben die konfessionellen Auseinandersetzungen
seither geführt? Das untersucht Ehrlich anhand der Positionen von Louis
Bouyer und Hans Küng. Der Konvertit Bouyer ist überzeugt, daß er seinen
evangelischen Glauben nicht preisgegeben, sondern in der Kirche Roms voll
zur Entfaltung gebracht hat. Ehrlich sucht aber an den Äußerungen Bouyers
über die Rechtfertigungslehre Luthers und Calvins nachzuweisen, daß bei
diesem Katholiken der alte Gegensatz im Verständnis der Gnade Gottes
unverändert zum Vorschein kommt. Bei Küng gibt Ehrlich zwar zu, daß
hier stärker biblisch gedacht wird. Doch er behauptet, daß Küng Wortlaut
und Absicht des Tridentinums falsch interpretiere und sich der «Advokatentechnik»

(S. 178) bediene. Mit der Lehre von der «Gratia creata» werde die



Rezensionen 375

Tat Gottes in Christus nicht ernst genug genommen. Nach katholischer
Auffassung rette Christus den Menschen nicht, sondern befähige ihn nur zu
seiner Rettung. Zwischen Rom und den Reformatoren ständen nicht nur
terminologische Mißverständnisse und verschiedene Nuancierungen, und die
Formel «sola fi.de» bedeute bei katholischen Autoren etwas völlig anderes als
bei den Reformatoren und bei Karl Barth. Ehrlich findet diesen Sachverhalt

auch in andern Lehrpunkten bestätigt : in der Christologie, in der Lehre
von der Kirche und vom Papsttum. «Die römische Kirche ist nicht «creatura
verbi», sondern sie macht das Wort zur « creatura ecclesiae» (S. 262). In den
Konzilstexten stellt Ehrlich Ansätze einer katholischen Neubesinnung fest,
aber seine Enttäuschung darüber, daß sich auch dort im Grunde nichts
geändert hat, bestimmt sein Urteil völlig.

Es ist gewiß sinnvoll, vor den Illusionen zu warnen, die sich bei
ökumenischen Bestrebungen gern einstellen. Jedoch ist das Buch ein Musterbeispiel

dafür, daß der Dialog zwischen den Konfessionen nicht vorwärts
geht, wenn der eine Partner überzeugt ist, die Wahrheit des Evangeliums so
vollkommen zu besitzen, daß er nicht bereit ist, seine eigene Position wenigstens

ein Stück weit in Frage stellen zu lassen. Walter Neidhart, Basel

Lokenz Kardinal Jaeger, Das Konzilsdekret «Über den Ökumenismus».
Sein Werden, sein Inhalt und seine Bedeutung. Lateinischer und deutscher
Text mit Kommentar. Anhang: Übersicht über die Verhandlungen. Kon-
fessionskundl. u. kontroverstheol. Stud., 13. 2. erw. Aufl., Paderborn,
Bonifacius-Druckerei, 1968. 389 S. DM 24.-.

Das verdienstvolle Werk des Paderborner Erzbischofs über das
Ökumenismus-Dekret liegt nunmehr in zweiter Auflage in einem Umfang vor, der sich
um mehr als das Doppelte vermehrt hat. Die Anlage des Buches und auf
weite Strecken hin auch der Text sind sich gleichgeblieben. Letzterer ist im
Ersten Teil (Entstehungsgeschichte) und im Zweiten (Kommentar) an einigen

Stellen um neue Belege, vor allem nichtrömischer Herkunft, erweitert,
jedoch ohne sachliche Ausweitung; die deutsche Übersetzung des Dekretes
ist nunmehr die letzte, amtlich beglaubigte, der Deutschen Bischofskonferenz.
Völlig neu ist an dieser Auflage ein Dritter Teil: «Die innere Einheit des
Dekretes ,De Oecumenismo' mit der Dogmatischen Konstitution ,De Eccle-
sia'» (S. 210-240) und ein Anhang «Übersicht über die Verhandlungen ,De
Oecumenismi'» (S. 271-389).

Der «Anhang» bereichert das Buch ungemein, bietet er doch «eine
vielfach wörtliche Wiedergabe aller Voten der Konzilsväter zum Schema...»
(Vorwort, S. 9), so daß der Leser in die Lage versetzt wird, das große geistige
Ringen bei der Erarbeitung des Dekretes zu verfolgen. Wenn aus diesen
Voten auch schon einiges bekannt geworden ist, so bedeutet doch diese
vollständige, sachlich und chronologisch geordnete Zusammenstellung eine neue
Möglichkeit für den Leser, sich ein eigenes Bild von dem Vorgang der Geburt
eines solchen maßgeblichen Kirchenwortes zu machen. Engagement und
Befürchtung, Motive wie Reaktionen werden in den Worten der Sprecher
sichtbar, und so erhalten wir einen ausgezeichneten Einblick in die inneren



376 Rezensionen

Vorgänge jenes konziliaren Ereignisses, dem man in mancher Hinsicht einen
gewissen Vorrang einräumen muß. Dem Autor ist für diesen Anhang in
besonderer Weise zu danken.

Seine eigenen Gedanken zum gesamten Problemkreis zeigen sieh indessen
in dem neuen Dritten Teil, in welchem er sich um den Nachweis der Einheit
von Dekret und Konstitution bemüht. Bedeutsamer als der weithin gelungene
Nachweis ist es, daß wir dabei eine Jaegersche Interpretation der
Kirchenkonstitution und damit in nuce seine eigene Ekklesiologie erhalten, die deutlich

zeigt, wo seine Interessen liegen. Wir sehen diesen katholischen
Vorkämpfer für den Ökumenismusgedanken bedacht auf den Spannungscharakter

der irdischverfaßten Kirche im Blick auf ihre eschatologische Vollendung
und darum auch als Verfechter der «Pilgerkirche» und darum auch als Gegner
eines ekklesiologischen «Monophysitismus» im Sinne jener beliebten Rede
von der Kirche als dem «fortlebenden» Christus, welcher er deutlich
entgegentritt (S. 211). Hier gründet auch sein Interesse an der pneumatologi-
schen und damit auch an der trinitarischen Dimension der Kirche (S. 212-
213). Von daher interpretiert er die in der dogmatischen Konstitution in
Erscheinung tretende Analogie von Kirche und Sakrament und orientiert
sich dabei an dessen Zeichencharakter (S. 215-216). Er sieht darin eine gute
Möglichkeit, die Differenz zwischen Zeichen und Sache zu betonen, reflektiert
aber nun gar nicht über die Kehrseite dieser Sakramentsekklesiologie und
beachtet nicht die unerhörte Aufwertung, die dadurch dem Menschlich-Geschichtlichen

in der Kirche widerfährt. Dazu paßt gut eine unkomplizierte
Bejahung der «communio hierarchica» (S. 224), die ihm zugleich eine
besondere Nähe zur östlichen Orthodoxie zu betonen erlaubt (S. 225. 236-237).
Von dem während der « De-ecclesia»-Debatte in der Konzilsaula vertretenen
Verständnis der hierarchischen Ämter als einer funktionalen Ordnung, das
sich immerhin in den Artikeln 31-33 der dogmatischen Konstitution deutlich

niedergeschlagen hat, ist bei Jaeger nichts zu spüren, zu fest ist er vom
Wesensunterschied zwischen Hierarchen und Laien trotz seiner Betonung
der gegenseitigen Zuordnung überzeugt (S. 227). Dies spiegelt sich auch in
der Bejahung der Aufwertung wider, die der Bischofsweihe zuteil wurde
(S. 224ff.), und ebenso in dem nahezu völligen Übersehen des Priesteramtes;
jedenfalls werden die gerade hier vorliegenden ökumenischen Probleme nicht
reflektiert.

So läßt sich auch des Autors Unterstützimg der Theorie von den «ekkle-
sialen Elementen» verstehen (S. 222), wenn er diese auch weniger statisch als
dynamisch verstanden wissen möchte (S. 240.) Dem entspricht auch, daß
Jaeger die Unterscheidimg von einer communio perfecta und imperfecta als
ein taugliches Instrument für die Bestimmung der ökumenischen Relation
zwischen den Kirchen hält ; die vage und eher zaghafte Andeutung von einer
communio imperfecta von noch als «peccatores» anzusprechenden Katholiken

(S. 221) dürfte doch noch etwas zu wenig sein, um einen ernsthaften
ökumenischen ekklesiologischen Dialog zu begründen. Das Bild rundet sich,
wenn wir zur Einbettung der Mariologie in die Ekklesiologie nur volle Töne
der Zustimmung hören (S. 234ff.). Die eigentliche ekklesiologische Problematik

dieses Vorganges, die sowohl dogmengeschichtlich als auch praktisch-



Rezensionen 377

ökumenisch sehr vieldeutige Aspekte zeigt, wird nach keiner Seite hin weiter
bedacht.

Die zweite Auflage bestätigt den Eindruck der ersten: ein in vieler
Hinsicht dankenswertes Buch, das aber trotz seiner wertvollen Anreicherung
doch noch mehr am Ausgangspunkt der ökumenischen Realität siedelt, weil
der dahinterstehende dynamische gute Wille durch beachtliche «ekklesiale»
Selbstverständlichkeiten noch gehemmt scheint. Wilhelm Dantine, Wien

Hans Waldenfels Offenbarung. Das Zweite Vatikanische Konzil auf dem
Hintergrund der neueren Theologie. Beiträge zur ökumenischen Theologie,

hrsg. v. H. Fries, 3. München, Max Hueber Verlag, 1969. X + 328 S.

DM 29,80.

Waldenfels setzt bei seiner Darstellung des theologiegeschichtlichen
Hintergrundes des Vaticanum II mit der Theologie der katholischen
Handbücher der Fundamentaltheologie ein und stellt fest, daß dort das Thema
Offenbarung kaum aufgegriffen wurde ; ebenso fehlt eine Auseinandersetzung
mit dem Offenbarungsverständnis evangelischer Theologen. Durch die Trennung

des Offenbarungstraktates vom Glaubenstraktat entstand in der
Manualientheologie weithin der Eindruck, als handle es sich bei Offenbarung
um eine sachhafte Mitteilung und als sei das personale Moment übersehen.
Theologiegeschichtlich geht der Verfasser auf die Tübinger Schule (J. S. Drey,
J. A. Möhler) mit ihrer Gegenüberstellung von Vernunft und Geschichte
zurück. In der französischsprachigen Theologie der Gegenwart (Chenu, de
Lubac, Daniélou, Congar u. a.) ist der Sinn für das Geschichtliche, die
Rückgewinnung der Christozentrik und die Ganzheitlichkeit des
Offenbarungsvorgangs bezeichnend. Für die deutsche katholische Theologie ist
der Einfluß der Ich-Du-Philosophie (Buber, Ebner u. a.) wie das Gespräch
mit der evangelischen Theologie wichtig. Den Beitrag der letzteren sieht
Waldenfels vor allem in der Betonung der Christozentrik, der Trinität
(Barth), des Anrede- und Vollzugscharakters der Offenbarung (Bultmann)
und in der Frage nach dem «Verstehen» der Offenbarung (J. M. Robinson,
Fuchs, Ebeling). Mit der Christozentrik von H. Fries ist am Vorabend von
Vaticanum II der Punkt erreicht, von dem dieses ausgeht.

Bei der Analyse der Sprachform des Offenbarungskapitels ergibt sich,
daß im Vaticanum II die scholastische Sprache zugunsten der biblischen
verlassen ist. Inder heilsgeschichtlichen Konzeption der «Oeconomia revela-
tionis» wirkt sich nicht zuletzt auch die Vorarbeit der evangelischen Theologie

(Cullmann) aus. Das Offenbarungskapitel steht insofern in engem
Zusammenhang mit der neuesten Theologie, als es eine christozentrische
Offenbarungstheologie vertritt, die aber im Sinne von Joh. 14, 9 (wer mich
sieht, der sieht den Vater) auch theozentrisch ist. Dazu gehört weiter der
geschichtliche Charakter der Offenbarung und ihr Verständnis nicht als
Sachmitteilung, sondern als personale Selbstmitteilung, die responsorischen
Charakter hat, d. h. auf Anruf und Antwort angelegt ist.

Das Buch von Waldenfels ist nicht umsonst in einer Reihe «Beiträge zur
ökumenischen Theologie» erschienen. Es genügt tatsächlich diesem Anspruch
schon allein durch die Tatsache, daß die Bemühungen der gesamten gegen-



378 Rezensionen

wärtigen Theologie in Sachen Offenbarung zusammengeschaut und die
weitgehenden Gemeinsamkeiten evangelischer und katholischer Theologie
rückhaltlos zugegeben und dargestellt werden.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

Jan Willebrands u. a., ökumenisches Direktorium, 1. Einführung von
Bischof Jan Willebrands, Erläuterungen von Eduard Stakemeier. Kon-
fessionskundliche Schriften des Johann-Adam-Möhler-Instituts, 8. Paderborn,

Bonifacius-Druckerei, 1967. 140 S.

Um die Postulate des Konzilsdekretes über den Ökumenismus zu verwirklichen,

erließ das Sekretariat für die Einheit der Christen ein «Direktorium»
(in unserem Sprachgebrauch: verbindliche Richtlinien). Die vorliegende
Schrift enthält den offiziellen lateinischen Text und die deutsche Übersetzimg.

Die Richtlinien sehen die Bildung von ökumenischen Kommissionen
auf verschiedenen Ebenen vor, äußern sich über die Gültigkeit von Taufen,
die in nicht-katholischen Kirchen gespendet wurden (es wird abgelehnt, alle
Konvertiten unterschiedslos einer Konditionaltaufe zu unterziehen), sie

zeigen, wie die Annäherung an die getrennten Brüder durch geistliche Mittel
(ins Kirchenjahr eingeordnete Gebetsveranstaltungen) zu fördern ist und
stellen Regeln für die «communicatio in spiritualibus et in sacris» mit
Orthodoxen und Evangelischen auf (die gemeinsame Teilnahme an der
Eucharistie und die Mitwirkung eines Evangelischen als Lektor oder
Prediger bei der katholischen Messe wird wegen des Fehlens des Weihesakramentes

abgelehnt). Der Kommentar von E. Stakemeier nimmt Stellung zur
Enttäuschung, die das Direktorium bei der ökumenischen Avant-garde
ausgelöst hat, und warnt vor der illusionären Ungeduld, welche die noch
vorhandenen konfessionellen Unterschiede nicht ernst genug nimmt.

Walter Neidhart, Basel

Gottfried Kretzschmar, Volkskirche im Umbruch. Kirchliche
Lebensäußerungen in drei Gemeinden der Evangelisch-Lutherischen Landeskirche
Sachsens. Eine praktisch-theologische Arbeit auf kirchgemeindesoziologischer
Grundlage. Berlin, Union Verlag, 1967. 198 S.

Diese Leipziger Habilitationsschrift ist die erste gründliche Studie
empirischer Kirchensoziologie aus der DDR. Kretzschmar untersucht durchAus-
wertung von Statistiken und durch Befragungen drei typische Gemeinden,
in einer Universitätsstadt, einer Kleinstadt und in einem Dorf, auf den Grad
ihrer kirchlichen Aktivität. Dabei ergeben sich nuancierte Bilder der
Unterschiede zwischen einer beinahe noch intakten volkskirchlichen Frömmigkeit
im Dorf (Erzgebirge) und starker Schrumpfung des kirchlichen Lebens
in der Industriestadt. Kretzschmar weist nach, daß die sogenannte Ent-
kirchlichung ein komplizierter Prozeß ist, der bereits vor 1800 eingesetzt hat
und durch verschiedene Faktoren bedingt ist.

Wohl kann man überall einen Rückgang im Gottesdienstbesuch feststellen,
aber nicht in einer geradlinigen Entwicklung, und in einigen Gebieten sind
gegenläufige Tendenzen wirksam, wenn z. B. die Eigenart eines Pfarrers den
Bedürfnissen und Erwartungen einer Gemeinde besonders gut entspricht.



Rezensionen 379

Auch die Kirchenaustrittsbewegung geht nicht nur auf das Konto des
kommunistischen Staates. In einer der untersuchten Gemeinden blühte das
kirchliche Leben nach 1945 durch die Zuwanderung vieler Flüchtlinge aus
dem Osten mit starken kirchlichen Traditionen auf. Ein großer Teil der
damals Eingewanderten ist inzwischen gestorben. Andere sind nach dem
Westen gezogen. Ihre Kinder sind inzwischen herangewachsen und haben
sich der ortsüblichen Unkirchlichkeit angepaßt. Dieser Vorgang darf nicht
dem Regime zur Last gelegt werden.

Auffällig ist ferner, daß die Zahl der Amtshandlungen rückläufig ist, aber
nicht bei den Beerdigungen. Ihre Zahl ist in den drei Gemeinden konstant
geblieben. Der Verfasser erklärt das damit, daß mehr ältere Menschen sterben,

die noch in einer festen volkskirchlichen Lebensordnung aufgewachsen
sind und darum weder durch die N. S.-Ideologie noch durch die atheistische
Propaganda stark beeinflußt wurden. Sterben jedoch jüngere Menschen, so
ist der Prozentsatz der ohne kirchliches Geleit bestatteten Personen
bedeutend höher.

Kretzschmars Arbeit bietet höchst interessantes Material, das auch dazu
dienen kann, die kirchlichen Verhältnisse im Westen besser zu deuten. Eine
umfassende Säkularisierungstheorie, wie sie die Religionssoziologen heute
entwerfen, versucht er freilich nicht. Darum bewegen sich die Folgerungen,
die er aus den Befunden zieht, im Rahmen der konventionellen kirchlichen
Arbeit. Walter Neidhart, Basel

Adolph Leinweber, Gibt es ein Naturrecht? Hamburger Rechtsstudien,
53. Hamburg, Cram & de Gruyter, 1965. XVI + 216 S.

Auf grund verschiedener Untersuchungsmethoden kommt Leinweber zu
dem Schluß, daß es einen Beweis für ein System überpositiver
rechtsverbindlicher Normen nicht gibt. Die Ontologen des Rechts werden abgewiesen
wie auch jene, die dem Naturrecht eine Basis in der Naturgesetzlichkeit
(Biologie oder Soziologie) verschaffen wollen, denn die Wissenschaft hat
ihren Gegenstand nicht in Werten an sich, sondern im Menschen, für den
Recht im Unterschied zum animalischen Bereich charakteristisch ist, der
zwar seiner Umwelt nicht entgehen kann, aber auch nicht darin aufgeht.

Plädiert Leinweber dafür, daß der Ausdruck Naturrecht verschwindet,
und lehnt er die Existenz eines Naturrechts als transzendenter
Rechtsordnung ab, so will er die Sache keineswegs ablehnen. Es geht in Wahrheit
um Sittlichkeit, die im Naturrecht zu uns spricht. So lautet die eigentliche
Polarität nicht «Naturrecht und positives Recht», sondern «Sittlichkeit und
Recht». Die Sittlichkeit gehört wesensmäßig einem anderen Bereich als
das Recht an; sie entspringt nach Leinweber dem Bereich des Gefühls, des
Irrationalen. Kommt aus dem Herzen des Menschen der sittliche Impuls,
so ist vermutbar, daß Gott mittelbar auf die Rechtsbildung einwirkt. Die
Psychologie nötigt nämlich zu der Feststellung, daß hinter den Phänomenen
des Massenseelischen «jenseitige Kräfte» am Werk sein können. Die
Religionspsychologie liefert Material dafür, daß transzendente Kräfte den
seelisch-passiven Menschen überkommen können, was durch das Gesetz der
Komplementarität unterstützt wird. Das ist zwar - das wird hervorgehoben -



380 Rezensionen

nicht wissenschaftlich zu beweisen, aber auch nicht nur zu glauben. Hier
liegt die Zone des Vermutbaren, die zwischen Glauben und Wissen liegt.

Das ist, verkürzt, die These, die Leinweber in seinem Buch vertritt, das

man mit Gewinn liest und das von der Theologie zur Kenntnis genommen
zu werden verdient. Es mag die Frage gestellt werden, ob Leinweber wirklich
dem Bereich des Glaubens entronnen ist, wenn er behauptet, transzendente
Kräfte vermutbar machen zu können. Warum die Theologie das Naturrecht
aufgenommen hat, bleibt leider unberücksichtigt. Bedauern wird man, daß
über die Beziehung von Sittlichkeit und Recht, auf die es dem Verfasser
schließlich ankommt, nur wenig gesagt wird, weil sich dadurch naturgemäß
Fragen einstellen müssen. Andererseits dient das einer Auseinandersetzimg,
die Leinweber mit seinem Beitrag anzuregen unternommen hat.

Siegfried Meurer, Wuppertal

Notizen nnd Glossen

Zeitschriftenschau

Schweiz. The Ecumenical Review 21, 3 (1969): Sa. Agourides, Salvation
According to the Orthodox Tradition (190-203) ; J. Rossel, From a Theology
of Crisis to a Theology of Revolution (204-215); A. R. Booth, Imperialism,
Economic Development, and the Christian World Mission (216-225); W.
Midler Römheld, The International Labour Office and the Early Years of
the Ecumenical Movement (245-257). Evangelisches Missions-Magazin 113, 2

(1969): H. J. Stoebe, Der aaronitische Segen, 4. Mos. 6, 22-27 (24-26) (50-
53) ; H. Bürkle, Der Glaube im Dialog mit den nichtchristlichen Religionen
(54—68) ; K. Blaser, Fragen der christlichen und kirchlichen Existenz im
heutigen Südafrika (69-79). Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie

16, 1 (1969): H. Schmidinger, Konstantin und die «Konstantinische
Ära» (3-21); T. Schaller, Zur Eckhart-Deutung der letzten 30 Jahre (22-39);
J. Kohlmeier, Vita est actus primus. Ein Beitrag zur Erhellung der
Geschichte der Philosophie der ersten Hälfte des 13. Jahrhunderts (40-91);
D. Pereboom, Heidegger-Bibliographie 1917-1955 (100-161). Internationale
kirchliche Zeitschrift 59, 2 (1969): B. Spuler, Die orthodoxen Kirchen LIX
(65-88); U. Küry, Zum gegenwärtigen Stand der orthodox-altkatholischen
Beziehungen (89-99). Judaica 24 (1969): H. Schmid, Gesetz und Gnade im
Alten Testament (3-29); K. Hruby, Gesetz und Gnade in der rabbinischen
Überlieferung (30-63); J. Maier, «Gesetz» und «Gnade» im Wandel des
Gesetzesverständnisses der nachtalmudischen Zeit (64r-76). Kirchenblatt für die
reformierte Schweiz 125, 12 (1969): D. Hoch, Zur Auseinandersetzung
zwischen Theologie und Tiefenpsychologie, I (180-183); 13: A. Mettler, Zur
Überwindung des konstantinischen Erbes (194-199); D. Hoch, II (200-203).
15—16: G. Locher, Zwingli und Erasmus (225-228; 242-246). Neue Zeit-


	Rezensionen

