
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 5

Artikel: Käthe Kollwitz und die sozialkritische Funktion der Kunst

Autor: Müller, Folkert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878695

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878695
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Käthe Kollwitz und die sozialkritische Funktion
der Kunst

Wer nach dem Selbstverständnis der Kunst fragt, dem eröffnet
sich ein weites Feld; wegen der Vielfalt der Antworten ist kein
Hauptnenner zu finden, der in erschöpfender Weise darüber
Auskunft zu geben vermöchte, worin die Aufgabe der Kunst besteht.
Kunst spiegelt die Mannigfaltigkeit des Lebens wider. Jeder
Bereich des menschlichen Lebens untersteht gewissen Eigengesetzlichkeiten,

worauf Helmut Thielicke gleich zu Beginn seiner Ethik
hinweist1. Deswegen könnte die Meinung einleuchten, nur Künstler
oder Kunstsachverständige seien in der Lage, ein Urteil über Kunst
abzugeben. Wenn es aber stimmt, daß Kunst mit dem Leben, das

wir leben, verflochten ist, wird man nicht vorschnell so argumentieren.

Erst recht nicht, wenn man als Christ das Weihnachtswunder

- ja das ganze Evangelium - gerade auch vom Blickpunkt
des Durchstoßens der Eigengesetzlichkeiten versteht2.

Vor allem in unserem Jahrhundert haben Künstler durch
Aufzeigen dessen, wohin schrankenloses Wirken von Eigengesetzlichkeiten

führen können, eine sozialkritische Funktion der Kunst bejaht
und entschieden wahrgenommen. Aus Anlaß des Gedenkens des

hundertjährigen Geburtstages von Käthe Kollwitz im Jahr 1967

möchte ich die These begründen und erhärten, daß zum Selbstverständnis

der Kunst auch gehört, Sozialkritik zu üben. Diese Funktion

sehe ich als eine wichtige, in unserer Zeit jedoch noch nicht
genügend erkannte und angepackte Aufgabe an.

1 H. Thielicke, Theologische Ethik, 1 (1951), S. 6; vgl. auch S. 56ff.
2 Der Weihnachtsgeschichte ist doch folgendes zu entnehmen: Dem

Gesetzmäßigen der Naturwissenschaften steht die Jungfrauengeburt gegenüber.
Politischem Machtdenken (Volkszählung) wird das scheinbar Unscheinbare,
Ohnmächtige gegenübergestellt. Vor der Krippe spielen Rangunterschiede
durch soziale Herkunft, wirtschaftliche Stellung oder Rasse keine Rolle.
In der mythischen Zeit verstand die Kunst den Menschen als sich einfügendes
Abbild der kosmischen Ordnung. Es wird noch nicht das erkennbar, was wir
heute Individualität nennen. Zu dieser Entwicklung, die das alte Denken
zerstört, kommt es vor allem durch die Verkündigung Jesu Christi, der sich
bemüht, dem Menschen zu verstehen zu geben, daß er sich geschichtlich
begreifen lernen muß (vgl. meinen Aufsatz Zum Dialog zwischen Theologie
und Kunst: D. Pfbl. 67 [1967], S. 102ff.). Also auch auf diesem Gebiet geht
es um eine Durchbrechung einer Eigengesetzlichkeit.



F. Müller 355

1.

Wilhelm Waldstein weist in die gleiche Richtung, wenn er
bemerkt, daß die Kunst zwei Forderungen zu erfüllen habe, und zwar
die ästhetische und die ethische. «Jene Forderung wendet sich an
das Wie, diese an das Was der Aussage. Hier im Ethischen liegt vor
allem die innere Kraft, die Quelle der bleibenden, alle bereiten
Herzen ergreifenden Wirkung. Und die innere Kraft eines Werkes
richtet sich danach, ob der Künstler als Richter seiner selbst sich
das ethische Gesetz zu eigen gemacht und in welchem Maße er es

erfüllt hat.»3

An der Art des sozialen Verhaltens entscheidet sich Gedeihen
oder Vergehen jeder Gesellschaft. Die Kultur eines Volkes wie sie

in der Kunst4 zum Ausdruck gebracht wird ist gleichsam ein Seismograph,

der recht empfindlich auf Spannungen, Rumoren und
Ausbrüche in der Gesellschaft reagiert. Werden keine Reaktionen
aufgezeichnet, so kann dies entweder ein schlechtes Zeichen für die
Kunst oder aber für die Gesellschaft sein, die frei sich entfaltende
Kunst nicht zuläßt. Rechte Kunst ist nicht nur Spiegelbild
augenblicklicher Erscheinungen; sie weist über gegenwärtige Momente
hinaus in die Zukunft. Es ist bemerkenswert, daß Paul Tillich bei
seinen Untersuchungen und Darlegungen über den Sozialismus von
der Malerei ausgegangen ist; er schreibt ihr prophetische Kräfte
zu5. Er sagt: «Die Malerei ist stumme Offenbarerin und spricht
doch dem deutenden Geist oft vernehmlicher als das

begriffstragende Wort.»6 Ich möchte noch hinzufügen - was vor allem für
die authentische7 moderne Malerei gilt -, daß der durch sie

ausgehende deutende Geist ausgerichtet ist auf ein Echo; auf eine

3 W. Waldstein, Vom Ethos der Kunst : Kunst und Ethos. Deutungen und
Zeitkritik (1954), S. 16.

4 Im folgenden denke ich bei dem Begriff «Kunst» an Malerei und
Bildhauerei.

5 P. Tillich, Christentum und soziale Gestaltung, Frühe Schriften zum
Sozialismus: Gesammelte Werke, 2 (1962) S. 39.

6 Tillich (A. 5), S. 36.
7 Ein Ausspruch von Chagall: «Abstrakt und nicht abstrakt — das sind

für mich keine Kriterien. Ich kenne nur die authentische, die gute Malerei -
und das Gegenteil davon»: W. Erben, M. Chagall, der Maler mit den Engels -

Hügeln (1957), S. 7.



356 F. Müller, Käthe Kollwitz und die

Antwort, die in einen Dialog mündet8. Wo das gerade in unserer
Zeit so bedrängende Thema «Mensch» und «menschliches,
friedvolles Leben» von der Kunst angesprochen, «bezeichnet» und
«gezeichnet» wird, da sind Soziologen und Theologen besonders
interessierte Gesprächspartner der Künstler.

Eine Hauptfrage im gesamten sozialen Fragenkomplex ist die

Frage der Macht - sie ist wohl die Schlüsselfrage überhaupt. Es
lohnt sich, dem Gedankengang von P. Tillich nachzugehen9. Die
wichtigsten Marksteine auf diesem Wege lassen sich in gedrängter
Kürze so fixieren: Mächtigkeit und Macht sind voneinander zu
unterscheiden. Mächtigkeit ist eine Frage der Fähigkeit des
Vorstoßens über sich selbst hinaus. Je größer die dazu befähigende
Kraft ist, um so gewaltiger ist die Mächtigkeit, die sich in der
Begegnung mit dem Leben zeigt. Die Begegnung selbst vollzieht
sich im wechselseitigen Vorstoßen und Zurückweichen. Das Sein
ist ein ständig wechselnder Ausgleich von Mächtigkeiten in der
Begegnung. Mächtigkeit hat jedes Ding, das auf uns vorstößt und
sich dadurch Geltung verschafft, um im nächsten Augenblick
zurückzuweichen, wenn es von einem eindringlicheren Vorgang
verdrängt wird. Mächtigkeit begegnet z. B. in einer Meereswoge, die
sich ins Land einfrißt und sich wieder zurückzieht. Wir nehmen die
Welt in einer ständigen wechselhaften Spannung von Mächtigkeit
und Ohnmächtigkeit wahr. Diese Spannung ist die ursprüngliche
Wirklichkeit des Seins.

Dieselbe Spannung bestimmt das gesellschaftliche Sein. Ein
entscheidendes neues Moment kommt jedoch hinzu: Der Ausgleich
von Mächtigkeitsspannungen wird ausgetragen beeinflußt vom
Bewußtsein und vom Willen der Machtträger. Deshalb ist hier vom
Ausgleich von Machtspannungen zu reden. Macht besitzt derjenige,

8 Vgl. Kurt Lüthi, Theologische Bemerkungen zum Selbstverständnis der
modernen Malerei, Zs. ev. Eth. 5 (1961), S. 271; ders., Das Ende des
Christusbildes in der modernen Malerei. Ein Beitrag zum Gespräch mit der
bildnerischen Kirnst : ebd. 10 (1966), S. 262 ; ders., Moderne Malerei : Moderne
Literatur, Malerei und Musik. Drei Entwürfe zu einer Begegnung zwischen
Glaube und Kunst, hrsg. von K. Marti, K. Lüthi und K. von Fischer (1963),
S. 284ff.; Müller (A. 2), ebd.

9 Tillich (A. 5), S. 193ff. Das Kapitel trägt die Überschrift «Das Problem
der Macht - Versuch einer philosophischen Grundlegung». Tillich geht es

in seinen Untersuchungen in diesen «Frühen Schriften» um das
Herausarbeiten echter Begegnungen von Sozialismus und Christentum.



sozialkritische Funktion der Kunst 357

der aufgrund gesellschaftlicher Mächtigkeit seinen Willen gegenüber

einem anderen durchgesetzt hat und seine Machtposition zu
behaupten versteht. Innerhalb dieser Gesellschaft entstehen und
erhalten sich Spannungen zwischen der Vielzahl von Machtpositionen.

Es geht um das ineinandergreifende Geflecht von
Anerkennung und Forderung.

Geistige Macht ist Macht im übertragenen Sinne. Geistige Macht
wird nur wirkungsmächtig, wenn sie von mittelbaren oder
unmittelbaren Trägern gesellschaftlicher Machtpositionen ergriffen
und gesellschaftlich wirksam angesetzt werden. Geistige Macht
bedarf geistiger Ausdruckskraft. Genau an diesem Punkt - so
meine ich - kann Kunst eine wichtige Funktion ausüben. Ja, sie

sollte es tun! Denn wenn Leben ein fortwährendes Begegnen10 ist,
dessen dynamische Bewegungstendenz durch Anerkennen und
Fordern umschrieben werden kann, und wenn Kunst zu diesem von
Tillich wohl so richtig gesehenen Leben nicht beziehungslos wirken
will, dann muß die Rolle der Kunst bejaht werden, an der
Gestaltung menschlichen Lebens bewußt teilzunehmen.

Diese These ist zu untermauern von Künstlern und Theologen.
Friedrich Naumann äußerte z. B. : «Aber gerade, weil wir das

Christlich-Soziale als eine Wucht und Kraft empfinden, gerade
darum ist es nötig, das Empfundene, soviel wie möglich, in feste,
einfache Worte zu fassen. Wir müssen die Noten finden zu dem
stürmischen Frühlingsgesang, der unsere Seele erfüllt.»11 Worte,
Noten oder, so ist hinzuzufügen, Bilder vermögen das von Naumann
Angesprochene und Empfundene auszudrücken. - Als Beispiel auf
der Seite der Künstler ist besonders eindrücklich das Selbstbildnis

von George Grosz aus dem Jahre 1926, das er betitelt hat:
«Selbstbildnis als Warner». Wie engagiert sich dieser Künstler
wußte, wird dadurch besonders deutlich, daß er seinen Augen einen
scharfen, unbestechlichen Blick verleiht und er seiner Linken die

Haltung einer Schwurhand gibt. Deutlicher kann kaum der Ernst,
der bei der künstlerischen Arbeit vorantreibt, dargestellt werden.

Doch nun wieder zurück zu Tillich. Wie löst er das schwierige

10 So auch K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, III, 2 (1948), S. 299ff.
11 F. Neumann, Prophetischer Sozialismus, abgedruckt in Klassiker des

Protestantismus, 8. Der Protestantismus im 19. und 20. Jahrhundert, hrsg.
von W. Philipp (1965), S. 218.



358 F. Müller, Käthe Kollwitz und die

Problem der Beziehung zwischen Macht und Gewalt? «Wenn
Mächtigkeit «Sein überhaupt», Macht «gesellschaftliches Sein
überhaupt» ist, so ist das Fehlen von Mächtigkeit Aufhebung des Seins,
das Fehlen von Macht Aufhebung des gesellschaftlichen Seins.
Der Verzicht auf Mächtigkeit oder Macht wäre danach der Verzicht
auf Sein.» - Von diesem Glied seiner Überlegungskette an - so
meine ich feststellen zu können - denkt Tillich nicht mehr
hauptsächlich philosophisch. Es folgt kaum merkbar der Umschlag in
theologisches, genauer gesagt christliches Denken, obgleich die

entsprechenden Vokabeln nicht benutzt werden. Tillich fragt trotz
des von mir wiedergegebenen Zitates, das an Deutlichkeit nichts
zu wünschen übrig läßt, ob der Verzicht auf Macht nicht dennoch
und trotzdem einen positiven Sinn haben könnte. Diese Frage
wird bejaht. Es wird als Ergebnis vorgelegt: «Und so entsteht
jenes paradoxe und doch höchst wirkliche Gebilde der 'Macht aus
Verzicht auf Macht'. Die Möglichkeit solcher Paradoxie ist darin
begründet, daß der Sinn, der in jeder Macht stillschweigend
anerkannt wird, gerade das Hinausgehen über jeden greifbaren,
begrenzten Sinn sein kann. Ja noch mehr, jeder Sinn muß ein Moment
jenes Hinausgehens enthalten, um in Wahrheit Sinn zu sein, und
das bedeutet: in jeder Macht ist ein Moment Verzicht auf Macht,
und von diesem Moment lebt die Macht.»12 Tillich sieht in der

Möglichkeit dieses Verzichtes einen entscheidenden Unterschied
zwischen Mensch13 und Tier, dem diese Möglichkeit nicht gegeben
ist, weil es an einen bestimmten Lebensprozeß gebunden ist. Die
brutale Anwendung von Gewalt durch Menschen ist für Tillich ein
Kennzeichen von Ohnmacht.

2.

Nach dieser kurzen philosophischen und theologischen Besinnung
möchte ich im folgenden nicht Künstler zu Wort kommen lassen,
die auch u. a. vielleicht gelegentlich einmal das angedeutet haben,

12 Tillich (A. 5), S. 205.
13 Tillich spricht in diesem Zusammenhang nicht von Jesus Christus;

doch es drängt sich zwischen den Zeilen der Gedanke an den Fleisch
gewordenen Logos Theou geradezu auf. In ihm ist diese «Macht aus Verzicht
auf Macht» ganz zum Durchbruch gekommen.



sozialkritische Funktion der Kunst 359

was George Grosz als Lebensprogramm gesehen hat. So könnte
etwa auf Paul Klees Zeichnung «Fesselung» (1920) oder auf Marc
Chagalls Werke «Die Soldaten» (1914) oder «Krieg» (1943)
hingewiesen werden. 1938 begann George Braque mit einer Serie von
Stillleben, denen er den Titel «Vanitas» gab. Bekannt ist das riesen-
formatige Bild «Guernica» von Pablo Picasso. So verlockend es ist,
auf George Grosz oder Otto Dix (etwa 100 Zeichnungen, Aquarelle
und Radierungen zum Thema «Krieg» recht eindrucksvoll das

Triptychon «Großstadt», 1927/28) oder auch Ernst Barlach
einzugehen, dessen entscheidende Wende zur religiös gefärbten Sozialkritik

sich 1915 vollzog, will ich nur einem Klassiker der
sozialkritischen Richtung in der Kunst das Wort reden, und zwar
Käthe Kollwitz aus Anlaß des von mir eingangs erwähnten
Jubiläums. Für sie trifft in besonderer Weise zu, was W. Waldstein von
der inneren Kraft eines Werkes sagt, die er in Beziehung setzt
zum Maße der Erfüllung des ethischen Gesetzes durch seinen

Schöpfer14.
Um einen Menschen verstehen zu lernen, ist es gut, wenn man

Aussagen zur Hand nimmt, die dieser in einer Weise getan hat,
welche die Gedanken freilegen, die bewegt werden bzw. von denen
dieser Mensch in Bewegung gebracht worden ist. Ein eindrucksvolles

Zeugnis sind die Tagebuchblätter und Briefe von Käthe
Kollwitz. Wer nicht nur ihre bildnerischen Werke betrachtet,
sondern sich auch mit dem beschäftigt, was sie in Worten zu Papier
gebracht hat, vermag zu ahnen, welche Antriebskräfte aus der Tiefe
Herz und Seele dieser Frau in eine bestimmte Richtung drängten.
Diese Richtung läßt sich mit einem Stichwort bezeichnen:
Mitleiden. Kunst ist für K. Kollwitz nicht Selbstzweck oder ästhetische
Schwelgerei in Farben gewesen, sondern Dienst am Nächsten, der
ihr in hungernden Kindern begegnete wie in Müttern und Frauen,
die um ihre gefallenen Söhne und Männer trauern, in den Arbeitslosen,

den Verzweifelten. Sie sah diese Menschen in ihrer Armut
täglich vor sich; denn ihr Mann war Arzt im grauen Berliner
Norden. Im September 1909 hat sie folgendes in ihrem Tagebuch
festgehalten :

«Die Frau Pankopf war hier. Hatte ein ganz blaues Auge. Ihr Mann hat
zu toben angefangen. Wie ich sie nach dem Mann fragte, erzählt sie, daß er

14 Waldstein (A. 3), ebd.



300 F. Müller, Käthe Kollwitz und die

hat Lehrer werden wollen, wurde dann Schildplattarbeiter und hatte sehr
gut bezahlte Arbeit. Er bekam Herzvergrößerung und zu jener Zeit schon
die ersten Anfälle von großer Unruhe. Er ließ sich behandeln und versuchte
wieder zu arbeiten. Es ging nicht, er versuchte andere Arbeit zu bekommen,
ging im letzten Winter mit der Drehorgel. Er bekam geschwollene Füße und
litt je länger je mehr unter Schwermut und Unruhe. Dauerndes Jammern
nach dem Tode. Er könne seine Familie nicht erhalten usw. Als das vorletzte
Kind starb, war er exaltiert unglücklich viel länger als die Frau. Sechs
Kinder leben. Zuletzt fing er an zu toben und wurde nach der Herberge
gebracht. Je länger je mehr verstehe ich das typische Unglück in Arbeiterfamilien.

Sobald der Mann trinkt oder krank und arbeitslos ist, immer
dieselben Erscheinungen : entweder er hängt als toter Stein an seiner Familie
und läßt sich ernähren - von allen Familienmitgliedern verwünscht — (siehe
Schwarzenau, Frank), oder er wird schwermütig (Pankopf, Gönner) oder
wird verrückt (ebenfalls der Idiot Frank), oder er nimmt sich das Leben.
Bei der Frau dann immer derselbe Jammer. Sie behält die Kinder, die sie
ernähren muß, schimpft und klagt über den Mann. Sieht nur was aus ihm
geworden ist und nicht, wie er es geworden ist.»15

K. Kollwitz hat tief mitgedacht, indem sie versuchte, das

Vordergründige, das ins Auge Fallende zu durchstoßen und nach Ursachen
zu fragen. Dadurch ist sie leidensfähig geworden. Die Themen ihrer
Darstellungen haben deshalb ihre Ausrichtung auf das Leid, das so
unendlich viele Gesichter hat. In Zyklen beschäftigt sie sich mit
«Bauernkrieg», «Krieg», «ein Weberaufstand» und «Tod». Persönliches

Schicksal fängt sie z. B. in ergeifender Weise ein in den

Darstellungen «Die Zertretene», «Nachdenkende Frau», «Mutter
beschirmt ihre Kinder». Sie versteht es, das Not- und Grauenvolle
ohne jede Beschönigung sichtbar zu machen, ohne die Schuldigen,

die das Ganze verursacht haben, in ihren Zeichnungen zu
bannen, wie es Otto Dix und George Grosz versucht haben. Dadurch
bleibt es dem Betrachter überlassen, für sich eine Antwort zu finden.
K. Kollwitz vermochte vielleicht nicht so gradlinig wie männliche
Logik zu folgern. Dieses «wie es geworden ist» war für sie eine
komplizierte Geschichte, die von sehr vielen Faktoren bestimmt wird.
Ihre Lebensarbeit, für die wir nicht dankbar genug sein können,
hat auch heute nach wie vor gleich starke Aussagekraft; denn
leidende Mütter und Frauen, hungernde (auch seelisch hungernde)
Kinder und kriegführende Männer (schon im Kleinkrieg des Alltags)
erleben wir auch in unserer Zeit.

15 K. Kollwitz, Tagebuchblätter und Briefe, hrsg. von Hans Kollwitz
(1948), S. 47.



sozialkritische, Funktion der Kunst 361

Heute gibt es allerdings auch besonders viel Nöte, die nicht so
ins Auge springen, dennoch aber viel Leid auslösen. Die
Entmenschlichung unseres Lebens schreitet gerade dort fort, wo unsere
Gesellschaft scheinbar perfekt funktioniert. Auch Wohlstand kann
ein Notstand sein. Wieviel Menschen fühlen sich aneinandergeheftet,

aber verstehen sich nicht, obwohl sie miteinander leben
bzw. leben müssen. Diese Entfremdung hat Albert Camus in seiner
1942 entstandenen Erzählung «Der Fremde» folgendermaßen ins
Bild gebracht:

«Zweimal täglich, um elf und um sechs Uhr, führt der Alte seinen Hund
spazieren. Seit acht Jahren machen sie immer den gleichen Weg. Man kann
sie in der Rue de Lyon sehen, wo der Hund den Mann so lange zieht, bis der
alte Salamano es satt hat. Dann schlägt er auf den Hund ein und beschimpft
ihn. Der Hund kriecht vor Angst und läßt sich nun von dem Alten ziehen.
Hat der Hund alles vergessen, dann zieht er wieder seinen Herrn und wird
wieder geprügelt und beschimpft. Dann bleiben beide auf dem Bürgersteig
stehen und sehen einander an, der Hund voller Angst, der Alte voller Haß.
So geht das jeden Tag.»16

Was Camus von Salamano und seinem Hund berichtet, läßt sich
auf Beziehungen zwischen Menschen ohne weiteres übertragen. -
Es wäre schon für unsere Zeit ungeheuer wichtig, daß auch gerade
mit den Mitteln und Möglichkeiten der Kunst Punkte sichtbar ins
Blickfeld gerückt werden, die ein Bedenken nicht nur verdienen,
sondern eine Besinnung über unser menschliches Zusammenleben
in Gang bringen, die eine Umkehr eröffnen könnten - und wenn sich
nur wenige angesprochen wissen!

Es wäre schade, wenn die Jubiläumsausstellungen zum Gedenken

an Käthe Kollwitz lediglich der Erinnerung gegolten hätten: so

war es einmal! Es ist zu hoffen, daß diese Ausstellungen Mahnung
und Anregung für Berufene gewesen sind, die sozialkritische Funktion

der Kunst zu sehen und derselben auch Raum zu geben,
sowohl zum Guten der Kunst als auch unserer Gesellschaft.

Folkert Müller, Bremen

16 A. Camus, Der Fremde (deutsche Übers. 19646), S. 36f.


	Käthe Kollwitz und die sozialkritische Funktion der Kunst

