
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 5

Artikel: Le sacrifice eucharistique

Autor: Rordorf, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878694

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878694
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le sacrifice eucharistique

Le sacrifice eucharistique est-il un symbolisme? ou est-il une
réalité? Est-ce que nous comparons l'eucharistie seulement à un
sacrifice, ou est-elle vraiment un sacrifice, le sacrifice de la Nouvelle
Alliance? Nous touchons, par cette question, au vif d'un sujet qui
est à l'ordre du jour de la controverse théologique entre catholiques-
romains et protestants, depuis la Réforme du XVIe siècle; et ce

sujet ne laisse pas non plus indifférentes les Eglises orthodoxes
puisqu'elles sont entrées, elles aussi, dans le mouvement du dialogue
œcuménique.

Notons bien: nul protestant n'est «contestateur» (pour employer
un mot à la mode) à ce point qu'il nie tout caractère sacrificiel de

l'eucharistie; d'autre part, chaque catholique-romain ou chrétien
orthodoxe reconnaîtra que l'eucharistie n'est tout de même pas la
même chose qu'un sacrifice sanglant. Le débat porte donc plutôt
sur la mesure soit du symbolisme, soit du réalisme de la notion de

sacrifice; ou pour le dire en d'autres termes: le débat porte sur la
signification à donner au concept de sacrifice eucharistique.

Avant d'aborder le débat au niveau de la controverse
confessionnelle, il peut être utile de faire une étude historique sur
l'interprétation sacrificielle de l'eucharistie aux premiers siècles de

l'Eglise; c'est cette étude que j'aimerais entreprendre. Certes,
nombreux sont les travaux qui ont déjà été consacrés à ce sujet ; le plus
récent est celui d'un pasteur protestant, Jean de Watteville1. Or
c'est justement cet ouvrage qui m'a convaincu qu'il n'est pas
superflu de réétudier la question. M. de Watteville, avec son souci
tout à fait louable de démontrer la continuité de la valeur sacrificielle

attribuée à l'eucharistie dès ses origines, n'a à mon avis pas
assez discerné les différents aspects que recouvre la notion du sacrifice
eucharistique, différents aspects qui se trouvent réunis depuis le
3e siècle dans des textes patristiques, et depuis les 4e/5e siècles dans
des textes liturgiques, mais qui, originellement, ont connu une
histoire indépendante. Pour la clarté de la discussion, il importe de

1 J. de Watteville, Le sacrifice dans les textes eucharistiques des premiers
siècles (1966). On y trouvera une bibliographie des ouvrages antérieurs.
On pourrait y ajouter p. ex. W. Hahn, Gottesdienst und Opfer Christi (1951) ;

B. Neunheuser, Opfer Christi und Opfer der Kirche (1960).



336 W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique

remonter à l'époque où ces différents éléments existaient encore
côte à côte sans s'être fondus en une seule tradition.

Je prendrai comme point de départ l'anamnèse de la liturgie
eucharistique telle que nous la trouvons dans le chap. 4 de la
Tradition apostolique d'Hippolyte. Ce point de départ se justifie
parce que d'une part cette prière reflète fidèlement les concepts du
sacrifice eucharistique qui s'étaient formés durant les 2 premiers
siècles, d'autre part, elle a directement influencé les textes respectifs
des liturgies ultérieures tant en Occident qu'en Orient2. Voici le
texte latin de l'Anamnèse d'Hippolyte: Memores igitur mortis et

resurrectionis eins, offerimus tibi panem et calicem, gratias tibi agentes

quia nos dignos habuisti adstare coram te et tibi ministrares. Dans ce

texte, nous pouvons déceler deux éléments principaux: l'anamnèse
et l'offrande (memores - offerimus). Nous voulons maintenant
étudier ces deux éléments l'un après l'autre et voir ce qu'ils
impliquent comme valeur sacrificielle. Je crois qu'on peut dire, sans
exagération, que nous nous trouvons là, historiquement et théo-
logiquement parlant, au cœur même de l'expression liturgique du
sacrifice eucharistique4.

1.

Memores igitur mortis et resurrectionis eius...
Le igitur rattache la prière à la phrase qui précède: quando hoc

facitis, meam commemorationem facitis. L'anamnèse fait donc suite

2 Cf. H. Lietzmann, Messe und Herrenmahl (31955), p. 50-68. L'Anamnèse
chaldéenne est la grande exception qui ne connaît pas l'idée de l'offrande
eucharistique; voir les différents travaux de Dom B. Botte sur la question:
L'Anaphore chaldéenne des apôtres: Orient, christ, per. 15 (1949), p. 259-276;
Problèmes de l'anaphore syrienne des apôtres Addaï et Mari: L'Orient
syrien 10 (1965), p. 89-106; Problèmes de l'Anamnèse: Journ. Eccl. Hist. 5

(1954), p. 22. En dernier lieu J. P. Montminy, L'offrande sacrificielle dans
l'Anamnèse des liturgies anciennes: Rev. des sciences philos, et théol. 50

(1966), p. 385-406.
3 Le texte d'après B. Botte, La Tradition apostolique de saint Hippolyte

(21963), p. 16. Le texte grec peut d'ailleurs être reconstitué à partir des
Constitutions apostoliques (12, 38) qui donnent une simple paraphrase du
texte d'Hippolyte.

4 Cf. J. A. Jungmann, Missarum Sollemnia, 2 (51962), p. 277.



W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique 337

à l'ordre exprès du Christ de célébrer l'eucharistie tel que 1 Cor.
11, 24s. et Luc 22, 19 nous le rapportent5. Puisque l'original grec
lisait poieîte qui peut être indicatif ou impératif, Dom Botte a
certainement raison de traduire : «Quand vous faites ceci, faites-le en
mémoire de moi», malgré l'indicatif du texte latin6. Ainsi la prière
de l'anamnèse obéit à l'ordre du Christ en disant : «Nous souvenant
donc de sa mort et de sa résurrection...» Les liturgies orientales7
ont encore renforcé le lien entre l'ordre du Christ et l'anamnèse de

l'Eglise, en rappelant également 1 Cor. 11, 26, et - ce qui est
caractéristique - en transformant cette parole en parole du Christ :

«Chaque fois que vous mangez ce pain et que vous buvez cette
coupe, vous annoncez ma mort (et éventuellement : ma résurrection)
jusqu'à ce que je revienne». L'anamnèse reprend ensuite directement

le contenu de cet ordre, en disant: «Nous souvenant donc» ou,
comme disent les liturgies égyptiennes: «Annonçant donc ta mort
et ta résurrection...»8

Il nous faut maintenant essayer de saisir la signification de

l'anamnèse.
Elle est donc anamnesis ou commemoratio de la mort et de la

résurrection du Christ, selon la Tradition apostolique. 1 Cor. 11, 26,
il est vrai, ne rappelle que la mort du Christ; la liturgie romaine
du 2e siècle y a donc ajouté la mention de la résurrection du Christ.
Nous constatons, d'autre part, que les liturgies ultérieures, tant
orientales qu'occidentales, ne se contentent même plus du rappel
de la mort et de la résurrection du Christ : elles complètent la série

5 Nous n'avons pas à étudier ici la question de savoir si cet ordre est une
parole de Jésus ou un reflet de la pratique liturgique de la communauté;
cf. J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu (31960).

6 Botte (n. 3), p. 17 et note 1.
7 A commencer par les Constitutions apostoliques ; voir aussi les liturgies

de Jacques, de Basile, de Marc, et le Papyrus de Dêr-Balizeh.
8 Cf. Lietzmann (n. 2), p. 24 ss. 50 ss., où les textes sont réunis. Notons

que quelques liturgies occidentales, à en juger d'après les restes du canon
de la liturgie milanaise et d'après une série de formulaires mozarabes, ont
également connu ce lien étroit entre les paroles de consécration et l'anamnèse
(cf. A. Hänggi-I. Pähl, Prex eucharistica, Spicilegium Friburgense, 12

[1968], p. 450. 498). Il est presque dommage que le canon actuel de la messe
romaine ainsi que, d'ailleurs, la Divine Liturgie ne fassent plus apparaître
cet enchaînement d'idées.

22



338 W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique

des articles de la foi christologique par la mention de l'ascension9
et par la mention de la deuxième venue du Christ lors du Jugement
dernier10.

Ce mouvement de l'anamnèse qui tend à englober, dans son
expression liturgique, toute la christologie «post-pascale», si l'on peut
dire ainsi, ne me semble pas un hasard, mais il me semble exigé par
le caractère de l'anaphore tout entière qui est elle-même
essentiellement «anamnèse». Je m'explique.

1. Le Père Jean-Paul Audet a, à mon avis, très bien montré à

quel point la prière eucharistique de l'Eglise est enracinée dans la
tradition juive de la berakha, surtout de la bénédiction prononcée à
table n. Comme les Juifs rendaient grâces à Dieu pour la nourriture,
tout en rappelant les mirabilia que Dieu avait accomplis dans

l'histoire, ainsi les chrétiens, quand ils étaient réunis pour prendre
un repas en commun, ne rendaient pas seulement grâces à Dieu pour
les bienfaits matériels qu'il leur avait préparés, mais ils louaient
Dieu en même temps pour ses dons spirituels, manifestes dans
l'histoire du salut accomplie en Christ12.

2. Or, le même cadre liturgique devint celui de l'eucharistie.
Le nom de eucharistia employé pour désigner toute la célébration
du «repas du Seigneur», que nous trouvons déjà chez Ignace
d'Antioche13, montre bien que le caractère d'«action de grâces» de

la célébration chrétienne est essentiel. Les premiers textes
liturgiques concernant l'eucharistie nous le confirment (p. ex. Justin,
Apol. I, 65; cf. Dial. 41, 1). Mais la parenté va plus loin. Parlons de

la Tradition apostolique puisque nous sommes partis de l'étude de

ce document. L'anaphore de la Tradition apostolique s'avère être
structurée selon le modèle de la berakha juive qui évoque les

mirabilia dei dans l'histoire du salut; je dis bien: «structuré», car
le contenu en est profondément transformé par la foi en Christ.
Au début se trouve le célèbre dialogue qui invite l'assemblée à se

9 Ainsi les liturgies occidentales ; à part les liturgies gallicanes et mozarabes
où l'anamnèse n'est plus qu'un rudiment.

10 Ainsi les liturgies orientales.
11 J.-P. Audet, La Didachè. Instructions des Apôtres (1958), p. 377-398.
12 On peut très bien illustrer ce stade de l'évolution par les prières de la

Didachè. Cf. mon étude «Quelques remarques à propos de Didachè 9-10 et
14», à paraître dans un prochain volume de Lex orandi.

13 Ign., Eph. 13, 1; Philad. 4; Smyrn. 7, 1; 8, 1-2; cf. Did. 9, 1.



W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique 339

joindre à l'action de grâces, et qui est prononcé sur l'oblation du
pain et du vin non consacrés ; ce début rappelle le cadre d'un repas
religieux pris en commun par des convives selon la tradition juive
et chrétienne. Aussi la suite de la préface ne sort-elle pas de ce

cadre, car on fait maintenant l'anamnèse des mirabilia dei, en
commençant par la création et en finissant par les événements salvifiques
de la vie du Christ14. C'est dans le cadre de l'énumération des

événements salvifiques de la vie du Christ que le caractère spécial
de la célébration eucharistique apparaît : car 011 récite, à ce moment-
là, les paroles de consécration sur le pain et le vin, ce qui apporte
évidemment un élément nouveau et essentiel à l'ensemble de

l'anamnèse comme nous le verrons. Mais l'énumération des mirabilia
dei accomplis en Christ pour le salut de l'Eglise n'est pas pour
autant terminée : il manque le rappel de la résurrection, de l'ascension

et de l'espérance de la parousie qui sont la clé de voûte de

l'édifice de la foi chrétienne, et sans la mention desquelles l'eucharistie

comme action de grâces ne serait pas achevée. Pour cette
raison, j'aimerais bien voir, pour ma part, dans ce que nous
appelons actuellement l'Anamnèse la fin de toute l'anamnèse qu'est
l'anaphore. L'anaphore chaldéenne (et ses descendants liturgiques)
me semble confirmer cette vue parce qu'elle est essentiellement
action de grâces16.

Qu'est-ce que toute cette démonstration peut nous apporter pour
l'étude de notre sujet, la notion du sacrifice eucharistique? A mon
avis, elle nous montre un aspect essentiel du sacrifice eucharistique,
en tant qu'il est sacrifice d'action de grâces. Il me semble même que
cet aspect est le plus primitif ou en tout cas l'un des plus primitifs
de l'ensemble des aspects sacrificiels de l'eucharistie.

Il ne faut tout de même pas perdre de vue qu'il y a eu, dans le
christianisme naissant, un fort courant anticultuel, voire anti-

14 La Tradition apostolique se distingue d'ailleurs ici de la plupart des
Préfaces orientales puisqu'elle omet le rappel de l'histoire du salut vétéro-
testamentaire entre la création et l'avènement du Christ.

15 Voir les travaux cités en note 2. Le Père Montminy a montré que
l'anamnèse chaldéenne semble refléter en cela le caractère originel de
l'anamnèse. Des traces de l'anamnèse comme action de grâces se trouvent,
d'ailleurs, dans quelques liturgies gallicanes: cf. Lietzmann (note 2), p. 60s.
L'insertion du rappel de la résurrection avant la récitation des paroles de
consécration, dans l'anaphore de la Tradition apostolique et de quelques
liturgies ultérieures, me semble issue du même souci de compléter l'anamnèse.



340 W. Bordorf, Le sacrifice eucharistique

sacrificiel qui semble remonter à Jésus lui-même. Car le judaïsme, aux
abords de l'ère chrétienne, n'avait pas le moindre doute que le
culte sacrificiel au temple de Jérusalem fût ordonné par Dieu et
donc légitime et nécessaire ; s'il est vrai que les Esséniens critiquaient
la façon dont les sacrifices étaient offerts, la jugeant profanée, ils
ne touchaient pas pour autant au principe même du culte du
temple16. Or, tant le judéo-christianisme que le pagano-christianisme
sont unanimes dans leur opposition aux sacrifices sanglants. Cela
est un indice que l'attitude anti-sacrificielle des premiers chrétiens
est en relation avec l'attitude de Jésus lui-même17.

Le procès de Jésus nous montre, en effet, que l'un des chefs
d'accusation était bien la critique de Jésus à l'égard du temple
(Marc 14, 58 par.); un récit comme l'expulsion des vendeurs du
temple (Marc 11, 15 ss. par.) et la citation d'Osée 6, 6: «C'est la
miséricorde que je veux et non les sacrifices», mise deux fois dans
la bouche de Jésus (Matth. 9, 13; 12, 7), semblent confirmer que ce

chef d'accusation n'était pas sans fondement. Jésus avait sans doute
la conscience messianique d'accomplir un sacrifice d'expiation par
sa passion et de bâtir un nouveau temple en son corps.

Le groupe des chrétiens «hellénistes» autour d'Etienne reprit
ensuite la polémique contre le temple (Actes 6, 13s.; 7, 42s. qui
cite Arnos 5, 25-27; et 7, 48s.). Et cette polémique se maintint au
sein du judéo-christianisme hétérodoxe, fait qui est d'autant plus
frappant que ce judéo-christianisme observait tout le reste de la loi
mosaïque18.

Dans le pagano-christianisme nous retrouvons la même attitude.
Bien que nous n'ayons pas beaucoup d'allusions à la polémique
antisacrificielle dans les Epîtres pauliniennes (mais cf. 1 Cor. 3, 16;
2 Cor. 4, 16; Eph. 2, 21s.), il est clair, d'après les recherches récentes

16 Cf. J. Carmignac: Rev. bibl. 63 (1956), p. 524-532.
17 Voir pour ce qui suit les travaux de O. Cullmarui et de A. Jaubert

dans New Test. Stud. 5 (1959), p. 157-173, et 7 (1960), p. 16-22. P. Prigent,
L'Epître de Barnabé I-XVI et ses sources (1961), p. 127-142, voit un début
de cette attitude déjà dans le judaïsme tardif.

18 Cf. Ps.-Clém., Ree. I, 35ss.; 54; 68; Evangile des Ebionites: Epiphane,
Pan. haer. 30, 16, 4; de même Elchasaï: Epiphane, Pan. haer. 19, 3, 6-7;
et les Mandéens: Ginza (éd. Lidzbarski), 43; 104. On peut évidemment
expliquer en partie ce phénomène par le fait de la destruction du temple de
Jérusalem en 70; cf. O. Cullmann, Le problème littéraire et historique du
roman pseudo-clémentin (1930), p. 184ss.



W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique 341

de P. Prigent sur les Testimonia19 que les chrétiens se servaient
très tôt de recueils de textes prophétiques anti-cultuels (tels Es. 1,

llss.; Jér. 7, 22s.; Ps. 50, 14s.; 51, 19); on peut facilement suivre
l'histoire de leur utilisation jusqu'au 3e siècle. L'institution du
culte sacrificiel en Israël est parfois même mise en relation directe
avec l'adoration du veau d'or: les sacrifices, dit-on alors, devaient
protéger les Israélites endurcis par leurs péchés contre un abandon
total à l'idolâtrie20.

La même polémique contre le culte des sacrifices sanglants se

tournait évidemment aussi contre les usages sacrificiels de la religion
païenne: les auteurs chrétiens répètent que c'est un non-sens de

vouloir offrir des sacrifices à Dieu qui n'a besoin de rien, et ils se

vantent d'avoir un culte sans sacrifices21.

La polémique contre les sacrifices sanglants tant juifs que païens
va de pair avec une spiritualisation de l'idée de sacrifice. Si nous
posons la question de savoir en quoi cette spiritualisation consiste,
nous constatons que le «sacrifice» est devenu, aux yeux des chrétiens,
avant tout un sacrifice «des lèvres», s'exprimant en prières et en action
de grâces. Nous trouvons cette idée exprimée parfois déjà dans
l'Ancien Testament et dans le judaïsme tardif22, ensuite dans

l'Epître aux Hébreux (13, 15; probablement aussi en 1 Pierre 2, 5).
Dans la littérature chrétienne du 2e siècle elle est très fréquente23.

19 Voir son livre cité en note 17, p. 29-70.
20 Déjà Actes 7, 41s,; Justin, Dial. 19, 6; 22, 1; Tertullien, Adv. lud. 5;

aussi Ps.-Clém., Bec. I, 35, et la «Seconde législation» de la Didascalie
syriaque.

21 Citons Aristide, Apol. 1, 6; Lettre à Diognète 2, 8; 3, 4; Justin, Apol. I,
9-10; Athénagore, Suppl. 13; Mart. Apollonii 7ss.; Ptolémée, Lettre à
Flora 5, 10; Tertullien, Spect. 13, 1; Minucius Felix, Oct. 32, 1; 10, 2. A
propos : Après ce que nous venons de voir, on ne peut soutenir comme le fait
J. de Watteville (n. 1), p. 85ss., que l'opposition aux sacrifices païens soit
le seul motif de ces «quelques textes anti-cultuels».

22 Cf. Prigent (n. 17), ibid.
23 Ne citons que 1 Clément 52, 2ss.; Barn. 2, 6. 10; Odes de Salomon

20, 3; Hermas, Mand. 10, 3, 2s.; Justin, Dial. 41, 1; 117, 3; Apol. I, 13;
Athénagore, Suppl. 13; Mart. Apollonii 8; Ptolémée, Lettre à Flora 3;
Tertullien, De orat. 27s.; Apol. 30, 5; Clément d'Alex., Strom. VII, 6, 31, 7;
32, 4; 34, 4. Il semble également que la citation de Malachie 1, 11, si fréquente
dans les écrits chrétiens, à commencer par Did. 14, ait surtout le sens de

souligner la spiritualité du sacrifice de la Nouvelle Alliance; cf. J.-P. Audet
(note 11), p. 462 s.



342 W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique

Théologie et liturgie du 2e siècle sont donc en parfaite harmonie :

en effet, nous retrouvons dans l'interprétation patristique de la
notion de sacrifice le même concept qui donne à l'Anamnèse
liturgique son sens premier, comme nous l'avons vu: elle est avant
tout le sacrifice «des lèvres», c'est-à-dire des prières et de l'action de

grâces dont parlent les théologiens.

2.

Or, ce serait une erreur de croire que la valeur sacrificielle de
l'anamnèse se limite à cette action de grâces24. En effet, il faut bien
le souligner, l'anamnèse de la célébration eucharistique est une
anamnèse de caractère spécial parce qu'elle ne rappelle pas simplement

en paroles les mirabilia dei, mais montre et répète par des

gestes visibles un moment précis et décisif de l'histoire du salut:
le dernier repas que le Christ prit avec ses disciples et où il institua
le sacrement de la Nouvelle Alliance. En tant qu'anamnèse spéciale,
l'eucharistie se situe dans la prolongation des célébrations com-
mémoratives juives qui réactualisent, dans le présent, un événement
du passé ; pensons en particulier au repas pascal juif qui réactualise
les événements de l'Exode pour les convives, à tel point qu'ils
revivent le passé, dans le présent, et s'engagent concrètement à
servir Dieu. On a pris l'habitude de parler de «mémorial» pour
désigner ce caractère spécial de l'anamnèse eucharistique25.

Or, l'anamnèse eucharistique réactualise le sacrifice du Christ\
Je suis ici entièrement J. Jeremias qui, sur la base de ses études
exégétiques minutieuses, a, à mon avis, prouvé que Jésus lui-même
s'est considéré comme le vrai agneau pascal qui souffre en substitution

«pour beaucoup», qui établit, dans le sacrifice de son corps
rompu et de son sang répandu, la Nouvelle Alliance, et qui, en

24 C'est l'erreur du livre de Fr. Wieland, Der vorirenäisehe Opferbegriff
(1909), qui, à l'époque, a déclenché toute une controverse; cf. G. Rauschen,
Eucharistie und Bussakrament in den ersten sechs Jahrhunderten der Kirche
(21910); aussi W. Goossens, Les origines de l'Eucharistie, sacrement et
sacrifice (1931).

25 Sur ce sujet, il y a une littérature abondante; cf. p. ex. la bibliographie
donnée par de Watteville (n. 1), p. 17, note 50.



W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique 343

donnant à ses disciples les signes de son corps et de son sang, leur
donne part à l'expiation réalisée dans sa mort26.

Si les communautés pauliniennes considèrent l'eucharistie comme
participation au sacrifice du Christ, ce n'est donc pas parce qu'elles
seraient influencées par la pensée hellénistique, comme on le prétend
souvent, mais tout simplement par fidélité à l'intention du Christ.
Elles savent, en effet, que le Christ est leur agneau pascal immolé

pour eux (1 Cor. 5, 7) et que, en communiant, elles participent au

corps et au sang du Christ, bénéficient des fruits de sa mort salutaire
et deviennent vraiment communauté fraternelle, un «corps» qui
est lui-même relié mystiquement à sa tête Jésus-Christ (1 Cor.
10, 14-22)27.

La même idée du sacrifice du Christ accompli pour nous se trouve
ailleurs dans le Nouveau Testament, en Eph. 5, 2, et surtout, bien
entendu, dans l'Epître aux Hébreux28 qui montre l'accomplissement
et le dépassement du culte sacrificiel de l'Ancien Testament dans
et par le sacrifice unique du Christ. Les textes chrétiens du 2e siècle

ont la même optique, soit qu'ils parlent du sacrifice du Christ29,
soit qu'ils parlent des espèces eucharistiques en tant que nourriture
et breuvage spirituels issus de ce sacrifice, nous donnant un gage
d'immortalité30; soit encore qu'ils parlent de l'unité de l'Eglise,
corps du Christ, rendue visible dans le sacrement eucharistique31.

Il est évident que nous nous trouvons ici au cœur même de la
théologie et de la spiritualité de l'eucharistie : le sacrifice unique du
Christ est réactualisé, dans ce sens que les fruits de ce sacrifice sont
réellement donnés à l'Eglise, dans les signes du corps et du sang
du Christ.

Nous avons certainement à situer dans ce même contexte, les

prières d'épiclèse dont nous trouvons la première dans la Tradition

26 Jeremias (n. 5), p. 210-229.
27 Cf. l'interprétation de ces textes par S. Aalen: Nov. Test. 6 (1963),

p. 151s.
28 Chap. 8-10; cf. J. Behm, dans Theol. Wort. 3 (1938), p. 185s.
29 Barn. 7, 2 s., et toute la typologie du sacrifice d'Isaac appliquée au

Christ: D. Lerch, Isaaks Opferung christlich gedeutet (1950).
30 Did. 10, 3; Ign., Eph. 20, 2; Justin, Apol. I, 66; Irénée, Adv. haer.

IV, 18, 5.
31 Did. 9, 4, et ses parallèles dans les liturgies ultérieures; Ign., Eph. 13, 1 ;

Philad. 4; Smyrn. 7, 1; 8, 1-2; cf. Trad, apost. 4: ad unum congregans.



344 W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique

apostolique, après l'anamnèse32. Elle trouvera sa place à cet endroit
dans la plupart des liturgies orientales33. Dans les liturgies
égyptiennes, elle sert plutôt d'introduction aux paroles de consécration,
ce qui serait également le cas dans l'actuel Canon de la messe romaine
si on peut voir dans la prière Quam oblationem un reste d'épiclèse34.
Personnellement, je ne vois pas beaucoup de différence quant à
leur caractère profond entre les épiclèses qui sont prononcées avant
et celles qui sont prononcées après les paroles de consécration ; il me
semble qu'il s'agit dans les deux cas d'une prière demandant la
transfiguration des espèces en corps et en sang du Seigneur35. Bien
entendu que selon la place qu'occupe l'épiclèse dans la liturgie,
l'accent théologique est différent: dans le cas de l'épiclèse qui se
situe avant la consécration l'accent est mis sur les paroles de

consécration qui suivent ; dans le cas de l'épiclèse qui est prononcée
après la consécration, l'accent est mis sur l'épiclèse elle-même.
Mais nous n'avons pas à entrer dans cette question complexe.

J'aimerais plutôt - pour terminer cette première partie de mon
exposé - résumer encore une fois ce que nous avons trouvé,
jusqu'ici, comme aspects du sacrifice eucharistique, rattachés au
concept d'anamnèse. Il est assez curieux de constater que dans
l'anamnèse deux mouvements inverses se croisent. D'une part, nous
faisons l'anamnèse des mirabilia dei, surtout de ceux accomplis en
Christ ; nous faisons ainsi monter au Père notre sacrifice d'action de

grâces; d'autre part, en rappelant l'institution du sacrifice de la
Nouvelle Alliance, celui-ci s'actualise dans le présent, c'est-à-dire
le Christ lui-même prend l'initiative et nous distribue les fruits de

son sacrifice. Il y a donc un mouvement qui monte de nous vers le
Père, en passant par le Christ, et il y a un mouvement qui descend
du Père vers nous, en passant également par le Christ. Ce double

mouvement se croise en la personne du Christ qui est le médiateur
32 Justin y fait peut-être déjà allusion: Apol. I, 66.
33 A part les liturgies de Syrie orientale où elle est insérée après la prière

d'intercession, comme l'a montré Dom B. Botte: Saeris Erudiri, 6 (1954),
p. 48-72.

34 Elle se trouve déjà chez Ambroise, De sacr. IV, 21. Voir J. Baumstark,
Die Messe im Morgenland (1906), p. 144s.; Lietzmann (n. 2), p. 93ss.;
Jungmann (n. 4), 2, p. 238ss.

35 C'est une idée supplémentaire que l'épiclèse post-consécratoire demande
aussi la transfiguration des communiants, comme nous le voyons déjà dans
la Trad, apost. 4; cf. 21.



W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique 345

entre Dien et les hommes, entre les hommes et Dieu, ou - ce qui
exprime la même idée - qui est notre grand-prêtre36. Car en tant
que grand-prêtre le Christ accueille nos prières d'action de grâces
et les met sur l'autel céleste en intercédant pour nous auprès de

Dieu37; d'autre part, également en tant que grand-prêtre, il nous
fait participer au bénéfice de son sacrifice38.

3.

L'anamnèse de la Tradition apostolique renferme un autre
élément sacrificiel que voici: offerimus tibi partem et calicem, gratias
tibi agentes quia nos dignos habuisti adstare coram te et tibi ministrare.

Avant de parler de l'offrande du pain et du vin eucharistiques
dont il s'agit ici, il faut absolument parler de l'offrande liturgique
en général, dans les deux premiers siècles. Je peux tirer profit, dans

ce contexte, du beau livre du Père Hamman39. Je ne peux que
souscrire à la thèse principale de ce livre qui montre le lien profond qui
existe, dans l'Eglise ancienne, entre vie liturgique et vie sociale,
dans le double sens que la vie liturgique n'est légitime que dans la
mesure où elle aboutit à l'action sociale, et que l'action sociale
n'est un témoignage chrétien que dans la mesure où elle est rattachée
à la vie liturgique. Comme dans le double commandement de

l'amour envers Dieu et le prochain, la verticale et l'horizontale
doivent se rencontrer dans la vie de l'Eglise40.

L'offrande en tant que charité pratiquée aumône) a joué un
grand rôle déjà dans l'Ancien Testament et le judaïsme. Elle est

36 Cf. O. Cullmann, Die Christologie des Neuen Testaments (41967),

p. 82ss.
37 Rom. 8, 34; Jean 17; of. 1 Clém. 36, 1; Hermas, Mand. 10, 3.
38 Hébr. 8-10; Barn. 7.
39 A. Hamman, Vie liturgique et vie sociale (1968). Il dit lui-même avoir

profité beaucoup pour son étude du livre de B. Reicke, Diakonie,
Festfreude und Zelos (1951).

40 Le Père Hamman introduit la 4e partie de son livre (n. 39) sur
«L'offrande des fidèles» en disant (p. 229): «Le chrétien sait qu'il est l'invité de
Dieu au banquet du salut. Participer au mystère eucharistique est un acte
de communauté qu'il lui faut concrétiser selon ses moyens et selon ses

besoins, en acceptant une part des charges, en venant au secours de ses
frères et de ses ministres, spécialement des pauvres et des déshérités».



346 W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique

l'une des formes de «sacrifices» que l'Eglise chrétienne reprend, à

côté du sacrifice de la prière, de l'action de grâces. Elle correspond
bien, en effet, à l'idée de spiritualisation du sacrifice qui est tellement
chère à la littérature chrétienne des premiers siècles, et elle est par
conséquent souvent mentionnée, à côté de l'action de grâces, comme
forme du nouveau sacrifice véritable, spirituel des chrétiens41. Si

nous cherchons la raison profonde de l'offrande des fidèles, il faut
certainement répondre qu'elle veut faire écho à l'acte généreux de

Dieu, qui non seulement procure les biens de la création à tous les

hommes, mais qui s'est donné à l'Eglise en Christ. Dans son sens
le plus large, l'offrande du fidèle devient, au fond, toute sa vie
(cf. la latreia logike de Rom. 12, 1); elle prend une signification
concrète d'imitation du sacrifice du Christ quand elle implique le
don de la vie dans le cas du martyre42.

Or ce qui nous intéresse ici, c'est surtout le cadre liturgique de

l'offrande des fidèles. Le P. Hamman, dans son livre cité, a énuméré
les textes qui entrent en ligne de compte43. Il semble que dans

l'Eglise primitive déjà, les offrandes aient été réunies lors du culte
(cf. Actes 4, 34s.; 5, 1-11; Jacques 2, 15s.). Quant à la grande
collecte pour l'Eglise-mère à Jérusalem que l'apôtre Paul organise
et qui est un bel exemple montrant comment l'offrande, destinée

aux frères, édifie l'Eglise et devient source d'action de grâces44, elle
semble bien avoir été en relation directe avec le culte dominical,
d'après 1 Cor. 16, 1-2. La première attestation non-équivoque d'une
offrande des fidèles dans le cadre du culte dominical se trouve dans
le célèbre chap. 67 de la Première Apologie de Justin (mais cf. déjà
Hermas, Sim. V, 2, 9-11); Tertullien, Apol. 39, 5-6, donne une
description semblable4S.

Nous pouvons conclure de ces différents témoignages que les
fidèles apportaient leur offrande au culte46. L'offrande était libre,

41 Cf. p. ex. Hébr. 13, 15s.; Justin, Apol. I, 13; Ptolémée, Lettre à Flora 3.

L'offrande est parfois mise en relation avec le jeûne : Hermas, Sim. 5, 3, 7 s. ;

Barn. 3.
48 Phil. 2, 17; Ign., Rom. 2; 6; Mart. Pol. 14, 2.
43 Hamman (n. 39), p. 229ss.
44 Hamman (n. 39), p. 242ss.
45 Une allusion se trouve d'ailleurs aussi dans Irénée, Adv. haer. IV, 18, 2.
46 Cf. aussi Tertullien, Ad uxor. II, 8 ; Hippolyte, Trad, apost. 21 ; Cyprien,

De opere et eleemos. 14s.



W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique 347

chacun donnait selon ses moyens47. Il importe de souligner que,
comme dans le judaïsme, l'offrande ne consistait pas seulement en
espèces, mais pouvait comprendre toutes sortes d'aliments et des

vêtements48. Depuis le 3e siècle, une véritable procession d'offrande
est attestée49. Le clergé, en particulier l'évêque, gérait les biens de

la communauté50. Une partie des offrandes était destinée au clergé
(cf. déjà Phil. 4, 18!); le reste servait au soutien matériel des veuves,
des orphelins, des pauvres, des prisonniers, des étrangers, etc.51.

Or, il manque encore un élément dans notre résumé. Puisqu'on
apportait les offrandes au culte, elles étaient données à Dieu, tout
en étant entièrement destinées à l'usage des hommes. Ce sens

religieux de l'offrande qui montre bien la convergence entre
l'horizontale et la verticale, dont nous avons parlé, ce sens religieux a
trouvé une expression liturgique: c'est la bénédiction de l'offrande
par les prêtres. Nous trouvons mentionnées explicitement les
premières prières de bénédiction dans la Tradition apostolique (chap.
5-6; 31). Ce qui frappe c'est de constater que les bénédictions
ressemblent beaucoup, par leur forme et par leur contenu, à la
prière de l'Epiclèse eucharistique : chaque fois l'évêque demande à

Dieu de bénir les dons que les fidèles lui offrent, en sorte que ces

dons, selon leur emploi, aient un effet salutaire pour ceux qui les

reçoivent ; ensuite les prières se terminent chaque fois par la même
doxologie.

Il est évident que la prière prononcée sur les espèces eucharistiques
est une bénédiction de caractère spécial, car ce pain et ce vin, à la
différence de toutes les autres offrandes, sont destinés à représenter,
à réactualiser le sacrifice du Christ, par l'action du Saint-Esprit qui
les transfigure en signes du corps et du sang du Christ. Pour cette

47 Bien qu'on ait bientôt repris les règles fixées par l'Ancien Testament :

le don des «prémices» (cf. Did.) et de la dîme (Origène; Didascalie syr.).
48 Did. 13, 1-7; Orac. sib. VIII, 402-411; Trad, apost. 5-6; 31s.
49 Cf. Jungmann (n. 4), 2, p. 3ss.
50 Depuis les Epîtres pastorales, nous trouvons, sans doute pour cette

raison, le conseil de ne pas consacrer clerc un homme philârgyros. Le cas du
presbytre Valens dont parle Polycarpe dans sa lettre aux Philippiens, nous
montre qu'il y a eu des cas de détournements.

51 Notons d'ailleurs que cette diaconie qui était très efficace aux premiers
siècles de l'Eglise, et qui ne se limitait pas aux seuls chrétiens, a fait une
grande impression aux païens ; cf. A. v. Harnack, Mission und Ausbreitung
des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten (21906), p. 127-171.



348 W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique

raison, on n'est pas étonné de voir que la grâce du sacerdoce des

prêtres est rappelée à cet endroit de la liturgie : gratias tibi agentes

quia nos dignos habuisti adstare coram te et tibi ministrare52.
Les prêtres offrent donc les oblations du peuple des fidèles, et

en particulier les espèces eucharistiques, en demandant à Dieu de

bien vouloir les accepter et les bénir53. On a déjà prétendu que ce

complexe d'idées apparaît seulement au début du 3e siècle et est lié
à la procession d'offrande54. Après ce que nous venons de dire sur
l'offrande, il ne me semble pas qu'on puisse défendre cette thèse.
Nous avons d'ailleurs bien avant la Tradition apostolique des textes
qui font tout au moins des allusions au rôle des prêtres d'offrir les
dons du peuple des fidèles, en particulier les espèces eucharistiques.
Ne mentionnons que 1 Clément 40 qui compare le sacerdoce de

l'Ancien Testament à celui de la Nouvelle Alliance et qui parle,
en 44, 4, des prêtres qui «offrent les dons» à Dieu; Didaché 13, 3

appelant «grand-prêtres»; les prophètes qui président aux cultes
Justin (Dial. 41, 3; 117, 1) parlant du «sacrifice du pain et du vin
eucharistiques»55. Le plus explicite dans ce sens est Irénée, dans
les chap. 18-19 bien connus de son 4e livre Adversus haereses.

Citons quelques phrases tirées du § 6 du chap. 1856: «Nous lui
offrons (à Dieu), en effet, non comme à quelqu'un qui serait dans
le besoin, mais pour lui rendre grâces à l'aide de ses dons et sanctifier
la création... Il accepte nos bonnes actions, lui, le Dieu qui n'a
besoin de rien, pour pouvoir nous donner en retour ses propres
biens... Il y a donc un autel dans les cieux - c'est là que montent
nos prières et nos oblations.»

Je cite ce texte d'Irénée parce qu'il me semble bien résumer ce

52 Ministrare correspond au grec hierateûein, comme Botte (n. 3), p. 17,
note 3, remarque à juste titre.

63 Cf. aussi le chap. 3 de la Trad, apost. concernant la prière du sacre
épiscopal.

64 Cf. en particulier G. P. Wetter, Altchristliche Liturgien, 2 (1922). On
serait peut-être tenté de tirer la même conclusion de l'absence de l'élément
sacrificiel dans l'anamnèse chaldéenne; cf. l'article de Montminy (n. 2).
Lietzmann (n. 2), p. 177, constatait déjà une «rupture» à cet endroit de
l'anamnèse d'Hippolyte.

55 II faudrait également parler, dans ce contexte, de l'emploi du mot
thysiastérion comme désignation de l'autel eucharistique: Hébr. 13, 10(?);
Ign., Philad. 4.

66 Trad. A. Rousseau, Sources chrétiennes 100 (1965), p. 613-615.



W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique 349

que nous avons vu jusqu'à présent: Nous offrons à Dieu - qui,
pourtant, n'a besoin de rien - d'une part nos prières et nos actions
de grâces, d'autre part nos offrandes que nous avons prises parmi
les dons de la création de Dieu; Dieu daigne les accepter sur son
autel céleste, si elles sont offertes d'un cœur pur, comme l'offrande
d'Abel (Irénée tient à le souligner, en 18, 3); en revanche, Dieu
nous donne ses propres biens, en bénissant nos offrandes, en sanctifiant

la créature, en particulier les espèces eucharistiques qui
deviennent les signes du corps et du sang du Christ, et qui
nourrissent notre homme intérieur. Nous retrouvons donc les mêmes
mouvements inverses dont j'ai parlé à la fin de la première partie
de mon exposé: un mouvement d'offrande qui va de nous vers
Dieu, et un mouvement de bénédiction qui vient de Dieu vers nous
en transformant notre offrande en don de Dieu.

4.

Nous pourrions arrêter notre étude ici. Car il me semble que nous
avons épuisé les aspects du sacrifice eucharistique tels qu'ils se

trouvent dans la prière d'Anamnèse de la Tradition apostolique,
prière qui reflète et résume, à mon avis, la conception du sacrifice
eucharistique durant les deux premiers siècles. Mais alors, où réside
la divergence de vue entre chrétiens catholiques-romains et orthodoxes

d'une part, et chrétiens protestants d'autre part, divergence
dont j'ai parlé au début et qui a donné lieu à quatre siècles de

controverses confessionnelles? Je crois que la «contestation»
protestante du sacrifice eucharistique ne peut pas se baser sur les
textes évoqués qui couvrent la période de la tradition ecclésiastique
allant des débuts de l'Eglise jusqu'au début du 3e siècle. A mon avis,
un protestant bonae voluntatis peut et devrait même souscrire à tous
les aspects du sacrifice eucharistique que nous avons étudiés.

Mais le problème n'est pas là. Il commence à se poser à propos de

la tradition ultérieure qui se situe après la période que nous venons
d'étudier. Je veux encore signaler ce problème, sans trop prolonger
mon exposé. Notons d'emblée qu'il s'agit plutôt d'un problème
théologique que d'un problème d'expression liturgique.

Cyprien, dans sa célèbre Lettre 63 à Cécilius, sur l'eucharistie,
dit au chap. 17 : «Nous faisons mention de sa passion (se. du Christ)



350 W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique

dans tous les sacrifices, car la passion du Seigneur est le sacrifice

que nous offrons» (passio est enim domini sacrificium quod offerimus).
Dans le chap. 14, la même pensée est ainsi précisée: «Si le Christ,
notre Seigneur, est lui-même le grand-prêtre de son divin Père,
et s'est offert lui-même à son Père en sacrifice, et a ordonné que cela

(se. l'eucharistie) soit fait en sa mémoire, à coup sûr seulement ce

prêtre-là remplit le rôle du Christ qui fait ce que le Christ a fait et
il n'offre à Dieu le Père, dans l'Eglise, la vérité et la plénitude du
sacrifice, qu'autant qu'il l'offre comme il voit que le Christ lui-
même l'a offert.» Il semble que dans ces textes soit développée pour
la première fois (à ma connaissance) l'idée que dans et par le sacrifice
eucharistique le Christ lui-même est offert à Dieu le Père. C'est une
idée qui se retrouvera à partir du 4e siècle chez des théologiens aussi
bien occidentaux qu'orientaux57; elle fera fortune surtout au
Moyen Age58; ses traces se retrouvent d'ailleurs dans les définitions
doctrinales du Concile de Trente59.

C'est contre cette interprétation du sacrifice eucharistique que les

Réformateurs ont protesté. Evidemment, on peut dire que cette
interprétation est une prolongation directe et, semble-t-il, logique
des concepts sacrificiels de l'eucharistie que nous avons étudiés:
puisque c'est l'Eglise qui offre le pain et le vin à Dieu avec actions
de grâces, et puisque c'est ce même pain et ce même vin qui
deviennent, par l'acte de consécration, les signes de la présence réelle
du corps et du sang du Christ sacrifié pour nous - pourquoi alors
n'aurait-on pas le droit d'être conséquent jusqu'au bout et d'affirmer
que c'est le Christ qui est offert à Dieu par l'Eglise

Certes, cette manière de parler est logique, mais elle n'est peut-
être pas très heureuse. Car elle peut porter atteinte - sans le vouloir -
à l'équilibre des différents éléments sacrificiels de l'eucharistie. Les
Réformateurs, en tout cas, et à lern- suite la plupart des Eglises
protestantes d'aujourd'hui, verraient cet équilibre de la façon
suivante : l'Eglise offre effectivement à Dieu les prières et les dons
matériels jusqu'au moment où ceux-ci, par la consécration ou par

57 Cf. Augustin, Epist. 98, 9; Civ. dei X, 20; Athanase, Epist. heort. 2, 9;
Cyrille de Jérus., Cat. myst. V, 10; Jean Chrysostome, In Hebr. comm. 17, 3;
Théod. Mops., Horn. cat. XV; Passio Andreae 6.

58 Cf. Jungmann (n. 4), 1, p. 240s.
59 Session XXII: deux fois, l'idée est exprimée que le Christ est immolé

lors du sacrifice eucharistique, chap. 1/2.



W. Rordorj, Le sacrifice eucharistique 351

l'épiclèse, deviennent les dons du Christ à l'Eglise. A ce moment-là,
l'optique change: ce n'est plus l'Eglise qui offre, mais c'est le Christ
qui s'offre à l'Eglise!

Les liturgies de l'Eglise ancienne me semblent d'ailleurs exprimer
exactement ce mouvement: On offre à Dieu, dans l'anaphore, les
actions de grâces; on lui offre également les dons matériels des

fidèles, entre autres le pain et le vin eucharistiques. Au point
culminant de ce mouvement d'offrande, on prie Dieu de bien vouloir
accepter les prières et les dons de l'Eglise. Mais à partir de ce

moment-là, c'est Dieu le Père, par l'intermédiaire du Fils et du
Saint-Esprit, qui doit agir et transformer le pain et le vin
eucharistique en véhicules de la grâce divine. L'Eglise ne peut qu'intercéder

pour les absents et les défunts et prier pour que la communion
soit profitable à tous ceux qui y participent.

En relisant les principales liturgies aussi bien orientales
qu'occidentales, j'étais surpris de constater que l'idée que l'Eglise offre ou
sacrifie le Christ au Père, n'y soit pour ainsi dire pas exprimée,
en tout cas pas dans la partie centrale de la messe des fidèles, et
cela malgré les affirmations des théologiens dont nous avons parlé60.

Il y a juste une prière qui pose un certain problème, dans ce

contexte. Il s'agit de la prière Supplices de l'actuel Canon romain
priant Dieu d'accepter le sacrifice de l'Eglise sur son autel céleste

par l'intermédiaire de son ange61. Cette prière fait problème parce
qu'elle est prononcée au sujet des espèces consacrées; on a donc
l'impression que les signes du Christ sacrifié sont offerts à Dieu62.
Dans les liturgies orientales, cette prière ne pose pas de problème
parce que, ou bien elle y manque totalement (c'est le cas des liturgies
égyptiennes), ou bien elle se trouve avant la consécration, donc
avant le moment où les dons de l'Eglise deviennent les dons du

60 Jungmann (n. 4) 1, p. 238: «Dass die Messe auch das Opfer Christi
ist, wird im römischen Messordo nur vorausgesetzt, direkt aber überhaupt
nicht ausgesprochen.»

61 Elle est attestée déjà par Ambroise, Sacr. IV, 27. Il paraît qu'Ambroise
est aussi pour quelque chose dans l'interprétation «massive» de la présence
du Christ dans les espèces eucharistiques: cf. C. W. Dugmore, Sacrament
and Sacrifice in the Early Fathers: Journ. Eccl. Hist. 2 (1951), p. 24-37.

62 D'autant plus que l'ange médiateur qui apporte les dons à Dieu est
censé être le Christ, dans les commentaires du Moyen Age : le Christ s'offrirait
donc lui-même au Père.



352 W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique

Christ à l'Eglise; elle est par conséquent une prière d'offertoire
(c'est le cas des liturgies de S. Basile, de S. Chrysostome et de
S. Jacques63).

A en juger d'après la structure de la prière supplices, on dirait
d'ailleurs qu'elle a un caractère d'Epiclèse: on prie Dieu d'accepter
les dons de l'Eglise sur son autel pour qu'il envoie, en retour, sa
bénédiction et sa grâce aux communiants (ou poux qu'il leur envoie
le Saint-Esprit, comme disent les liturgies orientales). On voit que
ce problème a aussi préoccupé certains commentateurs de la messe
romaine au Moyen-Age: pour eux, la transsubstantiation n'est
terminée que par la prière Supplices64.

Quoi qu'il en soit de cette prière, j'aimerais terminer mon exposé
en résumant les deux points qui, aux yeux des protestants, risquent
de fausser la conception du sacrifice eucharistique si l'on entend

par là que le Christ est offert à Dieu :

1. Cette optique semble mettre en péril le fameux eph'hapax du
sacrifice du Christ, selon l'Epître aux Hébreux 7, 27; 9, 12; 10, 10;
cf. 9, 26 ss. C'est justement la pointe de la comparaison entre le
Christ et le grand-prêtre de l'Ancienne Alliance, dans cette Epître,
que le sacrifice du Christ, à la différence de celui du grand-prêtre,
est accompli une fois pour toutes. On peut donc réactualiser cet
unique sacrifice du Christ dans l'eucharistie, et on doit même le
faire pour nous qui sommes des pécheurs, mais on ne doit pas le
réactualiser pour Dieu. Cela reviendrait à dire que le sacrifice

unique du Eils n'était pas complet, n'était pas suffisant pour
réconcilier Dieu et le monde, ou qu'il aurait besoin d'être rappelé à
Dieu. - On objectera peut-être que si on ne va pas jusqu'à dire que
l'on offre, dans l'eucharistie, le Christ au Père, la valeur expiatoire
ou propitiatoire du sacrifice eucharistique en sera minimisée. Ce

n'est pas le cas, au contraire; car les fruits du sacrifice du Christ,

63 La Divine Liturgie reprend pourtant, il est vrai, la même prière avant
la communion, de même les Constitutions apostoliques.

64 Cf. Jungmann (n. 4), 2, p. 289ss. Notons que Lietzmann (n. 2), p. 86ss.,
semble avoir raison de dire que cette prière a bien pu être à l'origine une
prière prononcée sur Vencens, car 1° le contexte biblique d'Apc. 8, 3 s. dont
l'image est empruntée parle apparemment de l'encens; 2° cette prière figure
dans beaucoup de liturgies orientales effectivement comme prière sur l'encens ;

et 3° une telle prière est plus compréhensible à propos de la fumée de l'encens
qui monte vers le ciel qu'à propos des espèces eucharistiques qui restent sur
l'autel.



W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique 353

rendus présents dans et par l'eucharistie, apportent la richesse de la
communion divine à tous ceux qui sont concernés : aux fidèles qui
communient, de même qu'aux absents et aux défunts pour lesquels
on intercède.

2. Comme chaque offrande, présentée à Dieu par l'Eglise, est
finalement destinée aux hommes qui en profitent6B, ainsi les espèces

eucharistiques consacrées ne doivent pas être offertes à Dieu - il
n'en a pas besoin (les Pères du 2e siècle ne cessent de le répéter!) -,
mais elles sont destinées aux hommes qui, eux, en ont profondément
besoin. Christ, dans son amour insondable, les donne à son Eglise,
son Epouse, son Corps, pour l'édifier, pour la nourrir, pour la faire
participer de plus en plus pleinement, à sa vie divine que la mort
ne pourra vaincre.

Depuis le Concile de Vatican II, le prêtre, en célébrant la messe,
se met derrière l'autel, face au peuple des fidèles. On ne saura mieux
exprimer l'intention profonde de l'eucharistie qui, certes, en tant
qu'action de grâces, intercession et offrande, est adressée à Dieu,
mais qui en tant que sacrement de la Nouvelle Alliance, c'est-à-dire
en tant que mémorial du sacrifice du Christ, est essentiellement
orientée vers les hommes qui ont le privilège d'être les invités au
banquet de leur Sauveur. Je me demande si la nouvelle «orientation»
de la messe (dans le sens littéral du terme!), depuis la réforme de sa

liturgie, n'entraînera pas forcément un jour aussi une nouvelle
réflexion sur la doctrine traditionnelle au sujet du sacrifice
eucharistique du Christ. Je serais le premier à m'en réjouir66.

Willy Rordorf, Neuchâtel

65 Le Père Hamman l'a bien montré dans son livre (n. 39).
66 Je suis heureux de constater que les nouvelles prières eucharistiques

catholiques-romaines (cf. La Maison-Dieu 94, 1968) ont laissé tomber la
fausse perspective d'un sacrifice offert à Dieu. La prière Supplices (resp.
Respice) sera dorénavant suivie, comme en Orient, d'une Epiclèse au Saint-
Esprit qui vise la communauté. Le «nouvel esprit» de Vatican II a donc déjà
porté ses fruits

23


	Le sacrifice eucharistique

