Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 5

Artikel: Le sacrifice eucharistique

Autor: Rordorf, Willy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878694

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878694
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Le sacrifice eucharistique

Le sacrifice eucharistique est-il un symbolisme? ou est-il une
réalité? Hst-ce que mous comparons l’eucharistie seulement & un
sacrifice, ou est-elle vraiment un sacrifice, le sacrifice de la Nouvelle
Alliance? Nous touchons, par cette question, au vif d’un sujet qui
est & I’ordre du jour de la controverse théologique entre catholiques-
romains et protestants, depuis la Réforme du XVIe siécle; et ce
sujet ne laisse pas non plus indifférentes les Eglises orthodoxes
puisqu’elles sont entrées, elles aussi, dans le mouvement du dialogue
cecuménique.

Notons bien: nul protestant n’est «contestateur» (pour employer
un mot & la mode) & ce point qu’il nie fout caractére sacrificiel de
Peucharistie; d’autre part, chaque catholique-romain ou chrétien
orthodoxe reconnaitra que I’eucharistie n’est tout de méme pas la
méme chose qu'un sacrifice sanglant. Le débat porte donc plutét
sur la mesure soit du symbolisme, soit du réalisme de la notion de
sacrifice; ou pour le dire en d’autres termes: le débat porte sur la
signification & donner au concept de sacrifice eucharistique.

Avant d’aborder le débat au niveau de la controverse confes-
sionnelle, il peut étre utile de faire une étude historique sur ’inter-
prétation sacrificielle de l'eucharistie aux premiers siécles de
I’Eglise; c’est cette étude que j’aimerais entreprendre. Certes, nom-
breux sont les travaux qui ont déja été consacrés a ce sujet; le plus
récent est celui d'un pasteur protestant, Jean de Watteville!. Or
c’est justement cet ouvrage qui m’a convaincu qu’il n’est pas
superflu de réétudier la question. M. de Watteville, avec son souci
tout & fait louable de démontrer la continuité de la valeur sacrifi-
cielle attribuée & l’eucharistie deés ses origines, n’a & mon avis pas
assez discerné les différents aspects querecouvre la notion du sacrifice
eucharistique, différents aspects qui se trouvent réunis depuis le
3e siécle dans des textes patristiques, et depuis les 4¢/5¢ siécles dans
des textes liturgiques, mais qui, originellement, ont connu une
histoire indépendante. Pour la clarté de la discussion, il importe de

1 J. de Watteville, Le sacrifice dans les textes eucharistiques des premiers
siécles (1966). On y trouvera une bibliographie des ouvrages antérieurs.
On pourrait y ajouter p. ex. W. Hahn, Gottesdienst und Opfer Christi (1951);
B. Neunheuser, Opfer Christi und Opfer der Kirche (1960).



336 W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique

remonter a I’époque ou ces différents éléments existaient encore
cOte & cOte sans s’étre fondus en une seule tradition.

Je prendrai comme point de départ I'anamnése de la liturgie
eucharistique telle que nous la trouvons dans le chap. 4 de la
Tradition apostoligue d’Hippolyte. Ce point de départ se justifie
parce que d’une part cette priere reflete fidélement les concepts du
sacrifice eucharistique qui s’étaient formés durant les 2 premiers
siecles, d’autre part, elle a directement influencé les textes respectifs
des liturgies ultérieures tant en Occident qu’en Orient2. Voici le
texte latin de ’Anamneése d’Hippolyte: Memores igitur mortis et
resurrectionis evus, offertmus tibt panem et calicem, gratias tibi agentes
quia nos dignos habuisti adstare coram te et tibi ministrare®. Dans ce
texte, nous pouvons déceler deux éléments principaux: 'anamnése
et loffrande (memores — offerimus). Nous voulons maintenant
étudier ces deux éléments 'un apres l'autre et voir ce qu’ils im-
pliquent comme valeur sacrificielle. Je crois qu’'on peut dire, sans
exagération, que nous nous trouvons la, historiquement et théo-
logiquement parlant, au coeur méme de I'expression liturgique du
sacrifice eucharistique®.

Memores igitur mortis et resurrectionis eius. ..
Le igitur rattache la priere & la phrase qui précede: quando hoc
facitis, meam commemorationem facitis. L’anamneése fait donc suite

2 Cf. H. Lietzmann, Messe und Herrenmahl (31955), p. 50-68. L’ Anamnése
chaldéenne est la grande exception qui ne connait pas I'idée de l'offrande
eucharistique; voir les differents travaux de Dom B. Botte sur la question:
L’Anaphore chaldéenne des apdtres: Orient. christ. per. 15 (1949), p. 259-276;
Problémes de l’anaphore syrienne des apdtres Addai et Mari: L’Orient
syrien 10 (1965), p. 89-106; Problémes de I’Anammnése: Journ. Eccl. Hist. 5
(1954), p. 22. En dernier lieu J. P. Montminy, L’offrande sacrificielle dans
I’Anamnése des liturgies anciennes: Rev. des sciences philos. et théol. 50
(1966), p. 385-406.

3 Le texte d’aprés B. Botte, La Tradition apostolique de saint Hippolyte
(21963), p. 16. Le texte grec peut d’ailleurs étre reconstitué & partir des
Constitutions apostoliques (12, 38) qui donnent une simple paraphrase du
texte d’Hippolyte.

4 Cf. J. A. Jungmann, Missarum Sollemnia, 2 (51962), p. 277.



W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique 337

a l'ordre exprés du Christ de célébrer 1’eucharistie tel que 1 Cor.
11, 24s. et Luc 22, 19 nous le rapportent®. Puisque 1’original grec
lisait poieite qui peut étre indicatif ou impératif, Dom Botte a
certainement raison de traduire: «Quand vous faites ceci, faites-le en
mémoire de moi», malgré I'indicatif du texte latin® Ainsi la priére
de ’anamneése obéit & 1’ordre du Christ en disant: «Nous souvenant
donc de sa mort et de sa résurrection...» Les liturgies orientales?
ont encore renforcé le lien entre I’ordre du Christ et I’anamnése de
I’Eglise, en rappelant également 1 Cor. 11, 26, et — ce qui est
caractéristique — en transformant cette parole en parole du Christ:
«Chaque fois que vous mangez ce pain et que vous buvez cette
coupe, vous annoncez ma mort (et éventuellement: ma résurrection)
jusqu’a ce que je revienne». L’anamnése reprend ensuite directe-
ment le contenu de cet ordre, en disant: «Nous souvenant done» ou,
comme disent les liturgies égyptiennes: «Annong¢ant donc ta mort
et ta résurrection...»8

Il nous faut maintenant essayer de saisir la signification de
I’anamneése.

Elle est donc anamnesis ou commemoratio de la mort et de la
résurrection du Christ, selon la Tradition apostolique. 1 Cor. 11, 26,
il est vrai, ne rappelle que la mort du Christ; la liturgie romaine
du 2¢ siecle y a donc ajouté la mention de la résurrection du Christ.
Nous constatons, d’autre part, que les liturgies ultérieures, tant
orientales qu’occidentales, ne se contentent méme plus du rappel
de la mort et de la résurrection du Christ: elles complétent la série

5 Nous n’avons pas & étudier ici la question de savoir si cet ordre est une
parole de Jésus ou un reflet de la pratique liturgique de la communauté;
cf. J. Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu (31960).

¢ Botte (n. 3), p. 17 et note 1.

7 A commencer par les Constitutions apostoliques; voir aussi les liturgies
de Jacques, de Basile, de Mare, et le Papyrus de Dér-Balizeh.

8 Cf. Lietzmann (n. 2), p. 24 ss. 50 ss., o1 les textes sont réunis. Notons
que quelques liturgies occidentales, & en juger d’aprés les restes du canon
de la liturgie milanaise et d’aprés une série de formulaires mozarabes, ont
également connu ce lien étroit entre les paroles de consécration et 1’anamnése
(cf. A. Hanggi-I. Pahl, Prex eucharistica, = Spicilegium Friburgense, 12
[1968], p. 450. 498). I1 est presque dommage que le canon actuel de la messe
romaine ainsi que, d’ailleurs, la Divine Liturgie ne fassent plus apparaitre
cet enchainement d’idées.

22



338 W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique

des articles de la foi christologique par la mention de ’ascension?
et par la mention de la deuxiéme venue du Christ lors du Jugement
dernier 19,

Ce mouvement de I’anamnese qui tend & englober, dans son ex-
pression liturgique, toute la christologie «post-pascale», si I’on peut
dire ainsi, ne me semble pas un hasard, mais il me semble exigé par
le caractére de I'anaphore tout entiére qui est elle-méme essen-
tiellement «anamneése». Je m’explique.

1. Le Pére Jean-Paul Audet a, & mon avis, trés bien montré a
quel point la priére eucharistique de ’'Eglise est enracinée dans la
tradition juive de la berakha, surtout de la bénédiction prononcée a
table!l. Comme les Juifs rendaient graces a Dieu pour la nourriture,
tout en rappelant les meirabilia que Dieu avait accomplis dans
Phistoire, ainsi les chrétiens, quand ils étaient réunis pour prendre
un repas en commun, ne rendaient pas seulement graces & Dieu pour
les bienfaits matériels qu’il leur avait préparés, mais ils louaient
Dieu en méme temps pour ses dons spirituels, manifestes dans
I’histoire du salut accomplie en Christ12.

2. Or, le méme cadre liturgique devint celui de l’eucharistie.
Le nom de eucharistia employé pour désigner toute la célébration
du «repas du Seigneur», que nous trouvons déja chez Ignace
d’Antioche ?, montre bien que le caractére d’«action de graces» de
la célébration chrétienne est essentiel. Les premiers textes litur-
giques concernant I’eucharistie nous le confirment (p. ex. Justin,
Apol. I, 65; cf. Dial. 41, 1). Mais la parenté va plus loin. Parlons de
la Tradition apostolique puisque nous sommes partis de ’étude de
ce document. L’anaphore de la Tradition apostolique s’avere étre
structurée selon le modele de la berakha juive qui évoque les
marabilia dei dans I’histoire du salut; je dis bien: «structuré», car
le contenu en est profondément transformé par la foi en Christ.
Au début se trouve le célébre dialogue qui invite ’assemblée & se

9 Ainsi les liturgies occidentales; & part les liturgies gallicanes et mozarabes
ou I'anamnése n’est plus qu’un rudiment.

10 Ainsi les liturgies orientales.

11 J.-P. Audet, La Didaché. Instructions des Apdtres (1958), p. 377-398.

12 On peut trés bien illustrer ce stade de I’évolution par les priéres de la
Didaché. Cf. mon étude «Quelques remarques & propos de Didaché 9-10 et
14», & paraitre dans un prochain volume de Lex orandi.

13 Ign., Eph. 13, 1; Philad. 4; Smyrn. 7, 1; 8, 1-2; cf. Did. 9, 1.



W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique 339

joindre & l'action de gréces, et qui est prononcé sur ’oblation du
pain et du vin non consacrés; ce début rappelle le cadre d’un repas
religieux pris en commun par des convives selon la tradition juive
et chrétienne. Aussi la suite de la préface ne sort-elle pas de ce
cadre, car on fait maintenant 'anamneése des mirabilia dei, en com-
mengcant par la création et en finissant par les événements salvifiques
de la vie du Christ't. C’est dans le cadre de 1’énumération des
événements salvifiques de la vie du Christ que le caracteére spécial
de la célébration eucharistique apparait: car on récite, & ce moment-
13, les paroles de consécration sur le pain et le vin, ce qui apporte
évidemment un élément nouveau et essentiel a ’ensemble de
I’anamnése comme nous le verrons. Mais I’énumération des mirabilia
dei accomplis en Christ pour le salut de 'Eglise n’est pas pour
autant terminée: il manque le rappel de la résurrection, de ’ascen-
sion et de l’espérance de la parousie qui sont la clé de volite de
I’édifice de la foi chrétienne, et sans la mention desquelles ’eucha-
ristie comme action de graces ne serait pas achevée. Pour cette
raison, j’aimerais bien voir, pour ma part, dans ce que nous ap-
pelons actuellement I’Anamnése la fin de foute ’anamnése qu’est
I’anaphore. L’anaphore chaldéenne (et ses descendants liturgiques)
me semble confirmer cette vue parce qu’elle est essentiellement
action de graces?'®.

Qu’est-ce que toute cette démonstration peut nous apporter pour
I’étude de notre sujet, la notion du sacrifice eucharistique? A mon
avis, elle nous montre un aspect essentiel du sacrifice eucharistique,
en tant qu’il est sacrifice d’action de grdces. I1 me semble méme que
cet aspect est le plus primitif ou en tout cas I'un des plus primitifs
de I’ensemble des aspects sacrificiels de I’eucharistie.

Il ne faut tout de méme pas perdre de vue qu’il y a eu, dans le
christianisme naissant, un fort courant anticultuel, voire anti-

14 Ta Tradition apostolique se distingue d’ailleurs ici de la plupart des
Préfaces orientales puisqu’elle omet le rappel de I’histoire du salut vétéro-
testamentaire entre la création et I’avénement du Christ.

15 Voir les travaux cités en note 2. Le Pére Montminy a montré que
P’anamneése chaldéenne semble refléter en cela le caractére originel de
I'anamneése. Des traces de 'anamnése comme action de graces se trouvent,
d’ailleurs, dans quelques liturgies gallicanes: cf, Lietzmann (note 2), p. 60s.
L’insertion du rappel de la résurrection avant la récitation des paroles de
consécration, dans l’anaphore de la Tradition apostolique et de quelques
liturgies ultérieures, me semble issue du méme souci de compléter I’anamnéese.



340 W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique

sacrificiel quisembleremonter & Jésuslui-méme. Car le judaisme, aux
abords de I’ére chrétienne, n’avait pas le moindre doute que le
culte sacrificiel au temple de Jérusalem fat ordonné par Dieu et
donc légitime et nécessaire ; §’il est vrai que les Esséniens critiquaient
la facon dont les sacrifices étaient offerts, la jugeant profanée, ils
ne touchaient pas pour autant au principe méme du culte du
temple S, Or, tant le judéo-christianisme que le pagano-christianisme
sont unanimes dans leur opposition aux sacrifices sanglants. Cela
est un indice que l’attitude anti-sacrificielle des premiers chrétiens
est en relation avec l'attitude de Jésus lui-méme17.

Le proces de Jésus nous montre, en effet, que 1'un des chefs
d’accusation était bien la critique de Jésus & I’égard du temple
(Marc 14, 58 par.); un récit comme l’expulsion des vendeurs du
temple (Marc 11, 15 ss. par.) et la citation d’Osée 6, 6: «C’est la
miséricorde que je veux et non les sacrifices», mise deux fois dans
la bouche de Jésus (Matth. 9, 13; 12, 7), semblent confirmer que ce
chef d’accusation n’était pas sans fondement. Jésus avait sans doute
la conscience messianique d’accomplir un sacrifice d’expiation par
sa passion et de bitir un nouveau temple en son corps.

Le groupe des chrétiens «hellénistes» autour d’Etienne reprit
ensuite la polémique contre le temple (Actes 6, 13s.; 7, 42s. qui
cite Amos 5, 25-27; et 7, 48s.). Et cette polémique se maintint au
sein du judéo-christianisme hétérodoxe, fait qui est d’autant plus
frappant que ce judéo-christianisme observait tout le reste de la loi
mosaique 18,

Dans le pagano-christianisme nous retrouvons la méme attitude.
Bien que nous n’ayons pas beaucoup d’allusions & la polémique
antisacrificielle dans les Epitres pauliniennes (mais cf. 1 Cor. 3, 16;
2 Cor. 4, 16; Eph. 2, 21s.), il est clair, d’apres les recherches récentes

18 Cf. J. Carmignac: Rev. bibl. 63 (1956), p. 524-532.

17 Voir pour ce qui suit les travaux de O. Cullmann et de A. Jaubert
dans New Test. Stud. 5 (1959), p. 157-173, et 7 (1960), p. 16-22. P. Prigent,
L’Epitre de Barnabé I-XVT et ses sources (1961), p. 127-142, voit un début
de cette attitude déja dans le judaisme tardif.

18 Cf. Ps.-Clém., Rec. I, 35ss.; 54; 68; Evangile des Ebionites: Epiphane,
Pan. haer. 30, 16, 4; de méme Elchasai: Epiphane, Pan. haer. 19, 3, 6-7;
et les Mandéens: Ginza (éd. Lidzbarski), 43; 104. On peut évidemment
expliquer en partie ce phénoméne par le fait de la destruction du temple de
Jérusalem. en 70; cf. O. Cullmann, Le probléme littéraire et historique du
roman pseudo-clémentin (1930), p. 184ss.



W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique 341

de P. Prigent sur les Testimonial® que les chrétiens se servaient
trés tot de recueils de textes prophétiques anti-cultuels (tels Es. 1,
11ss.; Jér. 7, 22s.; Ps. 50, 14s.; 51, 19); on peut facilement suivre
I’histoire de leur utilisation jusqu’au 3¢ siécle. L’institution du
culte sacrificiel en Israél est parfois méme mise en relation directe
avec I’adoration du veau d’or: les sacrifices, dit-on alors, devaient
protéger les Israélites endurcis par leurs péchés contre un abandon
total & 'idolatrie 20,

La méme polémique contre le culte des sacrifices sanglants se
tournait évidemment aussi contre les usages sacrificiels de la religion
paienne: les auteurs chrétiens répétent que c’est un non-sens de
vouloir offrir des sacrifices & Dieu qui n’a besoin de rien, et ils se
vantent d’avoir un culte sans sacrifices?!.

La polémique contre les sacrifices sanglants tant juifs que paiens
va de pair avec une spiritualisation de 'idée de sacrifice. Si nous
posons la question de savoir en quoi cette spiritualisation consiste,
nous constatons que le «sacrifice» est devenu, aux yeux des chrétiens,
avant toul un sacrifice «des lévres», s’exprimant en priéres et en action
de grdces. Nous trouvons cette idée exprimée parfois déja dans
I’Ancien Testament et dans le judaisme tardif?2?, ensuite dans
I’Epitre aux Hébreux (13, 15; probablement aussi en 1 Pierre 2, 5).
Dans la littérature chrétienne du 2¢ siécle elle est trés fréquente 23.

19 Voir son livre cité en note 17, p. 29-70.

20 Déja Actes 7, 41s,; Justin, Dial. 19, 6; 22, 1; Tertullien, Adv. Iud. 5;
aussi Ps.-Clém., Rec. I, 35, et la «Seconde législation» de la Didascalie
syriaque.

21 Citons Aristide, Apol. 1, 6; Lettre & Diognéte 2, 8; 3, 4; Justin, Apol. I,
9-10; Athénagore, Suppl. 13; Mart. Apollonii 7ss.; Ptolémée, Lettre a
Flora 5, 10; Tertullien, Spect. 13, 1; Minucius Felix, Oct. 32, 1; 10, 2. A
propos: Aprés ce que nous venons de voir, on ne peut soutenir comme le fait
J. de Watteville (n. 1), p. 85ss., que 'opposition aux sacrifices paiens soit
le seul motif de ces «quelques textes anti-cultuels».

22 Cf. Prigent (n. 17), <bed.

23 Ne citons que 1 Clément 52, 2ss.; Barn. 2, 6. 10; Odes de Salomon
20, 3; Hermas, Mand. 10, 3, 2s.; Justin, Dial. 41, 1; 117, 3; Apol. I, 13;
Athénagore, Suppl. 13; Mart. Apollonii 8; Ptolémée, Lettre & Flora 3;
Tertullien, De orat. 27s.; Apol. 30, 5; Clément d’Alex., Strom. VII, 6, 31, 7;
32, 4; 34, 4. Il semble également que la citation de Malachie 1, 11, si fréquente
dans les écrits chrétiens, & commencer par Did. 14, ait surtout le sens de
souligner la spiritualité du sacrifice de la Nouvelle Alliance; cf. J.-P. Audet
(note 11), p. 462s.



342 W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique

Théologie et liturgie du 2¢ siécle sont donc en parfaite harmonie:
en effet, nous retrouvons dans linterprétation patristique de la
notion de sacrifice le méme concept qui donne & I’Anamnése
liturgique son sens premier, comme nous I’avons vu: elle est avant
tout le sacrifice «des lévres», ¢’est-a-dire des priéres et de I’action de
grices dont parlent les théologiens.

Or, ce serait une erreur de croire que la valeur sacrificielle de
I’anamneése se limite & cette action de grices?t. En effet, il faut bien
le souligner, I’anamnése de la célébration eucharistique est une
anamnése de caracteére spécial parce qu’elle ne rappelle pas simple-
ment en paroles les meirabilia dei, mais montre et répete par des
gestes visibles un moment précis et décisif de ’histoire du salut:
le dernier repas que le Christ prit avec ses disciples et ou il institua
le sacrement de la Nouvelle Alliance. En tant qu’anamnése spéciale,
P’eucharistie se situe dans la prolongation des célébrations com-
mémoratives juives qui réactualisent, dans le présent, un événement
du passé; pensons en particulier au repas pascal juif qui réactualise
les événements de I’Exode pour les convives, & tel point qu’ils
revivent le passé, dans le présent, et s’engagent concrétement a
servir Dieu. On a pris ’habitude de parler de «mémorial» pour
désigner ce caractére spécial de 'anamnése eucharistique 2.

Or, 'anamnese eucharistique réactualise le sacrifice du Christ!
Je suis ici entierement J. Jeremias qui, sur la base de ses études
exégétiques minutieuses, a, & mon avis, prouvé que Jésus lui-méme
s’est considéré comme le vrai agneau pascal qui souffre en substitu-
tion «pour beaucoup», qui établit, dans le sacrifice de son corps
rompu et de son sang répandu, la Nouvelle Alliance, et qui, en

22 C’est 'erreur du livre de Fr. Wieland, Der vorirendische Opferbegriff
(1909), qui, & I’époque, a déclenché toute une controverse; cf. G. Rauschen,
Eucharistie und Bussakrament in den ersten sechs Jahrhunderten der Kirche
(21910); aussi W. Goossens, Les origines de 1’Eucharistie, sacrement et
sacrifice (1931).

%5 Sur ce sujet, il y a une littérature abondante; cf. p. ex. la bibliographie
donnée par de Watteville (n. 1), p. 17, note 50.



W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique 343

donnant & ses disciples les signes de son corps et de son sang, leur
donne part & ’expiation réalisée dans sa mort 2S.

Si les communautés pauliniennes considérent I’eucharistie comme
participation au sacrifice du Christ, ce n’est donc pas parce qu’elles
seraient influencées par la pensée hellénistique, comme on le prétend
souvent, mais tout simplement par fidélité a I'intention du Christ.
Elles savent, en effet, que le Christ est leur agneau pascal immolé
pour eux (1 Cor. 5, 7) et que, en communiant, elles participent au
corps et au sang du Christ, bénéficient des fruits de sa mort salutaire
et deviennent vraiment communauté fraternelle, un «corps» qui
est lui-méme relié mystiquement & sa téte Jésus-Christ (1 Cor.
10, 14-22)27,

La méme idée du sacrifice du Christ accompli pour nous se trouve
ailleurs dans le Nouveau Testament, en Eph. 5, 2, et surtout, bien
entendu, dans I’Epitre aux Hébreux ?® qui montre I’accomplissement
et le dépassement du culte sacrificiel de 1’Ancien Testament dans
et par le sacrifice unique du Christ. Les textes chrétiens du 2¢ siécle
ont la méme optique, soit qu’ils parlent du sacrifice du Christ?®,
soit qu’ils parlent des espéces eucharistiques en tant que nourriture
et breuvage spirituels issus de ce sacrifice, nous donnant un gage
d’immortalité3°; soit encore qu’ils parlent de 1'unité de I’Eglise,
corps du Christ, rendue visible dans le sacrement eucharistique3'.

Il est évident que nous nous trouvons ici au ceeur méme de la
théologie et de la spiritualité de I’eucharistie: le sacrifice unique du
Christ est réactualisé, dans ce sens que les fruits de ce sacrifice sont
réellement donnés a I’Eglise, dans les signes du corps et du sang
du Christ.

Nous avons certainement & situer dans ce méme contexte, les
prieres d’épiclése dont nous trouvons la premiere dans la Tradition

26 Jeremias (n. 5), p. 210-229.

27 Cf. l'interprétation de ces textes par S. Aalen: Nov. Test. 6 (1963),
p. 151s.

28 Chap. 8-10; cf. J. Behm, dans Theol. Wért. 3 (1938), p. 185s.

2% Barn. 7, 2s., et toute la typologie du sacrifice d’Isaac appliquée au
Christ: D. Lerch, Isaaks Opferung christlich gedeutet (1950).

30 Did. 10, 3; Ign., Eph. 20, 2; Justin, Apol. I, 66; Irénée, Adv. haer.
IV, 18, 5.

81 Did. 9, 4, et ses paralléles dans les liturgies ultérieures; Ign., Eph. 13, 1;
Philad. 4; Smyrn. 7, 1; 8, 1-2; cf. Trad. apost. 4: ad unwm congregans.



344 W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique

apostolique, aprés I’anamneése 32, Elle trouvera sa place & cet endroit
dans la plupart des liturgies orientales33. Dans les liturgies égyp-
tiennes, elle sert plutét d’introduction aux paroles de consécration,
ce qui serait également le cas dans’actuel Canon de la messe romaine
st on peut voir dans la priére Quam oblatronem un reste d’épiclese34.
Personnellement, je ne vois pas beaucoup de différence quant a
leur caractere profond entre les épicléses qui sont prononcées avant
et celles qui sont prononcées apres les paroles de consécration; il me
gsemble qu’il s’agit dans les deux cas d'une priére demandant la
transfiguration des espéces en corps et en sang du Seigneur35. Bien
entendu que selon la place qu’occupe I’épiclése dans la liturgie,
Paccent théologique est différent: dans le cas de I’épiclese qui se
situe avant la consécration l’accent est mis sur les paroles de
consécration qui suivent; dans le cas de I’épiclése qui est prononcée
apres la consécration, l'accent est mis sur 1’épiclese elle-méme.
Mais nous n’avons pas & entrer dans cette question complexe.
J’aimerais plutét — pour terminer cette premiere partie de mon
exposé — résumer encore une fois ce que nous avons trouvé, jus-
qu’ici, comme aspects du sacrifice eucharistique, rattachés au
concept d’anamnese. Il est assez curieux de constater que dans
I’anamnése deux mouvements inverses se croisent. D’une part, nous
faisons 'anamneése des mairabilia dei, surtout de ceux accomplis en
Christ ; nous faisons ainsi monter au Pére notre sacrifice d’action de
graces; d’autre part, en rappelant l'institution du sacrifice de la
Nouvelle Alliance, celui-ci s’actualise dans le présent, c¢’est-a-dire
le Christ lui-méme prend l’initiative et nous distribue les fruits de
son sacrifice. Il y a donc un mouvement qui monte de nous vers le
Pére, en passant par le Christ, et il y a un mouvement qui descend
du Pére vers nous, en passant également par le Christ. Ce double

mouvement se croise en la personne du Christ qui est le médiateur

32 Justin y fait peut-étre déja allusion: Apol. I, 66.

38 A part les liturgies de Syrie orientale ou elle est insérée aprés la priére
d’intercession, comme ’a montré Dom B. Botte: Sacris Erudiri, 6 (1954),
p. 48-72.

2t Elle se trouve déja chez Ambroise, De sacr. IV, 21. Voir J. Baumstark,
Die Messe im Morgenland (1906), p. 144s.; Lietzmann (n. 2), p. 93ss.;
Jungmann (n. 4), 2, p. 238ss.

35 C’est une idée supplémentaire que 1’épiclése post-conséeratoire demande
aussi la transfiguration des communiants, comme nous le voyons déja dans
la Trad. apost. 4; cf. 21.



W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique 345

entre Dieu et les hommes, entre les hommes et Dieu, ou — ce qui
exprime la méme idée — qui est notre grand-prétre3. Car en tant
que grand-prétre le Christ accueille nos prieres d’action de graces
et les met sur ’'autel céleste en intercédant pour nous aupres de
Dieu?’; d’autre part, également en tant que grand-prétre, il nous
fait participer au bénéfice de son sacrifice 28.

L’anamnese de la Tradition apostolique renferme un autre élé-
ment sacrificiel que voici: offerimus tibi panem et calicem, gratias
t1b1 agentes quia nos dignos habuistt adstare coram te et tibi ministrare.

Avant de parler de l'offrande du pain et du vin eucharistiques
dont il s’agit ici, il faut absolument parler de I'offrande liturgique
en général, dans les deux premiers siécles. Je peux tirer profit, dans
ce contexte, du beau livre du Pére Hamman3®. Je ne peux que sou-
scrire & la these principale de ce livre qui montre le lien profond qui
existe, dans I’Eglise ancienne, entre vie liturgique et vie sociale,
dans le double sens que la vie liturgique n’est légitime que dans la
mesure ou elle aboutit & l'action sociale, et que l’action sociale
n’est un témoignage chrétien que dans la mesure ol elle est rattachée
a la vie liturgique. Comme dans le double commandement de
Pamour envers Dieu et le prochain, la verticale et 1’horizontale
doivent se rencontrer dans la vie de I’Eglise 4.

L’offrande en tant que charité pratiquée (= auméne) a joué un
grand réle déja dans I’Ancien Testament et le judaisme. Elle est

3¢ Cf. O. Cullmann, Die Christologie des Neuen Testaments (¢1967),
p. 82ss.

37 Rom. 8, 34; Jean 17; cf. 1 Clém. 36, 1; Hermas, Mand. 10, 3.

38 Hébr. 8-10; Barn. 7.

3% A. Hamman, Vie liturgique et vie sociale (1968). I1 dit lui-méme avoir
profité beaucoup pour son étude du livre de B. Reicke, Diakonie, Fest-
freude und Zelos (1951).

40 Le Pére Hamman introduit la 4e partie de son livre (n. 39) sur «L’of-
frande des fidéles» en disant (p. 229): «Le chrétien sait qu’il est I'invité de
Dieu au banquet du salut. Participer au mystére eucharistique est un acte
de communauté qu’il lui faut concrétiser selon ses moyens et selon ses
besoins, en acceptant une part des charges, en venant au secours de ses
fréres et de ses ministres, spécialement des pauvres et des déshérités».



346 W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique

I'une des formes de «sacrifices» que 1’Eglise chrétienne reprend, &
c6té du sacrifice de la priére, de 'action de graces. Elle correspond
bien, en effet, & I'idée de spiritualisation du sacrifice qui est tellement
chére & la littérature chrétienne des premiers siécles, et elle est par
conséquent souvent mentionnée, a coté de 1’action de graces, comme
forme du nouveau sacrifice véritable, spirituel des chrétiens4!. Si
nous cherchons la raison profonde de 'offrande des fideles, il faut
certainement répondre qu’elle veut faire écho a I'acte généreux de
Dieu, qui non seulement procure les biens de la création a tous les
hommes, mais qui s’est donné a 1’Eglise en Christ. Dans son sens
le plus large, I'offrande du fidéle devient, au fond, toute sa vie
(cf. la latreia logiké de Rom. 12, 1); elle prend une signification
concrete d’imitation du sacrifice du Christ quand elle implique le
don de la vie dans le cas du martyre 2.

Or ce qui nous intéresse ici, ¢’est surtout le cadre liturgique de
I’offrande des fidéles. Le P. Hamman, dans son livre cité, a énuméré
les textes qui entrent en ligne de compte?®. Il semble que dans
I’Eglise primitive déja, les offrandes aient été réunies lors du culte
(cf. Actes 4, 34s.; 5, 1-11; Jacques 2, 15s.). Quant & la grande
collecte pour I’Eglise-meére & Jérusalem que I'apotre Paul organise
et qui est un bel exemple montrant comment ’offrande, destinée
aux freres, édifie 'Eglise et devient source d’action de graces*!, elle
semble bien avoir été en relation directe avec le culte dominical,
d’apres 1 Cor. 16, 1-2. La premiere attestation non-équivoque d’une
offrande des fideles dans le cadre du culte dominical se trouve dans
le céleébre chap. 67 de la Premiére Apologie de Justin (mais cf. déja
Hermas, Sim. V, 2, 9-11); Tertullien, Apol. 39, 5-6, donne une
description semblable 45.

Nous pouvons conclure de ces différents témoignages que les
fideles apportaient leur offrande au culte*t. L’offrande était libre,

4 Cf. p. ex. Hébr. 13, 15s.; Justin, Apol. I, 13; Ptolémée, Lettre & Flora 3.
L’offrande est parfois mise en relation avec le jeline: Hermas, Sim. 5, 3, 7s.;
Barn. 3.

42 Phil. 2, 17; Ign., Rom. 2; 6; Mart. Pol. 14, 2.

43 Hamman (n. 39), p. 229ss.

4 Hamman (n. 39), p. 242ss.

45 Une allusion se trouve d’ailleurs aussi dans Irénée, Adv. haer. IV, 18, 2.

4 Cf. aussi Tertullien, Ad uxor. 11, 8; Hippolyte, Trad. apost. 21; Cyprien,
De opere et eleemos. 14s.



W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique 347

chacun donnait selon ses moyens?’. Il importe de souligner que,
comme dans le judaisme, 'offrande ne consistait pas seulement en
espéces, mais pouvait comprendre toutes sortes d’aliments et des
vétements 8. Depuis le 3¢ siécle, une véritable procession d’offrande
est attestée?®. Le clergé, en particulier I’évéque, gérait les biens de
la communauté . Une partie des offrandes était destinée au clergé
(cf. déja Phil. 4, 18!); le reste servait au soutien matériel des veuves,
des orphelins, des pauvres, des prisonniers, des étrangers, etc.5..

Or, il manque encore un élément dans notre résumé. Puisqu’on
apportait les offrandes au culte, elles étaient données a Dieu, tout
en étant entiérement destinées & 1'usage des hommes. Ce sens
religieux del’offrande qui montre bien la convergence entre I’hori-
zontale et la verticale, dont nous avons parlé, ce sens religieux a
trouvé une expression liturgique: c¢’est la bénédiction de 'offrande
par les prétres. Nous trouvons mentionnées explicitement les pre-
miéres priéres de bénédiction dans la Tradition apostolique (chap.
5-6; 31). Ce qui frappe c’est de constater que les bénédictions
ressemblent beaucoup, par leur forme et par leur contenu, & la
priere de I’Epiclése eucharistique: chaque fois I’évéque demande &
Dieu de bénir les dons que les fidéles lui offrent, en sorte que ces
dons, selon leur emploi, aient un effet salutaire pour ceux qui les
regoivent ; ensuite les priéres se terminent chaque fois par la méme
doxologie.

Il est évident que la priére prononcée sur les espéces eucharistiques
est une bénédiction de caractére spécial, car ce pain et ce vin, & la
différence de toutes les autres offrandes, sont destinés a représenter,
a réactualiser le sacrifice du Christ, par 'action du Saint-Esprit qui
les transfigure en signes du corps et du sang du Christ. Pour cette

47 Bien qu’on ait bient6t repris les régles fixées par 1I’Ancien Testament :
le don des «prémices» (cf. Did.) et de la dime (Origene; Didascalie syr.).

48 Did. 13, 1-7; Orac. sib. VIII, 402—-411; Trad. apost. 5-6; 31s.

19 Cf. Jungmann (n. 4), 2, p. 3ss.

50 Depuis les Epitres pastorales, nous trouvons, sans doute pour cette
raison, le conseil de ne pas consacrer clerc un homme phildrgyros. Le cas du
presbytre Valens dont parle Polycarpe dans sa lettre aux Philippiens, nous
montre qu’il y a eu des cas de détournements.

51 Notons d’ailleurs que cette diaconie qui était trés efficace aux premiers
siécles de 1’Eglise, et qui ne se limitait pas aux seuls chrétiens, a fait une
grande impression aux paiens; cf. A.v.Harnack, Mission und Ausbreitung
des Christentums in den ersten drei Jahrhunderten (21906), p. 127-171.



348 W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique

raison, on n’est pas étonné de voir que la grace du sacerdoce des
prétres est rappelée & cet endroit de la liturgie: gratias t:bi agentes
quia nos dignos habuisti adstare coram te et tibi ministrare52.

Les prétres offrent donc les oblations du peuple des fideles, et
en particulier les espéces eucharistiques, en demandant & Dieu de
bien vouloir les accepter et les bénir?. On a déja prétendu que ce
complexe d’idées apparait seulement au début du 3¢ siécle et est lié
a la procession d’offrande®:. Aprés ce que nous venons de dire sur
Poffrande, il ne me semble pas qu’on puisse défendre cette theése.
Nous avons d’ailleurs bien avant la Tradition apostolique des textes
qui font tout au moins des allusions au role des prétres d’offrir les
dons du peuple des fidéles, en particulier les espéces eucharistiques.
Ne mentionnons que 1 Clément 40 qui compare le sacerdoce de
I’Ancien Testament & celui de la Nouvelle Alliance et qui parle,
en 44, 4, des prétres qui «offrent les dons» & Dieu; Didaché 13, 3
appelant «grand-prétres»; les prophétes qui président aux cultes
Justin (Dial. 41, 3; 117, 1) parlant du «sacrifice du pain et du vin
eucharistiques» . Le plus explicite dans ce sens est Irénée, dans
les chap. 18-19 bien connus de son 4¢ livre Adversus haereses.
Citons quelques phrases tirées du § 6 du chap. 18%: «Nous lui
offrons (& Dieu), en effet, non comme & quelqu’un qui serait dans
le besoin, mais pour lui rendre graces a ’aide de ses dons et sanctifier
la création... Il accepte nos bonnes actions, lui, le Dieu qui n’a
besoin de rien, pour pouvoir nous donner en retour ses propres
biens... Il y a donc un autel dans les cieux — c’est 1a que montent
nos priéres et nos oblations.»

Je cite ce texte d’Irénée parce qu’il me semble bien résumer ce

52 Ministrare correspond au grec hieratedein, comme Botte (n. 3), p. 17,
note 3, remarque & juste titre.

53 Cf. aussi le chap. 3 de la Trad. apost. concernant la priére du sacre
épiscopal.

54 Cf. en particulier G.P. Wetter, Altchristliche Liturgien, 2 (1922). On
serait peut-étre tenté de tirer la méme conclusion de I’absence de 1'élément
sacrificiel dans I’anamnése chaldéenne; cf. I’article de Montminy (n. 2).
Lietzmann (n. 2), p. 177, constatait déja une «rupture» & cet endroit de
I'anamnése d’Hippolyte.

5 Il faudrait également parler, dans ce contexte, de I’emploi du mot
thysiastérion comme désignation de I’autel eucharistique: Hébr. 13, 10(?);
Ign., Philad. 4.

56 Trad. A. Rousseau, Sources chrétiennes 100 (1965), p. 613—615.



W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique 349

que nous avons vu jusqu’a présent: Nous offrons & Dieu - qui,
pourtant, n’a besoin de rien — d’une part nos prieres et nos actions
de grices, d’autre part nos offrandes que nous avons prises parmi
les dons de la création de Dieu; Dieu daigne les accepter sur son
autel céleste, si elles sont offertes d’un coeur pur, comme ’offrande
d’Abel (Irénée tient & le souligner, en 18, 3); en revanche, Dieu
nous donne ses propres biens, en bénissant nos offrandes, en sancti-
fiant la créature, en particulier les espéces eucharistiques qui
deviennent les signes du corps et du sang du Christ, et qui nour-
rissent notre homme intérieur. Nous retrouvons donc les mémes
mouvements inverses dont j’ai parlé & la fin de la premiére partie
de mon exposé: un mouvement d’offrande qui va de nous vers
Dieu, et un mouvement de bénédiction qui vient de Dieu vers nous
en transformant notre offrande en don de Dieu.

4,

Nous pourrions arréter notre étude ici. Car il me semble que nous
avons épuisé les aspects du sacrifice eucharistique tels qu’ils se
trouvent dans la priéere d’Anamnése de la Tradition apostolique,
priére qui refléte et résume, & mon avis, la conception du sacrifice
eucharistique durant les deux premiers sieécles. Mais alors, ou réside
la divergence de vue entre chrétiens catholiques-romains et ortho-
doxes d’une part, et chrétiens protestants d’autre part, divergence
dont j’ai parlé au début et qui a donné lieu & quatre siécles de
controverses confessionnelles? Je crois que la «contestation» pro-
testante du sacrifice eucharistique ne peut pas se baser sur les
textes évoqués qui couvrent la période de la tradition ecclésiastique
allant des débuts de I’Eglise jusqu’au début du 3¢ siécle. A mon avis,
un protestant bonae voluntatis peut et devrait méme souscrire & tous
les aspects du sacrifice eucharistique que nous avons étudiés.

Mais le probléme n’est pas 1a. Il commence & se poser & propos de
la tradition ultérieure qui se situe aprés la période que nous venons
d’étudier. Je veux encore signaler ce probléme, sans trop prolonger
mon exposé. Notons d’emblée qu’il s’agit plutét d’un probléme
théologique que d’un probléme d’expression liturgique.

Cyprien, dans sa célebre Lettre 63 a Cécilius, sur I’eucharistie,
dit au chap. 17: «Nous faisons mention de sa passion (sc. du Christ)



350 W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique

dans tous les sacrifices, car la passion du Seigneur est le sacrifice
que nous offrons» (passio est enim domini sacrificium quod offerimus).
Dans le chap. 14, la méme pensée est ainsi précisée: «Si le Christ,
notre Seigneur, est lui-méme le grand-prétre de son divin Pere,
et s’est offert lui-méme & son Pére en sacrifice, et a ordonné que cela
(sc. Peucharistie) soit fait en sa mémoire, & coup siir seulement ce
prétre-la remplit le role du Christ qui fait ce que le Christ a fait et
il n’offre & Dieu le Pére, dans ’Eglise, la vérité et la plénitude du
sacrifice, qu’autant qu’il ’offre comme il voit que le Christ lui-
méme ’a offert.» Il semble que dans ces textes soit développée pour
la premiere fois (& ma connaissance) 'idée que dans et par le sacrifice
eucharistique le Christ lui-méme est offert @ Diew le Pére. C’est une
idée qui se retrouvera & partir du 4e siécle chez des théologiens aussi
bien occidentaux qu’orientaux’’; elle fera fortune surtout au
Moyen Age58; ses traces se retrouvent d’ailleurs dans les définitions
doctrinales du Concile de Trente5°.

C’est contre cette interprétation du sacrifice eucharistique que les
Réformateurs ont protesté. Evidemment, on peut dire que cette
interprétation est une prolongation directe et, semble-t-il, logique
des concepts sacrificiels de l’eucharistie que nous avons étudiés:
puisque c’est ’Eglise qui offre le pain et le vin & Dieu avec actions
de graces, et puisque c’est ce méme pain et ce méme vin qui de-
viennent, par ’acte de consécration, les signes de la présence réelle
du corps et du sang du Christ sacrifié pour nous — pourquoi alors
n’aurait-on pas le droit d’étre conséquent jusqu’au bout et d’affirmer
que c’est le Christ qui est offert & Dieu par I’Eglise?

Certes, cette maniére de parler est logique, mais elle n’est peut-
étre pas trés heureuse. Car elle peut porter atteinte — sans le vouloir -
a I’équilibre des différents éléments sacrificiels de ’eucharistie. Les
Réformateurs, en tout cas, et a leur suite la plupart des Eglises
protestantes d’aujourd’hui, verraient cet équilibre de la facon
suivante: ’Eglise offre effectivement & Dieu les prieres et les dons
matériels jusqu’au moment ou ceux-ci, par la consécration ou par

57 Cf. Augustin, Epist. 98, 9; Civ. dei X, 20; Athanase, Epist. heort. 2, 9;
Cyrille de Jérus., Cat. myst. V, 10; Jean Chrysostome, In Hebr. comm. 17, 3;
Théod. Mops., Hom. cat. XV ; Passio Andreae 6.

58 Cf. Jungmann (n. 4), 1, p. 240s.

59 Session XXII: deux fois, I'idée est exprimée que le Christ est ¢mmolé
lors du sacrifice eucharistique, chap. 1/2.



W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique 351

I’épiclese, deviennent les dons du Christ & I’Eglise. A ce moment-la,
Poptique change: ce n’est plus I’Eglise qui offre, mais c¢’est le Christ
qui s’offre & I'Eglise!

Les liturgies de I’Eglise ancienne me semblent d’ailleurs exprimer
exactement ce mouvement: On offre a Dieu, dans ’anaphore, les
actions de grices; on lui offre également les dons matériels des
fideles, entre autres le pain et le vin eucharistiques. Au point
culminant de ce mouvement d’offrande, on prie Dieu de bien vouloir
accepter les priéres et les dons de I'Eglise. Mais a partir de ce
moment-la, ¢’est Dieu le Peére, par 'intermédiaire du Fils et du
Saint-Esprit, qui doit agir et transformer le pain et le vin eucha-
ristique en véhicules de la grice divine. L’Eglise ne peut qu’inter-
céder pour les absents et les défunts et prier pour que la communion
soit profitable & tous ceux qui y participent.

En relisant les principales liturgies aussi bien orientales qu’ocei-
dentales, j’étais surpris de constater que l'idée que 1’Eglise offre ou
sacrifie le Christ au Peére, n’y soit pour ainsi dire pas exprimée,
en tout cas pas dans la partie centrale de la messe des fidéles, et
cela malgré les affirmations des théologiens dont nous avons parlé 60,

Il y a juste une priére qui pose un certain probleme, dans ce
contexte. Il s’agit de la priere Supplices de I’actuel Canon romain
priant Dieu d’accepter le sacrifice de I'Eglise sur son autel céleste
par 'intermédiaire de son ange®!. Cette priere fait probléme parce
qu’elle est prononcée au sujet des especes consacrées; on a done
I'impression que les signes du Christ sacrifié sont offerts a Dieu 2.
Dans les liturgies orientales, cette priére ne pose pas de probléme
parce que, ou bien elle y manque totalement (c’est le cas des liturgies
égyptiennes), ou bien elle se trouve awant la consécration, done
avant le moment ou les dons de 1'Eglise deviennent les dons du

% Jungmann (n.4) 1, p.238: «Dass die Messe auch das Opfer Christi
ist, wird im rémischen Messordo nur vorausgesetzt, direkt aber tiberhaupt
nicht ausgesprochen.»

81 Elle est attestée déja par Ambroise, Sacr. IV, 27. Il parait qu’ Ambroise
est aussi pour quelque chose dans 'interprétation «massive» de la présence
du Christ dans les espéces eucharistiques: cf. C. W. Dugmore, Sacrament
and Sacrifice in the Early Fathers: Journ. Eccl. Hist. 2 (1951), p. 24-37.

%2 D’autant plus que ’ange médiateur qui apporte les dons & Dieu est
censé étre le Christ, dans les commentaires du Moyen Age: le Christ s’offrirait
donc lui-méme au Pére.



352 W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique

Christ & I'Eglise; elle est par conséquent une priére d’offertoire
(c’est le cas des liturgies de S. Basile, de S. Chrysostome et de
S. Jacques©3).

A en juger d’apreés la structure de la priére supplices, on dirait
d’ailleurs qu’elle a un caractére d’Epiclese: on prie Dieu d’accepter
les dons de I’Eglise sur son autel pour qu’il envoie, en retour, sa
bénédiction et sa grice aux communiants (ou pour qu’il leur envoie
le Saint-Esprit, comme disent les liturgies orientales). On voit que
ce probléme a aussi préoccupé certains commentateurs de la messe
romaine au Moyen-Age: pour eux, la transsubstantiation n’est
terminée que par la priere Supplices .

Quoi qu’il en soit de cette priere, j’aimerais terminer mon exposé
en résumant les deux points qui, aux yeux des protestants, risquent
de fausser la conception du sacrifice eucharistique si 'on entend
par 1 que le Christ est offert & Dieu:

1. Cette optique semble mettre en péril le fameux eph’hapazx du
sacrifice du Christ, selon I’Epitre aux Hébreux 7, 27; 9, 12; 10, 10;
cf. 9, 26 ss. C’est justement la pointe de la comparaison entre le
Christ et le grand-prétre de I’Ancienne Alliance, dans cette Epitre,
que le sacrifice du Christ, & la différence de celui du grand-prétre,
est accompli une fois pour toutes. On peut donc réactualiser cet
unique sacrifice du Christ dans 1’eucharistie, et on doit méme le
faire pour mous qui sommes des pécheurs, mais on ne doit pas le
réactualiser pour Diew. Cela reviendrait & dire que le sacrifice
unique du Fils n’était pas complet, n’était pas suffisant pour ré-
concilier Dieu et le monde, ou qu’il aurait besoin d’étre rappelé a
Dieu. — On objectera peut-étre que si on ne va pas jusqu’a dire que
I’on offre, dans I’eucharistie, le Christ au Pére, la valeur expiatoire
ou propitiatoire du sacrifice eucharistique en sera minimisée. Ce
n’est pas le cas, au contraire; car les fruits du sacrifice du Christ,

8 La Divine Liturgie reprend pourtant, il est vrai, la méme priére avant
la communion, de méme les Constitutions apostoliques.

8¢ Cf. Jungmann (n. 4), 2, p. 289ss. Notons que Lietzmann (n. 2), p. 86ss.,
semble avoir raison de dire que cette priére a bien pu étre & l’origine une
priére prononcée sur l’encens, car 1° le contexte biblique d’Apec. 8, 3s. dont
I'image est empruntée parle apparemment de I'encens; 2° cette priére figure
dans beaucoup de liturgies orientales effectivement comme priére sur I’encens;
et 3° une telle priére est plus compréhensible & propos de la fumée de I’encens
qui monte vers le ciel qu’a propos des espéces eucharistiques qui restent sur
I’autel.



W. Rordorf, Le sacrifice eucharistique 353

rendus présents dans et par I’eucharistie, apportent la richesse de la
communion divine & tous ceux qui sont concernés: aux fidéles qui
communient, de méme qu’aux absents et aux défunts pour lesquels
on intercede.

2. Comme chaque offrande, présentée a Dieu par I’Eglise, est
finalement destinée aux hommes qui en profitent %, ainsi les especes
eucharistiques consacrées ne doivent pas étre offertes a Dieu - il
n’en a pas besoin (les Péres du 2¢ siécle ne cessent de le répéter!) —,
mais elles sont destinées aux hommes qui, eux, en ont profondément
besoin. Christ, dans son amour insondable, les donne a son Eglise,
son Epouse, son Corps, pour I’édifier, pour la nourrir, pour la faire
participer de plus en plus pleinement, & sa vie divine que la mort
ne pourra vaincre.

Depuis le Concile de Vatican II, le prétre, en célébrant la messe,
se met derriére I’autel, face au peuple des fidéles. On ne saura mieux
exprimer I'intention profonde de ’eucharistie qui, certes, en tant
qu’action de grices, intercession et offrande, est adressée & Dieu,
mais qui en tant que sacrement de la Nouvelle Alliance, c¢’est-a-dire
en tant que mémorial du sacrifice du Christ, est essentiellement
orientée vers les hommes qui ont le privilege d’étre les invités au
banquet de leur Sauveur. Je me demande si la nouvelle «orientation»
de la messe (dans le sens littéral du terme!), depuis la réforme de sa
liturgie, n’entrainera pas forcément un jour aussi une nouvelle
réflexion sur la doctrine traditionnelle au sujet du sacrifice eucha-
ristique du Christ. Je serais le premier & m’en réjouir %.

Willy Rordorf, Neuchétel

85 Le Pére Hamman 1’a bien montré dans son livre (n. 39).

8 Je suis heureux de constater que les nouvelles priéres eucharistiques
catholiques-romaines (cf. La Maison-Dieu 94, 1968) ont laissé tomber la
fausse perspective d'un sacrifice offert & Dieu. La priére Supplices (resp.
Respice) sera dorénavant suivie, comme en Orient, d’une Epiclése au Saint-
Esprit qui vise la communauté. Le «nouvel esprit» de Vatican II a donc déja
porté ses fruits!

23



	Le sacrifice eucharistique

