Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 25 (1969)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

A. vAN SELMS, Genests, 1-2. (De Prediking van het Oude Testament.) Nijkerk,
G. F. Callenbach N.V., 1962. 269 + 319 S.

Als hauptséchlich homiletisch ausgerichteter Kommentar und fiir weitere
Kreise bestimmt setzt sich dieses Werk wenig oder kaum mit kritischen
Fragen auseinander, und so verwundert es nicht, dal3 es eher «konservative»
Stellungnahmen ausweist. Der Rezensent frégt sich allerdings, ob angesichts
des Namens, der sich der Verfasser auf anderen Gebieten gemacht hat, es sich
verantworten lat, Probleme wie das der Quellen und der Gattungen einfach zu
tibergehen. Man kann gewisse Arbeitsmethoden ablehnen, ignorieren sollte
man sie allerdings nicht, besonders da auf andere Probleme, unter Heran-
ziehung auch nicht konservativer Literatur, eingegangen wird. Es kénnte
natirlich auch so sein, daB der Verfasser meint, diese Art Auseinander-
setzungen seien fur den Prediger nicht von Nutzen. Wenn das so wire,
stiinden wir vor einem ganz verschiedenen Begriff von dem, was Exegese
heilt, und eine Diskussion dartiber mii3te auf einer ganz anderen Ebene
fortgefiihrt werden. J. A. Soggin, Rom

NeLsoN GLUECK, Hesed in the Bible. Aus dem Deutschen tibersetzt von A.
Gottschalk, mit einem Vorwort von G. A. Larue. Cincinnati, The Hebrew
Union College Press, 1967. X + 107 S. $ 5.—.

Das bekannte, 1927 als Beiheft Nr. 47 der Zeitschrift fur die alttestament-
liche Wissenschaft erschienene Werk wurde 1961 nachgedruckt, und jetzt er-
scheint diese schon ausgestattete englische Ubersetzung. Ein anderer Beweis
dafiir, wie wichtig diese Arbeit fiir die alttestamentliche und orientalistische
Wissenschaft ist, ergibt sich aus der Einleitung, Recent studies in hesed, in
der spéitere Studien iiber den Gegenstand vermerkt sind: wenige von ihnen
schlagen verschiedene Wege ein. Es kann einem nur eine Freude bereiten,
daB eine derartig wichtige Arbeit einem weiteren Kreis von Lesern zugénglich
gemacht wird. J. A. Soggin. Rom

Lars HARTMANN, Prophecy Interpreted. The Formation of Some Jewish Apo-
calyptic Texts and of the Eschatological Discourse Mark 13 Par. = Coniec-
tanea Bibl. N.T. Ser., 1. Lund, CWK Gleerup, 1966. 299 S. Schw.Kr. 40.—,

Uber Probleme der jiidischen und christlichen Enderwartung legt der Ver-
fasser eine umfangreiche Monographie vor.

Im ersten Teil werden Themen der judischen Apokalyptik behandelt. Zur
Sprache kommen die Wehen des Messias, das Erscheinen Gottes, das Ge-
schick der Siinder und der Gerechten. Der Verfasser unterscheidet ver-
schiedene Strukturen und verweist z.B. auch auf die Hoffnungen, die dem
Kommen Gottes bzw. des Messias entgegensehen. Im tibrigen entdeckt er alt-
testamentliche Entsprechungen: 1. Hen. 100, 1-9 vergleicht er mit Dan. 7,
23-27 und Jes. 59, 1-21 (8. 57f.), 1. Hen. 90, 11-42 mit Ez. 34 (S. 60f.),
1. Hen. 47, 1-48, 10 mit Dan. 7, 9f. (S. 62f.) usw. In einem dritten Kapitel
werden verschiedene Motive der Endzeit besprochen.



Rezensionen 287

Im zweiten Teil wendet sich der Verfasser Mark. 13 par. zu. Er untersucht
in «A preliminary survey» Mark. 13,6b—27, in «A second survey» Mark. 13,
5b-8. 14-27 und 13, 9-13. In seiner Exegese sucht er Zusammenhinge mit
dem Alten Testament herauszuarbeiten. Vor allem Daniel wird herangezogen.
Fir seine Darlegungen verdient der Verfasser unbedingte Anerkennung. Frei-
lich wird man in Einzelheiten verschiedener Ansicht sein kénnen. So meint
er zu Mark. 13, 6 (S. 161): The saying that people will come saying éyd eiw
was originally an interpretation of the great words and arrogance of the
horn... in Dn. 7f. and 11. Zu Mark. 13, 20 setzt er auseinander (S. 164),
daB der Vorstellung, wonach die Zeit verkiirzt werde, eine Verlesung von
Dan. 12, 1 zugrunde liege. Beide Vermutungen erscheinen mir problematisch.
Aber es ist nicht ausgeschlossen, dafl die weitere Forschung die Richtigkeit
derartiger Kombinationen erhérten wird. S. 172-174 gibt der Verfasser eine
Zusammenstellung all der Stellen der synoptischen Apokalypse, bei denen
er einen alttestamentlichen Hintergrund feststellte. Das Resultat seiner Uber-
legungen formuliert Hartmann S. 167: This second survey seems to me have
confirmed the assumption that the parts of the eschatological discourse so
far discussed have as their foundation an exposition or meditation based on
texts in Daniel about the last things, expecially 7, 8-27; 8, 9-26; 9, 24-27;
11, 21-12, 13 and to some extent 2, 31-45. Ahnlich hei3t es S. 172: ...an
exposition or meditation on Daniel texts about the last days underlies the
discourse, und S. 179: ...an exposition of Daniel is the basis of the eschato-
logical discourse. Diese Theorie hingt natiirlich von der Richtigkeit der vom
Verfasser behaupteten Zusammenhinge ab. In demm Moment, in dem diese
hinfillig werden, wird auch die Theorie problematisch.

Die Annahme, da3 die genannten Texte der Rede jiidischen Ursprungs
seien, wird abgelehnt (S. 174ff.).

Im SchluBteil befaBt sich der Verfasser mit den eschatologischen Vorstel-
lungen des 1. und 2. Thess. (auch der zweite Brief gilt als paulinisch). Hier
tauchen bekannte Gesichtspunkte auf. Betont wird der Zusammenhang mit
dem Alten Testament. Verwiesen wird z.B. auf Dan. 7, 13 (S. 168). Der Ver-
fasser kommt zu dem Schluf3, da3 Paulus bei seinen Darlegungen eine Form
der apokalyptischen Rede heranzog und auch tiber ihren Charakter als eines
Midrasches zu Daniel Bescheid wullte (S. 193).

Man wird dem Verfasser fiir seine anregenden und tiefeindringenden Aus-
fithrungen Dank sagen miissen. Es ist zu wiinschen, dafl sich die Forschung
mit ihnen noch lange und intensiv auseinandersetzen wird.

Wolfgang Gerber, Hannover

JosepHUS, [Works,] with an English Translation. 9. Jewish Antiquities,
Books XVIII-XX. General Index to Volumes I-I1X. Ed. by Louis H.
Feldmann. = The Loeb Classical Library, 433. London, William Heine-
mann, & Cambridge Mass., Harvard University Press, 1965. X1 + 813 S.,
1 Tabelle, 3 Karten. Sh. 25/—.

Der letzte Band der trefflichen britischen und amerikanischen Josephus-

Ausgabe beginnt wie das Weihnachtsevangelium mit der Schéitzung unter
dem Legaten Quirinius 6 n. Chr. und endet mit der Unruhe unter dem



288 Rezensionen

Prokurator Florus 64 n. Chr. Feldmann hat sowohl die Ubersetzung wie die
Anmerkungen, die Bibliographie und das Register duBerst sorgféltig und
kenntnisreich ausgestaltet. Bo Reicke, Basel

C. K. BarreTrt, The Holy Spirit and the Gospel Tradition. 2. Aufl., paperback.
London, 8.P.C.K., 1966. viii + 176 S. 15 sh.

C. K. BaRrrETT, Jesus and the Gospel Tradition. London, S.P.C.K., 1967.
XITI + 116 S. 25 sh.

Das erste der beiden hier zu besprechenden Biicher bedarf keiner Empfeh-
lung mehr: es handelt sich um eine fast unveréinderte Neuausgabe eines erst-
mals 1947 publizierten Buches. Mittlerweile hat sich dieses Werk, in dem es
dem Verfasser vor allem darum geht, Jesu Vollmacht, seine Machttaten und
sein prophetisches Auftreten als Antezipation seiner kiinftigen messianischen
Herrlichkeit zu deuten, einen festen Platz in der wissenschaftlichen Diskus-
sion erobert. Die Neuauflage, die tiberdies in einer ansprechenden und billigen
Taschenbuchausgabe erfolgt, ist daher zu begriien.

Das zweite der hier angezeigten Biicher zeigt die Entwicklung, die Barretts
Schau des historischen Jesus in den letzten zwanzig Jahren durchmachte.
Das Biichlein — Shaffer lectures von 1965 in Yale — ist so etwas wie eine Zu-
sammenfassung der Theologie und Eschatologie Jesu, in lockerer Form um
drei groBe Themenkreise: «The Tradition», «Christ Crucified» und «Christ to
Come» gegliedert. Detaillierte Begriindungen und wissenschaftliche Ausein-
andersetzungen sind dem Verfasser angesichts des ihm gesteckten Rahmens
einer Vorlesung natiirlich nur zum Teil méglich, vieles bleibt unausgefithrt
und skizzenhaft. Dennoch ergibt sich eine geschlossene Skizze des Selbst-
verstédndnisses Jesu, die ihre néchsten Verwandten einerseits in der Konzep-
tion Albert Schweitzers, andererseits in der Menschensohnthese Morna
Hookers?!, von der der Verfasser viel gelernt zu haben bekennt, hat.

Man kénnte Barretts Biichlein ebensogut eine Studie zum Menschensohn-
problem nennen; vielleicht wire die Disposition geschlossener und die eigent-
liche These profilierter geworden, wenn Barrett sich auf dieses Thema be-
schriankt hiatte. So aber herrscht vielfach der Stil lockerer Assoziation vor;
Selbstverstéandliches mischt sich mit neuen, aufregenden und problematischen
Thesen. Barrett fragt nach dem Selbstverstéindnis Jesu. Jesus hat sich nicht
fiir den Kyrios, nicht fiir den Christus und nicht fiir den Gottessohn gehalten.
Als Positivum bleibt, abgesehen von der Gottesanrede Abba und der Gottes-
reichverkiindigung, eigentlich nur der Ausdruck Menschensohn. Dieser Aus-
druck ist so etwas wie «connecting thread which holds together Jesus’ work
in the present and in the future» (8. 32). Jesus hat nach Barrett mit seinem
Tod gerechnet, wobei er allerdings in einer fritheren Periode seines Wirkens
sich selber mit seinen Jiingern zusammenschlieBt und fiir beide den Einbruch
der messianischen Wehen erwartet (S. 52), spater aber fir sich selbst ein
individuelles Leiden. Entscheidend ist aber, dafl Jesus nicht einfach als
Fatalist seinen Tod erwartete, sondern ihn deutete : nach seinem Tode wiirde

1 M. Hooker, The Son of Man in Mark (1967).



Rezensionen 289

er von Gott bestdtigt (vindication). Diese Erwartung driickt Jesus in zwei
verschiedenen Kategorien aus, seiner kunftigen Auferstehung nach kurzer
Zeit und der Parusie des Menschensohns (S. 82). Daf3 Jesus seine eigene Auf-
erstehung erwartete, hélt Barrett nach Dan. 7-12 und 2. Makk. 7 fir durch-
aus moglich. Immerhin hat er sich in bezug auf sein persénliches Schicksal
getduscht : Die Mahnung, nicht zu schlafen, die Jesus im Garten Gethsemane
aussprach (Mark. 14, 34. 38), kann nur als Mahnung zum Wachen bei der
Parusie gedeutet werden; am Kreuz ist Jesu Erwartung der Parusie zu seinen
Lebzeiten dann zusammengebrochen (Mark. 15, 34). Der Ausdruck «Men-
schensohn» ist der Zement der Einheit der Evangelientradition: er umfaBt
sowohl die Niedrigkeit als auch die Hoheit. Dafiir weist Barrett auf Ps. 8,
4-9; Dan. 7-12 und 1. Hen. 37-71 (nach Barrett vorchristlich), wobei so-
wohl in Daniel (vgl. 8, 17!) als auch in den henochischen Bilderreden der
Menschensohn zugleich der menschliche Verfasser als auch der himmlische
Weltrichter ist. Menschensohn braucht dabei nicht unbedingt individuell ver-
standen zu sein, um so mehr, als sich Jesus mit seinen Jiingern im Leiden
zusammenschliet. Erst der Parusie-Menschensohn ist fiir Jesus vermutlich
eine individuelle Gestalt, mit der er sich aber nicht zu identifizieren braucht;
seine «vindication» besteht dann im Kommen des Menschensohns als solchem.

Gegen Barretts anregende These wiren exegetische Bedenken in reicher
Fille zu erheben: Es ist aufféllig, daBl — trotz Barretts gegenteiligen Ver-
sicherungen S. 79ff. — der kiinftige Parusie-Menschensohn kaum jemals mit
dem leidenden Menschensohn zusammen erscheint. Bei der Erhebung des
«pattern» des Menschensohns scheinen vorab in Dan. 7-12 zu viele inkohi-
rente Motive zusammengeflossen zu sein. Wie sich Jesu Erwartung seiner
Auferstehung als «vindication» (8. 82), die ja doch wohl die Erwartung seines
Todes voraussetzt, zur Erwartung der Parusie in Gethsemane und der «vin-
dication before his death» (S. 48), die in Mark. 15, 34 zusammenbricht, ver-
hilt, bleibt mir unklar. Und schlieflich mull Barrett nun doch wieder so
etwas wie eine theologische Entwicklung Jesu im Laufe seines Lebens postu-
lieren, die sich zur Zeit Albert Schweitzers — vor der Formgeschichte — mit
guten Griinden aus den Texten erheben liell, heute aber ihre exegetische
Grundlage verloren hat.

Schwieriger als die exegetischen Fragen sind die systematischen, die Bar-
retts Entwurf weckt. Die Hauptfrage formuliert er selbst: Beruft sich das
Kerygma und damit die christliche Kirche eigentlich noch zu Recht auf
Jesus? Worin bestand das theologische Recht der frihen Gemeinde, die bei-
den Erwartungsweisen der «vindication», Auferstehung und Parusie, zeitlich
voneinander zu trennen, auf die Auferstehung zuriickzublicken und die Paru-
sie zu erwarten und sich selbst in dem zwischen beidem entstehenden Zeit-
raum zu etablieren? Aber die Fragen stellen heilt nicht, sie beantworten.
Wenn Barrett meint: «Jesus was in error, God was not» (S. 106), so wird
nicht einleuchtend, was ihn zu dieser Aussage erméchtigt. Und der Satz
«May it not have been God’s intention, unforeseen... even by Jesus himself,
that life between the incarnation and the parousia should be the normal state
of mankind?» (S. 107) ist doch zunéchst einfach Ausdruck einer gewissen
Verlegenheit. Die Frage bleibt: Worin hat denn nun das Kerygma sachlich

19



290 Rezensionen

Anhalt am historischen Jesus? War Jesus nicht doch, auch wenn er sich nicht
fiir den Messias hielt und seine Hérer nicht von sich selbst {iberzeugen wollte
(S. 105), ein enttiduschter Enthusiast, ndmlich darum, weil er seine Ver-
kiindigung auf die Erwartung der vindication baute? Hier bleiben offene
Fragen, denen sich Barrett zu wenig gestellt hat. Doch bleibt sein Buch auch
fur den, der ihm mnicht zustimmen kann, erfrischend und hilfreich und ver-
mittelt zahlreiche wertvolle Einzelerkenntnisse. Ulrich Luz, Ziirich

HorsT ROBERT BALzZ, Methodische Probleme der neutestamentlichen Christo-
logie. = Wissenschaftl. Monographien z. A. u. N. T., 25. Neukirchen-
Vluyn, Neukirchener Verlag des Erziehungsvereins, 1967. 310 S. DM. 29.80.

Der Verfasser will vier Gefahren in der Auffassung der neutestamentlichen
Christologie entgegentreten:

1. Der Gefahr der «Systematisierung» im Zusammenhang mit den
christologischen Titeln und Schemen (S. 25-128). Es gibt keine einheitliche
Christologie im N. T. (S. 129), und dieser Tatsache werden wir dann gerecht,
wenn wir nicht bei den christologischen Titeln der Urgemeinde ansetzen,
sondern bei den Vorstellungen, innerhalb deren christologische Titel be-
gegnen (S. 112).

2. Der Gefahr der « Schematisierung» im Zusammenhang mit den Gruppen
und Schichten der Urgemeinde (S. 129-175). Weder das Schema von Bousset
und Bultmann noch das von Lohmeyer ist befriedigend. Man muf3 mit dem
hellenistischen Judenchristentum rechnen, das hinter der Christologie von Q
und der Stephanusgruppe steht (S. 175).

3. Der Gefahr der «Kerygmatisierung» im Zusammenhang mit der
christologischen Tradition (S. 176-203). Jede prinzipielle Scheidung zwi-
schen Kerygma und Historie ist typisch moderne Aporie (S. 24), wihrend
die Traditionen im N.T. nichts anderes als «die Kontinuitit der gegen-
wartigen Verkiindigung mit dem von ihr bezeugten einstigen Geschehen»
(S. 203) vermitteln wollen.

4. Der Gefahr der «Hermeneutisierung» im Zusammenhang mit der
Eschatologie (S.204-271). Sie entsteht dort, wo der Exeget an die Texte
nicht mit der historischen Voraussetzungslosigkeit herangeht, sondern sie
mit der Darstellung zugleich interpretiert (S. 24), wie es die konsequente
und prisente Eschatologie, aber auch die existenziale Interpretation macht
(S. 271).

Einzelanalyse kommt in dieser Arbeit nur wenig zum Wort. Es ist ab-
sichtlich so, denn der Verfasser hat erkannt, dal «das Problem der heutigen
biblischen Theologie nicht allein in der Einzelanalyse, sondern mehr noch
in den grundséitzlichen Vorversténdnissen» liegt. Dies scheint uns voéllig
richtig zu sein. Denn die Verwirrung in der heutigen neutestamentlichen
Diskussion entstand gerade darum, weil jede theologische Richtung an die
Texte von ihren methodischen Voraussetzungen herankommt, ohne ihre
Tragkraft in der Konfrontation mit den anderen Richtungen geprift zu
haben. Es ist darum zu begriilen, daf3 sich der Verfasser gerade diesen me-
thodischen Problemen widmet, an denen sich alles Weitere entscheidet.

Ludowit Fazekas, Tschechoslowakei



Rezensionen 291

HeINrICH ZIMMERMANN, Neutestamentliche Methodenlehre. Darstellung der
historisch-kritischen Methode. Stuttgart, Verlag Katholisches Bibelwerk,
1967. 281 S. DM 24.80.

Roman Catholic exegetes have made considerable contributions to the
historical, critical studies of the Scriptures, especially since the papal en-
cyclical “Divino afflante Spiritu’’ (1943) charged them to use the historical
method. Zimmermann’s contribution in this book is to provide the reader
with a survey of the applications of this method in the disciplines of textual
criticism, literary criticism, form criticism, and Redaktionsgeschichte. This
survey includes a history of each discipline up to the present time, summaries
of their basic procedural policies, and insights into how they relate to each
other. A very helpful aspect of this book is the large number of examples of
the actual application of these disciplines in the study of New Testament
passages. These are set forth with lucidity and constant interaction with
conclusions reached by other New Testament scholars. As a manual of
historical methodology for New Testament studies, this book can be of con-
siderable help to all who have yet to become expert in these disciplines.

The freedom with which Zimmermann, as a Roman Catholic, can follow
the conclusions of the historical method is quite complete. Because he regards
Christ as always speaking in and through his church, he is not, as J. Jeremias,
content only when he can get back to the very words of Jesus in their original
Sitz ¢m Leben, but is equally concerned with the meaning imparted to these
words by the life situations of the early church. At only two points, it would
seem, could Zimmermann’s theological presuppositions control the use of the
historical method. He will not agree that the words of Jesus were themselves
reshaped by the early church or by the editors of the Gospels (pp. 222f.), nor
will he agree that historical considerations of a book’s apostolicity or literary
integrity can figure in the considerations of its canonicity, since this has al-
ready been acknowledged by the church (pp. 29f.).

Daniel P. Fuller, Pasadena, California

D. 8. Warrace-HADpRILL, The Greek Patristic View of Nature. Manchester,
Manchester University Press, & New York, Barnes & Noble Inc., 1968.
VIIT + 150 S. Sh. 35/-.

Unter dem Eindruck des Positivismus und des Naturalismus ist das
moderne BewuBtsein geneigt, die griechischen Kirchenviter als Feinde der
Natur und Gegner empirischer Studien aufzufassen. In einer sehr gediegenen
und anregenden Darstellung zeigt Wallace-Hadrill, wie falsch dieses Urteil
ist. Auch der Kenner der Viter wird hier neue Aspekte entdecken.

Gewil haben die griechischen Theologen der Periode 100-450 n. Chr. die
Naturwissenschaft nicht selber geférdert, denn ihr eigentliches Interesse
richtete sich auf Gott und nicht auf die Welt. Ubrigens machte die empirische
Wissenschaft seit ca. 200 n. Chr. weder im Rdémerreich noch im Perserreich
groBe Fortschritte; erst die Araber erweiterten die Perspektive. Mit dem
enzyklopddischen Wissen der hellenistischen Philosophen und Naturforscher
waren aber Theologen wie Origenes, Basilius und vor allem Nemesius iiber-
raschend tief vertraut. Sie konnten auch hiibsche Bilder aus der Natur ent-



292 Rezensionen

werfen, wie es der Verfasser durch amusante Zitate beleuchtet. Gott und
Welt, Gnade und Natur bildeten fiir diese Véater nicht unmittelbar eine Ein-
heit, aber in Christus sollte der Mensch diese Einheit finden?.

Bo Reicke, Basel

JoEN HENRY CARDINAL NEWMAN, Apologia pro Vita sua, Being a history of
his Religious Opinions. Edited with Introduction and Notes by Martin J.
Svaglic. Oxford, Clarendon Press: Oxford University Press, 1967. 603 p.
Sh. 105.—.

Louis CoaNET, Newman ou la recherche de la vérité. Paris, Editions Desclée,
1967. 319 p. Fr.B. 220.—.

JEAN STERN, M. S., Bible et tradition chez Newman. Aux origines de la théorie
du développement. = Théologie, étude publiée sous la direction de la
Faculté de théologie S. J. de Lyon-Fourviére, 72. Paris, Editions Aubier,
1967. 253 p.

1. L’édition de 1’Apologia que nous donne M. Svaglic est trés soignée.
Une copieuse introduction met le lecteur au fait des circonstances dans les-
quelles I’Apologie fut écrite. Le texte est celui de la troisiéme édition (1886);
il est muni d’un apparat critique indiquant les variantes des nombreuses
éditions parues du vivant de 'auteur; il est suivi de Notes et Appendices
de la main de Newman, puis de notes explicatives de 1’éditeur, qui montrent
sa parfaite connaissance de tout ce qui touche & Newman.

2. Dans son ouvrage, M. Cognet reprend la matiére de conférences données
a I'Institut Catholique de Paris, et nous donne une biographie savante.
L’exposé n’est pas toujours d’'une clarté parfaite; il arrive que la souci du
détail I’alourdisse. Le jugement théologique de I’auteur est parfois en défaut;
ainsi, pour caractériser la conversion de 1816, il prend & la lettre I’épithete:
calviniste, qu’emploie aussi Newman, alors qu’elle est du type wesleyen.
Tel quel, 'ouvrage présente les faits & partir d’une information vaste dont
une précieuse bibliographie donne les dimensions. Bibliographie incompléte,
I'auteur le sait, mais si 'on ajoute & ses données la liste d’ouvrages que cite
M. Stern, on aura ’essentiel de la littérature newmanienne.

3. M. Stern est un théologien averti. Son étude de l'itinéraire théologique
de Newman a pour centre le probléme que celui-ci a vécu longuement: celui
des rapports entre Ecriture et Tradition.

Il le montre, aprés la conversion de 1816, profondément convaincu que
la Bible est l'autorité supréme, mais aussi qu’elle enseigne des doctrines
précises: la Trinité, I'incarnation, la prédestination, la justification par la foi.

A Oxford, I'influence de ses amis fortifie sa tendance dogmatique mais en
lui faisant voir que le dogme est ’ceuvre de 'église unissant en un systéme
cohérent les aspects fragmentaires de la révélation écrite. La vérité chré-
tienne est enseignée par I’église, commentant les trois symboles cecuméniques;

1 Wir mochten in diesem Zusammenhang auf einen wertvollen Lexikon-
artikel hinweisen: H. Schwabl und J. Duchesne-Guillemin, Weltschépfung:
Paulys Realencyclopédie, Suppl. 9 (1962), Sp. 1433-1589 (iiber die Kirchen-
viter besonders Sp. 1573-82).



Rezensionen 293

la Bible n’enseigne pas une doctrine, elle prouve ou garantit la vérité de
I’enseignement ecclésiastique puisée dans la Tradition orale.

L’église prend ainsi une importance capitale. Elle est un corps d’institu-
tion divine qui a charge de formuler le dogme, lequel fonde & son tour la
religion. Il convient done d’examiner avec soin les marques de la vraie
église, celle que Dieu a promis de rendre, sinon infaillible, du moins indé-
fectible, c’est-a-dire ramenée toujours & la vérité. La vraie église, c’est celle
des cing premiers siécles, celle-14 méme qui a formulé la vérité dogmatique.
Mais cette église n’existe plus; les schismes 'ont déchirée. L’église romaine
a 0sé ajouter ses enseignements propres & ceux de I’Ecriture, 1’église grecque
a chu dans D’érastianisme, 1’église anglicane également et, de plus, a subi
I'influence du libéralisme protestant.

Il faut que 1’église fondée sur les apdtres, retrouve son unité en purifiant
sa doctrine. C’est I’effort qu’entreprend Newman & 1’égard de 1’église angli-
cane par la publication des fameux Tracts for the Times, et a I'égard de
I’église romaine qu’il invite & se réformer aussi. Mais I’église romaine se dit
immuable puisqu’infaillible, et lorsque Newman invite son église & inter-
préter les 39 articles anglicans dans un sens catholique, il est désavoué par
ses évéques; or, pense-t-il, ce n’est pas lui seulement qui est désavoué mais
bien la doctrine des Péres qu’il a proposée.

De plus en plus, il incline & penser que ’église romaine est la plus fidéle
a la pensée des Peres. Ses «nouveautés» ne seraient-elles pas un simple
développement des doctrines fondamentales? Une église aussi fidéle aux
décrets des quatre premiers conciles n’a-t-elle pas le droit de se prévaloir
d’une gréice qui la rendrait infaillible? L’église qui a la foi a, présent en elle,
I'objet de la foi: Jésus-Dieu. C’est Dieu, présent dans 1’église, qui admet le
vrai et repousse le faux. La révélation est un tout achevé a la mort du dernier
apoétre ; I’église croit implicitement dés 1’origine I’ensemble de la vérité, mais
elle en prend peu & peu conscience au cours du temps, explicitant, selon
P’oceasion, les richesses de la foi dont elle vit. Ce travail est I’ccuvre du
S. Esprit immanent & 1’église. Securus judicat orbis terrarum, disait S. Au-
gustin. C’est done un schisme condamnable qui a séparé 1’église d’Angleterre
du corps principal de I’église unique. En 1845, Newman se fait catholique:
la Tradition I’emporte sur I’Ecriture.

Les auteurs catholiques voient dans le développement de la pensée de
Newman une progression constante vers la vérité. On ne peut guére le leur
reprocher. Remarquons, cependant, que la conversion de 1816 comportait
deux éléments hétérogenes: la foi en Dieu qui parle dans la Bible et la foi
en Dieu qui parle par I’église, ou ’adhésion & Dieu, mais tel que les crédos
ecclésiastiques le définissent. Or, les crédos sont 'expression méme de la
Tradition. La pensée de Newman apparait ainsi moins comme une progression
vers la vérité qu'un long débat intérieur entre les deux composantes de sa foi.

Parmi les facteurs qui ont déterminé son choix, il en est deux que nos
auteurs passent presque sous silence. Francis Newman, frére aimé de John
Henry, quitte 1’église d’Angleterre en 1830 pour se rattacher aux freres de
Plymouth qui ne se soumettent qu’aux inspirations de I'Esprit. Ce fait, que
I’Apologie ne mentionne pas, n’a-t-il pas contribué, au moins autant que



294 Rezensionen

I’influence de Froude, & nourrir I’animosité de Newman envers la Réforme?
D’autre part, en 1841, les gouvernements anglais et prussien conviennent de
nommer tour & tour un évéque qui aura juridiction sur anglicans et luthériens
a Jérusalem. Les anglicans évangéliques applaudissent & cette mesure libérale,
alors que Newman et ses amis la considérent comme une trahison, comme
I’'aveu que I’anglicanisme est protestant, «it brought me on the beginning
of the end», dit Newman.

Quant au cardinal, s’il était encore temps de discuter son Apologie, nous
lui ferions remarquer, avec le respect di & sa sincérité, que c’est la vie avec
Christ qui engendre la doctrine et non l'inverse. Oratio regit doctrinam.
L’Evangile nous met en présence, non d’une doctrine & croire, mais d’une
personne & aimer. Aprés que le cceur a été touché, 1’esprit pose des questions
sur la personne et 'ceuvre du Christ et y répond tant bien que mal. La
dogmatique est humaine, relative au temps et aux théologiens qui la for-
mulent. La foi, qui est assurance que le Christ vient de Dieu et méne & Dieu,
est indépendante des formules savantes, et c’est de cette foi que vit 1’église.

Jean-Daniel Burger, Neuchatel

ARMIN VOLKMAR BAUER, Freiheit zur Welt. Zum Weltverstindnis und Welt-
verhdltnis des Christen nach der Theologie Friedrich Gogartens. = Kon-
fessionskundl. u. kontroverstheol. Studien, 15. Paderborn, Bonifacius-
Druckerei, 1967. 284 S.

Es wird hier eine Gesamtdarstellung der Theologie Gogartens anhand der
im Untertitel genannten Fragen entworfen und zugleich der Kritik unter-
zogen, z. T. in Form eines eigenen systematischen Gegenentwurfs. Der Sitz
im Leben der Erlduterungen ist das neu erwachte Interesse der katholischen
Theologie am rechten Weltversténdnis des Christen, woriiber es keine aus-
driickliche Lehre gibt. «Recht» heillt: nicht mehr unter dem Geist des Ge-
setzes stehend, aus dem entweder «eine unbeholfene Starre des Weltver-
haltens» oder «die Trennung von Religion und Leben um der Sachwirklich-
keit der Welt willen» folgt (S. 195).

Bauer arbeitet die diesbeziigliche zentrale These Gogartens aus, die be-
sagt, daB der Mensch nur im personal-geschichtlichen Glauben das rechte
Weltverstdndnis und Weltverhéltnis finden konne. Diese These sei aber von
einem bibel- und wirklichkeitsfremden Dualismus belastet, demzufolge die
welthaften und heilsbedeutsamen Beziehungen des Menschen letzten Endes
auseinanderfallen. Dieser auf die Zwei-Reiche-Lehre zuriickgehende Dualis-
mus von Gott und Welt, Glaube und Werk, personal-geschichtlichem und
dinghaft-sachlichem Verstéindnis der Wirklichkeit erreicht in der Theologie
Gogartens seinen Héhepunkt (S. 249). Die radikal-personale Auffassung des
Heils als sich in der Subjektivitit des Menschen ereignend, die somit seine
Welthaftigkeit und Gegensténdlichkeit ablehnt, 148t nur die Alternative
zwischen einer Theologie des reinen Personalismus und einer objektiven
Heilsmetaphysik {ibrig. Im «Teilhabegedanken» des letzten Werkes von
Gogarten, das noch — wenn auch nur nachtréiglich — eingesehen werden
konnte, sieht der Verfasser einen Ansatz zur Uberwindung dieses strengen
Dualismus als der grundlegenden ontologischen Voraussetzung.



Rezensionen 295

Dieser Schritt wird positiv bewertet, weil er in eine Richtung weist, die
der Intention Bauers und der katholischen Theologie im allgemeinen ent-
spricht, ndmlich in die der Einholbarkeit des «Objektiven» in die « Subjek-
tivitdt». Statt einander ausschlieBender Gegensétze vertritt Bauer das Recht
der Einheit in der Unterschiedenheit, im Sinne einer personalen Einholbar-
keit. Dem entspricht die Aussage, der Mensch stehe nicht zwischen Gott und
Welt, sondern sei die Spitze der Welt (S. 248). Der Einholbarkeit der Sach-
welt und damit einer umgreifenden Inkarnationsspekulation ist jedoch im
Kreuzestod Christi eine Grenze gesetzt, die von Bauer nicht weiter beleuchtet
wird.

In den kritischen Bemerkungen des Verfassers kommt einiges von dem
zum Vorschein, worum es sich im katholischen-protestantischen Gespréich
handelt, und auch davon, wo zur Zeit dessen Grenzen liegen. Bauer bekennt,
er habe «das personal-geschichtliche Denken nicht verstanden — wofern Ver-
stehen Anerkennen heit» (S. 248; zum Verstehensbegriff vgl. S. 247, 256).
Er sieht keine Moglichkeit fir ein Gespréch, das mehr als informativen
Charakter hat (ebd. und S. 198), und muB einerseits zu einem ablehnenden
Urteil kommen (S. 262), andererseits aber die eigenen Gegenthesen auf-
stellen (S. 248).

Das Nicht-Verstehen der Theologie Gogartens, und zwar nicht allein an
einem von Bauer abgelehnten Verstehenskanon gemessen, ist an einigen
Stellen evident — und auf Grund der vorhergehenden sachlichen Darstellung
eigentlich unversténdlich.

Was z. B. die radikale Trennung von Gottesbeziehung und Weltverhéltnis
im personalen Glauben betrifft, wird das frither Ausgefiihrte (S. 62ff.)
ignoriert, daB3 némlich in dieser Trennung gerade das rechte Weltverhéltnis
als die freie Sohnschaft gesetzt ist. Die Gottesbeziehung des Glaubens kommt
eben bei Gogarten in dem Weltverhéltnis zur Geltung, dem keine Heils-
bedeutung beigemessen wird.

Die «Subjektivitidt» des Menschen in der Theologie Gogartens interpretiert
Bauer unrichtig, némlich subjektivistisch. Nicht «das Personale» und «das
Geschichtliche» als synonyme Begriffe bestimmen die Subjektivitét, sondern
umgekehrt, und sie wird im Gegeniiber zum Substanzhaften, Naturhaft-
Kosmischen definiert. Dies ist um so verwunderlicher, als Bauer sonst aner-
kennt, daBl Gogarten den modernen Subjektivismus tiberwunden habe
(S. 144, 265).

Was nun die Einholung anbelangt, schreibt der Verfasser selbst, die
Dingwelt sei nicht «durch Heimholung ins Sakrale, sondern durch Entfaltung
nach ihrer Sachgesetzlichkeit zu heiligen» (S. 239). Nicht das Erfordernis der
«Einholung» oder die Bemiithung um sie ist der Streitpunkt zwischen der
evangelischen und der katholischen Theologie, da es ja in der ¢existentialen
Interpretation» gleichfalls um sie geht, sondern das Wie ihres Vollzugs.
Gogartens eigene Antwort diirfte lauten: «eingeholt» wird die Sachwelt,
indem der Glaube sie fiir die vor Gott verantwortliche Vernunft frei-
setzt.

Auf die Frage des Weltversténdnisses und des Weltverhéltnisses bekommt
man bei Bauer eine recht unentschiedene, «dualistische» Antwort, wie dies



296 Rezensionen

z. B. im «Ausblick in den katholischen Raum» zutage tritt (S. 198ff., wobei
seine kritischen Fragen an die Inkarnationstheologie von J. B. Metz von be-
sonderer Bedeutung sind, S. 217ff.). Seine Position bleibt in der Schwebe
zwischen Weltdistanz und Weltbejahung, Freigabe und Nicht-Freigabe,
Sakralisierung und Verweltlichung der Welt. Bekriftigt er damit nicht —
wenn freilich gegen seine eigene Absicht — den «Dualismus» von Gogarten,
der nicht so sehr eine ontologische Voraussetzung als vielmehr die Folge des
Ernstnehmens der neutestamentlichen Christologie ist, oder wenn man will:
die Konsequenz der (Glaubensdialektik gegen die allméchtige Analogie? Am
auffilligsten zeigt sich die Zweideutigkeit der Antwort von Bauer darin, daf3
er auf der einen Seite mit Metz tibereinstimmt: die Welt verchristlichen hie3e
eigentlich sie verweltlichen (S. 211f.), auf der anderen jedoch die Freigabe
der Welt an die Vernunft ablehnt (S. 259). In diesen Zusammenhang gehort
die m. E. miBgliickte Formulierung: die der Welt von den Christen zu er-
weisende Sachlichkeit und Briiderlichkeit (worin Bauer die «Grundregel
christlichen Weltverhaltens» erblickt) seien nichts anderes als «heimlicher
Wille zur Mission» (S. 243). Ervin Vdlyi-Nagy, Budapest

HEeRMANN FiscuHER, Ohristlicher Qlaube und Geschichie. Voraussetzungen und
Folgen der Theologie Friedrich Gogartens. Gutersloh, Gerd Mohn, 1967.
252 S. Ln. DM 36.—.

Die Studie fragt nach dem Verhiltnis von Glaube und Geschichte, «einem
der zentralen Themen der Theologie», und méchte es anhand der Theologie
Fr. Gogartens kldren, «der neben Rudolf Bultmann als profilierter Vertreter
einer kerygmatisch ausgerichteten Theologie anzusprechen ist».

Fischer untersucht in einem ersten Kapitel die Problematik von «Ge-
schichte und Glaube bei Ernst Troeltsch» (S. 13—64). Er macht deutlich, mit
welch innerer Zwangsléufigkeit der Historismus in eine Aporie gerit, in der
sowohl die Wissenschaft wie der Glaube zerbrechen.

Das 2. Kapitel behandelt «Glaube und Geschichte bei Friedrich Gogarten»
(S. 65-157). Fischer zeigt, welch abrupte Wandlungen im Denken Gogartens
vorliegen: «Ganz grob: das Frithwerk stellt Protest und Kampfansage gegen
das moderne Welt- und Menschenversténdnis dar, das Spatwerk rechtfertigt
es als legitime Folge des christlichen Glaubens» (S. 117). Welche neue Ver-
héltnisbestimmung von Glaube und Geschichte liegt hier vor ? Ist Geschichte
nur «mich treffende und betreffende gegenwirtige Geschichte», oder in wel-
chem Sinne kann legitim «vom neutestamentlichen Geschehnis als einer ver-
gangenen und damit objektiv greifbaren Tatsache geredet werden»?

Das 3. Kapitel (S. 159-236) geht dieser Frage in Form einer systematischen
Darstellung des Themas nach. Die Ergebnisse, zu denen Fischer dabei
kommt, halte ich fiir sachgeméf3, weil sie aus den fruchtlosen Verengungen
des gegenwiértigen theologischen Gesprichs herausfithren: «Der konsequente
theologische Personalismus ist undurchfithrbar. Vergangene Geschichte und
Personalitét sind aufeinander angewiesen» (S. 235). « Personalitét setzt dieses
Sein voraus. Christliche Existenz hat ihren Grund in einem Vorgegebenen»
(S. 236). Gotthold Miiller, Basel



Rezensionen 297

THIETMAR WERNSDORFER, Die entfremdete Welt. Eine Unitersuchung zur
Theologie Paul Tillichs. = Stud. zur Dogmengesch. und system. Theol.,
21. Zurich, Zwingli Verlag, 1968. 395 S. Fr. 32.60.

Ziel dieser Dissertation aus der Schule A. Richs ist die Explikation des
Entfremdungsproblems im Hinblick auf Tillichs Werk. Der Verfasser stellt
zunéchst in weitausholenden Darlegungen die geistesgeschichtlichen Aspekte
des Entfremdungsphénomens heraus, als dessen existentiale Grundlage er die
Geschichtlichkeit erkennt. Folgen des modernen Geschichtlichkeitsbewuf3t-
seins sind Systemmangel, worunter die fast alleinige Herrschaft der horizon-
talen Dimension und die Verdringung weltbildlicher Statik zugunsten ge-
schichtlicher Dynamik zu verstehen ist, Raumverlust, wozu auch der Verlust
des Gefiihls fiir sicheren Standort und Geborgenheit gehort, und schliefllich
Relativismus und Individualismus. Das konservative Herz des Autors schligt
dort hérbar, wo er bekennt, daB «es zu den vordringlichsten Forderungen
unserer Epoche zu gehoéren scheint, der Idee eines in geprigten oder institu-
tionalisierten Gebilden sich behausenden und beheimatenden Daseins das
Wort zu reden» (S. 84). Entfremdung wird im Sinne der modernen Soziologie
verstanden als «das durch die Krifte von Technik und Rationalisierung ins-
gesamt manipulierbare Gefiige menschlichen Lebens und Tuns, das der Emp-
findung uneigentlicher Existenz Vorschub leistet» (8. 104). Der Verfasser ver-
folgt die Sinngeschichte des Entfremdungsbegriffs von Rousseau tiber Hegel,
Schelling und Marx bis hin zur modernen Kultur- und Zeitkritik, wo dieser
Begriff weniger als Wertkategorie denn als Seinsprinzip verstanden wird. Er
ist zu einer der wichtigsten Fundamentalaussagen geworden, durch die das
Wesen des Menschen in unserer Zeit verstanden werden kann. Bei Tillich
nimmt dieser Begriff den Charakter einer negativen Qualifizierung mensch-
lich-weltlichen Seins an, wofiir auch der Begriff der Entzweiung eintreten
kann. Die von Marx vor allem anvisierte 6konomisch-soziale Entfremdung
ist fir Tillich nur Symbol einer tiefergehenden Entzweiung des Menschen von
seinem (transzendenten) Ursprung im Sinne der Spekulation Schellings tiber
Ursprung und Schicksal der Freiheit. Getreu der Korrelationsmethode Til-
lichs geht der Verfasser den verschiedenen Bereichen nach, in denen Tillich
das Entfremdungsphénomen aufspiirt: der Geschichte, der Existenzphiloso-
phie, der Tiefenpsychologie und der expressionistischen Kunst. Sache des
Theologen Tillich ist es, die eigentlich theologische Bedeutung der verschie-
denen Entfremdungsphénomene herauszustellen. Entfremdung ist fir Tillich
im letzten kein Ereignis mehr in Raum und Zeit, sondern die «transhistori-
sche Qualitéit aller Ereignisse in Raum und Zeit» (S. 250). Wenn Tillich Ent-
fremdung nicht nur als Sache des freien Willens, also personal versteht, son-
dern als ontologisches Schicksal, so konnte ihm leicht der Vorwurf mani-
chéischer Héresie gemacht werden. Wernsdorfer wehrt diesen Vorwurf ab,
weil bei Tillich Freiheit und Schicksal als Korrelate zu sehen sind. So wird
Entfremdung von Tillich vor allem personal verstanden als Unglauben, Hy-
bris und Konkupiszenz. Die Uberwindung der Entfremdung geschieht nach
Tillich in dem, was er das «Neue Sein» nennt. Dieses kann als Verséhnung,
als Wiederherstellung der Einheit der Existenz mit dem Grund des Seins oder
als eschatologische Erfiillung umschrieben werden.



298 Rezensionen

Fordern die im Denken Tillichs liegenden Spannungen, die im Ineinander
von Ontologie und Personalitit begriindet sind, nicht die Kritik heraus?
Kann, wenn Entfremdung als Schicksal verstanden wird, Siinde noch als
personale Schuld begriffen werden ? Wernsdérfer sieht die Losung dieses Kon-
fliktes in der im menschlichen Sein fundierten Koexistenz von Réumlichkeit
und Geschichtlichkeit und rechnet es Tillich hoch an, daf3 er sich nicht «von
den duBerlichen Wandlungen der Dinge und Vorgéinge blenden» 143t, sondern
«eine innerlich ordnende Schau derselben anvisiert» (8. 379). Wenngleich mir
fraglich bleibt, ob diese hier vorgeschlagene Zuordnung der Ontologie zur
Réumlichkeit und der Personalitéit zur Geschichtlichkeit die Intention Til-
lichs trifft, leistet die Arbeit, der im ganzen eine stirkere Straffung der Dar-
stellung gut getan hétte, doch einen wertvollen Beitrag zur Rezeption Tillichs
in die gegenwiirtige theologische Situation.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

GHULAM AEMAD PARWEZ, Islam. A Challenge to Religion. Lahore (Pakistan),
Idara-e-Islam, 1968. 392 S. £ 1.9. '

Der Verfasser dieses Buches ist ein islamischer Gelehrter, der, ohne
Europa gesehen zu haben, in einer rein islamischen Welt und Wissenschaft
aufgewachsen ist und darlegen will, daf} der Islam die einzige Ldsung fir
die sozialen, politischen und kulturellen Probleme der Gegenwart bietet.
Wohlverstanden: nicht der Islam als Religion (madhhab), sondern als
Lebensordnung (din). In dieser kritischen Haltung den «Religionen» gegen-
iiber wird man an Hendrik Kraemer erinnert, wenn auch der Zielpunkt
beider Denker vollig verschieden ist; der Verfasser beruft sich vor allem auf
einen der geistigen Viter des heutigen Pakistan, den Dichter Mohammed
Igbal. In sténdigem Bezug auf den Koran (Schriftprinzip!), aber auch mit
gelegentlichen Zitaten aus westlichen Kulturkritikern wie Einstein, Russell
usw., wird die Ausweglosigkeit der geistigen Situation der heutigen Welt
dargelegt und ihr die (ideal gesehene) Sozialordnung des Urislam als Muster
gegeniibergestellt. Dies geschieht in jener einlinigen, undialektischen Logik,
wie sie fiir den streng korangebundenen islamischen Theologen charakteris-
tisch ist und wie sie offenbar in jener pakistanischen Erneuerungsbewegung
heimisch ist, die zum heutigen politischen System ihres Landes in Opposition
steht (weil sie ihm Verrat am wesentlichen islamischen Gedankengut und
Anpassung an die westliche Lebensordnung vorwirft) und die aus Pakistan
einen theokratischen, auf das geoffenbarte gottliche Gesetz begriindeten
Islamstaat machen moéchte. Bezeichnend dafiir ist die rein theoretisch-
moralische Geschichtsphilosophie, die nach dem Gesetz der Vergeltung
(«law of requitalyr) die These verficht: Wo Allahs Gesetz erfullt wird, gedeiht
ein Volk — und umgekehrt. Emanuel Kellerhals, Allschwil bei Basel



	Rezensionen

