
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

A. van Selms, Genesis, 1-2. (De Prediking van het Oude Testament.) Nijkerk,
G. F. Callenbach N.V., 1962. 269 + 319 S.

Als hauptsächlich homiletisch ausgerichteter Kommentar und für weitere
Kreise bestimmt setzt sich dieses Werk wenig oder kaum mit kritischen
Fragen auseinander, und so verwundert es nicht, daß es eher «konservative»
Stellungnahmen ausweist. Der Rezensent frägt sich allerdings, ob angesichts
des Namens, der sich der Verfasser aufanderen Gebieten gemacht hat, es sich
verantworten läßt, Probleme wie das der Quellen und der Gattungen einfach zu
übergehen. Man kann gewisse Arbeitsmethoden ablehnen, ignorieren sollte
man sie allerdings nicht, besonders da auf andere Probleme, unter
Heranziehung auch nicht konservativer Literatur, eingegangen wird. Es könnte
natürlich auch so sein, daß der Verfasser meint, diese Art Auseinandersetzungen

seien für den Prediger nicht von Nutzen. Wenn das so wäre,
stünden wir vor einem ganz verschiedenen Begriff von dem, was Exegese
heißt, und eine Diskussion darüber müßte auf einer ganz anderen Ebene
fortgeführt werden. J. A. Soggin, Rom

Nelson Glueck, Heseci in the Bible. Aus dem Deutschen übersetzt von A.
Gottschalk, mit einem Vorwort von G. A. Larue. Cincinnati, The Hebrew
Union College Press, 1967. X + 107 S. $ 5.-.

Das bekannte, 1927 als Beiheft Nr. 47 der Zeitschrift für die alttestament-
liche Wissenschaft erschienene Werk wurde 1961 nachgedruckt, und jetzt
erscheint diese schön ausgestattete englische Übersetzung. Ein anderer Beweis
dafür, wie wichtig diese Arbeit für die alttestamentliche und orientalistische
Wissenschaft ist, ergibt sich aus der Einleitung, Recent studies in hesed, in
der spätere Studien über den Gegenstand vermerkt sind: wenige von ihnen
schlagen verschiedene Wege ein. Es kann einem nur eine Freude bereiten,
daß eine derartig wichtige Arbeit einem weiteren Kreis von Lesern zugänglich
gemacht wird. J. A. Soggin. Rom

Labs Habtmann, Prophecy Interpreted. The Formation of Some Jewish
Apocalyptic Texts and of the Eschatological Discourse Mark 13 Par. Coniec-
tanea Bibl. N.T. Ser., 1. Lund, CWK Gleerup, 1966. 299 S. Schw.Kr. 40.-.
Über Probleme der jüdischen und christlichen Enderwartung legt der

Verfasser eine umfangreiche Monographie vor.
Im ersten Teil werden Themen der jüdischen Apokalyptik behandelt. Zur

Sprache kommen die Wehen des Messias, das Erscheinen Gottes, das
Geschick der Sünder und der Gerechten. Der Verfasser unterscheidet
verschiedene Strukturen und verweist z.B. auch auf die Hoffnungen, die dem
Kommen Gottes bzw. des Messias entgegensehen. Im übrigen entdeckt er alt-
testamentliche Entsprechungen: 1. Hen. 100, 1-9 vergleicht er mit Dan. 7,
23-27 und Jes. 59, 1-21 (S. 57f.), 1. Hen. 90, 11-42 mit Ez. 34 (S. 60f.),
1. Hen. 47, 1-48, 10 mit Dan. 7, 9f. (S. 62f.) usw. In einem dritten Kapitel
werden verschiedene Motive der Endzeit besprochen.



Rezensionen 287

Im zweiten Teil wendet sich der Verfasser Mark. 13 par. zu. Er untersucht
in «A preliminary survey» Mark. 13,5b-27, in «A second survey» Mark. 13,
5b-8. 14-27 und 13, 9-13. In seiner Exegese sucht er Zusammenhänge mit
dem Alten Testament herauszuarbeiten. Vor allem Daniel wird herangezogen.
Für seine Darlegungen verdient der Verfasser unbedingte Anerkennung. Freilich

wird man in Einzelheiten verschiedener Ansicht sein können. So meint
er zu Mark. 13, 6 (S. 161): The saying that people will come saying éfij) eipi
was originally an interpretation of the great words and arrogance of the
horn... in Dn. 7f. and 11. Zu Mark. 13, 20 setzt er auseinander (S. 164),
daß der Vorstellung, wonach die Zeit verkürzt werde, eine Verlesung von
Dan. 12, 1 zugrunde liege. Beide Vermutungen erscheinen mir problematisch.
Aber es ist nicht ausgeschlossen, daß die weitere Forschung die Richtigkeit
derartiger Kombinationen erhärten wird. S. 172-174 gibt der Verfasser eine
Zusammenstellung all der Stellen der synoptischen Apokalypse, bei denen
er einen alttestamentlichen Hintergrund feststellte. Das Resultat seiner
Überlegungen formuliert Hartmann S. 167 : This second survey seems to me have
confirmed the assumption that the parts of the eschatological discourse so
far discussed have as their foundation an exposition or meditation based on
texts in Daniel about the last things, expecially 7, 8-27 ; 8, 9-26 ; 9, 24-27 ;

11, 21-12, 13 and to some extent 2, 31-45. Ähnlich heißt es S. 172: ...an
exposition or meditation on Daniel texts about the last days underlies the
discourse, und S. 179: ...an exposition of Daniel is the basis of the eschatological

discourse. Diese Theorie hängt natürlich von der Richtigkeit der vom
Verfasser behaupteten Zusammenhänge ab. In dem Moment, in dem diese

hinfällig werden, wird auch die Theorie problematisch.
Die Annahme, daß die genannten Texte der Rede jüdischen Ursprungs

seien, wird abgelehnt (S. 174ff.).
Im Schlußteil befaßt sich der Verfasser mit den eschatologischen Vorstellungen

des 1. und 2. Thess. (auch der zweite Brief gilt als paulinisch). Hier
tauchen bekannte Gesichtspunkte auf. Betont wird der Zusammenhang mit
dem Alten Testament. Verwiesen wird z.B. auf Dan. 7, 13 (S. 168). Der
Verfasser kommt zu dem Schluß, daß Paulus bei seinen Darlegungen eine Form
der apokalyptischen Rede heranzog und auch über ihren Charakter als eines
Midrasches zu Daniel Bescheid wußte (S. 193).

Man wird dem Verfasser für seine anregenden und tiefeindringenden
Ausführungen Dank sagen müssen. Es ist zu wünschen, daß sich die Forschung
mit ihnen noch lange und intensiv auseinandersetzen wird.

Wolfgang Oerber, Hannover

JosEPHus, [Works,\ with an English Translation. 9. Jewish Antiquities,
Books XVIII-XX. General Index to Volumes I-IX. Ed. by Louis H.
Feldmann. The Loeb Classical Library, 433. London, William Heinemann,

& Cambridge Mass., Harvard University Press, 1965. XI + 813 S.,
1 Tabelle, 3 Karten. Sh. 25/-.
Der letzte Band der trefflichen britischen und amerikanischen Josephus-

Ausgabe beginnt wie das Weihnachtsevangelium mit der Schätzung unter
dem Legaten Quirinius 6 n. Chr. und endet mit der Unruhe unter dem



288 Rezensionen

Prokurator Florus 64 n. Chr. Feldmann hat sowohl die Übersetzung wie die
Anmerkungen, die Bibliographie und das Register äußerst sorgfältig und
kenntnisreich ausgestaltet. Bo Reiche, Basel

C. K. Barbett, The Holy Spirit and the Gospel Tradition. 2. Aufl., paperback.
London, S.P.C.K., 1966. viii + 176 S. 15 sh.

C. K. Babrett, Jesus and the Gospel Tradition. London, S.P.C.K., 1967.

XII + 116 S. 25 sh.

Das erste der beiden hier zu besprechenden Bücher bedarf keiner Empfehlung

mehr: es handelt sich um eine fast unveränderte Neuausgabe eines
erstmals 1947 publizierten Buches. Mittlerweile hat sich dieses Werk, in dem es
dem Verfasser vor allem darum geht, Jesu Vollmacht, seine Machttaten und
sein prophetisches Auftreten als Antezipation seiner künftigen messianischen
Herrlichkeit zu deuten, einen festen Platz in der wissenschaftlichen Diskussion

erobert. Die Neuauflage, die überdies in einer ansprechenden und billigen
Taschenbuchausgabe erfolgt, ist daher zu begrüßen.

Das zweite der hier angezeigten Bücher zeigt die Entwicklung, die Barretts
Schau des historischen Jesus in den letzten zwanzig Jahren durchmachte.
Das Büchlein - Shaffer lectures von 1965 in Yale - ist so etwas wie eine
Zusammenfassung der Theologie und Eschatologie Jesu, in lockerer Form run
drei große Themenkreise: «The Tradition», «Christ Crucified» und «Christ to
Corne» gegliedert. Detaillierte Begründungen und wissenschaftliche
Auseinandersetzungen sind dem Verfasser angesichts des ihm gesteckten Rahmens
einer Vorlesung natürlich nur zum Teil möglich, vieles bleibt unausgeführt
und skizzenhaft. Dennoch ergibt sich eine geschlossene Skizze des
Selbstverständnisses Jesu, die ihre nächsten Verwandten einerseits in der Konzeption

Albert Schweitzers, andererseits in der Menschensohnthese Morna
Hookers1, von der der Verfasser viel gelernt zu haben bekennt, hat.

Man könnte Barretts Büchlein ebensogut eine Studie zum Menschensohn-

problem nennen ; vielleicht wäre die Disposition geschlossener und die eigentliche

These profilierter geworden, wenn Barrett sich auf dieses Thema
beschränkt hätte. So aber herrscht vielfach der Stil lockerer Assoziation vor;
Selbstverständliches mischt sich mit neuen, aufregenden und problematischen
Thesen. Barrett fragt nach dem Selbstverständnis Jesu. Jesus hat sich nicht
für den Kyrios, nicht für den Christus und nicht für den Gottessohn gehalten.
Als Positivum bleibt, abgesehen von der Gottesanrede Abba und der Gottes-
reichverkündigung, eigentlich nur der Ausdruck Menschensohn. Dieser
Ausdruck ist so etwas wie «connecting thread which holds together Jesus' work
in the present and in the future» (S. 32). Jesus hat nach Barrett mit seinem
Tod gerechnet, wobei er allerdings in einer früheren Periode seines Wirkens
sich selber mit seinen Jüngern zusammenschließt und für beide den Einbruch
der messianischen Wehen erwartet (S. 52), später aber für sich selbst ein
individuelles Leiden. Entscheidend ist aber, daß Jesus nicht einfach als
Fatalist seinen Tod erwartete, sondern ihn deutete : nach seinem Tode würde

1 M. Hooker, The Son of Man in Mark (1967).



Rezensionen 289

er von Gott bestätigt (vindication). Diese Erwartung drückt Jesus in zwei
verschiedenen Kategorien aus, seiner künftigen Auferstehung nach kurzer
Zeit und der Parusie des Menschensohns (S. 82). Daß Jesus seine eigene
Auferstehung erwartete, hält Barrett nach Dan. 7-12 und 2. Makk. 7 für durchaus

möglich. Immerhin hat er sich in bezug auf sein persönliches Schicksal
getäuscht : Die Mahnung, nicht zu schlafen, die Jesus im Garten Gethsemane
aussprach (Mark. 14, 34. 38), kann nur als Mahnung zum Wachen bei der
Parusie gedeutet werden ; am Kreuz ist Jesu Erwartimg der Parusie zu seinen
Lebzeiten dann zusammengebrochen (Mark. 15, 34). Der Ausdruck
«Menschensohn» ist der Zement der Einheit der Evangelientradition: er umfaßt
sowohl die Niedrigkeit als auch die Hoheit. Dafür weist Barrett auf Ps. 8,

4-9; Dan. 7-12 und 1. Hen. 37-71 (nach Barrett vorchristlich), wobei
sowohl in Daniel (vgl. 8, 17!) als auch in den henochischen Bilderreden der
Mensehensohn zugleich der menschliche Verfasser als auch der himmlische
Weltrichter ist. Menschensohn braucht dabei nicht unbedingt individuell
verstanden zu sein, um so mehr, als sich Jesus mit seinen Jüngern im Leiden
zusammenschließt. Erst der Parusie-Menschensohn ist für Jesus vermutlich
eine individuelle Gestalt, mit der er sich aber nicht zu identifizieren braucht ;

seine «vindication» besteht dann im Kommen des Menschensohns als solchem.
Gegen Barretts anregende These wären exegetische Bedenken in reicher

Fülle zu erheben: Es ist auffällig, daß - trotz Barretts gegenteiligen
Versicherungen S. 79ff. - der künftige Parusie-Menschensohn kaum jemals mit
dem leidenden Menschensohn zusammen erscheint. Bei der Erhebung des

«pattern» des Menschensohns scheinen vorab in Dan. 7-12 zu viele inkohärente

Motive zusammengeflossen zu sein. Wie sich Jesu Erwartung seiner
Auferstehung als «vindication» (S. 82), die ja doch wohl die Erwartung seines
Todes voraussetzt, zur Erwartimg der Parusie in Gethsemane und der
«vindication before his death» (S. 48), die in Mark. 15, 34 zusammenbricht,
verhält, bleibt mir unklar. Und schließlich muß Barrett nun doch wieder so
etwas wie eine theologische Entwicklung Jesu im Laufe seines Lebens postulieren,

die sich zur Zeit Albert Schweitzers - vor der Formgeschichte - mit
guten Gründen aus den Texten erheben ließ, heute aber ihre exegetische
Grundlage verloren hat.

Schwieriger als die exegetischen Fragen sind die systematischen, die
Barretts Entwurf weckt. Die Hauptfrage formuliert er selbst: Beruft sich das

Kerygma und damit die christliche Kirche eigentlich noch zu Recht auf
Jesus? Worin bestand das theologische Recht der frühen Gemeinde, die
beiden Erwartungsweisen der «vindication», Auferstehung und Parusie, zeitlich
voneinander zu trennen, auf die Auferstehung zurückzublicken und die Parusie

zu erwarten und sich selbst in dem zwischen beidem entstehenden
Zeitraum zu etablieren? Aber die Fragen stellen heißt nicht, sie beantworten.
Wenn Barrett meint: «Jesus was in error, God was not» (S. 106), so wird
nicht einleuchtend, was ihn zu dieser Aussage ermächtigt. Und der Satz
«May it not have been God's intention, unforeseen... even by Jesus himself,
that life between the incarnation and the parousia should be the normal state
of mankind?» (S. 107) ist doch zunächst einfach Ausdruck einer gewissen
Verlegenheit. Die Frage bleibt: Worin hat denn nun das Kerygma sachlich

19



290 Rezensionen

Anhalt am historischen Jesus? War Jesus nicht doch, auch wenn er sich nicht
für den Messias hielt und seine Hörer nicht von sich selbst überzeugen wollte
(S. 105), ein enttäuschter Enthusiast, nämlich darum, weil er seine
Verkündigung auf die Erwartung der vindication baute? Hier bleiben offene
Fragen, denen sich Barrett zu wenig gestellt hat. Doch bleibt sein Buch auch
für den, der ihm nicht zustimmen kann, erfrischend und hilfreich und
vermittelt zahlreiche wertvolle Einzelerkenntnisse. Ulrich Luz, Zürich

Hobst Robert Balz, Methodische Probleme der neutestamentlichen Christo-
logie. Wissenschaftl. Monographien z. A. u. N. T., 25. Neukirchen-
Vluyn, Neukirchener Verlag des Erziehungsvereins, 1967. 310 S. DM. 29.80.

Der Verfasser will vier Gefahren in der Auffassung der neutestamentlichen
Christologie entgegentreten :

1. Der Gefahr der « Systematisierung » im Zusammenhang mit den
christologischen Titeln und Schemen (S. 25-128). Es gibt keine einheitliche
Christologie im N. T. (S. 129), und dieser Tatsache werden wir dann gerecht,
wenn wir nicht bei den christologischen Titeln der Urgemeinde ansetzen,
sondern bei den Vorstellungen, innerhalb deren christologische Titel
begegnen (S. 112).

2. Der Gefahr der « Schematisierung» im Zusammenhang mit den Gruppen
und Schichten der Urgemeinde (S. 129-175). Weder das Schema von Bousset
und Bultmann noch das von Lohmeyer ist befriedigend. Man muß mit dem
hellenistischen Judenchristentum rechnen, das hinter der Christologie von Q
und der Stephanusgruppe steht (S. 175).

3. Der Gefahr der «Kerygmatisierung» im Zusammenhang mit der
christologischen Tradition (S. 176-203). Jede prinzipielle Scheidung
zwischen Kerygma und Historie ist typisch moderne Aporie (S. 24), während
die Traditionen im N. T. nichts anderes als «die Kontinuität der
gegenwärtigen Verkündigung mit dem von ihr bezeugten einstigen Geschehen»
(S. 203) vermitteln wollen.

4. Der Gefahr der «Hermeneutisierung» im Zusammenhang mit der
Eschatologie (S. 204-271). Sie entsteht dort, wo der Exeget an die Texte
nicht mit der historischen Voraussetzungslosigkeit herangeht, sondern sie

mit der Darstellung zugleich interpretiert (S. 24), wie es die konsequente
und präsente Eschatologie, aber auch die existenziale Interpretation macht
(S. 271).

Einzelanalyse kommt in dieser Arbeit nur wenig zum Wort. Es ist
absichtlich so, denn der Verfasser hat erkannt, daß «das Problem der heutigen
biblischen Theologie nicht allein in der Einzelanalyse, sondern mehr noch
in den grundsätzlichen Vorverständnissen» liegt. Dies scheint uns völlig
richtig zu sein. Denn die Verwirrung in der heutigen neutestamentlichen
Diskussion entstand gerade darum, weil jede theologische Richtimg an die
Texte von ihren methodischen Voraussetzungen herankommt, ohne ihre
Tragkraft in der Konfrontation mit den anderen Richtungen geprüft zu
haben. Es ist darum zu begrüßen, daß sich der Verfasser gerade diesen
methodischen Problemen widmet, an denen sich alles Weitere entscheidet.

Ludoivlt Fazekas, Tschechoslowakei



Rezensionen 291

Heinrich Zimmermann, Neutestamentliche Methodenlehre. Darstellung der
historisch-kritischen Methode. Stuttgart, Verlag Katholisches Bibelwerk,
1967. 281 S. DM 24.80.

Roman Catholic exegetes have made considerable contributions to the
historical, critical studies of the Scriptures, especially since the papal
encyclical "Divino afflante Spiritu" (1943) charged them to use the historical
method. Zimmermann's contribution in this book is to provide the reader
with a survey of the applications of this method in the disciplines of textual
criticism, literary criticism, form criticism, and Redaktionsgeschichte. This
survey includes a history of each discipline up to the present time, summaries
of their basic procedural policies, and insights into how they relate to each
other. A very helpful aspect of this book is the large number of examples of
the actual application of these disciplines in the study of New Testament
passages. These are set forth with lucidity and constant interaction with
conclusions reached by other New Testament scholars. As a manual of
historical methodology for New Testament studies, this book can be of
considerable help to all who have yet to become expert in these disciplines.

The freedom with which Zimmermann, as a Roman Catholic, can follow
the conclusions of the historical method is quite complete. Because he regards
Christ as always speaking in and through his church, he is not, as J. Jeremias,
content only when he can get back to the very words of Jesus in their original
Sitz im, Leben, but is equally concerned with the meaning imparted to these
words by the life situations of the early church. At only two points, it would
seem, could Zimmermann's theological presuppositions control the use of the
historical method. He will not agree that the words of Jesus were themselves
reshaped by the early church or by the editors of the Gospels (pp. 222f.), nor
will he agree that historical considerations of a book's apostolicity or literary
integrity can figure in the considerations of its canonicity, since this has
already been acknowledged by the church (pp. 29f.).

Daniel P. Fuller, Pasadena, California

D. 8. Wallace-Hadrill, The Greek Patristic View of Nature. Manchester,
Manchester University Press, & New York, Barnes & Noble Inc., 1968.

VIII + 150 S. Sh. 35/-.
Unter dem Eindruck des Positivismus und des Naturalismus ist das

moderne Bewußtsein geneigt, die griechischen Kirchenväter als Feinde der
Natur und Gegner empirischer Studien aufzufassen. In einer sehr gediegenen
und anregenden Darstellung zeigt Wallace-Hadrill, wie falsch dieses Urteil
ist. Auch der Kenner der Väter wird hier neue Aspekte entdecken.

Gewiß haben die griechischen Theologen der Periode 100-450 n. Chr. die
Naturwissenschaft nicht selber gefördert, denn ihr eigentliches Interesse
richtete sich auf Gott und nicht auf die Welt. Übrigens machte die empirische
Wissenschaft seit ca. 200 n. Chr. weder im Römerreich noch im Perserreich
große Fortschritte; erst die Araber erweiterten die Perspektive. Mit dem
enzyklopädischen Wissen der hellenistischen Philosophen und Naturforscher
waren aber Theologen wie Origenes, Basilius und vor allem Nemesius
überraschend tief vertraut. Sie konnten auch hübsche Bilder aus der Natur ent-



292 Rezensionen

werfen, wie es der Verfasser durch amüsante Zitate beleuchtet. Gott und
Welt, Gnade und Natur bildeten für diese Väter nicht unmittelbar eine
Einheit, aber in Christus sollte der Mensch diese Einheit finden1.

Bo Reiche, Basel

John Henry Cardinal Newman, Apologia pro Vita sua, Being a history of
his Religious Opinions. Edited with Introduction and Notes by Martin J.
Svaglic. Oxford, Clarendon Press: Oxford University Press, 1967. 603 p.
Sh. 105.-.

Louis Cognet, Newman ou la recherche de la vérité. Paris, Editions Desclée,
1967. 319 p. Fr.B. 220.-.

Jean Stern, M. S., Bible et tradition chez Newman. Aux origines de la théorie
du développement. — Théologie, étude publiée sous la direction de la
Faculté de théologie S. J. de Lyon-Fourvière, 72. Paris, Editions Aubier,
1967. 253 p.

1. L'édition de l'Apologia que nous donne M. Svaglic est très soignée.
Une copieuse introduction met le lecteur au fait des circonstances dans
lesquelles l'Apologie fut écrite. Le texte est celui de la troisième édition (1886);
il est muni d'un apparat critique indiquant les variantes des nombreuses
éditions parues du vivant de l'auteur; il est suivi de Notes et Appendices
de la main de Newman, puis de notes explicatives de l'éditeur, qui montrent
sa parfaite connaissance de tout ce qui touche à Newman.

2. Dans son ouvrage, M. Cognet reprend la matière de conférences données
à l'Institut Catholique de Paris, et nous donne une biographie savante.
L'exposé n'est pas toujours d'une clarté parfaite; il arrive que la souci du
détail l'alourdisse. Le jugement théologique de l'auteur est parfois en défaut;
ainsi, pour caractériser la conversion de 1816, il prend à la lettre l'épithète:
calviniste, qu'emploie aussi Newman, alors qu'elle est du type wesleyen.
Tel quel, l'ouvrage présente les faits à partir d'une information vaste dont
une précieuse bibliographie donne les dimensions. Bibliographie incomplète,
l'auteur le sait, mais si l'on ajoute à ses données la liste d'ouvrages que cite
M. Stern, on aura l'essentiel de la littérature newmanienne.

3. M. Stern est un théologien averti. Son étude de l'itinéraire théologique
de Newman a pour centre le problème que celui-ci a vécu longuement : celui
des rapports entre Ecriture et Tradition.

Il le montre, après la conversion de 1816, profondément convaincu que
la Bible est l'autorité suprême, mais aussi qu'elle enseigne des doctrines
précises : la Trinité, l'incarnation, la prédestination, la justification par la foi.

A Oxford, l'influence de ses amis fortifie sa tendance dogmatique mais en
lui faisant voir que le dogme est l'œuvre de l'église unissant en un système
cohérent les aspects fragmentaires de la révélation écrite. La vérité
chrétienne est enseignée par l'église, commentant les trois symboles œcuméniques;

1 Wir möchten in diesem Zusammenhang auf einen wertvollen Lexikonartikel

hinweisen: H. Schwabl und J. Duchesne-Guillemin, Weltschöpfung:
Paulys Realencyclopädie, Suppl. 9 (1962), Sp. 1433-1589 (über die Kirchenväter

besonders Sp. 1573-82).



Rezensionen 293

la Bible n'enseigne pas une doctrine, elle prouve ou garantit la vérité de

l'enseignement ecclésiastique puisée dans la Tradition orale.
L'église prend ainsi une importance capitale. Elle est un corps d'institution

divine qui a charge de formuler le dogme, lequel fonde à son tour la
religion. Il convient donc d'examiner avec soin les marques de la vraie
église, celle que Dieu a promis de rendre, sinon infaillible, du moins
indéfectible, c'est-à-dire ramenée toujours à la vérité. La vraie église, c'est celle
des cinq premiers siècles, celle-là même qui a formulé la vérité dogmatique.
Mais cette église n'existe plus; les schismes l'ont déchirée. L'église romaine
a osé ajouter ses enseignements propres à ceux de l'Ecriture, l'église grecque
a chu dans l'érastianisme, l'église anglicane également et, de plus, a subi
l'influence du libéralisme protestant.

Il faut que l'église fondée sur les apôtres, retrouve son imité en purifiant
sa doctrine. C'est l'effort qu'entreprend Newman à l'égard de l'église anglicane

par la publication des fameux Tracts for the Times, et à l'égard de
l'église romaine qu'il invite à se réformer aussi. Mais l'église romaine se dit
immuable puisqu'infaillible, et lorsque Newman invite son église à
interpréter les 39 articles anglicans dans un sens catholique, il est désavoué par
ses évêques; or, pense-t-il, ce n'est pas lui seulement qui est désavoué mais
bien la doctrine des Pères qu'il a proposée.

De plus en plus, il incline à penser que l'église romaine est la plus fidèle
à la pensée des Pères. Ses «nouveautés» ne seraient-elles pas un simple
développement des doctrines fondamentales? Une église aussi fidèle aux
décrets des quatre premiers conciles n'a-t-elle pas le droit de se prévaloir
d'une grâce qui la rendrait infaillible L'église qui a la foi a, présent en elle,
l'objet de la foi: Jésus-Dieu. C'est Dieu, présent dans l'église, qui admet le
vrai et repousse le faux. La révélation est un tout achevé à la mort du dernier
apôtre ; l'église croit implicitement dès l'origine l'ensemble de la vérité, mais
elle en prend peu à peu conscience au cours du temps, explicitant, selon
l'occasion, les richesses de la foi dont elle vit. Ce travail est l'œuvre du
S. Esprit immanent à l'église. Securus judicat orbis terrarum, disait S.

Augustin. C'est donc un schisme condamnable qui a séparé l'église d'Angleterre
du corps principal de l'église unique. En 1845, Newman se fait catholique:
la Tradition l'emporte sur l'Ecriture.

Les auteurs catholiques voient dans le développement de la pensée de
Newman une progression constante vers la vérité. On ne peut guère le leur
reprocher. Remarquons, cependant, que la conversion de 1816 comportait
deux éléments hétérogènes: la foi en Dieu qui parle dans la Bible et la foi
en Dieu qui parle par l'église, ou l'adhésion à Dieu, mais tel que les crédos
ecclésiastiques le définissent. Or, les crédos sont l'expression même de la
Tradition. La pensée de Newman apparaît ainsi moins comme une progression
vers la vérité qu'un long débat intérieur entre les deux composantes de sa foi.

Parmi les facteurs qui ont déterminé son choix, il en est deux que nos
auteurs passent presque sous silence. Francis Newman, frère aimé de John
Henry, quitte l'église d'Angleterre en 1830 pour se rattacher aux frères de

Plymouth qui ne se soumettent qu'aux inspirations de l'Esprit. Ce fait, que
l'Apologie ne mentionne pas, n'a-t-il pas contribué, au moins autant que



294 Rezensionen

l'influence de Froude, à nourrir l'animosité de Newman envers la Réforme?
D'autre part, en 1841, les gouvernements anglais et prussien conviennent de

nommer tour à tour un évêque qui aura juridiction sur anglicans et luthériens
à Jérusalem. Les anglicans évangéliques applaudissent à cette mesure libérale,
alors que Newman et ses amis la considèrent comme une trahison, comme
l'aveu que l'anglicanisme est protestant, «it brought me on the beginning
of the end», dit Newman.

Quant au cardinal, s'il était encore temps de discuter son Apologie, nous
lui ferions remarquer, avec le respect dû à sa sincérité, que c'est la vie avec
Christ qui engendre la doctrine et non l'inverse. Oratio regit doctrinam.
L'Evangile nous met en présence, non d'une doctrine à croire, mais d'une
personne à aimer. Après que le cœur a été touché, l'esprit pose des questions
sur la personne et l'œuvre du Christ et y répond tant bien que mal. La
dogmatique est humaine, relative au temps et aux théologiens qui la
formulent. La foi, qui est assurance que le Christ vient de Dieu et mène à Dieu,
est indépendante des formules savantes, et c'est de cette foi que vit l'église.

Jean-Daniel Burger, Neuchâtel

Armin Volkmar Bauer, Freiheit zur Welt. Zum Weltverständnis und
Weltverhältnis des Christen nach der Theologie Friedrich Oogartens. Kon-
fessionskundl. u. kontroverstheol. Studien, 15. Paderborn, Bonifacius-
Druckerei, 1967. 284 S.

Es wird hier eine Gesamtdarstellung der Theologie Gogartens anhand der
im Untertitel genannten Fragen entworfen und zugleich der Kritik
unterzogen, z. T. in Form eines eigenen systematischen Gegenentwurfs. Der Sitz
im Leben der Erläuterungen ist das neu erwachte Interesse der katholischen
Theologie am rechten Weltverständnis des Christen, worüber es keine
ausdrückliche Lehre gibt. «Recht» heißt: nicht mehr unter dem Geist des
Gesetzes stehend, aus dem entweder «eine unbeholfene Starre des Weltverhaltens»

oder «die Trennung von Religion und Leben um der Sachwirklichkeit

der Welt willen» folgt (S. 195).
Bauer arbeitet die diesbezügliche zentrale These Gogartens aus, die

besagt, daß der Mensch nur im personal-geschichtlichen Glauben das rechte
WeltVerständnis und WeltVerhältnis finden könne. Diese These sei aber von
einem bibel- und wirklichkeitsfremden Dualismus belastet, demzufolge die
welthaften und heilsbedeutsamen Beziehungen des Menschen letzten Endes
auseinanderfallen. Dieser auf die Zwei-Reiche-Lehre zurückgehende Dualismus

von Gott und Welt, Glaube und Werk, personal-geschichtlichem und
dinghaft-sachlichem Verständnis der Wirklichkeit erreicht in der Theologie
Gogartens seinen Höhepunkt (S. 249). Die radikal-personale Auffassung des
Heils als sich in der Subjektivität des Menschen ereignend, die somit seine

Welthaftigkeit und Gegenständlichkeit ablehnt, läßt nur die Alternative
zwischen einer Theologie des reinen Personalismus und einer objektiven
Heilsmetaphysik übrig. Im «Teilhabegedanken» des letzten Werkes von
Gogarten, das noch - wenn auch nur nachträglich — eingesehen werden
konnte, sieht der Verfasser einen Ansatz zur Überwindung dieses strengen
Dualismus als der grundlegenden ontologischen Voraussetzimg.



Rezensionen 295

Dieser Schritt wird positiv bewertet, weil er in eine Richtung weist, die
der Intention Bauers und der katholischen Theologie im allgemeinen
entspricht, nämlich in die der Einholbarkeit des «Objektiven» in die «Subjektivität».

Statt einander ausschließender Gegensätze vertritt Bauer das Recht
der Einheit in der Unterschiedenheit, im Sinne einer personalen Einholbarkeit.

Dem entspricht die Aussage, der Mensch stehe nicht zwischen Gott und
Welt, sondern sei die Spitze der Welt (S. 248). Der Einholbarkeit der Sachwelt

und damit einer umgreifenden Inkarnationsspekulation ist jedoch im
Kreuzestod Christi eine Grenze gesetzt, die von Bauer nicht weiter beleuchtet
wird.

In den kritischen Bemerkungen des Verfassers kommt einiges von dem
zum Vorschein, worum es sich im katholischen-protestantischen Gespräch
handelt, und auch davon, wo zur Zeit dessen Grenzen liegen. Bauer bekennt,
er habe «das personal-geschichtliche Denken nicht verstanden - wofern
Verstehen Anerkennen heißt» (S. 248; zum Verstehensbegriff vgl. S. 247, 256).
Er sieht keine Möglichkeit für ein Gespräch, das mehr als informativen
Charakter hat (ebd. und S. 198), und muß einerseits zu einem ablehnenden
Urteil kommen (S. 262), andererseits aber die eigenen Gegenthesen
aufstellen (S. 248).

Das Nicht-Verstehen der Theologie Gogartens, und zwar nicht allein an
einem von Bauer abgelehnten Verstehenskanon gemessen, ist an einigen
Stellen evident - und auf Grund der vorhergehenden sachlichen Darstellung
eigentlich unverständlich.

Was z. B. die radikale Trennung von Gottesbeziehung und Weltverhältnis
im personalen Glauben betrifft, wird das früher Ausgeführte (S. 62ff.)
ignoriert, daß nämlich in dieser Trennung gerade das rechte WeltVerhältnis
als die freie Sohnschaft gesetzt ist. Die Gottesbeziehung des Glaubens kommt
eben bei Gogarten in dem, Weltverhältnis zur Geltung, dem keine
Heilsbedeutung beigemessen wird.

Die « Subjektivität» des Menschen in der Theologie Gogartens interpretiert
Bauer unrichtig, nämlich subjektivistisch. Nicht «das Personale» und «das
Geschichtliche» als synonyme Begriffe bestimmen die Subjektivität, sondern
rungekehrt, und sie wird im Gegenüber zum Substanzhaften, Naturhaft-
Kosmischen definiert. Dies ist um so verwunderlicher, als Bauer sonst
anerkennt, daß Gogarten den modernen Subjektivismus überwunden habe
(S. 144, 265).

Was nun die Einholung anbelangt, schreibt der Verfasser selbst, die

Dingwelt sei nicht «durch Heimholung ins Sakrale, sondern durch Entfaltung
nach ihrer Sachgesetzlichkeit zu heiligen» (S. 239). Nicht das Erfordernis der
«Einholung» oder die Bemühung um sie ist der Streitpunkt zwischen der
evangelischen und der katholischen Theologie, da es ja in der «existentialen
Interpretation» gleichfalls um sie geht, sondern das Wie ihres Vollzugs.
Gogartens eigene Antwort dürfte lauten: «eingeholt» wird die Sachwelt,
indem der Glaube sie für die vor Gott verantwortliche Vernunft
freisetzt.

Auf die Frage des Weltverständnisses und des Weltverhältnisses bekommt
man bei Bauer eine recht unentschiedene, «dualistische» Antwort, wie dies



296 Rezensionen

z. B. im «Ausblick in den katholischen Raum» zutage tritt (S. 198ff., wobei
seine kritischen Fragen an die Inkarnationstheologie von J. B. Metz von
besonderer Bedeutimg sind, S. 217ff.). Seine Position bleibt in der Schwebe
zwischen Weltdistanz und Weltbejahung, Freigabe und Nicht-Freigabe,
Sakralisierung und Verweltlichung der Welt. Bekräftigt er damit nicht -
wenn freilich gegen seine eigene Absicht — den «Dualismus» von Gogarten,
der nicht so sehr eine ontologische Voraussetzimg als vielmehr die Folge des
Ernstnehmens der neutestamentlichen Christologie ist, oder wenn man will:
die Konsequenz der Glaubensdialektik gegen die allmächtige Analogie? Am
auffälligsten zeigt sich die Zweideutigkeit der Antwort von Bauer darin, daß
er auf der einen Seite mit Metz übereinstimmt : die Welt verchristlichen hieße
eigentlich sie verweltlichen (S. 211 f.), auf der anderen jedoch die Freigabe
der Welt an die Vernunft ablehnt (S. 259). In diesen Zusammenhang gehört
die m. E. mißglückte Formulierung: die der Welt von den Christen zu
erweisende Sachlichkeit und Brüderlichkeit (worin Bauer die «Grundregel
christlichen Weltverhaltens» erblickt) seien nichts anderes als «heimlicher
Wille zur Mission» (S. 243). Ervin Vdlyi-Nagy, Budapest

Hermann Fischer, Christlicher Glaube und Geschichte. Voraussetzungen und
Folgen der Theologie Friedrich Gogartens. Gütersloh, Gerd Mohn, 1967.
252 S. Ln. DM 36.-.

Die Studie fragt nach dem Verhältnis von Glaube und Geschichte, «einem
der zentralen Themen der Theologie», und möchte es anhand der Theologie
Fr. Gogartens klären, «der neben Rudolf Bultmann als profilierter Vertreter
einer kerygmatisch ausgerichteten Theologie anzusprechen ist».

Fischer untersucht in einem ersten Kapitel die Problematik von
«Geschichte und Glaube bei Ernst Troeltseh» (S. 13-64). Er macht deutlich, mit
welch innerer Zwangsläufigkeit der Historismus in eine Aporie gerät, in der
sowohl die Wissenschaft wie der Glaube zerbrechen.

Das 2. Kapitel behandelt «Glaube und Geschichte bei Friedrich Gogarten»
(S. 65-157). Fischer zeigt, welch abrupte Wandlungen im Denken Gogartens
vorliegen: «Ganz grob: das Frühwerk stellt Protest und Kampfansage gegen
das moderne Welt- und Menschenverständnis dar, das Spätwerk rechtfertigt
es als legitime Folge des christlichen Glaubens» (S. 117). Welche neue
Verhältnisbestimmung von Glaube und Geschichte liegt hier vor Ist Geschichte
nur «mich treffende und betreffende gegenwärtige Geschichte», oder in
welchem Sinne kann legitim «vom neutestamentlichen Geschehnis als einer
vergangenen und damit objektiv greifbaren Tatsache geredet werden»?

Das 3. Kapitel (S. 159-236) geht dieser Frage in Form einer systematischen
Darstellung des Themas nach. Die Ergebnisse, zu denen Fischer dabei
kommt, halte ich für sachgemäß, weil sie aus den fruchtlosen Verengungen
des gegenwärtigen theologischen Gesprächs herausführen: «Der konsequente
theologische Personalismus ist undurchführbar. Vergangene Geschichte und
Personalität sind aufeinander angewiesen» (S. 235). «Personalität setzt dieses
Sein voraus. Christliche Existenz hat ihren Grund in einem Vorgegebenen»
(S. 236). Gotthold Müller, Basel



Rezensionen 297

Thietmar Wernsdörfer, Die entfremdete Welt. Eine Untersuchung zur
Theologie Paul Tillichs. Stud, zur Dogmengesch. und system. Theol.,
21. Zürich, Zwingli Verlag, 1968. 395 S. Fr. 32.60.
Ziel dieser Dissertation aus der Schule A. Richs ist die Explikation des

Entfremdungsproblems im Hinblick auf Tillichs Werk. Der "V erfasser stellt
zunächst in weitausholenden Darlegungen die geistesgeschichtlichen Aspekte
des Entfremdungsphänomens heraus, als dessen existentiale Grundlage er die
Geschichtlichkeit erkennt. Folgen des modernen Geschichtlichkeitsbewußtseins

sind Systemmangel, worunter die fast alleinige Herrschaft der horizontalen

Dimension und die Verdrängung weltbildlicher Statik zugunsten
geschichtlicher Dynamik zu verstehen ist, Raumverlust, wozu auch der Verlust
des Gefühls für sicheren Standort und Geborgenheit gehört, und schließlich
Relativismus und Individualismus. Das konservative Herz des Autors schlägt
dort hörbar, wo er bekennt, daß «es zu den vordringlichsten Forderungen
unserer Epoche zu gehören scheint, der Idee eines in geprägten oder
institutionalisierten Gebilden sich behausenden und beheimatenden Daseins das
Wort zu reden» (S. 84). Entfremdung wird im Sinne der modernen Soziologie
verstanden als «das durch die Kräfte von Technik und Rationalisierung
insgesamt manipulierbare Gefüge menschlichen Lebens und Tuns, das der
Empfindung uneigentlicher Existenz Vorschub leistet» (S. 104). DerVerfasser
verfolgt die Sinngeschichte des Entfremdungsbegriffs von Rousses.u über Hegel,
Schelling und Marx bis hin zur modernen Kultur- und Zeitkritik, wo dieser
Begriff weniger als Wertkategorie denn als Seinsprinzip verstanden wird. Er
ist zu einer der wichtigsten Fundamen talaussagen geworden, durch die das
Wesen des Menschen in unserer Zeit verstanden werden kann. Bei Tillich
nimmt dieser Begriff den Charakter einer negativen Qualifizierung
menschlich-weltlichen Seins an, wofür auch der Begriff der Entzweiung eintreten
kann. Die von Marx vor allem anvisierte ökonomisch-soziale Entfremdung
ist für Tillich nur Symbol einer tiefergehenden Entzweiung des Menschen von
seinem (transzendenten) Ursprung im Sinne der Spekulation Schellings über
Ursprung und Schicksal der Freiheit. Getreu der Korrelationsmethode
Tillichs geht der Verfasser den verschiedenen Bereichen nach, in denen Tillich
das Entfremdungsphänomen aufspürt: der Geschichte, der Existenzphilosophie,

der Tiefenpsychologie und der expressionistischen Kunst. Sache des

Theologen Tillich ist es, die eigentlich theologische Bedeutung der verschiedenen

Entfremdungsphänomene herauszustellen. Entfremdung ist für Tillich
im letzten kein Ereignis mehr in Raum und Zeit, sondern die «transhistorische

Qualität aller Ereignisse in Raum und Zeit» (S. 250). Wenn Tillich
Entfremdung nicht nur als Sache des freien Willens, also personal versteht,
sondern als ontologisches Schicksal, so könnte ihm leicht der Vorwurf mani-
chäischer Häresie gemacht werden. Wernsdörfer wehrt diesen Vorwurf ab,
weil bei Tillich Freiheit und Schicksal als Korrelate zu sehen sind. So wird
Entfremdimg von Tillich vor allem personal verstanden als Unglauben, Hy-
bris und Konkupiszenz. Die Uberwindung der Entfremdung geschieht nach
Tillich in dem, was er das «Neue Sein» nennt. Dieses kann als Versöhnung,
als Wiederherstellung der Einheit der Existenz mit dem Grund des Seins oder
als eschatologische Erfüllung umschrieben werden.



298 Rezensionen

Fordern die im Denken Tillichs liegenden Spannungen, die im Ineinander
von Ontologie und Personalität begründet sind, nicht die Kritik heraus?
Kann, wenn Entfremdung als Schicksal verstanden wird, Sünde noch als
personale Schuld begriffen werden Wernsdörfer sieht die Lösung dieses
Konfliktes in der im menschlichen Sein fundierten Koexistenz von Räumlichkeit
und Geschichtlichkeit und rechnet es Tillich hoch an, daß er sich nicht «von
den äußerlichen Wandlungen der Dinge und Vorgänge blenden» läßt, sondern
«eine innerlich ordnende Schau derselben anvisiert» (S. 379). Wenngleich mir
fraglich bleibt, ob diese hier vorgeschlagene Zuordnung der Ontologie zur
Räumlichkeit und der Personalität zur Geschichtlichkeit die Intention
Tillichs trifft, leistet die Arbeit, der im ganzen eine stärkere Straffung der
Darstellung gut getan hätte, doch einen wertvollen Beitrag zur Rezeption Tillichs
in die gegenwärtige theologische Situation.

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

Ghuxam Ahmad Parwez, Islam. A Challenge to Religion. Lahore (Pakistan),
Idara-e-Islam, 1968. 392 S. £ 1.9.

Der Verfasser dieses Buches ist ein islamischer Gelehrter, der, ohne
Europa gesehen zu haben, in einer rein islamischen Welt und Wissenschaft
aufgewachsen ist und darlegen will, daß der Islam die einzige Lösung für
die sozialen, politischen und kulturellen Probleme der Gegenwart bietet.
Wohlverstanden: nicht der Islam als Religion (madhhab), sondern als
Lebensordnung (din). In dieser kritischen Haltung den «Religionen» gegenüber

wird man an Hendrik Kraemer erinnert, wenn auch der Zielpunkt
beider Denker völlig verschieden ist; der Verfasser beruft sich vor allem auf
einen der geistigen Väter des heutigen Pakistan, den Dichter Mohammed
Iqbal. In ständigem Bezug auf den Koran (Schriftprinzip!), aber auch mit
gelegentlichen Zitaten aus westlichen Kulturkritikern wie Einstein, Russell
usw., wird die Ausweglosigkeit der geistigen Situation der heutigen Welt
dargelegt und ihr die (ideal gesehene) Sozialordnung des Urislam als Muster
gegenübergestellt. Dies geschieht in jener einlinigen, undialektischen Logik,
wie sie für den streng korangebundenen islamischen Theologen charakteristisch

ist und wie sie offenbar in jener pakistanischen Erneuerungsbewegung
heimisch ist, die zum heutigen politischen System ihres Landes in Opposition
steht (weil sie ihm Verrat am wesentlichen islamischen Gedankengut und
Anpassung an die westliche Lebensordnung vorwirft) und die aus Pakistan
einen theokratischen, auf das geoffenbarte göttliche Gesetz begründeten
Islamstaat machen möchte. Bezeichnend dafür ist die rein theoretisch-
moralische Geschichtsphilosophie, die nach dem Gesetz der Vergeltung
(«law of requital») die These verfleht: Wo Allahs Gesetz erfüllt wird, gedeiht
ein Volk - und umgekehrt. Emanuel Kellerhals, Allschwil bei Basel


	Rezensionen

