
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 4

Artikel: Kirche in nachchristlicher Zeit?

Autor: Buri, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878692

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878692
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kirche in nachchristlicher Zeit?

l.

Seit einiger Zeit ist es - besonders in kirchlichen und theologischen
Kreisen - üblich geworden, von unserer Zeit als einer «nachchristlichen»

zu reden. Der Ausdruck ist vor allem im Zusammenhang
mit der Erörterung des Säkularismusproblems und der Diskussion
über die sog. «Theologie nach dem Tode Gottes» aufgekommen. Als
ein Beispiel dafür, das zugleich beweist, daß dieser Begriff auch in
Amerika eine Rolle spielt, erwähne ich das Buch des in Frankreich
aufgewachsenen und heute an der Universität von Syracuse
dozierenden Armeniers Gabriel Vahanian «The Death of God. The
Culture of Our Post-Christian Era» (1961). Das Buch hat in Amerika
einiges Aufsehen erregt und zwei jüngere Theologen - Thomas J. J.
Altizer und William Hamilton - veranlaßt, ihre Theologie als

«Gottestod-Theologie» zu bezeichnen. Wie bei uns seit dem
Wirksamwerden Bonhoeffers und des späteren Gogarten spielt in diesen
Kreisen der Säkularismus, «das Weltlichwerden der Welt», eine

große Rolle. Das ist denn auch die Umgebung, in der der Ausdruck
«nachchristlich» zu einem Schlagwort geworden ist.

Wie es bei Schlagwörtern meistens der Fall ist, weist auch dieses

auf einen tatsächlich bestehenden Sachverhalt hin, aber in
simplifizierender, der Komplexität seines Gegenstandes nicht entsprechender

und darum mißverständlicher und leicht irreführender Weise.
Heute lassen sich viele auch schon durch die Neuheit seiner Formulierung

imponieren.
Früher hat man nicht von «nachchristlicher Zeit», sondern von

«unchristlichen» oder «antichristlichen» Zeiterscheinungen gesprochen.

Von seinem christlichen Standpunkt aus hat man etwa den
Marxismus oder auch eine von der eigenen verschiedene Theologie
als unchristlich beurteilt. Luther hat im Papsttum den Antichristen
gesehen, und Nietzsche hat sich zuletzt selber als diesen ausgegeben.

Solange man von «unchristlich» oder «antichristlich» spricht, stellt
man oder sieht man den so bezeichneten Erscheinungen immer noch
im selben Zeitraum eine sich als Christentum verstehende Größe

gegenüber. Das ist in einer «nachchristlichen Zeit» offenbar nicht
mehr der Fall. Wenn der Ausdruck ernst gemeint ist, dann bedeutet
er, daß es in der als nachchristlich bezeichneten Zeit das Christentum

als eine ernstzunehmende Größe nicht mehr gibt, daß es völlig



F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit 267

außer Kurs gekommen ist, abgewirtschaftet hat, der Vergangenheit
angehört. Wie es eine vorchristliche Zeit gibt, die Zeit vor Christus,
so ständen wir gemäß jener Kennzeichnung unserer Zeit als einer
«nachchristlichen» in einer Zeit, in der die durch das Auftreten und
Wirksamwerden Christi bestimmte Epoche zu einem Abschluß
gekommen und es an der Zeit wäre, mit einer neuen Zeitrechnung zu
beginnen, weil «nach Christus» jetzt eine andere Bedeutung
bekommen hat.

Schon an dieser Konsequenz wird eine erste Fragwürdigkeit des

des Redens von unserer Zeit als einer «nachchristlichen» deutlich.
Es mag sein, daß die Christenheit solchen, die nicht Christen sein
wollen - zu recht oder zu unrecht - Anlaß gibt, von einer
«nachchristlichen Zeit» zu reden, und auch die, welche sich Christen

nennen, haben sicher allen Grund, sich zu fragen, ob und inwiefern
sie diesen Kamen zu Recht tragen und wie es um die Prägekraft
ihres Glaubens in dieser Zeit bestellt sei. Aber einfach zu erklären:
«Christlich - das war einmal!», das käme bei Christen doch einer
völligen Selbstpreisgabe, einer Art von geistigem Selbstmord gleich.
Oder sollte auch eine solche Stellungnahme noch in maiorem
gloriam Dei gemeint sein, wie man es heute oft hören kann: «Nicht
auf uns, nicht auf unsere Christlichkeit kommt es an. Das ist alles

nur menschlich. Gott allein und sein Heil...» Als ob nicht auch dies

«christliche» Rede wäre - allerdings eine verräterische und
zweideutige, in der sich hinter einer zur Schau getragenen Bescheidenheit

eine große Selbstsicherheit und ebensolche Bequemlichkeit
verbergen kann.

Als «christlich» wird vieles ausgegeben. Aber was war und was
ist eigentlich «christlich»? Darüber gehen die Meinungen sehr
auseinander - nicht nur in den Urteilen einzelner, sondern ebenso im
Blick auf die auch noch in einer nachchristlichen Zeit den Anspruch
auf Christlichkeit erhebenden Kirchen. Was ist «Kirche»? An welche

der verschiedenen Kirchen haben wir bei der artikellosen
Verwendung dieses Ausdrucks in unserem Thema zu denken? Ist damit
die Gesamtheit der auch im Zeitalter des Ökumenismus keine Einheit

darstellenden christlichen Kirchen und Gemeinschaften
gemeint? Oder ist die wahre Kirche nur Gott bekannt und auf Erden
«unsichtbar»? Ist es dann aber nicht trügerisch, für die sichtbaren
Kirchen den gleichen Ausdruck «Kirche» zu verwenden? Wenn die

Kirche nur «Ereignis» ist - in welchem Verhältnis stehen dazu die



268 F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit?

verschiedenen Erscheinungen ihrer «Institution»? Gibt es ein Kriterium

für das «Ereigniswerden» der Kirche? Das Reden von «Kirche»
scheint nicht weniger zweideutig zu sein als dasjenige von
«Nachchristlichkeit».

Dabei setzt «nachchristlich» eine Zeit voraus, die einmal christlich

war, eine christliche Zeit, von der die unsrige als angeblich
«nachchristlich» sich abhebt. Ohne Zweifel gibt es Zeiten, denen
bestimmte Ausformungen der christlichen Kirche ihr Gepräge
verliehen haben - etwa das Mittelalter oder auch noch nach der
Reformation das Zeitalter der Konfessionskirchen mit ihrem «cuius regio
eius religio ». Aber abgesehen davon, daß es in der Kirchengeschichte
stets auch eine «Ketzergeschichte» gegeben hat: wie verweltlicht
war die Kirche immer dann, wenn sie zur Macht gelangte, und was
für Unchristlichkeiten hat sie sich zur Behauptung ihrer Weltstellung

zu Schulden kommen lassen! Man braucht nur zu lesen, was
Eriedrich Heer in seinem Buch «Das heilige römische Reich» über
die Behandlung der Juden durch die Kirche schreibt, um der Frag-
würdigkeit der in den Begriff der Nachchristlichkeit unserer Zeit
vorausgesetzten Christlichkeit vorausgehender Zeitalter inne zu
werden. Hat es schon je eine christliche Zeit gegeben? Beruht das

Reden von «nachchristlicher Zeit» nicht auch in dieser Hinsicht auf
einer falschen Voraussetzung?

«Im Grunde gab es nur einen Christen, und der starb am Kreuz»,
hat bekanntlich Nietzsche gesagt. Was bei ihm affektgeladener
Ausdruck seines Ressentiments gegen das Ressentiment des Schwachen
und Mittelmäßigen gegenüber dem Starken und Großen war, das er
als das Treibende im Christentum entdeckt zu haben glaubte, das

sprach sein Freund Overbeck als Ergebnis sachlich-nüchterner
Forschung aus: das Christentum in seiner ursprünglichen Form
verträgt sich nicht mit Kultur. Seine «christliche Ur-literatur» hat in
der Literaturgeschichte so wenig Platz als das, was er «Urgeschichte»

nennt, in der Weltgeschichte. Der von Rom 1908 exkommunizierte

Modernist Alfred Loisy hat es so formuliert: «Man hatte das

Gottesreich verkündet, und es kam die Kirche.»

2.

Was hier erst angedeutet war, das haben seither Johannes Weiß
und dann Albert Schweitzer und Martin Werner ausgeführt in ihrer



F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit? 269

Jconsequent-eschatologischen Auffassung der urchristlichen Verkündigung

und ihrer Rekonstruktion des Verlaufs der christlichen
Dogmen- und Theologiegeschichte als eines durch das Ausbleiben
der im Neuen Testament als unmittelbar bevorstehend erwarteten
Parusie bestimmten Prozesses einer fortschreitenden Enteschatolo-
gisierung. Ohne diese Sicht der ausgebliebenen Wiederkunft Christi
wäre auch das ganze heutige Reden von Eschatologie von Barths
«Römerbrief» bis zu Moltmanns «Theologie der Hoffnung» nicht
möglich gewesen. Verklausuliert - wie bei Barth und Hans Urs von
Balthasar (siehe des letzteren 1965 in Münster gehaltene
Vorlesung: Glaube und Naherwartung!) - oder in aller Offenheit, wenn
auch unter Anwendung entgegengesetzter Ausweichsmöglichkeiten
- wie bei Bultmann und Cullmann -, wird denn auch Schweitzers
Grundthese heute in der Forschung ganz allgemein anerkannt. Noch
jüngst hat der altkatholische Theologe Walter Frei den
kirchenbildenden Geschichtsprozeß, den wir hier im Auge haben, durch den
treffenden Satz charakterisiert: «Das Licht der Welt verdämmert
als ein Kirchenlicht.» Das Wesen der Geisteshaltung, in der
diejenigen befangen sind, welche die These von der Desavouierung der
urchristlichen Enderwartung durch den tatsächlichen Geschichtsverlauf

meinen ablehnen zu müssen, hat Kierkegaard offenbart,
wenn er schon 1849 in sein Tagebuch schrieb, «daß es nicht zum
Aushalten wäre, wenn man nicht beständig Christi Wiederkunft als
nahe bevorstehend erwarten würde, » und wenn er dort weiterfährt :

«Die Qual, das Leiden gebiert eine notwendige Illusion.»
Wenn man heute die Bedeutung dieses Geständnisses einsehen

und dem Faktum der ausgebliebenen Parusie gebührend Rechnung
tragen würde, dann würde man nicht nur von dem Gerede der
«nachchristlichen Zeit» und von den Zweideutigkeiten des Kirchenbegriffs

befreit, sondern auch eine Lösung der Probleme finden, die

man durch jene Begriffe in unserer Themaformulierung mehr
verdeckt als aufdeckt, mehr verunklärt, statt klärt.

Vom Neuen Testament her ist zu unserem Thema in Kürze
folgendes zu sagen. Mit einer Kirche als Gegenstand einer durch
Jahrhunderte hindurch sich erstreckenden Geschichte rechnet das Neue
Testament überhaupt nicht. Als Erfüllung der Verheißungen des

Alten Bundes hat es das Reich Gottes als eine völlig übernatürliche,
mit dem Ende der jetzt bestehenden Welt verbundene Größe
erwartet. Der Anbruch des neuen Äons steht immittelbar bevor oder



270 F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit?

ist schon im Gang. Jesus sammelt die Gemeinde der zur Teilnahme
am Endreich Erwählten. Das ist die Ekklesia, die in dem der
Aufrichtung des Reiches voraufgehenden letzten Aufstand der Mächte
dieses Äons nicht untergehen wird (Matth. 16, 18ff.). Bezeichnenderweise

ist an dieser Stelle nichts davon gesagt, daß Petrus als der
Wortführer dieser Gemeinde Nachfolger haben werde. Nicht eine
weitere Zeit, sondern das Ende der Zeit wird erwartet. In diesem
endzeitlichen Zusammenhang ist Jesu Leiden und Sterben zu
verstehen als ein zur Tilgung der dem Kommen des Reiches im Wege
stehenden Sündenschuld stellvertretend für die Erwählten
dargebrachtes Sühnopfer. Die Osterhotschaft ist nichts anderes als die

Konsequenz dieser Deutung des Karfreitags. Die Auferstehung Jesu
erscheint in Fortsetzung seiner Wundertaten als ein erster
entscheidender Durchbruch des neuen Äons, in dem der Tod nicht
mehr herrschen wird. In ihrem Leben und Zusammenleben wie auch
in ihrer Umgehung glauben die Glieder der ersten Gemeinden
Anzeichen des Fortschreitens der Endereignisse wahrnehmen zu können

(Rom. 13, 11 ff.), die in der nahen Parusie ihre Vollendung
finden werden. Aber dann sterben Gemeindeglieder und scheinen
dadurch der Teilnahme an der messianischen Herrlichkeit verlustig
zu gehen. Die Antworten, die der Apostel Paulus in 1. Thess. 4, 13 ff.
und 1. Kor. 15 auf dahingehende Anfragen gibt, lassen sich jedoch
- wie aus Stellen wie 2. Petr. 3, 4.16 und den häufigen Warnungen
vor Irrlehrern hervorgeht - bei längerem Ausbleiben der Parusie
nicht aufrechthalten. So tritt das Johannes-Evangelium mit einer
neuen Lösung auf, und mit ihr erfolgt der Übergang zur
Entstehung der Kirche als sakramentaler Heilsanstalt, für die der
Anbruch des Endes vorläufig ruhig ausbleiben darf - weil das Heil
jetzt gegenwärtig ist - und bald einmal auch als störend empfunden
wird, weil man sich jetzt in der Welt einrichtet, um die Seelen für
das Jenseits zuzubereiten, und darin über eine ungeheure Macht
verfügt, solange der Mensch sich vor dem Tode fürchtet. Aber keine
noch so geschichtsmächtig gewordene Erscheinung der Kirche hat
es je vermocht, den Fragen, die sich von ihrem Ursprung wie vom
Selbstverständnis der jeweiligen Generationen her erheben, Einhalt
zu gebieten und das Entstehen neuer Auslegungen und Ausgestaltungen

sowie deren Infragestellung aufzuhalten. Beweis dafür ist
nicht zuletzt, daß heute ratlos gefragt wird, was «Kirche in
nachchristlicher Zeit» sei und zu tun habe.



F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit? 271

Als eine erste, allerdings zunächst negative Einsicht aus diesem
Überblick ergibt sich in bezug auf unser Thema zweierlei :

Erstens: Daß es nicht «die Kirche» gibt, sondern vielmehr
Kirchen in verwirrender Mannigfaltigkeit und Gegensätzlichkeit, und
daß «Kirche» sowenig als «nachchristlich» eindeutige Begriffe
darstellen und deshalb zu Mißverständnissen und Irreführungen Anlaß

geben können, hängt mit dem Ursprung dessen zusammen, was
uns in der Geschichte als christliche Kirche begegnet. Vom Neuen
Testament her gesehen ist die Zeit, in der die christliche Kirche ihre
Geschichte hat - und damit diese geschichtliche Größe selber -
etwas Unvorhergesehenes, Nichterwartetes, das ganz programmwidrig

in Erscheinung getreten ist und Gestalt angenommen hat.
Aus diesem Grunde können dieser Geschichtsverlauf und die Kirche
als sein Produkt denn auch ganz verschieden gedeutet und erklärt
werden und kann es geschehen, daß die verschiedenen Eormationen
dieses Gebildes sich ihrem jeweiligen Selbstverständnis entsprechend

immer weiter ausfächern, und dies in einer Art und Weise,
daß nicht nur die Zusammengehörigkeit höchst fraglich erscheint,
sondern auch ihre Berufung auf das Neue Testament.

Zweitens ist damit auch bereits die Ursache für die Zweideutigkeit
des Redens von einer «nachchristlichen Zeit» gesichtet. Vom

Neuen Testament her gesehen hätte mit dem Auftreten Jesu die
Zeit überhaupt in Bälde aufhören, hätte das Reich Gottes aller Zeit
ein Ende setzen sollen. Von dieser Erwartung aus kann es daher

überhaupt keine christliche Zeit geben, und wenn es nun trotzdem
auch nach jener als Endzeit verstandenen Zeit noch Zeit gegeben
hat und gibt, so könnte diese als Ganzes nur als «nachchristlich»
bezeichnet werden - aber ebensogut als unchristlich oder
antichristlich, denn durch ihr bloßes Vorhandensein beweist sie, daß sie

noch nicht zum Bereich Christi gehört, sondern zu demjenigen der
diesem entgegenstehenden Weltmächte. Darum hat Overbeck von
ihr als «Ur-Geschichte» gesprochen und im Zusammenhang damit
formgeschichtlich den besonderen Charakter der urchristlichen
Literatur, die eben gerade nicht «Literatur» sein will, aufgewiesen.
Umfassender als Nietzsche es wohl ahnte, gewinnt unter diesem

Aspekt sein Wort von dem einzigen Christen, der am Kreuz starb,
Gültigkeit.

Aus diesem Grunde stellt denn auch der Säkularismus, die
Verweltlichung des Christentums, nicht nur eine Erscheinung der Neu-



272 F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit?

zeit dar, sondern sie setzte bereits mit der österlichen Deutung des

Kreuzestodes Jesu ein - wenn nicht schon mit der ersten Parusie-
verzögerung nach seiner Aussendungsrede, in der er erklärt, daß die

Jünger mit ihrem Alarmruf vom Ende der Zeit nicht durch alle
Städte Judas kommen würden, bis das Verkündigte eintrete
(Matth. 10, 23). Dieser ersten schon innerhalb des Neuen Testaments

bezeugten Säkularisierung gegenüber stellt die unter diesem
Namen gehende moderne Größe - nach vielen anderen - nur eine
weitere unter den Vorzeichen der modernen Wissenschaft und
Technik stehende Station der mit seinem Auftreten in der Welt
verbundenen Verweltlichung des Christentums dar.

Von da aus gesehen ist es auch gar nicht am Platze, wie Gogarten
dies versucht, im Christentum oder, wie von Rad meint, schon im
alttestamentlichen Gottesglauben die Ursache der Säkularisierung
sehen und damit die Weltlichkeit des biblisch-christlichen Glaubens

rechtfertigen zu können. Erstens ist der biblische Glaube noch selber
viel zu wenig säkularisiert, um säkularisierend zu wirken, und zweitens

geschah die Säkularisierung, die die Folge des Ausbleibens der
Parusie darstellte bzw. sich schon im Alten Testament ereignet
haben soll, durchaus im Gegensatz zu der Art und Weise, in der sich
hier wie dort die Gemeinde verstand. Weder das alttestamentliche
noch das neutestamentliche Gottesvolk verstand seine Institutionen
als Säkularisation, sondern durch Sakralisierung versuchte es diesem
Prozeß gerade entgegenzuwirken - und, wie der Tempelkult und die

Entstehung kirchlicher Formen, die sich bereits im Neuen Testament

abzeichnet, zeigen, nicht ohne Erfolg.
Aus dem gleichen Grunde ist auch der «Tod Gottes», in dem man

heute unter Berufung auf Hegel und Nietzsche das Ereignis der
Neuzeit meint sehen zu können, nicht bloß eine moderne
Pseudomythologie wie bei den amerikanischen Theothanatologen und bei
Dorothee Solle und neuerdings auch bei Eberhard Jüngel, sondern
wenn man Gott nach den von ihm verkündigten Verheißungen beim
Wort nimmt, dann ist er - freilich in einem etwas anderen Sinne,
als die Vorgenannten es (unter sich wiederum verschieden) meinen,
am Kreuz tatsächlich den Weltmächten erlegen.

Es ist begreiflich, daß sich gegenüber dem Dargelegten von allen
Seiten her eine Menge von Fragen erheben, auf die wir hier nicht
eintreten können. Aber wenigstens auf einen mit Bestimmtheit zu
erwartenden Generaleinwand möchten wir hier kurz eingehen - auf



F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit 473

die Frage nämlich, wie es denn hätte möglich sein können, daß das

Christentum eine solche Geschichte hätte haben und daß die Kirche
eine derartige Rolle in der Welt hätte spielen können - wie beides
tatsächlich der Fall gewesen ist und auch in unserer sog.
«nachchristlichen Zeit» noch der Fall ist - wenn das alles auf einer
enttäuschten Erwartung und auf einem Nicht-wahr-haben-Wollen einer
Täuschung beruhen sollte.

Wir möchten darauf nicht mit dem zynischen Satz : «mundus vult
decipi», antworten, obgleich die Welt der Religionen und insonderheit

auch ihre christlichen Ausformungen den Verdacht auf das

Wirksamsein eines tiefwurzelnden Verlangens nach illusionärer
Bedürfnisbefriedigung gelegentlich nahelegen. Feuerbach, Freud und
C. G. Jung und die ganze von diesen beeinflußte heutige
Religionspsychologie und Religionssoziologie haben uns in dieser Beziehung
allerlei Zusammenhänge aufgedeckt, denen man weder mit Berufung

auf Schleiermachers schlechthinniges Abhängigkeitsgefühl,
noch auf Rudolf Ottos Erlebnis des Heiligen entgehen kann, aber
auch nicht mit der Behauptung, christlicher Glaube sei etwas
anderes als Religion. Gerade da, wo der Mensch behauptet, es mit
Gott und nur mit Gott zu tun zu haben, ist er in der größten Gefahr,
einem Götzen zu verfallen. Labile wie diktatorische Gemüter sind in
dieser Beziehung besonders gefährdet.

Ein Beispiel dafür stellt gerade diejenige Erklärung des uns
beschäftigenden Phänomens dar, die meint, alle Fragwürdigkeiten der
Geschichte der christlichen Kirche einschließlich der unerwarteten
Parusieverzögerung mit der Fleischwerdung Gottes und der menschlichen

Gestalt seines Wortes begründen und rechtfertigen zu können.

Als ob das nicht einfach Taschenspielerei sei, indem man bei
dieser Argumentation als Beweisgrund verwendet, was in Frage
steht und begründet werden sollte : daß Gott tatsächlich in dieser
Weise im Ausbleiben der Parusie am Werke zu sein vermöge! Eine
falsche Erbaulichkeit vermag in der Tat auch gerade in diesem
Zirkelschluß einen Trost für Sünder zu finden, und auch Theologie
ist gleich zur Stelle, die erklärt, dies sei eben «die Logik des
Glaubens».

Wir erachten weder die eine noch die andere Erklärung als

genügend - die erste nicht, weil sie dem eigentlichen Wesen des Glaubens

nicht gerecht wird; die zweite nicht, weil sie vom Glauben so

spricht, daß er der Kritik der ersten anheimfallen muß. Weder auf

18



274 F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit?

die eine noch auf die andere Weise wird die wahre Bedeutung der
Problematik der urchristlichen Endnaherwartung erfaßt. Damit,
daß man die Problematik nicht wahr haben will, verschließt man
sich auch ihrer Wahrheit. Aber das gleiche geschieht auch, wenn man
meint, sie psychologisch, soziologisch oder auch historisch
erschöpfend erfassen zu können. An diesem letzteren Mangel leidet
auch die konsequent-eschatologische Auffassung, wenn sie meinen
sollte, «das Ausbleiben der Parusie» sei der Weisheit letzter Schluß.
Insofern werden wir im folgenden auch unsere dahingehenden
Ausführungen zu ergänzen haben, wenn wir nicht in negativer Kritik
- so unerläßlich diese ist - stecken bleiben, sondern zu einer positiven

Aussage gelangen wollen.
Um den entscheidenden Punkt gleich vorwegzunehmen: Wir

haben bis jetzt immer von Zeit gesprochen. Was wir dabei im Auge
hatten, war die Zeit der Geschichte der christlichen Kirche mit ihren
verschiedenen Epochen, vor ihr die vorchristliche Zeit und nach ihr
als unsere Zeit und unsere Zukunft nun diese sogenannte
«nachchristliche Zeit», und auf dieser Zeitlinie als Charakteristikum der
urchristlichen Zeit die Erwartung des Endes der Zeit, aber auch das

Ausbleiben dieses Endes, das Weiterdauern der Zeit und die
Geschichte des Christentums darin im Zeichen der Enteschatologisie-
rung oder nun eben auch der Nachchristlichkeit. In dem allem haben
wir es mit einer bestimmten Dimension der Zeit zu tun, in der diese
als eine in ihren einzelnen Teilen meßbare, datierbare Größe
erscheint, einteilbar in Jahrhunderte, Jahre, Tage, Stunden, Sekunden,

als der Raum unserer Geschichte, auch unserer Lebensgeschichte,

mit Jahreszahlen, Geburtsdaten usw. Das ist die Zeit
unserer Zeitrechnung, unserer Kalender, unserer Uhren.

Aber nun gibt es noch eine andere Zeit als diese meßbare Uhrzeit.
Ich meine jetzt nicht die irgendwie subjektiv werthaft «erlebte
Zeit» - von der zu Beginn der Eschatologiedebatte in den zwanziger
Jahren Barth im Bilde der Vertikalen zur Zeitlinie (senkrecht von
oben!) sprach, während Paul Althaus sie in einem «axiologischen»
ZeitVerständnis zu fassen versuchte, und beide und viele andere mit
ihnen meinten, auf diese Weise dem biblischen Reden vom Ende
der Zeit, insonderheit dessen Steigerung zur Naherwartung gerechtwerden

zu können. In unserem Erleben der Zeit verändern sich
wohl die Maße, kann uns eine lange Zeit kurz erscheinen und kurze
Zeit langweilen. Aber diese subjektiv verschiedenen Zeiterlebnisse



F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit? 275

gehören noch durchaus in den Rahmen der objektiv meßbaren Zeit.
An der Uhr können wir feststellen, wie lange wir uns gelangweilt
haben, oder wie rasch die Zeit verflossen ist, weil es eine gefüllte
Zeit war.

Das gleiche gilt aber auch von Kants Versuch, die Zeit zu einer
bloßen zur apriorischen Ausrüstung unseres Erkenntnisapparates
gehörenden Anschauungsform zu erheben oder zu degradieren, wie
von dem entgegengesetzten Unternehmen Heideggers, mit Hilfe der

Phänomenologie die eigentliche Zeit von der Angst des um sein
Ende wissenden und diese seine Endlichkeit aufsichnehmenden
Daseins her zu gewinnen. Das eine wie das andere Zeitverständnis, das

transzendentale wie das phänomenologische, daseins-analytische,
ereignet sich in der objektiv meßbaren Zeit. Kants « Kritiken » wie
Heideggers Werke vor und nach der «Kehre» haben ihre
Erscheinungsdaten, und wer ihre Theorien verwendet, um die Zeit zu
verstehen, befindet sich an irgendeinem Punkt der meßbaren
Zeitlinie, deren Rätsel darin besteht, daß man weder von ihrem Anfang
noch von ihrem Ende in der objektivierenden Eorm dieser Vorstel-
lungs- und Denkweise reden kann, derer wir uns bedienen, sobald
wir eine Aussage machen. Nur der Mystiker, für den Zeit in die

Ewigkeit versinkt und Ewigkeit in der Zeit aufbricht, ist dieser

Schwierigkeiten enthoben. Aber er kann denn auch von dem, was
er erlebt, nicht reden. Wenn er es trotzdem tut, so vergeht er sich

gegen den bekannten Schlußsatz von Wittgensteins Tractatus:
«Wovon man nicht sprechen kann, darüber muß man schweigen.»

Wäre also Schweigen in bezug auf das Zeitproblem am Platze?
Im Blick auf vieles Reden, das diesem Thema gewidmet wird, mag
sich diese Frage wohl aufdrängen. Aber nun sind wir nicht zum
Schweigen geschaffen, sondern beweisen das Gegenteil, gerade auch
noch wenn wir uns zum Schweigen entschließen, weil wir dies doch
denkend, und das heißt, in der Form eines inneren Sprechens tun.
Die Konfrontation mit dem Nichts kann man nicht aussagen, sonst
ist es nicht mehr das Nichts. Aber das nämliche ist es mit dem Sein.

Wir haben es stets nur mit einem Aspekt, einem Teil des Seienden,
nie mit dem Sein im Ganzen zu tun. Und auf die Frage : «Warum ist
überhaupt etwas-und nicht nichts?», gibt es keine Antwort. Über
den Ursprung und die totale Aufhebung des Seins und damit über
den Anfang und das Ende der Zeit läßt sich keine Aussage machen,
weil beides gleich undenkbar ist.



276 F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit?

Aber nun sind wir doch in dieser Welt und ihrer Zeit als die
Wesen, die hier sprechen oder verstummen, redend oder denkend
die Grenzen unseres Erkennens feststellen. Der Mensch denkt und
weiß um die Grenzen seines Denkens. Nicht das Sein, über das er
keine Aussagen zu machen vermag, und nicht der Weltgeist, mit
dem er sich bei klarem Verstand nicht verwechseln kann, und auch
nicht ein anderes Wesen oder irgendein Dämon denkt in ihm,
sondern er denkt oder denkt nicht - imbedingt er selber und nicht
irgendein anderer oder irgend etwas.

Ich bin dafür verantwortlich, daß und wie ich überhaupt denke.
Um dieses mein verantwortliches Personsein geht es hier - nicht
darum, daß es die Welt gibt und ich in dieser Welt bin. Das bleibt
ein Geheimnis, über das ich keine Aussage machen kann. Aber noch
daß ich diese Grenzen anerkenne, und welche Konsequenzen ich
daraus ziehe, richtige oder falsche, oder auch, daß ich die Grenze
nicht anerkenne und vom Sein und vom Nichts zu reden versuche

- das alles tue ich in meiner Verantwortung. Mag ich darin im
Einzelnen auch endlos abhängig und bestimmt sein : ich denke und weiß
mich dafür unbedingt verantwortlich und werde durch diesen Akt
je erst zu dem, was ich bin. Ich würde mich selber auslöschen, eine

Art geistigen Selbstmord begehen, wenn ich dies nicht wahrhaben
wollte - und würde mich noch darin zu dem machen, was ich dann
bin: ein seine Verantwortung leugnendes Wesen.

Beweisen läßt sich dieses unser Personsein so wenig als das Sein,
an dem es Teil hat, und als das Nichts, in das es versinkt, wenn es

sich nicht gewinnt. Wie das Sein und das Nichts, Anfang und Ende
der Zeit sich unserem Zugriff entziehen und uns verstummen lassen,
kommen wir im Innewerden unseres verantwortlichen Personseins
auf dem Hintergrund jenes verstummen machenden unaussagbaren
Geheimnisses zu uns selber als die Wesen, die dazu bestimmt sind,
sich zu dem zu machen, was sie sind, und die ihnen gegebene Zeit
als das zu verwenden, wozu sie ihnen gegeben ist: als Zeit ihres
Personwerdens in Gemeinschaft - denn das Personsein, das wir für
uns in Anspruch nehmen, haben wir auch dem andern, mit dem wir
uns daraufhin verstehen, zuzubilligen - und als Zeit zur Verwirklichung

der Konsequenzen, die ein Sichverstehen als zu unbedingter

Verantwortung Bestimmtsein in solcher Persongemeinschaft in
sich trägt.

Dieses Personwerden in Gemeinschaft und die Zeit, in der das



F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit? 277

geschieht und sich auswirkend Gestalt annimmt, sind als Gedachtes
und Ausgesagtes etwas anderes, als was sie im Akt ihres Vollzuges
und im Verwendetwerden zu dieser Aktualisierung sind. In ihrer
Objektivierung haben wir es mit Gegenständen der Psychologie und
Soziologie, der Historie und ihrer meßbaren und datierbaren Zeit
zu tun. In dieser Gegenständlichkeit können sie in einer mythologischen

Geschichte auftreten oder spekulativ zu einem Weltsystem
ausgebaut werden. Es gibt solche Erzählungen und Systeme, und
sie lassen sich grundsätzlich daraufhin unterscheiden, ob und
inwiefern in ihnen jenem Moment personaler Verantwortung in seinem
Verflochtensein in die Zeit Rechnung zu tragen versucht wird oder
nicht. Aber alle diese Objektivierungen des Nichtobjektivierbaren
stehen auch ständig in der Gefahr, daß, wenn ihr trügerisches Nicht-
anerkennen der dem gegenständlichen Denken und Reden gesetzten
Grenzen an den Tag kommt, das Offenbarwerden ihrer Hyhris in
Nihilismus umschlägt. Auch noch in solcher Götterdämmerung aber
bleibt der Mensch - als Offenbarer oder Opfer dieses Nihilismus -
das sich in seiner Zeit zur Verantwortung gerufen wissende Personwesen

in einer Gemeinschaft, die in ihrem Wesen auf Sich-als-mit-
einander-verantwortlich-Verstehen hin angelegt ist. Kein Mensch

entgeht dem Ruf: «Adam wo bist du?» (Gen. 1, 9), «Kain, wo ist
dein Bruder Abel?» (Gen. 4, 9). Solange es Menschen als Menschen

gibt, ertönt diese Stimme, die uns zur Verantwortung ruft. Daß wir
verantwortlich sind, das ist das Erste und das Letzte der Schöpfung,
das A und das 0 der Geschichte, die Gegenwart des Eschaton. Und
darum erhebt sich denn in der Bibel und anderswo aus aller
Verfallenheit und aller Zerstörung, aus Schuld und Verhängnis heraus
stets wieder der Ruf nach dem neuen Menschen und seinem Reich,
redet Nietzsche vom «Übermenschen» und schließt das letzte Buch
der Bibel mit der Verheißung: «Ja, ich komme bald», und mit der
Bitte: «Komm, Herr Jesus!»

Mit diesem Verständnis der Zeit als Zeit unbedingten
Verantwortlichseins - des Aufhrechens des Wissens um Verantwortung in
Unbedingtheit und des Verwendens der Zeit zur Verwirklichung
dieser Bestimmung eigentlichen Menschseins in personaler Gemeinschaft

- aber auch der Problematik alles Redens von diesem
offenbaren Geheimnis aller Zeit, auch gerade in der Form, in der es in
der biblisch-christlichen Eschatologie, aber auch in anderen
Geschichtsbildern zum Ausdruck kommt, haben wir den Schlüssel ge-



278 F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit

funden zur Erklärung der Zweideutigkeiten, mit denen das in unserer

Zeit aufgekommene Reden von einer «nachchristlichen Zeit»
belastet ist, und zugleich ist uns damit auch ein Hinweis gegeben
auf das, was «Kirche» in dieser Zeit sein kann und sein soll.

3.

Wir haben gesagt, daß der Begriff der Nachchristlichkeit unserer
Zeit insofern zweideutig ist, als er 1. eine einmal vorhanden gewesene

christliche Zeit, der gegenüber er die unsrige als eine
«nachchristliche» meint abgrenzen zu können, voraussetzt, wobei jedoch
2. die Christlichkeit, die man irgendeiner Erscheinung der Geschichte

zusprechen möchte, stets eine fragwürdige Sache ist. Und zwar
ist sie fragwürdig nicht nur gemessen an den dabei zur Verwendung
kommenden Normen, insbesondere auch an denjenigen des Neuen
Testaments, sondern vor allem grundsätzlich deswegen, weil die
urchristliche Zukunftserwartung selber ein derartiges Wirksamwerden
in der Geschichte als eine geschichtsprägende Macht ausschließt,
da sie nicht mit einem Weitergehen der Geschichte, sondern mit
deren unmittelbar bevorstehendem Ende rechnet. Daß sie trotz
dieses Irrtums nicht nur eine Geschichte gehabt hat, sondern darin

- gemessen an den Offenbarungen, auf die sie sich dabei beruft - in
oft seltsamer Weise Geschichte gemacht hat, wird man - ohne dabei

einer unhaltbaren petitio principii zu verfallen und zu
widersprüchlichen Behauptungen zu gelangen - nicht zum vornherein
auf eine göttliche Leitung der Geschichte zurückführen können.
Der Grund dieser seltsamen Geschichte, die die urchristliche
Botschaft vom Ende der Zeiten gegen ihren eigenen Willen gehabt hat,
wird vielmehr darin zu suchen sein, daß in ihrer Naherwartung des

End:s ein Zeitverständnis wirksam geworden ist, das trotz der uns
heute phantastisch anmutenden Form, in der es in der mythologischen

Eschatologie seiner Zeit aufgetreten ist, uns noch heute
anspricht, weil es nicht nur falsche Hoffnungen zu erwecken vermag,
sondern dem eigentlichen Wesen menschlicher Existenz entspricht
und dieses in einzigartiger Weise zum Ausdruck bringt. Illusionäre
Infragestellungen der Wirklichkeit sind nicht nur Illusionen,
sondern im Maße, wie sie dem Bestimmtsein des Menschen zu
unbedingter Verantwortung in Gemeinschaft gemäß sind und diese Be-



F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit 279

Stimmung des Menschsein zum Menschsein zum Ausdruck bringen,
Offenbarungen dieses Eigentlichen des Menschen.

Diese Eigentlichkeit des Menschen umfaßt ein Formales und ein
Materiales. Das Formale besteht darin, daß der Mensch und seine

Zeit nicht einfach sind, was sie sind, sondern je noch zu dem werden,
als was der Mensch sich in seiner Zeit versteht. Wir sind nicht nur
unbedingt verantwortlich, sondern finden uns in einer
durchgängigen Abhängigkeit vor, die sich ständig, wie dies die christliche
Dogmatik zur Genüge zeigt, unter natürlichen und übernatürlichen
Aspekten nachweisen läßt. Die Unbedingtheit unserer Verantwortlichkeit

dagegen kann uns nur in einem nicht mehr objektivierbaren
und deshalb nicht mehr allgemein beweisbaren Akt unseres
Selbstverständnisses aufgehen und will dann von uns bewährt und
bewiesen sein in der Art, wie wir von ihm aus unsere Zeit als Zeit der

Bewährung und Verwirklichung dieses Personseins in Gemeinschaft
verstehen und verwenden. In der Unbedingtheit dieser Situation
ereignet sich jedoch in Wahrheit das Ende des alten und der
Anbruch des neuen Äons, das Ende des Nichtverantwortlichsein-
könnens und der Anbruch unbedingten Verantwortlichseins.

Material ist dieses wahrhaft eschatologische Verständnis des

Menschseins im Neuen Testament nicht nur durch die mythologische

Eschatologie seiner Zeit bedingt. Diese zeitgeschichtliche
Bedingtheit seiner Aussageweise ist - wie dies im Vorstehenden
geschehen ist - zu übersetzen in die Unbedingtheit des Selbstverständ-
nisses. Aber was nicht zu übersetzen, sondern als Material der
Überlieferung zu verwenden ist in der konkreten Durchführung dieses

Selbstverständnisses und seiner Verwirklichung in der Gestaltung
des gemeinsamen Daseins, das sind die ethischen Anweisungen, die

uns in der Bibel begegnen, und die in ihrer ganzen Mannigfaltigkeit

- oft auch Seltsamkeit und Fragwürdigkeit - ein Illustrationsmaterial

für das darstellen, was es heißt, die Stimme zu hören, die

zur Verantwortung ruft, und in ihrem Hören in Verantwortung zu
stehen. Gerade von der ins Selbstverständnis eigentlicher Existenz
übersetzten Naherwartung her und an ihm gemessen, lassen sich in
diesen Anweisungen und Gestaltwerdungen Unterschiede machen,
die zu kritischer Auswahl in der Aneignung und Nachfolge zwingen.
Aber nicht nur wird sich als das Kennwort des in dieser Umgebung
erwachsenden Selbstverständnisses sich ein Wort herausschälen,
sondern dieses Selbstverständnis wird von seinem Wesen her dann



280 F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit?

auch in der Schrift in allen ihren Teilen bald undeutlicher, bald un-
üherhörbar und zuletzt in einem alles in sich zusammenfassenden
Chor von Stimmen das eine Wort «Liebe» hören, wofür wir hier nur
den - auch in seiner Fassung - eschatologischen Satz aus dem

johanneischen Schrifttum zitieren: «Wir wissen, daß wir aus dem
Tod ins Leben gekommen sind, denn wir lieben die Brüder» (1. Joh.
3, 14).

Das Formale der Eschatologie im Selbstverständnis menschlichen
Personseins und seine materiale Erscheinung in diesem Wort
zusammenfassend können wir deshalb sagen: Von der Nachchristlichkeit

einer Zeit zu reden ist nur am Platze, aber da auch unerläßlich,
wo wir hinter dieser Wirklichkeit der brüderlichen Liebe
zurückbleiben, wie sie uns im biblischen Liebesgebot entgegentritt und in
seinen Darstellungen in der Gestaltenwelt der Bibel immer neu
begegnet - also im Blick auf unsere Schuld und Versäumnis, von
der wir in der Unbedingtheit des Selbstverständnisses, d. h. im
Glauben als Folge der Sünde reden. In einer «nachchristlichen» Zeit
befinden wir uns aber auch insofern, als wir im Blick auf die Stimmen

unserer und aller Zeiten immer wieder Anlaß haben, auf diesen
in der Bibel lautwerdenden Ton zu hören, weil er unseren Herzen
von dorther zugleich wie eine Erfüllung der Sehnsucht aller Zeiten
anmutet, das heißt - wiederum in der Sprache des Glaubens - als

Verheißung der Versöhnung, die zugleich mit dem Innewerden
unserer Schuld anhebt und sich verwirklicht im Maß, als uns
Gelegenheit zur Sühne gegeben wird und wir davon Gebrauch machen.

Damit ist auch bereits angedeutet, was wir zu der anderen
Zweideutigkeit zu sagen haben, die darin besteht, daß in dem Reden von
«Kirche in nachchristlicher Zeit» in der Regel unIdar bleibt, ob und
inwiefern die, welche Glieder einer christlichen Kirche sind, sich
selber dieser «nachchristlichen Zeit» zurechnen und also auch ihre
Kirche als eine «nachchristliche» Größe betrachten, oder ob sie dies

nur zum Schein tun, nur die Zeit als «nachchristlich» beurteilen, für
ihr Kirche-sein aber eine Ausnahme in Anspruch nehmen, indem
sie sich mit ihm im Besitz einer - trotz ihrer menschlich-allzu-
menschlichen Gestalt - übernatürlich-göttlichen Offenbarung wähnen.

Daran, daß es sich in den Kirchen in der Welt um etwas besonderes

handelt, ist schon etwas. Nur gilt das nicht in dem Sinne, in
welchem die Kirchen dies - in Unkenntnis der Lage oder auch nur



F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit? 281

um sich gegen diese Einwände zu wehren - wahrhaben möchten:
sondern weil sie es so von ihrem Ursprung her mit jenem Geheimnis
des wahren Menschen und seiner Welt zu tun haben, das in der Welt,
wie sie ist, nicht Platz hat, sondern sich als ihre ständige Krise
erweist. Gerade um sich in dieser Krise zu behaupten, versuchen sie

dieses Geheimnis in irgendwelche Institutionen zu fassen, die sie

mit Heiligkeit umgeben und in dieser Sicherung zum Heile der Welt
verwalten, indem sie behaupten, Erzeugnis und Werkzeug einer

göttlichen Stiftung zu sein. Von seinem Ursprung her in der
Aktualisierung der eschatologischen Hoffnung zur Naherwartung des

Endes im Neuen Testament wie von der unerwarteten Geschichte,
die diese Erscheinung in der Geschichte gehabt hat, stellt das

Christentum bei allen religionsgeschichtlichen Parallelen doch etwas
Besonderes in der Geschichte der Religionen und Kulturen dar.
Historisch-wissenschaftlich wird ihm dies heute niemand bestreiten
wollen. Auch die Berufung auf göttliche Offenbarung ist ein
historisches Faktum und hat im Rahmen der Religionsphänomenologie
ihren legitimen Platz.

Aber weder mit der Behauptung, daß in einer derartigen Erklärung

der Tatsache der christlichen Kirchen das Wesentliche noch
nicht berührt sei, weil es sich darin um die Menschwerdung Gottes

- einmalig in Jesus Christus oder in irgendwelchen Fortsetzungen
in der Kirche als dem «Leibe Christi» - handle, noch mit der
gegenteiligen, daß sich das alles natürlich historisch, psychologisch,
soziologisch usw. erklären lasse, wäre jener Besonderheit der christlichen
Kirche in ihrer Entstehung wie in ihrer Geschichte genügend Rechnung

getragen. Weder eine Sakralisierung noch eine Säkularisierung,

weder eine Entmythologisierung noch eine Remythologisie-
rung vermag dem Wesen dieser seltsamen Erscheinung gerecht zu
werden. In beiden Fällen würde es sich um einen Verrat handeln -
im einen Fall um einen Verrat im Selbstverständnis des Glaubens,
der hier - in wie immer dialektisch-gebrochener Form - noch etwas
sehen und besitzen will, im andern um einen Verrat der
Wissenschaften, wenn sie meinen, in ihrer Kritik oder in ihren Spekulationen,

etwas anderes als die bloßen Objektivierungen des in seinem

Vollzug nichtobjektivierbaren Selbstverständnisses eschatologi-
gischer Existenz - nämlich dessen Wesen - in die Hand zu
bekommen.

Auf allen diesen Wegen ist christliche Kirche weder zu begründen



282 F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit?

noch umzubringen - höchstens zu verraten oder in ihrem Wesen zu
verschleiern. Wo man freilich sich anschickt, gleich in beiden
Richtungen zu marschieren, einerseits von Kirche als einem göttlichen
Heilsgeschehen und anderseits zugleich von unserer Zeit als einer
«nachchristlichen» zu reden, da kann es einem um den Sinn des

Gliedseins in einer Kirche schon bange werden. Da ist es, als ob

- mythologisch gesprochen - Gott und Teufel übereingekommen
wären, diesem Gebilde ein Ende zu bereiten und es sich selber den
Totenschein ausstellen zu lassen. Man kann heute tatsächlich oft
einem kirchlichen Reden von «Kirche» und «nachchristlicher Zeit»
begegnen, das einem dieses Bild nahelegt, und die Situation, in der
sich die christlichen Kirchen heute in der Welt weithin vorfinden,
scheint seine Verwendung zu rechtfertigen. Trotz ihres Strebens,
die Welt in ihrer Weltlichkeit ernstzunehmen, sieht sich die Kirche
von der Welt nicht verstanden, will die Welt der Kirche ihr Reden
von ihrer Weltlichkeit nicht abnehmen, weil sie darum ohne die
Kirche weiß und nicht zu Unrecht in diesem kirchlichen Reden noch
ein letztes getarntes Pfaffentum zu verspüren meint.

Aber noch ist die christliche Kirche da in der ganzen Problematik
ihrer verschiedenen Ausformungen, von denen wir hier gesprochen
haben, in dieser unserer Welt als eine Erscheinung in dieser von
vielen in und außerhalb der Kirche als «nachchristlich» beurteilten
Zeit. Dieser Gegenwart gehört auch dieses unser Beisammensein an
und was wir bei diesem Anlaß miteinander bedacht haben. Wir
haben dies aus unserer Zeit heraus und für unsere Zeit getan. Ob auch
aus dem Raum der Kirche heraus und für die Kirche? In dieser

Gegenüberstellung von weltlich und kirchlich oder philosophisch
und theologisch möchte ich die Frage nicht ohne weiteres und zum
vornherein mit Ja oder Nein beantworten. Ich meine allerdings für
das, was ich hier ausgeführt habe, mich auch auf Erscheinungen, die
das Wesen der Kirche geprägt haben, nicht zuletzt auf ihren
Ursprung in der biblischen Verkündigung berufen zu können - ob-
schon ich mir bewußt bin, daß diese Ansichten bei einigen Theologen
und Kirchenleuten als gefährliche Ketzerei betrachtet werden. Aber
auch bei den Unkirchlichen ist man heute als Theologe zum
vornherein verdächtig. Indes, was tut's! «Amicus Plato» - und auch
arnica ecclesia! - «magis amica veritas.»

Wahrheit: das ist noch etwas anderes als Richtigkeit. Richtigkeit

- darüber läßt sich diskutieren. Ansichten und Standpunkte



F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit 283

können auf ihre mehr oder weniger große Richtigkeit hin untersucht
und geprüft werden - nach den ihren Gegenständen entsprechenden
Methoden und innerhalb der allen Methoden zukommenden Grenzen.

Es ist nicht in erster Linie die Aufgabe der Theologie, die
Wissenschaften an diese ihre Grenzen zu erinnern, zumal sie sich
selber auch als Wissenschaft betätigt. Das ist vielmehr Sache der

Philosophie, aber - insofern auch die Theologie sich auf den wahren
Logos besinnt - auch eine Aufgabe der Theologie, vor allem ihrer
eigenen Aussagen und denen ihrer Kirche gegenüber. Vorzüglich
Sache der Kirche und Theologie - und nun sage ich: der christlichen

Kirche und Theologie - ist es, um ihrer Herkunft und um des

Heils und Unheils willen, das sie in der Geschichte angerichtet
haben, und wovon auch gerade das Gerede von der «nachchristlichen
Zeit» zeugt, je in ihrer Zeit der Wahrheit Gehör zu verschaffen, von
der sie auf Grund der Schrift sagt, daß sie aus Gott, Gottes Wort sei,
und von der sie ihren Namen trägt. Die Wahrheit, der auch schon
die Heiden göttlichen Charakter zuerkannt haben, ist nichts anderes
als «die Stimme», die mich zur Verantwortung ruft als eine für mein
Denken und Glauben, für meine Ansichten und mein Verhalten in
aller äußerlich feststellbaren und zu beachtenden Relativität letztlich

unbedingt verantwortliche Person. Es ist dies eine Berufung,
die ich, wenn ich darin meine Freiheit gründe, aber mir durch sie

auch mein Versagen vorhalten lassen muß, auch dem Mitmenschen
zuzuerkennen und als seine Last ihm zu tragen helfen habe in einer
Gemeinschaft, die nicht weniger umfassend und unbedingt ist als die

Wahrheit, aus der sie entspringt, und mit der wir es darin zu tun
haben.

Diese Wahrheit, die wir um ihres Charakters und ihrer Wirkung
willen als das Wort Gottes bezeichnen, ist allerdings - darin weiß
ich mich mit dem frühen Barth einig - «kein Standpunkt, auf dem

man stehen kann», sondern sie ist die Stimme, die uns mit ihrer
Unbedingtheit zur Verantwortung und damit auf den Weg zur
Erfüllung unserer Bestimmung ruft. Sie ist darum auch nicht die
Stimme des Seins in seiner Entbergung, in der bekanntlich auch
Martin Heidegger 1933 in «geschichtlicher Stunde» die Stimme des

Blutes hat raunen hören. Nicht daß nicht auch der Gott der Bibel
zuzeiten nicht auch ein Volksgott und ein Gott der Rache gewesen
wäre und bis in die Apokalyptik hinein diese Dämonisierungen spürbar

wären. Aber dagegen sind nicht nur die großen Propheten auf-



284 F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit?

getreten, sondern der, welcher deren messianische Erwartungen zur
eschatologischen Existenz aktualisiert hat, hat in eins damit auch
in seinen Worten und Taten gezeigt, worin jene Gesinnung der
Liebe gründet, die der Apostel Paulus in Phil. 2, 5 ff. und 1. Kor. 13

preist, und der vierte Evangelist läßt ihn deshalb von sich sagen:
«Ich bin der Weg und die Wahrheit und das Leben» (Joh. 14, 6).
Die Ausschließlichkeit des Weges zum Vater, die er an dieser Stelle
mit der Person Christi verbindet, ist jedoch gerade im johanneischen
Sinne nicht auf ein menschliches Personsein eingeschränkt, sondern
bezieht die, welche «in der Liebe bleiben», ein (Joh. 4, 16).

In dem, was uns in den synoptischen Evangelien von Jesu
Anweisungen zum rechten Sichverhalten für die Erfüllung des

Bestimmtseins zum Reiche Gottes, über das paulinische In-Christus-
Sein und vom Reden des johanneischen Christus von der Liebe
aufbehalten ist, besitzen wir fürwahr genug Material zur konkreten
Beschreibung dessen, was eschatologische Existenz bedeutet, so daß

wir es nicht nötig haben, zu diesem Zwecke uns auf die eschatologische

Bilderwelt zu beschränken und daraus eine sogenannte
Heilsgeschichte zu konstruieren oder sie in irgendeine kirchliche
Heilsinstitution aufzufangen. In der urchristlichen Naherwartung der
Äonenwende sehen wir allerdings das formale Analogon zur Wende
im Vollzug des Selbstverständnisses eigentlicher Existenz und in
den im Verlauf der Geschichte aufgetretenen und auch in unseren
heutigen Kirchen in mannigfachen Umformungen noch wirksamen
Institutionalisierungen der in die Geschichte eingegangenen
Reichsgottesbotschaft kritisch zu verwendende Hilfsmittel zur Verwirklichung

jenes personalen Selbstverständnisses.

«Einmalig» - im Sinne des «ein für allemal» von Rom. 6, 10

(vgl. 1. Petr. 3, 18; Hebr. 9, 28) - ist keine historische Erscheinung,
sondern, wenn dies von einer solchen ausgesagt wird, so ist sie

gerade nicht historisch - was sich diejenigen, welche von einer
Absolutheit oder Endgültigkeit des historischen Jesus reden, merken
sollten. Wohl aber ist je «einmalig» jeder Vollzug eines
Selbstverständnisses eigentlichen Menschseins in seiner persongründenden
und Gemeinschaft stiftenden Art, was sich beides allerdings in
seinen geschichtlichen Auswirkungen feststellen, aber nicht in seinem

Ursprung und eigentlichen Wesen erklären läßt.
Die wahre Kirche ist in der Tat «unsichtbar». Sie ist die Gemeinschaft

unbedingten Personseins. Aufgabe der «sichtbaren» Kirchen



F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit? 285

ist es, den Menschen auf diese seine Bestimmung hin anzureden und
ihm Hilfe zu ihrer Verwirklichung zu bieten. Wo das geschieht -
gleich ob innerhalb oder außerhalb einer diesen Namen tragenden
christlichen Kirche und gleich ob in traditionell christlicher oder
nichtchristlicher Sprache -, da ist Kirche Ereignis, und da ist nicht
«nachchristliche Zeit», sondern Zeit in Christus, Zeit im Gemeinschaft

stiftenden Logos der Verantwortung.
Fritz Buri, Basel


	Kirche in nachchristlicher Zeit?

