Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 4

Artikel: Kirche in nachchristlicher Zeit?
Autor: Buri, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878692

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878692
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirche in nachchristlicher Zeit?

Seit einiger Zeit ist es — besonders in kirchlichen und theologischen
Kreisen — iiblich geworden, von unserer Zeit als einer «nachchrist-
lichen» zu reden. Der Ausdruck ist vor allem im Zusammenhang
mit der Erdrterung des Sdkularismusproblems und der Diskussion
iiber die sog. «Theologie nach dem Tode Gottes» aufgekommen. Als
ein Beispiel dafiir, das zugleich beweist, dal dieser Begriff auch in
Amerika eine Rolle spielt, erwidhne ich das Buch des in Frankreich
aufgewachsenen und heute an der Universitdt von Syracuse dozie-
renden Armeniers Gabriel Vahanian «The Death of God. The Cul-
ture of Our Post-Christian Era» (1961). Das Buch hat in Amerika
einiges Aufsehen erregt und zwei jiingere Theologen — Thomas J. J.
Altizer und William Hamilton - veranlaft, ihre Theologie als
«Gottestod-Theologie» zu bezeichnen. Wie bei uns seit dem Wirk-
samwerden Bonhoeffers und des spéiteren Gogarten spielt in diesen
Kreisen der Sakularismus, «das Weltlichwerden der Welt», eine
grofe Rolle. Das ist denn auch die Umgebung, in der der Ausdruck
«nachchristlich» zu einem Schlagwort geworden ist.

Wie es bei Schlagwortern meistens der Fall ist, weist auch dieses
auf einen tatséchlich bestehenden Sachverhalt hin, aber in simpli-
fizierender, der Komplexitét seines Gegenstandes nicht entsprechen-
der und darum miBverstédndlicher und leicht irrefithrender Weise.
Heute lassen sich viele auch schon durch die Neuheit seiner Formu-
lierung imponieren.

Frither hat man nicht von «nachchristlicher Zeit», sondern von
«unchristlichen» oder «antichristlichen» Zeiterscheinungen gespro-
chen. Von seinem christlichen Standpunkt aus hat man etwa den
Marxismus oder auch eine von der eigenen verschiedene Theologie
als unchristlich beurteilt. Luther hat im Papsttum den Antichristen
gesehen, und Nietzsche hat sich zuletzt selber als diesen ausgegeben.

Solange man von «unchristlich» oder «antichristlich » spricht, stellt
man oder siecht man den so bezeichneten Erscheinungen immer noch
im selben Zeitraum eine sich als Christentum verstehende Grolle
gegeniiber. Das ist in einer «nachchristlichen Zeit» offenbar nicht
mehr der Fall. Wenn der Ausdruck ernst gemeint ist, dann bedeutet
er, dal} es in der als nachchristlich bezeichneten Zeit das Christen-
tum als eine ernstzunehmende Gréfe nicht mehr gibt, dal es vollig



F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit? 267

auBer Kurs gekommen ist, abgewirtschaftet hat, der Vergangenheit
angehort. Wie es eine vorchristliche Zeit gibt, die Zeit vor Christus,
8o stinden wir gemill jener Kennzeichnung unserer Zeit als einer
«nachchristlichen» in einer Zeit, in der die durch das Auftreten und
Wirksamwerden Christi bestimmte Epoche zu einem Abschlufl ge-
kommen und es an der Zeit wire, mit einer neuen Zeitrechnung zu
beginnen, weil «nach Christus» jetzt eine andere Bedeutung be-
kommen hat.

Schon an dieser Konsequenz wird eine erste Fragwiirdigkeit des
des Redens von unserer Zeit als einer «nachchristlichen» deutlich.
Es mag sein, dafl die Christenheit solchen, die nicht Christen sein
wollen — zu recht oder zu unrecht — Anlal gibt, von einer «nach-
christlichen Zeit» zu reden, und auch die, welche sich Christen
nennen, haben sicher allen Grund, sich zu fragen, ob und inwiefern
sie diesen Namen zu Recht tragen und wie es um die Pragekraft
ihres Glaubens in dieser Zeit bestellt sei. Aber einfach zu erkléren:
«Christlich — das war einmal!», das kdme bei Christen doch einer
volligen Selbstpreisgabe, einer Art von geistigem Selbstmord gleich.
Oder sollte auch eine solche Stellungnahme noch in maiorem
gloriam Dei gemeint sein, wie man es heute oft héren kann: «Nicht
auf uns, nicht auf unsere Christlichkeit kommt es an. Das ist alles
nur menschlich. Gott allein und sein Heil...» Als ob nicht auch dies
«christliche» Rede wire — allerdings eine verrédterische und zwei-
deutige, in der sich hinter einer zur Schau getragenen Bescheiden-
heit eine grofle Selbstsicherheit und ebensolche Bequemlichkeit ver-
bergen kann.

Als «christlich» wird vieles ausgegeben. Aber was war und was
ist eigentlich «christlich»? Dariiber gehen die Meinungen sehr aus-
einander — nicht nur in den Urteilen einzelner, sondern ebenso im
Blick auf die auch noch in einer nachchristlichen Zeit den Anspruch
auf Christlichkeit erhebenden Kirchen. Was ist «Kirche»? An wel-
che der verschiedenen Kirchen haben wir bei der artikellosen Ver-
wendung dieses Ausdrucks in unserem Thema zu denken? Ist damit
die Gesamtheit der auch im Zeitalter des Okumenismus keine Ein-
heit darstellenden christlichen Kirchen und Gemeinschaften ge-
meint ? Oder ist die wahre Kirche nur Gott bekannt und auf Erden
«unsichtbar»? Ist es dann aber nicht triigerisch, fiir die sichtbaren
Kirchen den gleichen Ausdruck «Kirche» zu verwenden? Wenn die
Kirche nur «Ereignis» ist — in welchem Verhéltnis stehen dazu die



268 F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit?

verschiedenen Erscheinungen ihrer «Institution»? Gibt es ein Krite-
rium fiir das « Ereigniswerden» der Kirche? Das Reden von «Kirche»
scheint nicht weniger zweideutig zu sein als dasjenige von «Nach-
christlichkeit».

Dabei setzt «nachchristlich» eine Zeit voraus, die einmal christ-
lich war, eine christliche Zeit, von der die unsrige als angeblich
«nachchristlich» sich abhebt. Ohne Zweifel gibt es Zeiten, denen be-
stimmte Ausformungen der christlichen Kirche ihr Geprige ver-
liehen haben — etwa das Mittelalter oder auch noch nach der Refor-
mation das Zeitalter der Konfessionskirchen mit ihrem «cuius regio
eius religio». Aber abgesehen davon, daf} es in der Kirchengeschichte
stets auch eine «Ketzergeschichte» gegeben hat: wie verweltlicht
war die Kirche immer dann, wenn sie zur Macht gelangte, und was
fiir Unchristlichkeiten hat sie sich zur Behauptung ihrer Weltstel-
lung zu Schulden kommen lassen! Man braucht nur zu lesen, was
Friedrich Heer in seinem Buch «Das heilige romische Reich» iiber
die Behandlung der Juden durch die Kirche schreibt, um der Frag-
wiirdigkeit der in den Begriff der Nachchristlichkeit unserer Zeit
vorausgesetzten Christlichkeit vorausgehender Zeitalter inne zu
werden. Hat es schon je eine christliche Zeit gegeben? Beruht das
Reden von «nachchristlicher Zeit» nicht auch in dieser Hinsicht auf
einer falschen Voraussetzung?

«Im Grunde gab es nur einen Christen, und der starb am Kreuz»,
hat bekanntlich Nietzsche gesagt. Was bei ihm affektgeladener Aus-
druck seines Ressentiments gegen das Ressentiment des Schwachen
und MittelméBigen gegeniiber dem Starken und GroBen war, das er
als das Treibende im Christentum entdeckt zu haben glaubte, das
sprach sein Freund Overbeck als Ergebnis sachlich-niichterner For-
schung aus: das Christentum in seiner urspriinglichen Form ver-
tragt sich nicht mit Kultur. Seine «christliche Ur-literatur» hat in
der Literaturgeschichte so wenig Platz als das, was er «Urgeschich-
te» nennt, in der Weltgeschichte. Der von Rom 1908 exkommuni-
zierte Modernist Alfred Loisy hat es so formuliert: «Man hatte das
Gottesreich verkiindet, und es kam die Kirche.»

2.

Was hier erst angedeutet war, das haben seither Johannes Weil3
und dann Albert Schweitzer und Martin Werner ausgefiihrt in ihrer



. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit? 269

konsequent-eschatologischen Auffassung der urchristlichen Verkiin-
digung und ihrer Rekonstruktion des Verlaufs der christlichen
Dogmen- und Theologiegeschichte als eines durch das Ausbleiben
der im Neuen Testament als unmittelbar bevorstehend erwarteten
Parusie bestimmten Prozesses einer fortschreitenden Enteschatolo-
gisierung. Ohne diese Sicht der ausgebliebenen Wiederkunft Christi
wire auch das ganze heutige Reden von Eschatologie von Barths
«Romerbrief» bis zu Moltmanns «Theologie der Hoffnung» nicht
moglich gewesen. Verklausuliert — wie bei Barth und Hans Urs von
Balthasar (siche des letzteren 1965 in Miinster gehaltene Vor-
lesung : Glaube und Naherwartung!) — oder in aller Offenheit, wenn
auch unter Anwendung entgegengesetzter Ausweichsmoglichkeiten
— wie bei Bultmann und Cullmann —, wird denn auch Schweitzers
Grundthese heute in der Forschung ganz allgemein anerkannt. Noch
jungst hat der altkatholische Theologe Walter Frei den kirchen-
bildenden Geschichtsprozel, den wir hier im Auge haben, durch den
treffenden Satz charakterisiert: «Das Licht der Welt verddmmert
als ein Kirchenlicht.» Das Wesen der Geisteshaltung, in der die-
jenigen befangen sind, welche die These von der Desavouierung der
urchristlichen Enderwartung durch den tatsidchlichen Geschichts-
verlauf meinen ablehnen zu miissen, hat Kierkegaard offenbart,
wenn er schon 1849 in sein Tagebuch schrieb, «dafl es nicht zum
Aushalten wire, wenn man nicht bestdndig Christi Wiederkunft als
nahe bevorstehend erwarten wiirde,» und wenn er dort weiterfihrt:
«Die Qual, das Leiden gebiert eine notwendige Illusion.»

Wenn man heute die Bedeutung dieses Gestdndnisses einsehen
und dem Faktum der ausgebliebenen Parusie gebiithrend Rechnung
tragen wiirde, dann wiirde man nicht nur von dem Gerede der
«nachchristlichen Zeit» und von den Zweideutigkeiten des Kirchen-
begriffs befreit, sondern auch eine Losung der Probleme finden, die
man durch jene Begriffe in unserer Themaformulierung mehr ver-
deckt als aufdeckt, mehr verunklirt, statt klart.

Vom Neuen Testament her ist zu unserem Thema in Kiirze fol-
gendes zu sagen. Mit einer Kirche als Gegenstand einer durch Jahr-
hunderte hindurch sich erstreckenden Geschichte rechnet das Neue
Testament iiberhaupt nicht. Als Erfilllung der Verheilungen des
Alten Bundes hat es das Reich Gottes als eine vollig iibernatiirliche,
mit dem Ende der jetzt bestehenden Welt verbundene Grofle er-
wartet. Der Anbruch des neuen Aons steht unmittelbar bevor oder



270 F. Bur:, Kirche in nachchristlicher Zeit ?

ist schon im Gang. Jesus sammelt die Gemeinde der zur Teilnahme
am Endreich Erwahlten. Das ist die Ekklesia, die in dem der Auf-
richtung des Reiches voraufgehenden letzten Aufstand der Méchte
dieses Aons nicht untergehen wird (Matth. 16, 18ff.). Bezeichnen-
derweise ist an dieser Stelle nichts davon gesagt, dal3 Petrus als der
Wortfiithrer dieser Gemeinde Nachfolger haben werde. Nicht eine
weitere Zeit, sondern das Ende der Zeit wird erwartet. In diesem
endzeitlichen Zusammenhang ist Jesu Leiden und Sterben zu ver-
stehen als ein zur Tilgung der dem Kommen des Reiches im Wege
stehenden Siindenschuld stellvertretend fiir die Erwéhlten darge-
brachtes Sithnopfer. Die Osterbotschaft ist nichts anderes als die
Konsequenz dieser Deutung des Karfreitags. Die Auferstehung Jesu
erscheint in Fortsetzung seiner Wundertaten als ein erster ent-
scheidender Durchbruch des neuen Aons, in dem der Tod nicht
mehr herrschen wird. In ihrem Leben und Zusammenleben wie auch
in ihrer Umgebung glauben die Glieder der ersten Gemeinden An-
zeichen des Fortschreitens der Endereignisse wahrnehmen zu kon-
nen (Ro6m. 13, 11ff.), die in der nahen Parusie ihre Vollendung
finden werden. Aber dann sterben Gemeindeglieder und scheinen
dadurch der Teilnahme an der messianischen Herrlichkeit verlustig
zu gehen. Die Antworten, die der Apostel Paulus in 1. Thess. 4, 13ff.
und 1. Kor. 15 auf dahingehende Anfragen gibt, lassen sich jedoch
— wie aus Stellen wie 2. Petr. 3, 4.16 und den hédufigen Warnungen
vor Irrlehrern hervorgeht — bei lingerem Ausbleiben der Parusie
nicht aufrechthalten. So tritt das Johannes-Evangelium mit einer
neuen Losung auf, und mit ihr erfolgt der Ubergang zur Ent-
stehung der Kirche als sakramentaler Heilsanstalt, fiir die der
Anbruch des Endes vorldufig ruhig ausbleiben darf — weil das Heil
jetzt gegenwiirtig ist — und bald einmal auch als stérend empfunden
wird, weil man sich jetzt in der Welt einrichtet, um die Seelen fiir
das Jenseits zuzubereiten, und darin iiber eine ungeheure Macht
verfiigt, solange der Mensch sich vor dem Tode fiirchtet. Aber keine
noch so geschichtsmichtig gewordene Erscheinung der Kirche hat
es je vermocht, den Fragen, die sich von ihrem Ursprung wie vom
Selbstverstdndnis der jeweiligen Generationen her erheben, Einhalt
zu gebieten und das Entstehen neuer Auslegungen und Ausgestal-
tungen sowie deren Infragestellung aufzuhalten. Beweis dafiir ist
nicht zuletzt, dal3 heute ratlos gefragt wird, was «Kirche in nach-
christlicher Zeit» sei und zu tun habe.



F. Buri, Kurche in nachchristlicher Zeit? 271

Als eine erste, allerdings zunéchst negative Einsicht aus diesem
Uberblick ergibt sich in bezug auf unser Thema zweierlei :

Erstens: Dal} es nicht «die Kirche» gibt, sondern vielmehr Kir-
chen in verwirrender Mannigfaltigkeit und Gegensitzlichkeit, und
daB «Kirche» sowenig als «nachchristlich» eindeutige Begriffe dar-
stellen und deshalb zu Miflverstdndnissen und Irrefiihrungen An-
laB geben konnen, hingt mit dem Ursprung dessen zusammen, was
uns in der Geschichte als christliche Kirche begegnet. Vom Neuen
Testament her gesehen ist die Zeit, in der die christliche Kirche ihre
Geschichte hat — und damit diese geschichtliche Grofe selber —
etwas Unvorhergesehenes, Nichterwartetes, das ganz programm-
widrig in Erscheinung getreten ist und Gestalt angenommen hat.
Aus diesem Grunde konnen dieser Geschichtsverlauf und die Kirche
als sein Produkt denn auch ganz verschieden gedeutet und erklért
werden und kann es geschehen, daf3 die verschiedenen Formationen
dieses Gebildes sich ihrem jeweiligen Selbstverstindnis entspre-
chend immer weiter ausfdchern, und dies in einer Art und Weise,
daB nicht nur die Zusammengehorigkeit hochst fraglich erscheint,
sondern auch ihre Berufung auf das Neue Testament.

Zweitens ist damit auch bereits die Ursache fiir die Zweideutig-
keit des Redens von einer «nachchristlichen Zeit» gesichtet. Vom
Neuen Testament her gesehen hitte mit dem Auftreten Jesu die
Zeit iiberhaupt in Bélde aufhdren, hitte das Reich Gottes aller Zeit
ein Ende setzen sollen. Von dieser Erwartung aus kann es daher
iiberhaupt keine christliche Zeit geben, und wenn es nun trotzdem
auch nach jener als Endzeit verstandenen Zeit noch Zeit gegeben
hat und gibt, so konnte diese als Ganzes nur als «nachchristlich»
bezeichnet werden — aber ebensogut als unchristlich oder anti-
christlich, denn durch ihr bloBes Vorhandensein beweist sie, daB sie
noch nicht zum Bereich Christi gehort, sondern zu demjenigen der
diesem entgegenstehenden Weltméchte. Darum hat Overbeck von
ihr als «Ur-Geschichte» gesprochen und im Zusammenhang damit
formgeschichtlich den besonderen Charakter der urchristlichen
Literatur, die eben gerade nicht «Literatur» sein will, aufgewiesen.
Umfassender als Nietzsche es wohl ahnte, gewinnt unter diesem
Aspekt sein Wort von dem einzigen Christen, der am Kreuz starb,
Giiltigkeit.

Aus diesem. Grunde stellt denn auch der Sakularismus, die Ver-
weltlichung des Christentums, nicht nur eine Erscheinung der Neu-



272 F., Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit?

zeit dar, sondern sie setzte bereits mit der dsterlichen Deutung des
Kreuzestodes Jesu ein — wenn nicht schon mit der ersten Parusie-
verzogerung nach seiner Aussendungsrede, in der er erkldrt, dafl die
Jiinger mit ihrem Alarmruf vom Ende der Zeit nicht durch alle
Stidte Judas kommen wiirden, bis das Verkiindigte eintrete
(Matth. 10, 23). Dieser ersten schon innerhalb des Neuen Testa-
ments bezeugten Sakularisierung gegeniiber stellt die unter diesem
Namen gehende moderne Grolle — nach vielen anderen — nur eine
weitere unter den Vorzeichen der modernen Wissenschaft und
Technik stehende Station der mit seinem Auftreten in der Welt
verbundenen Verweltlichung des Christentums dar.

Von da aus gesehen ist es auch gar nicht am Platze, wie Gogarten
dies versucht, im Christentum oder, wie von Rad meint, schon im
alttestamentlichen Gottesglauben die Ursache der Sikularisierung
sehen und damit die Weltlichkeit des biblisch-christlichen Glaubens
rechtfertigen zu konnen. Erstens ist der biblische Glaube noch selber
viel zu wenig sikularisiert, um sidkularisierend zu wirken, und zwei-
tens geschah die Sdkularisierung, die die Folge des Ausbleibens der
Parusie darstellte bzw. sich schon im Alten Testament ereignet ha-
ben soll, durchaus im Gegensatz zu der Art und Weise, in der sich
hier wie dort die Gemeinde verstand. Weder das alttestamentliche
noch das neutestamentliche Gottesvolk verstand seine Institutionen
als Sidkularisation, sondern durch Sakralisierung versuchte es diesem
Prozel3 gerade entgegenzuwirken — und, wie der Tempelkult und die
Entstehung kirchlicher Formen, die sich bereits im Neuen Testa-
ment abzeichnet, zeigen, nicht ohne Erfolg.

Aus dem gleichen Grunde ist auch der «T'od Gottes», in dem man
heute unter Berufung auf Hegel und Nietzsche das Ereignis der
Neuzeit meint sehen zu konnen, nicht blo3 eine moderne Pseudo-
mythologie wie bei den amerikanischen Theothanatologen und bei
Dorothee Solle und neuerdings auch bei Eberhard Jiingel, sondern
wenn man Gott nach den von ihm verkiindigten Verheilungen beim
Wort nimmt, dann ist er — freilich in einem etwas anderen Sinne,
als die Vorgenannten es (unter sich wiederum verschieden) meinen,
am Kreuz tatsidchlich den Weltméchten erlegen.

Es ist begreiflich, dafl sich gegeniiber dem Dargelegten von allen
Seiten her eine Menge von Fragen erheben, auf die wir hier nicht
eintreten konnen. Aber wenigstens auf einen mit Bestimmtheit zu
erwartenden Generaleinwand mochten wir hier kurz eingehen — auf



F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit? 473

die Frage namlich, wie es denn hitte moglich sein konnen, daf3 das
Christentum eine solche Geschichte hétte haben und dafl die Kirche
eine derartige Rolle in der Welt hétte spielen kénnen - wie beides
tatsdchlich der Fall gewesen ist und auch in unserer sog. «nach-
christlichen Zeit» noch der Fall ist — wenn das alles auf einer ent-
tduschten Erwartung und auf einem Nicht-wahr-haben-Wollen einer
Téduschung beruhen sollte.

Wir méchten darauf nicht mit dem zynischen Satz: ¢mundus vult
decipi», antworten, obgleich die Welt der Religionen und insonder-
heit auch ihre christlichen Ausformungen den Verdacht auf das
Wirksamsein eines tiefwurzelnden Verlangens nach illusiondrer Be-
diirfnisbefriedigung gelegentlich nahelegen. Feuerbach, Freud und
C. G. Jung und die ganze von diesen beeinflullte heutige Religions-
psychologie und Religionssoziologie haben uns in dieser Beziehung
allerlei Zusammenhéinge aufgedeckt, denen man weder mit Beru-
fung auf Schleiermachers schlechthinniges Abhingigkeitsgefiihl,
noch auf Rudolf Ottos Erlebnis des Heiligen entgehen kann, aber
auch nicht mit der Behauptung, christlicher Glaube sei etwas an-
deres als Religion. Gerade da, wo der Mensch behauptet, es mit
Gott und nur mit Gott zu tun zu haben, ist er in der gréften Gefahr,
einem Gotzen zu verfallen. Labile wie diktatorische Gemiiter sind in
dieser Beziehung besonders gefidhrdet.

Ein Beispiel dafiir stellt gerade diejenige Erklirung des uns be-
schéftigenden Phdnomens dar, die meint, alle Fragwiirdigkeiten der
Geschichte der christlichen Kirche einschlieBlich der unerwarteten
Parusieverzogerung mit der Fleischwerdung Gottes und der mensch-
lichen Gestalt seines Wortes begriinden und rechtfertigen zu kon-
nen. Als ob das nicht einfach Taschenspielerei sei, indem man bei
dieser Argumentation als Beweisgrund verwendet, was in Frage
steht und begriindet werden sollte: dafl Gott tatsichlich in dieser
Weise im Ausbleiben der Parusie am Werke zu sein vermoge! Eine
falsche Erbaulichkeit vermag in der Tat auch gerade in diesem
Zirkelschlufl einen Trost fiir Siinder zu finden, und auch Theologie
ist gleich zur Stelle, die erklért, dies sei eben «die Logik des Glau-
bens».

Wir erachten weder die eine noch die andere Erkldrung als ge-
niigend - die erste nicht, weil sie dem eigentlichen Wesen des Glau-
bens nicht gerecht wird; die zweite nicht, weil sie vom Glauben so
spricht, daB er der Kritik der ersten anheimfallen mufl. Weder auf

18



274 F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit?

die eine noch auf die andere Weise wird die wahre Bedeutung der
Problematik der urchristlichen Endnaherwartung erfafBt. Damit,
dafl man die Problematik nicht wahr haben will, verschlieBt man
sich auch ihrer Wahrheit. Aber das gleiche geschieht auch, wenn man
meint, sie psychologisch, soziologisch oder auch historisch er-
schopfend erfassen zu konnen. An diesem letzteren Mangel leidet
auch die konsequent-eschatologische Auffassung, wenn sie meinen
sollte, «das Ausbleiben der Parusie» sei der Weisheit letzter Schlul3.
Insofern werden wir im folgenden auch unsere dahingehenden Aus-
fithrungen zu ergénzen haben, wenn wir nicht in negativer Kritik
— so unerldBlich diese ist — stecken bleiben, sondern zu einer positi-
ven Aussage gelangen wollen.

Um den entscheidenden Punkt gleich vorwegzunehmen: Wir
haben bis jetzt immer von Zeit gesprochen. Was wir dabei im Auge
hatten, war die Zeit der Geschichte der christlichen Kirche mit ihren
verschiedenen Epochen, vor ihr die vorchristliche Zeit und nach ihr
als unsere Zeit und unsere Zukunft nun diese sogenannte «nach-
christliche Zeit», und auf dieser Zeitlinie als Charakteristikum der
urchristlichen Zeit die Erwartung des Endes der Zeit, aber auch das
Ausbleiben dieses Endes, das Weiterdauern der Zeit und die Ge-
schichte des Christentums darin im Zeichen der Enteschatologisie-
rung oder nun eben auch der Nachchristlichkeit. In dem allem haben
wir es mit einer bestimmten Dimension der Zeit zu tun, in der diese
als eine in ihren einzelnen Teilen meBbare, datierbare Gréfle er-
scheint, einteilbar in Jahrhunderte, Jahre, Tage, Stunden, Sekun-
den, als der Raum unserer Geschichte, auch unserer Lebensge-
schichte, mit Jahreszahlen, Geburtsdaten usw. Das ist die Zeit un-
serer Zeitrechnung, unserer Kalender, unserer Uhren.

Aber nun gibt es noch eine andere Zeit als diese melbare Uhrzeit.
Ich meine jetzt nicht die irgendwie subjektiv werthaft «erlebte
Zeit» — von der zu Beginn der Eschatologiedebatte in den zwanziger
Jahren Barth im Bilde der Vertikalen zur Zeitlinie (senkrecht von
oben!) sprach, wihrend Paul Althaus sie in einem «axiologischen»
Zeitverstindnis zu fassen versuchte, und beide und viele andere mit
ihnen meinten, auf diese Weise dem biblischen Reden vom Ende
der Zeit, insonderheit dessen Steigerung zur Naherwartung gerecht-
werden zu konnen. In unserem Erleben der Zeit verdndern sich
wohl die MaBe, kann uns eine lange Zeit kurz erscheinen und kurze
Zeit langweilen. Aber diese subjektiv verschiedenen Zeiterlebnisse



F. Burt, Kirche in nachchristlicher Zeit? 275

gehdren noch durchaus in den Rahmen der objektiv meBbaren Zeit.
An der Uhr konnen wir feststellen, wie lange wir uns gelangweilt
haben, oder wie rasch die Zeit verflossen ist, weil es eine gefiillte
Zeit war.

Das gleiche gilt aber auch von Kants Versuch, die Zeit zu einer
bloBen zur apriorischen Ausriistung unseres Erkenntnisapparates
gehorenden Anschauungsform zu erheben oder zu degradieren, wie
von dem entgegengesetzten Unternehmen Heideggers, mit Hilfe der
Phinomenologie die eigentliche Zeit von der Angst des um sein
Ende wissenden und diese seine Endlichkeit aufsichnehmenden Da-
seins her zu gewinnen. Das eine wie das andere Zeitverstindnis, das
transzendentale wie das phidnomenologische, daseins-analytische,
ereignet sich in der objektiv meffbaren Zeit. Kants «Kritiken» wie
Heideggers Werke vor und nach der «Kehre» haben ihre Erschei-
nungsdaten, und wer ihre Theorien verwendet, um die Zeit zu ver-
stehen, befindet sich an irgendeinem Punkt der melbaren Zeit-
linie, deren Ritsel darin besteht, dafl man weder von ihrem Anfang
noch von ihrem Ende in der objektivierenden Form dieser Vorstel-
lungs- und Denkweise reden kann, derer wir uns bedienen, sobald
wir eine Aussage machen. Nur der Mystiker, fiir den Zeit in die
Ewigkeit versinkt und Ewigkeit in der Zeit aufbricht, ist dieser
Schwierigkeiten enthoben. Aber er kann denn auch von dem, was
er erlebt, nicht reden. Wenn er es trotzdem tut, so vergeht er sich
gegen den bekannten SchluBlsatz von Wittgensteins Tractatus:
«Wovon man nicht sprechen kann, dariiber mufl man schweigen.»

Wire also Schweigen in bezug auf das Zeitproblem am Platze?
Im Blick auf vieles Reden, das diesem Thema gewidmet wird, mag
sich diese Frage wohl aufdringen. Aber nun sind wir nicht zum
Schweigen geschaffen, sondern beweisen das Gegenteil, gerade auch
noch wenn wir uns zum Schweigen entschliefen, weil wir dies doch
denkend, und das heif3t, in der Form eines inneren Sprechens tun.
Die Konfrontation mit dem Nichts kann man nicht aussagen, sonst
ist es nicht mehr das Nichts. Aber das nidmliche ist es mit dem Sein.
Wir haben es stets nur mit einem Aspekt, einem Teil des Seienden,
nie mit dem Sein im Ganzen zu tun. Und auf die Frage: «Warum ist
iiberhaupt etwas —und nicht nichts?», gibt es keine Antwort. Uber
den Ursprung und die totale Aufhebung des Seins und damit iiber
den Anfang und das Ende der Zeit 1ifit sich keine Aussage machen,
weil beides gleich undenkbar ist.



276 . Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit?

Aber nun sind wir doch in dieser Welt und ihrer Zeit als die
Wesen, die hier sprechen oder verstummen, redend oder denkend
die Grenzen unseres Erkennens feststellen. Der Mensch denkt und
weill um die Grenzen seines Denkens. Nicht das Sein, iiber das er
keine Aussagen zu machen vermag, und nicht der Weltgeist, mit
dem er sich bei klarem Verstand nicht verwechseln kann, und auch
nicht ein anderes Wesen oder irgendein Ddmon denkt in ihm, son-
dern er denkt oder denkt nicht — unbedingt er selber und nicht
irgendein anderer oder irgend etwas.

Ich bin dafiir verantwortlich, da3 und wie ich tiberhaupt denke.
Um dieses mein verantwortliches Personsein geht es hier — nicht
darum, dal} es die Welt gibt und ich in dieser Welt bin. Das bleibt
ein Geheimnis, iiber das ich keine Aussage machen kann. Aber noch
dall ich diese Grenzen anerkenne, und welche Konsequenzen ich
daraus ziehe, richtige oder falsche, oder auch, dafl ich die Grenze
nicht anerkenne und vom Sein und vom Nichts zu reden versuche
— das alles tue ich in meiner Verantwortung. Mag ich darin im Ein-
zelnen auch endlos abhingig und bestimmt sein: ich denke und weil3
mich dafiir unbedingt verantwortlich und werde durch diesen Akt
je erst zu dem, was ich bin. Ich wiirde mich selber ausloschen, eine
Art geistigen Selbstmord begehen, wenn ich dies nicht wahrhaben
wollte — und wiirde mich noch darin zu dem machen, was ich dann
bin: ein seine Verantwortung leugnendes Wesen.

Beweisen 1ifit sich dieses unser Personsein so wenig als das Sein,
an dem es Teil hat, und als das Nichts, in das es versinkt, wenn es
sich nicht gewinnt. Wie das Sein und das Nichts, Anfang und Ende
der Zeit sich unserem Zugriff entziehen und uns verstummen lassen,
kommen wir im Innewerden unseres verantwortlichen Personseins
auf dem Hintergrund jenes verstummen machenden unaussagbaren
Geheimnisses zu uns selber als die Wesen, die dazu bestimmt sind,
sich zu dem zu machen, was sie sind, und die ihnen gegebene Zeit
als das zu verwenden, wozu sie ihnen gegeben ist: als Zeit ihres
Personwerdens in Gemeinschaft — denn das Personsein, das wir fiir
uns in Anspruch nehmen, haben wir auch dem andern, mit dem wir
uns daraufhin verstehen, zuzubilligen — und als Zeit zur Verwirk-
lichung der Konsequenzen, die ein Sichverstehen als zu unbeding-
ter Verantwortung Bestimmtsein in solcher Persongemeinschaft in
sich trigt.

Dieses Personwerden in Gemeinschaft und die Zeit, in der das



F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit? 277

geschieht und sich auswirkend Gestalt annimmt, sind als Gedachtes
und Ausgesagtes etwas anderes, als was sie im Akt ihres Vollzuges
und im Verwendetwerden zu dieser Aktualisierung sind. In ihrer
Objektivierung haben wir es mit Gegenstinden der Psychologie und
Soziologie, der Historie und ihrer meBbaren und datierbaren Zeit
zu tun. In dieser Gegenstindlichkeit kénnen sie in einer mythologi-
schen Geschichte auftreten oder spekulativ zu einem Weltsystem
ausgebaut werden. Es gibt solche Erzihlungen und Systeme, und
sie lassen sich grundsitzlich daraufhin unterscheiden, ob und in-
wiefern in ihnen jenem Moment personaler Verantwortung in seinem
Verflochtensein in die Zeit Rechnung zu tragen versucht wird oder
nicht. Aber alle diese Objektivierungen des Nichtobjektivierbaren
stehen auch stédndig in der Gefahr, daf3, wenn ihr triigerisches Nicht-
anerkennen der dem gegenstindlichen Denken und Reden gesetzten
Grenzen an den Tag kommt, das Offenbarwerden ihrer Hybris in
Nihilismus umschligt. Auch noch in solcher Gétterdimmerung aber
bleibt der Mensch — als Offenbarer oder Opfer dieses Nihilismus —
das sich in seiner Zeit zur Verantwortung gerufen wissende Person-
wesen in einer Gemeinschaft, die in ihrem Wesen auf Sich-als-mit-
einander-verantwortlich-Verstehen hin angelegt ist. Kein Mensch
entgeht dem Ruf: «Adam wo bist du?» (Gen. 1, 9), «Kain, wo ist
dein Bruder Abel?» (Gen. 4, 9). Solange es Menschen als Menschen
gibt, ertont diese Stimme, die uns zur Verantwortung ruft. Dafl wir
verantwortlich sind, das ist das Erste und das Letzte der Schopfung,
das A und das O der Geschichte, die Gegenwart des Eschaton. Und
darum erhebt sich denn in der Bibel und anderswo aus aller Ver-
fallenheit und aller Zerstérung, aus Schuld und Verhéngnis heraus
stets wieder der Ruf nach dem neuen Menschen und seinem Reich,
redet Nietzsche vom « Ubermenschen» und schlieft das letzte Buch
der Bibel mit der Verheilung: «Ja, ich komme bald», und mit der
Bitte: «Komm, Herr Jesus!»

Mit diesem Verstindnis der Zeit als Zeit unbedingten Verant-
wortlichseins — des Aufbrechens des Wissens um Verantwortung in
Unbedingtheit und des Verwendens der Zeit zur Verwirklichung
dieser Bestimmung eigentlichen Menschseins in personaler Gemein-
schaft — aber auch der Problematik alles Redens von diesem offen-
baren Geheimnis aller Zeit, auch gerade in der Form, in der es in
der biblisch-christlichen Eschatologie, aber auch in anderen Ge-
schichtsbildern zum Ausdruck kommt, haben wir den Schliissel ge-



278 F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit?

funden zur Erkldrung der Zweideutigkeiten, mit denen das in unse-
rer Zeit aufgekommene Reden von einer «nachchristlichen Zeit»
belastet ist, und zugleich ist uns damit auch ein Hinweis gegeben
auf das, was «Kirche» in dieser Zeit sein kann und sein soll.

3.

Wir haben gesagt, dal3 der Begriff der Nachchristlichkeit unserer
Zeit insofern zweideutig ist, als er 1. eine einmal vorhanden gewe-
sene christliche Zeit, der gegeniiber er die unsrige als eine «nach-
christliche» meint abgrenzen zu kénnen, voraussetzt, wobei jedoch
2. die Christlichkeit, die man irgendeiner Erscheinung der Geschich-
te zusprechen mdachte, stets eine fragwiirdige Sache ist. Und zwar
ist sie fragwiirdig nicht nur gemessen an den dabei zur Verwendung
kommenden Normen, insbesondere auch an denjenigen des Neuen
Testaments, sondern vor allem grundsétzlich deswegen, weil die ur-
christliche Zukunftserwartung selber ein derartiges Wirksamwerden
in der Geschichte als eine geschichtsprigende Macht ausschlieBt,
da sie nicht mit einem Weitergehen der Geschichte, sondern mit
deren unmittelbar bevorstehendem Ende rechnet. Dall sie trotz
dieses Irrtums nicht nur eine Geschichte gehabt hat, sondern darin
— gemessen an den Offenbarungen, auf die sie sich dabei beruft — in
oft seltsamer Weise Geschichte gemacht hat, wird man - ohne da-
bei einer unhaltbaren petitio principii zu verfallen und zu wider-
spriichlichen Behauptungen zu gelangen - nicht zum vornherein
auf eine gottliche Leitung der Geschichte zuriickfithren konnen.
Der Grund dieser seltsamen Geschichte, die die urchristliche Bot-
schaft vom Ende der Zeiten gegen ihren eigenen Willen gehabt hat,
wird viclmehr darin zu suchen sein, daf} in ihrer Naherwartung des
End:s ein Zeitverstindnis wirksam geworden ist, das trotz der uns
heute phantastisch anmutenden Form, in der es in der mythologi-
schen Eschatologie seiner Zeit aufgetreten ist, uns noch heute an-
spricht, weil es nicht nur falsche Hoffnungen zu erwecken vermag,
sondern dem eigentlichen Wesen menschlicher Existenz entspricht
und dieses in einzigartiger Weise zum Ausdruck bringt. Illusionire
Infragestellungen der Wirklichkeit sind nicht nur Illusionen, son-
dern im MalBle, wie sie dem Bestimmtsein des Menschen zu unbe-
dingter Verantwortung in Gemeinschaft geméf3 sind und diese Be-



F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit? 279

stimmung des Menschsein zum Menschsein zum Ausdruck bringen,
Offenbarungen dieses Eigentlichen des Menschen.

Diese Eigentlichkeit des Menschen umfafit ein Formales und ein
Materiales. Das Formale besteht darin, da3 der Mensch und seine
Zeit nicht einfach sind, was sie sind, sondern je noch zu dem werden,
als was der Mensch sich in seiner Zeit versteht. Wir sind nicht nur
unbedingt verantwortlich, sondern finden uns in einer durch-
giangigen Abhingigkeit vor, die sich stindig, wie dies die christliche
Dogmatik zur Geniige zeigt, unter natiirlichen und iibernatiirlichen
Aspekten nachweisen 148t. Die Unbedingtheit unserer Verantwort-
lichkeit dagegen kann uns nur in einem nicht mehr objektivierbaren
und deshalb nicht mehr allgemein beweisbaren Akt unseres Selbst-
verstdndnisses aufgehen und will dann von uns bewidhrt und be-
wiesen sein in der Art, wie wir von ihm aus unsere Zeit als Zeit der
Bewidhrung und Verwirklichung dieses Personseins in Gemeinschaft
verstehen und verwenden. In der Unbedingtheit dieser Situation
ereignet sich jedoch in Wahrheit das Ende des alten und der An-
bruch des neuen Aons, das Ende des Nichtverantwortlichsein-
konnens und der Anbruch unbedingten Verantwortlichseins.

Material ist dieses wahrhaft eschatologische Verstdndnis des
Menschseins im Neuen Testament nicht nur durch die mythologi-
sche Eschatologie seiner Zeit bedingt. Diese zeitgeschichtliche Be-
dingtheit seiner Aussageweise ist — wie dies im Vorstehenden ge-
schehen ist — zu iibersetzen in die Unbedingtheit des Selbstverstand-
nisses. Aber was nicht zu iibersetzen, sondern als Material der Uber-
lieferung zu verwenden ist in der konkreten Durchfiihrung dieses
Selbstverstdndnisses und seiner Verwirklichung in der Gestaltung
des gemeinsamen Daseins, das sind die ethischen Anweisungen, die
uns in der Bibel begegnen, und die in ihrer ganzen Mannigfaltig-
keit — oft auch Seltsamkeit und Fragwiirdigkeit — ein Illustrations-
material fiir das darstellen, was es heil3t, die Stimme zu horen, die
zur Verantwortung ruft, und in ihrem Horen in Verantwortung zu
stehen. Gerade von der ins Selbstverstindnis eigentlicher Existenz
iibersetzten Naherwartung her und an ihm gemessen, lassen sich in
diesen Anweisungen und Gestaltwerdungen Unterschiede machen,
die zu kritischer Auswahl in der Aneignung und Nachfolge zwingen.
Aber nicht nur wird sich als das Kennwort des in dieser Umgebung
erwachsenden Selbstverstindnisses sich ein Wort herausschélen,
sondern dieses Selbstverstdndnis wird von seinem Wesen her dann



280 F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit?

auch in der Schrift in allen ihren Teilen bald undeutlicher, bald un-
iiberhorbar und zuletzt in einem alles in sich zusammenfassenden
Chor von Stimmen das eine Wort «Liebe» horen, wofiir wir hier nur
den — auch in seiner Fassung — eschatologischen Satz aus dem
johanneischen Schrifttum zitieren: «Wir wissen, dal3 wir aus dem
Tod ins Leben gekommen sind, denn wir lieben die Briider» (1. Joh.
3, 14).

Das Formale der Eschatologie im Selbstverstéindnis menschlichen
Personseins und seine materiale Erscheinung in diesem Wort zu-
sammenfassend konnen wir deshalb sagen: Von der Nachchristlich-
keit einer Zeit zu reden ist nur am Platze, aber da auch unerldBlich,
wo wir hinter dieser Wirklichkeit der briiderlichen Liebe zuriick-
bleiben, wie sie uns im biblischen Liebesgebot entgegentritt und in
seinen Darstellungen in der Gestaltenwelt der Bibel immer neu
begegnet — also im Blick auf unsere Schuld und Versidumnis, von
der wir in der Unbedingtheit des Selbstverstindnisses, d.h. im
Glauben als Folge der Siinde reden. In einer «nachchristlichen» Zeit
befinden wir uns aber auch insofern, als wir im Blick auf die Stim-
men unserer und aller Zeiten immer wieder Anlafl haben, auf diesen
in der Bibel lautwerdenden Ton zu horen, weil er unseren Herzen
von dorther zugleich wie eine Erfiillung der Sehnsucht aller Zeiten
anmutet, das heillit — wiederum in der Sprache des Glaubens — als
Verheiung der Verschnung, die zugleich mit dem Innewerden
unserer Schuld anhebt und sich verwirklicht im MaB, als uns Ge-
legenheit zur Sithne gegeben wird und wir davon Gebrauch machen.

Damit ist auch bereits angedeutet, was wir zu der anderen Zwei-
deutigkeit zu sagen haben, die darin besteht, da3 in dem Reden von
«Kirche in nachchristlicher Zeit» in der Regel unklar bleibt, ob und
inwiefern die, welche Glieder einer christlichen Kirche sind, sich
selber dieser «nachchristlichen Zeit» zurechnen und also auch ihre
Kirche als eine «nachchristliche» GroB3e betrachten, oder ob sie dies
nur zum Schein tun, nur die Zeit als «nachchristlich» beurteilen, fiir
ihr Kirche-sein aber eine Ausnahme in Anspruch nehmen, indem
sie sich mit ihm im Besitz einer — trotz ihrer menschlich-allzu-
menschlichen Gestalt — iibernatiirlich-gottlichen Offenbarung wih-
nen.

Daran, daf} es sich in den Kirchen in der Welt um etwas beson-
deres handelt, ist schon etwas. Nur gilt das nicht in dem Sinne, in
welchem die Kirchen dies —in Unkenntnis der Lage oder auch nur



F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit? 281

um sich gegen diese Einwinde zu wehren — wahrhaben mdochten:
sondern weil sie es so von ihrem Ursprung her mit jenem Geheimnis
des wahren Menschen und seiner Welt zu tun haben, das in der Welt,
wie sie ist, nicht Platz hat, sondern sich als ihre stdndige Krise er-
weist. Gerade um sich in dieser Krise zu behaupten, versuchen sie
dieses Geheimnis in irgendwelche Institutionen zu fassen, die sie
mit Heiligkeit umgeben und in dieser Sicherung zum Heile der Welt
verwalten, indem sie behaupten, Erzeugnis und Werkzeug einer
gottlichen Stiftung zu sein. Von seinem Ursprung her in der Ak-
tualisierung der eschatologischen Hoffnung zur Naherwartung des
Endes im Neuen Testament wie von der unerwarteten Geschichte,
die diese Erscheinung in der Geschichte gehabt hat, stellt das
Christentum bei allen religionsgeschichtlichen Parallelen doch etwas
Besonderes in der Geschichte der Religionen und Kulturen dar.
Historisch-wissenschaftlich wird ihm dies heute niemand bestreiten
wollen. Auch die Berufung auf gottliche Offenbarung ist ein histo-
risches Faktum und hat im Rahmen der Religionsphénomenologie
ihren legitimen Platz.

Aber weder mit der Behauptung, dafl in einer derartigen Erkla-
rung der Tatsache der christlichen Kirchen das Wesentliche noch
nicht beriihrt sei, weil es sich darin um die Menschwerdung Gottes
— einmalig in Jesus Christus oder in irgendwelchen Fortsetzungen
in der Kirche als dem «Leibe Christi» — handle, noch mit der gegen-
teiligen, daB sich das alles natiirlich historisch, psychologisch, sozio-
logisch usw. erkliren lasse, wire jener Besonderheit der christlichen
Kirche in ihrer Entstehung wie in ihrer Geschichte geniigend Rech-
nung getragen. Weder eine Sakralisierung noch eine Sikularisie-
rung, weder eine Entmythologisierung noch eine Remythologisie-
rung vermag dem Wesen dieser seltsamen Erscheinung gerecht zu
werden. In beiden Fillen wiirde es sich um einen Verrat handeln —
im einen Fall um einen Verrat im Selbstverstindnis des Glaubens,
der hier — in wie immer dialektisch-gebrochener Form — noch etwas
sehen und besitzen will, im andern um einen Verrat der Wissen-
schaften, wenn sie meinen, in ihrer Kritik oder in ihren Spekulatio-
nen, etwas anderes als die bloBen Objektivierungen des in seinem
Vollzug nichtobjektivierbaren Selbstverstdndnisses eschatologi-
gischer Existenz — nidmlich dessen Wesen — in die Hand zu be-
kommen.

Auf allen diesen Wegen ist christliche Kirche weder zu begriinden



282 F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit?

noch umzubringen — hochstens zu verraten oder in ihrem Wesen zu
verschleiern. Wo man freilich sich anschickt, gleich in beiden Rich-
tungen zu marschieren, einerseits von Kirche als einem gottlichen
Heilsgeschehen und anderseits zugleich von unserer Zeit als einer
«nachchristlichen» zu reden, da kann es einem um den Sinn des
Gliedseins in einer Kirche schon bange werden. Da ist es, als ob
— mythologisch gesprochen — Gott und Teufel iibereingekommen
waren, diesem Gebilde ein Ende zu bereiten und es sich selber den
Totenschein ausstellen zu lassen. Man kann heute tatséchlich oft
einem kirchlichen Reden von «Kirche» und «nachchristlicher Zeit»
begegnen, das einem dieses Bild nahelegt, und die Situation, in der
sich die christlichen Kirchen heute in der Welt weithin vorfinden,
scheint seine Verwendung zu rechtfertigen. Trotz ihres Strebens,
die Welt in ihrer Weltlichkeit ernstzunehmen, sieht sich die Kirche
von der Welt nicht verstanden, will die Welt der Kirche ihr Reden
von ihrer Weltlichkeit nicht abnehmen, weil sie darum ohne die
Kirche weill und nicht zu Unrecht in diesem kirchlichen Reden noch
ein letztes getarntes Pfaffentum zu verspiiren meint.

Aber noch ist die christliche Kirche da in der ganzen Problematik
ihrer verschiedenen Ausformungen, von denen wir hier gesprochen
haben, in dieser unserer Welt als eine Erscheinung in dieser von
vielen in und auBerhalb der Kirche als «nachchristlich» beurteilten
Zeit. Dieser Gegenwart gehort auch dieses unser Beisammensein an
und was wir bei diesem. Anlafl miteinander bedacht haben. Wir ha-
ben dies aus unserer Zeit heraus und fiir unsere Zeit getan. Ob auch
aus dem Raum der Kirche heraus und fir die Kirche? In dieser
Gegeniiberstellung von weltlich und kirchlich oder philosophisch
und theologisch mochte ich die Frage nicht ohne weiteres und zum
vornherein mit Ja oder Nein beantworten. Ich meine allerdings fiir
das, was ich hier ausgefiihrt habe, mich auch auf Erscheinungen, die
das Wesen der Kirche geprigt haben, nicht zuletzt auf ihren Ur-
sprung in der biblischen Verkiindigung berufen zu kénnen - ob-
schon ich mir bewuBt bin, daf3 diese Ansichten bei einigen Theologen
und Kirchenleuten als gefdhrliche Ketzerei betrachtet werden. Aber
auch bei den Unkirchlichen ist man heute als Theologe zum vorn-
herein verdichtig. Indes, was tut’s! «Amicus Plato» — und auch
amica ecclesia! — ¢magis amica veritas.»

Wahrheit: das ist noch etwas anderes als Richtigkeit. Richtig-
keit — dariiber 148t sich diskutieren. Ansichten und Standpunkte



F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit? 283

konnen auf ihre mehr oder weniger gro3e Richtigkeit hin untersucht
und gepriift werden — nach den ihren Gegenstinden entsprechenden
Methoden und innerhalb der allen Methoden zukommenden Gren-
zen. Es ist nicht in erster Linie die Aufgabe der Theologie, die
Wissenschaften an diese ihre Grenzen zu erinnern, zumal sie sich
selber auch als Wissenschaft betétigt. Das ist vielmehr Sache der
Philosophie, aber — insofern auch die Theologie sich auf den wahren
Logos besinnt — auch eine Aufgabe der Theologie, vor allem ihrer
eigenen Aussagen und denen ihrer Kirche gegeniiber. Vorziiglich
Sache der Kirche und Theologie — und nun sage ich: der christ-
lichen Kirche und Theologie — ist es, um ihrer Herkunft und um des
Heils und Unheils willen, das sie in der Geschichte angerichtet ha-
ben, und wovon auch gerade das Gerede von der «nachchristlichen
Zeit» zeugt, je in ihrer Zeit der Wahrheit Gehor zu verschaffen, von
der sie auf Grund der Schrift sagt, daB sie aus Gott, Gottes Wort sei,
und von der sie ihren Namen trdgt. Die Wahrheit, der auch schon
die Heiden gittlichen Charakter zuerkannt haben, ist nichts anderes
als «die Stimme», die mich zur Verantwortung ruft als eine fiir mein
Denken und Glauben, fiir meine Ansichten und mein Verhalten in
aller duBerlich feststellbaren und zu beachtenden Relativitit letzt-
lich unbedingt verantwortliche Person. Es ist dies eine Berufung,
die ich, wenn ich darin meine Freiheit griinde, aber mir durch sie
auch mein Versagen vorhalten lassen muf}, auch dem Mitmenschen
zuzuerkennen und als seine Last ihm zu tragen helfen habe in einer
Gemeinschaft, die nicht weniger umfassend und unbedingt ist als die
Wahrheit, aus der sie entspringt, und mit der wir es darin zu tun
haben.

Diese Wahrheit, die wir um. ihres Charakters und ihrer Wirkung
willen als das Wort Gottes bezeichnen, ist allerdings — darin weil3
ich mich mit dem frithen Barth einig — «kein Standpunkt, auf dem
man stehen kann», sondern sie ist die Stimme, die uns mit ihrer
Unbedingtheit zur Verantwortung und damit auf den Weg zur Er-
filllung unserer Bestimmung ruft. Sie ist darum auch nicht die
Stimme des Seins in seiner Entbergung, in der bekanntlich auch
Martin Heidegger 1933 in «geschichtlicher Stunde» die Stimm> des
Blutes hat raunen héren. Nicht dafl nicht auch der Gott der Bibel
zuzeiten nicht auch ein Volksgott und ein Gott der Rache gewesen
wire und bis in die Apokalyptik hinein diese Ddmonisierungen spiir-
bar wiren. Aber dagegen sind nicht nur die groen Propheten auf-



284 F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit ?

getreten, sondern der, welcher deren messianische Erwartungen zur
eschatologischen Existenz aktualisiert hat, hat in eins damit auch
in seinen Worten und Taten gezeigt, worin jene Gesinnung der
Liebe griindet, die der Apostel Paulus in Phil. 2, 5ff. und 1. Kor. 13
preist, und der vierte Evangelist 146t ihn deshalb von sich sagen:
«Ich bin der Weg und die Wahrheit und das Leben» (Joh. 14, 6).
Die Ausschlieflichkeit des Weges zum Vater, die er an dieser Stelle
mit der Person Christi verbindet, ist jedoch gerade im johanneischen
Sinne nicht auf ein menschliches Personsein eingeschrinkt, sondern
bezieht die, welche «in der Liebe bleibeny, ein (Joh. 4, 16).

In dem, was uns in den synoptischen Evangelien von Jesu An-
weisungen zum rechten Sichverhalten fiir die Erfiillung des Be-
stimmtseins zum Reiche Gottes, tiber das paulinische In-Christus-
Sein und vom Reden des johanneischen Christus von der Liebe auf-
behalten ist, besitzen wir fiirwahr genug Material zur konkreten
Beschreibung dessen, was eschatologische Existenz bedeutet, so daf3
wir es nicht nétig haben, zu diesem Zwecke uns auf die eschatologi-
sche Bilderwelt zu beschrinken und daraus eine sogenannte Heils-
geschichte zu konstruieren oder sie in irgendeine kirchliche Heils-
institution aufzufangen. In der urchristlichen Naherwartung der
Aonenwende sehen wir allerdings das formale Analogon zur Wende
im Vollzug des Selbstverstindnisses eigentlicher Existenz und in
den im Verlauf der Geschichte aufgetretenen und auch in unseren
heutigen Kirchen in mannigfachen Umformungen noch wirksamen
Institutionalisierungen der in die Geschichte eingegangenen Reichs-
gottesbotschaft kritisch zu verwendende Hilfsmittel zur Verwirk-
lichung jenes personalen Selbstverstdndnisses.

«Einmaligy — im Sinne des «ein fiir allemaly von Rém. 6, 10
(vgl. 1. Petr. 3, 18; Hebr. 9, 28) — ist keine historische Erscheinung,
sondern, wenn dies von einer solchen ausgesagt wird, so ist sie
gerade nicht historisch — was sich diejenigen, welche von einer Ab-
solutheit oder Endgiiltigkeit des historischen Jesus reden, merken
sollten. Wohl aber ist je «einmalig» jeder Vollzug eines Selbstver-
stindnisses eigentlichen Menschseins in seiner persongriindenden
und Gemeinschaft stiftenden Art, was sich beides allerdings in sei-
nen geschichtlichen Auswirkungen feststellen, aber nicht in seinem
Ursprung und eigentlichen Wesen erkliren 140t.

Die wahre Kirche ist in der Tat «unsichtbar». Sie ist die Gemein-
schaft unbedingten Personseins. Aufgabe der ¢sichtbaren» Kirchen



F. Buri, Kirche in nachchristlicher Zeit? 285

ist es, den Menschen auf diese seine Bestimmung hin anzureden und
ihm Hilfe zu ihrer Verwirklichung zu bieten. Wo das geschieht —
gleich ob innerhalb oder auBerhalb einer diesen Namen tragenden
christlichen Kirche und gleich ob in traditionell christlicher oder
nichtchristlicher Sprache —, da ist Kirche Ereignis, und da ist nicht
«nachchristliche Zeit», sondern Zeit in Christus, Zeit im Gemein-

schaft stiftenden Logos der Verantwortung.
Fritz Buri, Basel



	Kirche in nachchristlicher Zeit?

