Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 4

Artikel: Glaube und Existenz : hermeneutische Erwagungen zu Gal. 2, 15-21
Autor: Hasler, Victor

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878690

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 25 Heft 4 Juli-August 1969

Glaube und Existenz

Hermeneutische Erwiigungen zu Gal. 2,15-21

Immer mehr erkennt die redaktionstheologische Analyse den her-
meneutischen Charakter der neutestamentlichen Schriften. Nicht
nur die Evangelien, sondern auch die Apostelgeschichte, die Briefe
und Episteln verarbeiten frithchristliche Traditionen, indem sie diese
auf die Existenzsituation der Empfinger hin interpretieren. Wir
beginnen darum unsere Studie mit einem kurzen Hinweis auf den
hermeneutischen Vorgang als solchen.

Paulus pragt in Réom. 10, 17 das gefliigelte Wort: «Der Glaube
kommt aus der Predigt, die Predigt aber durch ein Wort Christi.»
In den vorangehenden, rhetorischen Fragen wird die Begrifflichkeit
von mioTig, axof und priua gefiillt, In Rom. 10, 14£. lesen wir nédmlich:
«Wie sollen sie den anrufen, zu dem sie nicht Glauben gefal3t haben ?
Wie an den glauben, von dem sie nicht gehort haben? Wie horen
ohne einen, der predigt?» TTotevew, dxovev, knpiooewv bilden hier
ineinandergreifende Glieder einer zusammenhingenden Kausal-
kette. Heilschaffender Glaube entsteht im auf- und annehmenden
Horen der vollméchtig verkiindigten Botschaft. Die angetonte Kau-
salitdt ist dabei nicht ein bloBes Nacheinander von Ursache und
Wirkung, sondern ein korrespondierendes Ganzes. Nicht die Bot-
schaft allein, sondern die in Vollmacht verkiindigte Botschaft, auch
nicht einfach die vernommene Botschaft, sondern im Vollzug des
Hérens des Evangeliums verwirklicht sich das Heil. Im Ereignis-
vorgang des Glaubens realisiert sich der Glaube an Christus. Das
Wort Christi steht parallel zur ergehenden Verkiindigung. ‘PAuc
Xprotol und kMpuyua entsprechen sich als GroBen der Heilsverwirk-
lichung in Richtung auf die Existenz des Menschen. Darum spricht
Paulus in Rom. 10, 8 vom pfina Xpioto0 als von 10 pijuo tig miotewg 6
knpvooopev. Das pAuc Xpiotol ist die verkiindigte Glaubensbotschaft
iiber ihn. Das Wort Christi ist das Wort iiber Christus.

16



242 V. Hasler, Glaube und Existenz

Warum ist das fiir Paulus so? Wir blicken nochmals auf Rém. 10,
81f.: Das verkiindigte «(Wort des Glaubens» wird dadurch zum Heil,
dal es den Horer in das Bekenntnis zum Kyrios hineinstellt und
ihn vergewissert, dall Gott Jesus von den Toten auferweckt hat.
Was bedeutet dies fiir die Wesensbestimmung des Kerygmas? Das
Kerygma stellt hier den Hoérer vor den erhéhten Herrn, indem es
diesen mit Hilfe des Osterglaubens mit dem gekreuzigten Jesus ver-
bindet. Es tradiert den Glauben der Gemeinde, dal Gott den toten
Jesus auferweckt hat, und es stellt zum andern den Horer vor und
in die Herrschaft des thronenden Christus. Wenn also Paulus sagt,
dal der Glaube aus der Predigt kommt, dann versteht er unter
dieser Predigt den kerygmatischen Vorgang in seiner Polaritét:
Kerygma als Auslegung des Todes Jesu durch den osterlichen Ge-
meindeglauben und Kerygma als Interpretation dieses Glaubens
fir die Existenz des Horers. Die Existenzsituation des Horers wird
einbezogen in die Herrschaft des Erhohten. Der Akt der Verkiindi-
gung vollzieht sich in der polaren Relation von Exegese und Her-
meneutik.

2.

Wir versuchen nun diesen polaren Charakter des Verkiindigungs-
vorganges an einer konkreten Einzelstelle aufzuzeigen und wahlen
dazu Gal. 2, 15-21.

Zuerst fragen wir: Wo greift Paulus in seiner Auseinander-
setzung mit den galatischen Gemeinden auf den Glauben der Ur-
gemeinde zuriick? Paulus schliet sich mit Jakobus, Petrus und
Barnabas zusammen, wenn er sagt: «Wir wissen, dal ein Mensch
nicht gerechtfertigt wird aus Gesetzeswerken auller durch den Glau-
ben an Jesus Christus.» Dieser V. 16 aber ist deutlich iiberfiillt.
Nach der zitierten, formelhaften Wendung wiederholt Paulus die
Aussage in personlicher Formulierung : «Wir haben in Christus Jesus
hinein Glauben gefaflt, damit wir aus Glauben an Christus und nicht
aus Gesetzeswerken gerechtfertigt werden.» Die Umstellung «Chri-
stus Jesus» und die Verbindung von matedev mit eig ist paulinisch®.
Paulus nimmt also einen Topos der Gemeindeverkiindigung auf?2

1 M. Bouttier, En Christ (1962), S. 36.

2 8. Schulz, Zur Rechtfertigung in Qumran und bei Paulus: Zs. Theol. Ki,
56 (1959), S. 1791f.; ferner Chr. Miiller, Gottes Gerechtigkeit und Gottes Volk
(1964) und P. Stuhlmacher, Gerechtigkeit Gottes bei Paulus (1965).



V. Hasler, Glaube und Hxistenz 243

Am Schlufl von V. 16 zitiert Paulus wie in Rom. 3, 20 aus LXX
Ps. 143, 2, wenn er sagt: «(Aus Gesetzeswerken) wird kein Fleisch
gerechtfertigt werden.» Die an der paulinischen Verkiindigung wan-
kend gewordenen Galater sollen es zur Kenntnis nehmen, daf3 die
Predigt von der Freiheit des Gesetzes keine spezifisch paulinische
Sonderlehre, sondern das von der jerusalemischen Gemeinde ver-
kiindigte Evangelium darstellt. Auch die Sdulen der Urgemeinde
(Gal. 2, 9) vertreten den Satz, Rechtfertigung gibt es nur durch den
Glauben an Jesus Christus. Es gibt kein anderes Evangelium (Gal. 1,
6ff.), etwa ein judenchristliches neben einem heidenchristlichen. Die
Verwendung der LXX und die Verbindung des Christustitels mit
Jesus zu einem Doppelnamen weisen auf jenen griechisch sprechen-
den Teil der Urgemeinde zuriick, zu dem Leute wie Stephanus ge-
hort haben mogen. Bei diesen hellenistischen Judenchristen fand
der oOsterliche Glaube die Kraft zu jenen christologischen Sitzen,
welche die Waffen zur Gesetzesdiskussion mit den jiidischen Lehrern
bereitstellten. In V. 20 endlich nimmt Paulus unvermittelt den Be-
griff des viog T00 el aus der Tradition auf3. Er verbindet ihn
sofort mit der doppelten Aussage «der mich geliebt und sich selbst
fiir mich dahingegeben hat». Die Vorstellung vom Sohn, den Gott
in das Leiden und in den Tod gesandt hat, findet sich auch sonst
bei Paulus, aber auch bei Johannes und in der synoptischen Tra-
dition im von der Gemeinde gebildeten Gleichnis von den bosen
Weingéirtnern (Mark. 12, 1-9 parr). E. Schweizer weist wiederholt
auller Gal. 2, 20 auf Gal. 1, 4f., auf Rom. 8, 3f. und 8, 32, auf Joh. 3,
16f. und 1. Joh. 4, 94.

Soviel machen die kurzen Ausfithrungen bereits deutlich: Paulus
hat in unserer Briefstelle formuliertes Glaubensgut aus der dltesten
hellenistischen Judenchristenheit aufgenommen. Es betrifft dies die
Formel von der Rechtfertigung, den Schriftbeweis von der fehlenden
Gerechtigkeit, die Formel von der Sendung des Gottessohnes und
damit verbundene Elemente aus der Abendmahlstradition®. Wenn

* E. Schweizer, Zum religionsgeschichtlichen Hintergrund der Sendungs-
formel: Zs. ntl. Wiss. 57 (1966), S. 199-208; W. Kramer, Christos Kyrios
Gottessohn (1963), S. 118, mit den Hinweisen auf Sap. 9, 10. 17 und auf Philo.

4 BE. Schweizer, viog o 8eod: Theol. Wort., 8 (1968), S. 386, 8ff. u. 6.

5 W. Popkes, Christus Traditus (1967), S. 255ff., diskutiert und be-
zweifelt die Herkunft der Hingabe-Formulierungen aus dem Abendmahl.



244 V. Hasler, Glaube und Existenz

Paulus durch die Aufnahme von traditionellen Elementen auch be-
weist, dal} sich seine Verkiindigung an die der iibrigen Apostel und
an das Wort der mit Israel verbunden gebliebenen Urgemeinde an-
schliel3t, so geniigt ihm dieser Nachweis der Kontinuitidt der Ver-
kiindigung noch nicht. Die angefochtenen Gemeinden Galatiens
werden vor dem drohenden Riickfall unter die Versklavung durch
die Weltmiéchte (Gal. 4, 3. 9) nicht durch historische Reminiszenzen
bewahrt. Der Verkiindigungsgehalt des Evangeliums wird fiir ihn
nicht dadurch gewéihrleistet, da3 seine biblische und urchristliche
Herkunft und die heilsgeschichtliche Kontinuitdt mit dem tora-
gebundenen Israel nachgewiesen wird. Gerade das Verhalten des
Petrus in Antiochien bietet dafiir ein abschreckendes Beispiel. Wohl
kann Paulus dem Petrus zugestehen: Du gehorst zum alttesta-
mentlichen Heilsvolk, zum Israel Gottes, und du hast auch erkannt,
dafl} die Gerechtigkeit vor Gott nicht durch die Werke des Gesetzes,
sondern durch den Glauben an Jesus Christus erlangt wird. Dennoch
aber machen sich Petrus und die sich an Jakobus anschlieBenden
Christen der Heuchelei schuldig®. Wird die Giiltigkeit der Glaubens-
gerechtigkeit wieder von der Beobachtung der nomistisch mif3ver-
standenen Toragebote abhingig gemacht, so fillt das Evangelium
iiberhaupt dahin. Ein blo8 traditionell legitimierter und als schrift-
gemill ausgewiesener Glaube verleugnet das Evangelium. Es fehlt
ihm die entscheidende existentielle Verwirklichung. Das Wissen
um. den Glauben wird erst dann zum vernommenen Kerygma, wenn
dieses Wissen in seiner Bedeutung fiir den Lebensvollzug des Horers
interpretiert wird. Erst durch seinen hermeneutischen Bezug auf
die Existenz des Menschen kommt das Evangelium als Kerygma
zur Sprache. Diese hermeneutische Struktur des Glaubens legt nun
Paulus dar, indem er die iibernommenen traditionellen Elemente in
die neue, nomosireie Existenz des Christen appliziert.

Wenn nun Paulus ab V. 16b die Formel von der Glaubens-
gerechtigkeit zur Sprache bringt, dann verleiht er dieser Inter-
pretation ein ganz bestimmtes Gefille. Sie gleitet von der Glaubens-
gerechtigkeit als dem Heilsmittel zur Person Christi als dem Heils-
mittler. Von diwd miotewg “Inood Xprotol geht es zu eig XpioTov ’Incolv
¢motevoopev; darauf erscheint die Formel als ék miotewg Xp1oto0,
endlich das dwouwbfivar év Xp1o1®, um zum Schlufl die Frage nach

6 Vgl. Anm. 8.



V. Hasler, Glaube und Ezistenz 245

der Person Christi zu stellen. Das Interpretationsgefille erweist sich
als im eigentlichen Sinne christologisch. Die judaizierenden Christen
in Antiochien und Galatien miBverstehen die Glaubensgerechtigkeit
als eine Grofle heilsgeschichtlicher Kontinuitdt. Wenn sie sich von
den Heidenchristen trennen oder deren Beschneidung fordern, dann
bildet Christus nur das letzte, noch fehlende Stiick eines durch die
Geschichte und Gesetzesfrommigkeit fiihrenden Weges zum End-
gericht. Fiir Paulus aber kennt die Geschichte aus sich selber keine
Gnade. Die Verklammerung nach riickwérts iibersieht, daB3 Christus
das Ende des Gesetzes (Rom. 10, 4) und d. h. die Beendigung des
Gesetzesweges und der Geschichte der Werkgerechtigkeit ist?.
Seine, in ihm geschenkte Gerechtigkeit wird sich im Endgericht
als die vor Gott allein giiltige Gerechtigkeit erweisen. Auf diesen so
qualifizierten, zukiinftigen Kairos allein, durch Zntolvteg in V. 17
ausdriicklich betont, ist der Blick des Apostels Paulus gerichtet,
wenn er von der Gerechtigkeit in Christus spricht. Die paulinische
Glaubensgerechtigkeit blickt nicht zuriick auf die durchlaufene
Geschichte, sondern sie blickt ausschlieBlich vorwérts. Sie hat kei-
nen geschichtlichen, sondern einen eschatologischen Relationswert.
Darum kann Paulus in Gal. 5, 5 sagen: ék mioTewg éNmrida dikaoaivng
amekdexOueda.

Die zugespitzte Frage «Ist Christus ein Siindendiener?» ist nicht
nur rhetorisch gemeint. Sie nimmt vielmehr den ans Licht ge-
zogenen Einwand der judaistischen Eindringlinge mit allem Ernste
auf und kombiniert ihn mit der paulinischen Interpretation der
Gerechtigkeitsformel. Wird der geteilte Tisch als unrein verab-
scheut und erweisen sich Beschneidung und Beobachtung der Ri-
tualgebote als notwendig, dann trennen Besitz und Werke des Ge-
setzes tatsdchlich von der Siinde. Dadurch werden aber die Heiden-
christen mit ihrer dvouia in eine, in ihrem Laster versinkende Gott-
losigkeit zuriickgestoBen (vgl. Rom. 1, 18ff.). Die krasse Frage aber
wird nun moglich: Xpiatog duaptiag didkovog (vgl. Rém. 6, 15). Ihr
hélt nun Paulus sein Niemals! entgegen. Die Zugehorigkeit zum
jidischen Volk impliziert keinen Heilsanspruch. Eine besondere
Heilsprioritdt der Juden fallt dahin. Auch sie, nicht nur die Heiden,
sind Siinder ohne eigene Gerechtigkeit und bediirfen der Gerechtig-
keit aus dem Glauben an Christus. Weder die am Gesetzesgehorsam

7 Mit Stuhlmacher (A. 2), S. 93ff,



246 V. Hasler, Glaube und Existenz

noch die an der Gewissensnorm sich messende Rechtschaffenheit
vermag die vor Gott giiltige Gerechtigkeit des Juden und des
Heiden zu bewirken. Wie soll es aber der Glauben an Christus?
Bleibt die Predigt von der fremden Gerechtigkeit nicht ein blofes,
leeres Gerede, das den Menschen in seiner, durch die Siinde be-
stimmten Existenz beldfit? Besteht iiberhaupt die Moglichkeit der
Ubertragung der Gerechtigkeit Christi in die Existenz? Wenn diese
existentielle Ubertragung ausfillt, dann verbleibt nur noch die
Siinde! Wie verhilt es sich darum mit diesem Christus in bezug auf
die Existenz? Ist er ein Diener der Siinde?

Die Antwort auf diese ernste Frage nach der Ubertragung findet
sich nicht im anschlieBenden V. 188, sondern in V. 19f.: «Ich aber

8 Zum sekundéaren Charakter von Gal. 2, 18. Der Satz: «Denn wenn ich
das, was ich zerstort habe, wieder aufbaue, dann stelle ich mich selbst als
Ubertreter hin» widerspricht in formaler und sachlicher Hinsicht dem pau-
linischen Interpretationsgefille des Kontextes. Formal: 1. Allgemeines Ich
im Gegensatz zum personlichen des Apostels in V. 19f. 2. wopaBdrng ist der
Ubertreter eines Toragebotes, duaptwhdg der gesetzlose und darum siindige
Heide. 3. Die Kombination von katoAVelv mit oikodouelv wird nie fir das
Auflésen und Aufrichten der Tora gebraucht. 4. oikodoueiv bezeichnet immer
das Aufrichten eines Geb#udes im wortlichen oder im {ibertragenen Sinn.
Vgl. dazu Rém. 15, 20; 1. Kor. 8, 1. 10; 10, 23; 14, 4. 17; 2. Kor. 5, 1; 1. Thess.
5, 11; Mark. 14, 58 und P. Vielhauer, Oikodome (1939), S. 89. Inhaltlich:
1. Der Satz bezieht sich nicht auf die radikal gemeinte Frage, ob Christus
als Siindendiener zu gelten habe. Hinter V. 17 steckt der Vorwurf gegen die
hellenistische Verkindigung, das Mosesgesetz und den Tempel zu verwerfen,
wie er nach Apg. 6, 11. 13f. Stephanus gegentiber erhoben wurde. V. 18 be-
schrinkt sich auf eine Diskussion zwischen Juden und Judenchristen inner-
halb einer grundsitzlichen Anerkennung des Gesetzes. Die Frage in V. 17
wird also miBverstanden: Hat Jesus einige Vorschriften der Tora als un-
giiltig erklért und dadurch die Leute zur Gesetzestibertretung verfuhrt?
2. Der Satz wendet sich an Petrus und die bei ihm stehenden Riickfélligen.
Die darin erhobenen Vorwirfe aber widersprechen denjenigen des Paulus.
Die Vorwiirfe in V. 18 lauten: Die Petrusleute sind inkonsequent ; sie schaffen
Toragebote ab, dann erkliren sie diese wieder als giiltig. Dadurch vermehren
sie von neuem die Méglichkeit zur Ubertretung, weil kein Mensch alle Ge-
bote zu halten vermag. Die Vorwiirfe aber des Paulus an die Petrusleute
laufen in einer andern Richtung: Ihr seid Heuchler, weil ihr nicht der Wahr-
heit des Evangeliums gemif3 wandelt, sondern so tut, wie der Empfang der
Glaubensgerechtigkeit auch noch von der Beobachtung der Tora abhéngig
wiire. Ihr seid Heuchler, weil ihr aus Angst vor Verfolgungen durch die
Juden als gesetzestreu erscheinen wollt und ihr trotzdem ja gar nicht bereit
seid, alle Gebote zu halten. 3. Der Satz V. 18 ist in keiner Weise christologisch



V. Hasler, Glaube und Hxistenz 247

bin durch das Gesetz dem Gesetz gestorben, damit ich Gott lebe.
Ich bin mit Christus gekreuzigt. Ich lebe, aber nicht mehr ich, son-
dern Christus lebt in mir!» Im Unterschied zum unpersénlichen Ich
einer allgemeinen Aussage in V. 18 spricht hier in V. 19f. das per-
sonliche Ich des Apostels Paulus?. Schlof er sich in den V. 15ff.
durch die 1. Person plur. mit den antiochenischen Judenchristen
zusammen, so stellt er nun seine eigene Person und die ihm anver-
traute Botschaft der Unterschiebung, daf3 Christus der Siinde Vor-
schub leiste, in leidenschaftlicher Bezeugung entgegen. Sachlicher
Schwerpunkt der Darlegung ist Xpiot® ouveotatpwpor. Paulus ver-
einigt darin die beiden Schwerpunkte in V. 17, die Rechtfertigung
in Christus und ihr Verhéltnis zur von Werk und Geschichte ent-
bl6Bten Existenz in der Siinde. Unter Voraussetzung des hebrai-
schen Inkorporationsdenkens und der jiidischen Ebenbildvorstel-
lung (etkwv/oépoiwpa) versteht sich der Glaubende in Christus ein-
verleibt und dessen Wesen in sein Bild eingetragen . Der Glaubende
ist mit Christus ans Kreuz gehingt. Die von der Auslegung gerne
herangezogene Erkldrung, dafl Paulus auf den Akt der Taufe ver-
weise, verdeckt die von Paulus gemeinte existentielle Betroffenheit
durch den Tod Christi und verschiebt das Problem der Uber-
tragung, sofern es iiberhaupt empfunden wird, in den Taufvor-
gang!l, Von der Taufe spricht Paulus nicht. Es ist zu beachten, daf
er nicht sagt: «Ich bin mit Christus gestorben» wie in Rom. 6, 8
(vgl. Kol. 2, 20), oder «mit Christus begraben» wie in Rém. 6, 4
(vgl. Kol. 2, 12), sondern wie in Roém. 6, 6: «Ich bin mit Christus
zusammen gekreuzigt.» Der Gedanke von der corporate personality
erlaubt die Ubertragung. In der als universale Heilsperson ver-
standenen Person Christi, die nach Gal. 3, 13 den Verfluchungstod

konzipiert und fallt darum aus dem entsprechenden Duktus des Kontextes.
Seine Aussage ist lediglich negativ und beschrankt sich auf das Gesetz.

9 Vgl. zum persénlichen Ich des Apostels Gal. I, 1. 6. 9. 10f.; 4, 12; 5, 2.
10f. 16. 21; 6, 11. 14 und Blass-Debrunner, Gramm., S. 127 § 281.

10 Vgl. H. W. Robinson, The Hebrew Conception of Corporate Per-
sonality (1936); E. Best, One Body in Christ (1955).

11 Gegen H. Schlier, Der Brief an die Gal. (1951), S. 62 Anm. 1; A. Feuillet,
Mort du Christ: Rev. Bibl. 66 (1959), S. 481-513, 8. 490 und 509, Anm. 1;
R. Schnackenburg, Das Heilsgeschehen bei der Taufe (1950), S. 25; Ders.,
Todes- und Lebensgemeinschaft mit Christus: Miinch. Theol. Zs. 6 (1955),
S. 32-52, wo die Beziehung auf die korporative Personlichkeit freilich er-
wihnt wird.



248 V. Hasler, Glaube und Existenz

des Gesetzes und damit die Verdammung auf sich nimmt, ist zu-
gleich jeder Mensch durch den typologischen Einbezug prasent !
Dieser Universal-Christus, nach Gal. 4, 4 unter das Gesetz getan,
stirbt den Verdammungstod des Gesetzes (Rém. 7, 11; 8, 2; 1. Kor.
15, 56). Weil der Glaubende sich mit dem Gekreuzigten identifi-
zieren kann, bestimmt der Gekreuzigte dessen Existenz. Als mit-
gekreuzigt ist der Glaubende ebenfalls durch das Gesetz gekreuzigt
und so «durch das Gesetz gestorben». So formuliert Paulus nun
auchRom. 7,4 (vgl. V. 6): ébavotwbnre T vouw dic 100 owpatog To0 Xol.
Indem der Glaubende als Mitgekreuzigter am Verdammungstod des
Gesetzes partizipiert, féllt der Rechtsanspruch des Gesetzes dahin.
Die Schuld ist bezahlt und der Mitgekreuzigte dem Jurisdiktions-
bereich der Tora fiir immer entnommen.

3.

Aber fiihrt diese Ausklammerung des Gesetzes schlieSlich doch
nur zu einer formalen Rechtfertigung der menschlichen Euxistenz?
Offensichtlich mufl nun Paulus das Xpiot® ocuvveotavpwuor im Blick
auf iva 8e® Zow interpretieren. Der negativen Abgrenzung vom Zu-
griff des Gesetzes mul} eine positive Bestimmung der Existenz fol-
gen. In welcher Beziehung bedeutet cuveotaipwue ein Leben fiir
Gott, die Freiheit vom Gesetz auch eine Befreiung von der Siinde?
Darauf antwortet Paulus in V. 20 und fithrt damit die Bewegung
seiner christologischen Hermeneutik zu Ende. Hinter der Formu-
lierung Z d¢ odkémi &y verbirgt sich keine dialektische Aussage. Das
AuBersichsetzen des Ichs wiirde in der unteilbaren Existenz einen
uniiberbriickbaren und heillosen Gegensatz schaffen. Thre Recht-
fertigung ware nicht gelungen. Die nur scheinbare Dialektik 16st
sich, wenn beachtet wird, dafl Paulus mit dem Christus, der in ihm
lebt, nicht den auferstandenen, sondern den am Kreuze hingenden

12 Wenn Bouttier (A. 1), S. 49, mit G. Dix, Le Ministére (1955), S. 70ff.,
das Schaliach-Institut zum Versténdnis der korrespondierenden Identitét
zwischen Kreuzestod, Taufe und Getauften heranziehen will, dann ist hier
wie zur entsprechenden Ableitung des Apostolates einzuwenden, dal3 es sich
um eine nicht belegbare, sachliche Verfremdung und um eine unerlaubte
zeitliche Riicktragung einer spétern Einrichtung mit rein jiidischem und
juridischem Charakter handelt,



V. Hasler, Glaube und Existenz 249

meint. Er sagt nicht: «Ich lebe im Glauben an den auferstandenen
Christus», sondern: «Ich lebe im Glauben an den Sohn Gottes, der
mich geliebt und sich fiir mich dahingegeben hat.»

Die Existenzbestimmung des Glaubenden durch den Gekreuzigten
erreicht Paulus durch die Heranziehung der bereits erwidhnten
Sendungsformel, wie sie auch in Rom. 8, 3f.; 8, 32 und Joh. 3, 16{.
sichtbar wird. Freilich muB} er dazu die aufgenommene Formel um-
interpretieren. Das hinter der Formel liegende KErniedrigung-Er-
hohungs-Schema einer fritheren apokalyptisch bestimmten Konig-
christologie darf nicht zum Tragen kommen. Darum Kkorrigiert
Paulus entschlossen die Vorstellung eines objektiv ablaufenden,
sakramental vermittelten!3, heilsgeschichtlichen oder auch sphéri-
schen Erlosungsdramas. Nicht Gott, sondern der Sohn vollzieht die
Sendung!t, Der Gehorsam des Sohnes wird zur aktiven Liebe
Christi zum Glaubenden und die Hingabe Gottes an die Welt zur
aktiven Selbsthingabe des Sohnes. Paulus erreicht diese wesentliche
Umgestaltung der Sendungsformel durch den Einbau von Formel-
elementen aus dem Abendmahlskultus, wie sie uns auch in Rém. 3,
24f.; 4, 25 und 2. Kor. 5, 21 begegnen!s. Hier in der Feier des
Abendmahles bekennt und erfahrt ja die Gemeinde, was die Existenz
des Glaubenden, das Zilv év oapki, bestimmt: die am hingegebenen
Leibe Christi partizipierende Gemeinschaft. Mit den interpretierten
Formeln der Glaubensgerechtigkeit, der Sohnessendung und aus der
Abendmahlsliturgie fiihrt Paulus zum Tode Jesu am Kreuz zuriick.

13 Wenn J. Hermann, Kyrios und Pneuma (1961), S. 97. 109. 142, zwi-
schen einem innergottlichen, objektiv ablaufenden Heilsproze3 und dessen
subjektiver Aneignung durch den Menschen mit Hilfe des HI. Geistes (als
«positive Méglichkeit im Menschen», sic!) unterscheidet, so bleibt er inner-
halb der aristotelischen Kategorien und faBt die existentiale Bestimmung der
christlichen Existenz im Sinne der paulinischen Interpretation in keiner
Weise.

1 Vel Sendung und Liebe Gottes in Joh. 3, 16; Rém. 8, 37; Eph. 2, 4
und Christus in priesterlicher Funktion in Eph. 5, 2. 25 und Apk. 1, 5f.

15 Daf3 die Verbindungen mit dem Gottessohntitel im Blick auf ihren
Inhalt paulinische ad-hoc-Bildungen darstellen, beachtet auch Kramer (A. 3),
S. 185. Popkes (A. 5), S. 240ff. 260ff. 274f., betrachtet Mark. 9, 31a als
traditionsgeschichtlichen Ausgangspunkt des «kerygmatischen Stichwortes»,
wie er die als «Hingabe-Formel» bezeichnete Sendungsformel nennt und ver-
mutet in Rom. 4, 25 deren Aufnahme durch Paulus. Eine traditionsgeschicht-
liche Entwicklung zur Selbsthingabe-Formulierung in Gal. 1, 4 und 2, 20
vermag er indessen nicht nachzuweisen,



250 V. Hasler, Glaube und HExistenz

Weil Existenz wesentlich nicht nur im Raume, sondern auch in der
Zeit vollzogen wird, gehort zur Riickfithrung in den Tod Jesu ein
entsprechendes Verstdndnis der zeitlichen Situation. Wie gelingt
Paulus diese zeitliche Bestimmung der Existenz?

Paulus erreicht sie durch einen Umbau der spétjiidischen Aonen-
lehre. Er versteht das Ereignis des Todes Jesu als einen eschatolo-
gischen Vorgang, in dem der geschichtliche aiwv oitog, zu welchem
auch die Periode des Gesetzes gehorte, seinen endgiiltigen Abschluf3
gefunden hat. Nachdem Gott den toten Jesus von den Toten aufer-
weckt hatte, begann fiir den auferstandenen Christus der aiwv uéNwv.
Dies gilt aber nur fiir die Existenzweise des Auferstandenen. Fir
ihn, aber nur fiir ihn, gehort das Eschaton bereits der Vergangenheit
an'é. Er lebt nun in der Verwirklichung der apokalyptischen Ver-
heiBung des X271 ©%v7. Der Glaubende aber verharrt, solange er
selber noch nicht von den Toten auferweckt ist, in der damaligen
eschatologischen Situation des Todes Christi. Er ist wohl mit
Christus gestorben, aber noch nicht mit ihm auferstanden, wie auch
Rom. 6, 1-11 zu verstehen ist. Als mit Christus gestorben verbleibt
also der Glaubende noch in der endzeitlichen Situation des Ge-
kreuzigten. Bis zum FEintreffen der Totenauferweckung erstreckt
sich darum die Existenz des Glaubenden als die eschatologische
Existenz Jesu am Kreuz.

Das Zfjv év oapki vollzieht sich als vom Nomos befreite Existenz
darum nur in der xowvwvia TV Tabnudtwv Xpiotod, in der Einge-

EoxoTov

aiwv olTog S aiv uéNwy
TR AT IIIIIIIIHIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIIlIIlIIIIIHIII]IIIIIII[IIIIII}

L L |

LTI
Existenz

18 «Nicht die Auferstehung, sondern der Tod Christi ist das eschaton und
zwar das vergangene eschaton» sagt E. Fuchs, Die Freiheit des Glaubens
(1949), S. 120.



V. Hasler, Glaube und Existenz 251

staltung des Opfertodes Christi, wie aus Gal. 4, 19, aber auch aus
2. Kor. 4, 10f.; 6, 4ff.; Phil. 3, 10 und 21 hervorgeht. Darum be-
kennt Paulus in Gal. 6, 17 diese eschatologische Bestimmtheit seiner
Existenz mit den Worten: éyw yap td otiyuota o0 ‘Inood év T ow-
pati pou Baotalw,

Paulus versteht die durch den Glauben an Jesus Christus ge-
rechtfertigte Existenz des Christen als die eschatologische Existenz
des gekreuzigten Jesus. Sie vollzieht sich in einer doppelten Be-
troffenheit, in der Befreiung vom Gesetz und in der Bestimmung
durch das Leiden Christi. Im Unterschied zu den gesetzeseifrigen
Judenchristen bricht er die traditionellen Glaubensformulierungen
der Gemeinde auf und bringt das in ihnen verschlossene Kerygma
dadurch zur Sprache, daBl er das neue Sein des Menschen in die
eschatologische Situation des Todes Jesu hineinbezieht!?. Nur im
geduldigen und duldenden Tragen des so verstandenen Kreuzes
wird der Glaube an die Rechtfertigung wieder zur christlichen
Existenz.

Victor Hasler, Bern und Solothurn

17 Vgl. zum Ganzen R. C. Tannehill, Dying and Rising with Christ (1967),
bes. 8. 55ff., der die Anregung zu den vorliegenden Erwigungen gab.



	Glaube und Existenz : hermeneutische Erwägungen zu Gal. 2, 15-21

