
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 4

Artikel: Glaube und Existenz : hermeneutische Erwägungen zu Gal. 2, 15-21

Autor: Hasler, Victor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878690

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878690
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 25 Heft 4 Juli-August 1969

Glaube und Existenz
Hermeneutische Erwägungen zu Gal. 2,15-21

Immer mehr erkennt die redaktionstheologische Analyse den her-
meneutischen Charakter der neutestamentlichen Schriften. Nicht
nur die Evangelien, sondern auch die Apostelgeschichte, die Briefe
und Episteln verarbeiten frühchristliche Traditionen, indem sie diese

auf die Existenzsituation der Empfänger hin interpretieren. Wir
beginnen darum unsere Studie mit einem kurzen Hinweis auf den
hermeneutischen Vorgang als solchen.

1.

Paulus prägt in Rom. 10, 17 das geflügelte Wort: «Der Glaube
kommt aus der Predigt, die Predigt aber durch ein Wort Christi.»
In den vorangehenden, rhetorischen Fragen wird die Begrifflichkeit
von xnoxiç, aKori und prjga gefüllt. In Rom. 10,14f. lesen wir nämlich :

«Wie sollen sie den anrufen, zu dem sie nicht Glauben gefaßt haben
Wie an den glauben, von dem sie nicht gehört haben? Wie hören
ohne einen, der predigt?» Hiaxeûeiv, ckoûeiv, Kripüacreiv bilden hier
ineinandergreifende Glieder einer zusammenhängenden Kausalkette.

Heilschaffender Glaube entsteht im auf- und annehmenden
Hören der vollmächtig verkündigten Botschaft. Die angetönte
Kausalität ist dabei nicht ein bloßes Nacheinander von Ursache und
Wirkung, sondern ein korrespondierendes Ganzes. Nicht die
Botschaft allein, sondern die in Vollmacht verkündigte Botschaft, auch
nicht einfach die vernommene Botschaft, sondern im Vollzug des

Hörens des Evangeliums verwirklicht sich das Heil. Im Ereignisvorgang

des Glaubens realisiert sich der Glaube an Christus. Das

Wort Christi steht parallel zur ergehenden Verkündigung. 'Phfm

Xpiaxoû und Kripcfpa entsprechen sich als Größen der Heilsverwirklichung

in Richtung auf die Existenz des Menschen. Darum spricht
Paulus in Rom. 10, 8 vom pflpa Xpicrxoö als von xö prjpct xrjç Tncrxetuç ô

KripuCTOouev. Das prjua Xpiaxoö ist die verkündigte Glaubensbotschaft
über ihn. Das Wort Christi ist das Wort über Christus.

16



242 V. Hasler, Olaube und Existenz

Warum ist das für Paulus so? Wir blicken nochmals auf Rom. 10,
8ff. : Das verkündigte «Wort des Glaubens» wird dadurch zum Heil,
daß es den Hörer in das Bekenntnis zum Kyrios hineinstellt und
ihn vergewissert, daß Gott Jesus von den Toten auferweckt hat.
Was bedeutet dies für die Wesensbestimmung des Kerygmas? Das

Kerygma stellt hier den Hörer vor den erhöhten Herrn, indem es

diesen mit Hilfe des Osterglaubens mit dem gekreuzigten Jesus
verbindet. Es tradiert den Glauben der Gemeinde, daß Gott den toten
Jesus auferweckt hat, und es stellt zum andern den Hörer vor und
in die Herrschaft des thronenden Christus. Wenn also Paulus sagt,
daß der Glaube aus der Predigt kommt, dann versteht er unter
dieser Predigt den kerygmatischen Vorgang in seiner Polarität:
Kerygma als Auslegung des Todes Jesu durch den österlichen
Gemeindeglauben und Kerygma als Interpretation dieses Glaubens
für die Existenz des Hörers. Die Existenzsituation des Hörers wird
einbezogen in die Herrschaft des Erhöhten. Der Akt der Verkündigung

vollzieht sich in der polaren Relation von Exegese und
Hermeneutik.

2.

Wir versuchen nun diesen polaren Charakter des Verkündigungsvorganges

an einer konkreten Einzelstelle aufzuzeigen und wählen
dazu Gal. 2, 15-21.

Zuerst fragen wir: Wo greift Paulus in seiner Auseinandersetzung

mit den galatischen Gemeinden auf den Glauben der Ur-
gemeinde zurück? Paulus schließt sich mit Jakobus, Petrus und
Barnabas zusammen, wenn er sagt: «Wir wissen, daß ein Mensch
nicht gerechtfertigt wird aus Gesetzeswerken außer durch den Glauben

an Jesus Christus.» Dieser V. 16 aber ist deutlich überfüllt.
Nach der zitierten, formelhaften Wendung wiederholt Paulus die
Aussage in persönlicher Formulierung : «Wir haben in Christus Jesus
hinein Glauben gefaßt, damit wir aus Glauben an Christus und nicht
aus Gesetzeswerken gerechtfertigt werden.» Die Umstellung «Christus

Jesus» und die Verbindung von ttkjtéûeiv mit eiç ist paulinisch1.
Paulus nimmt also einen Topos der Gemeindeverkündigung auf2.

1 M. Bouttier, En Christ (1962), S. 36.
2 S. Schulz, Zur Rechtfertigung in Qumran und bei Paulus: Zs. Theol. Ki.

56 (1959), S. 179ff. ; ferner Chr. Müller, Gottes Gerechtigkeit und Gottes Volk
(1964) und P. Stuhlmacher, Gerechtigkeit Gottes bei Paulus (1965).



V. Hasler, Glaube und Existenz 243

Am Schluß von Y. 16 zitiert Paulus wie in Rom. 3, 20 aus LXX
Ps. 143, 2, wenn er sagt: «(Aus Gesetzeswerken) wird kein Fleisch
gerechtfertigt werden.» Die an der paulinischen Verkündigung
wankend gewordenen Galater sollen es zur Kenntnis nehmen, daß die

Predigt von der Freiheit des Gesetzes keine spezifisch paulinische
Sonderlehre, sondern das von der jerusalemischen Gemeinde
verkündigte Evangelium darstellt. Auch die Säulen der Urgemeinde
(Gal. 2, 9) vertreten den Satz, Rechtfertigung gibt es nur durch den
Glauben an Jesus Christus. Es gibt kein anderes Evangelium (Gal. 1,

6ff.), etwa ein judenchristliches neben einem heidenchristlichen. Die
Verwendung der LXX und die Verbindung des Christustitels mit
Jesus zu einem Doppelnamen weisen auf jenen griechisch sprechenden

Teil der Urgemeinde zurück, zu dem Leute wie Stephanus
gehört haben mögen. Bei diesen hellenistischen Judenchristen fand
der österliche Glaube die Kraft zu jenen christologischen Sätzen,
welche die Waffen zur Gesetzesdiskussion mit den jüdischen Lehrern
bereitstellten. In V. 20 endlich nimmt Paulus unvermittelt den
Begriff des utèç xoö Oeoû aus der Tradition auf3. Er verbindet ihn
sofort mit der doppelten Aussage «der mich geliebt und sich selbst
für mich dahingegeben hat». Die Vorstellung vom Sohn, den Gott
in das Leiden und in den Tod gesandt hat, findet sich auch sonst
bei Paulus, aber auch bei Johannes und in der synoptischen
Tradition im von der Gemeinde gebildeten Gleichnis von den bösen

Weingärtnern (Mark. 12, 1-9 parr). E. Schweizer weist wiederholt
außer Gal. 2, 20 auf Gal. 1, 4f., auf Rom. 8, 3f. und 8, 32, auf Joh. 3,
16f. und 1. Joh. 4, 94.

Soviel machen die kurzen Ausführungen bereits deutlich : Paulus
hat in unserer Briefstelle formuliertes Glaubensgut aus der ältesten
hellenistischen Judenchristenheit aufgenommen. Es betrifft dies die
Formel von der Rechtfertigung, den Schriftbeweis von der fehlenden
Gerechtigkeit, die Formel von der Sendung des Gottessohnes und
damit verbundene Elemente aus der Abendmahlstradition5. Wenn

3 E. Schweizer, Zum religionsgeschichtlichen Hintergrund der Sendungsformel:

Zs. ntl. Wiss. 57 (1966), S. 199-208; W. Kramer, Christos Kyrios
Gottessohn (1963), S. 118, mit den Hinweisen auf Sap. 9, 10. 17 und auf Philo.

4 E. Schweizer, uiôç xoû Osoû: Theol. Wort., 8 (1968), S. 386, 8ff. u. ö.
6 W. Popkes, Christus Traditus (1967), S. 255ff., diskutiert und

bezweifelt die Herkunft der Hingabe-Formulierungen aus dem Abendmahl.



244 V. Hasler, Glaube und Existenz

Paulus durch die Aufnahme von traditionellen Elementen auch
beweist, daß sich seine Verkündigung an die der übrigen Apostel und
an das Wort der mit Israel verbunden gebliebenen Urgemeinde
anschließt, so genügt ihm dieser Nachweis der Kontinuität der
Verkündigung noch nicht. Die angefochtenen Gemeinden Galatiens
werden vor dem drohenden Rückfall unter die Versklavung durch
die Weltmächte (Gal. 4, 3. 9) nicht durch historische Reminiszenzen
bewahrt. Der Verkündigungsgehalt des Evangeliums wird für ihn
nicht dadurch gewährleistet, daß seine biblische und urchristliche
Herkunft und die heilsgeschichtliche Kontinuität mit dem
toragebundenen Israel nachgewiesen wird. Gerade das Verhalten des

Petrus in Antiochien bietet dafür ein abschreckendes Beispiel. Wohl
kann Paulus dem Petrus zugestehen: Du gehörst zum alttesta-
mentlichen Heilsvolk, zum Israel Gottes, und du hast auch erkannt,
daß die Gerechtigkeit vor Gott nicht durch die Werke des Gesetzes,
sondern durch den Glauben an Jesus Christus erlangt wird. Dennoch
aber machen sich Petrus und die sich an Jakobus anschließenden
Christen der Heuchelei schuldig6. Wird die Gültigkeit der
Glaubensgerechtigkeit wieder von der Beobachtung der nomistisch
mißverstandenen Toragebote abhängig gemacht, so fällt das Evangelium
überhaupt dahin. Ein bloß traditionell legitimierter und als schriftgemäß

ausgewiesener Glaube verleugnet das Evangelium. Es fehlt
ihm die entscheidende existentielle Verwirklichung. Das Wissen

um den Glauben wird erst dann zum vernommenen Kerygma, wenn
dieses Wissen in seiner Bedeutung für den Lebensvollzug des Hörers
interpretiert wird. Erst durch seinen hermeneutischen Bezug auf
die Existenz des Menschen kommt das Evangelium als Kerygma
zur Sprache. Diese hermeneutische Struktur des Glaubens legt nun
Paulus dar, indem er die übernommenen traditionellen Elemente in
die neue, nomosfreie Existenz des Christen appliziert.

Wenn nun Paulus ab V. 16b die Eormel von der
Glaubensgerechtigkeit zur Sprache bringt, dann verleiht er dieser
Interpretation ein ganz bestimmtes Gefälle. Sie gleitet von der
Glaubensgerechtigkeit als dem Heilsmittel zur Person Christi als dem
Heilsmittler. Von bià TucJTeiuç ir|0oû XpiOioû geht es zu eiç Xpiorôv Mpooûv

èîTumtjcfaLiev; darauf erscheint die Eormel als êk mOTeujç Xpioroû,
endlich das biKoauuGfjvca èv XpiOTUj, um zum Schluß die Frage nach

6 Vgl. Anm. 8.



V. Hasler, Glaube und Existenz 245

der Person Christi zu stellen. Das Interpretationsgefälle erweist sich
als im eigentlichen Sinne christologisch. Die judaizierenden Christen
in Antiochien und Galatien mißverstehen die Glaubensgerechtigkeit
als eine Größe heilsgeschiehtlicher Kontinuität. Wenn sie sich von
den Heidenchristen trennen oder deren Beschneidung fordern, dann
bildet Christus nur das letzte, noch fehlende Stück eines durch die
Geschichte und Gesetzesfrömmigkeit führenden Weges zum
Endgericht. Für Paulus aber kennt die Geschichte aus sich selber keine
Gnade. Die Verklammerung nach rückwärts übersieht, daß Christus
das Ende des Gesetzes (Rom. 10, 4) und d. h. die Beendigung des

Gesetzesweges und der Geschichte der Werkgerechtigkeit ist7.
Seine, in ihm geschenkte Gerechtigkeit wird sich im Endgericht
als die vor Gott allein gültige Gerechtigkeit erweisen. Auf diesen so

qualifizierten, zukünftigen Kairos allein, durch frrroûvTeç in V. 17

ausdrücklich betont, ist der Blick des Apostels Paulus gerichtet,
wenn er von der Gerechtigkeit in Christus spricht. Die paulinische
Glaubensgerechtigkeit blickt nicht zurück auf die durchlaufene
Geschichte, sondern sie blickt ausschließlich vorwärts. Sie hat keinen

geschichtlichen, sondern einen eschatologischen Relationswert.
Darum kann Paulus in Gal. 5, 5 sagen: èk mcrreiuç éJonboi biKouocrûvriç

aTteKbexopeOa.

Die zugespitzte Frage «Ist Christus ein Sündendiener?» ist nicht
nur rhetorisch gemeint. Sie nimmt vielmehr den ans Licht
gezogenen Einwand der judaistischen Eindringlinge mit allem Ernste
auf und kombiniert ihn mit der paulinischen Interpretation der
Gerechtigkeitsformel. Wird der geteilte Tisch als unrein verabscheut

und erweisen sich Beschneidung und Beobachtung der
Ritualgebote als notwendig, dann trennen Besitz und Werke des
Gesetzes tatsächlich von der Sünde. Dadurch werden aber die
Heidenchristen mit ihrer dvopiot in eine, in ihrem Laster versinkende
Gottlosigkeit zurückgestoßen (vgl. Rom. 1, 18 ff.). Die krasse Frage aber
wird nun möglich: Xpicrrôç cquapTiaç ôic(kovoç (vgl. Rom. 6, 15). Ihr
hält nun Paulus sein Niemals! entgegen. Die Zugehörigkeit zum
jüdischen Volk impliziert keinen Heilsanspruch. Eine besondere

Heilspriorität der Juden fällt dahin. Auch sie, nicht nur die Heiden,
sind Sünder ohne eigene Gerechtigkeit und bedürfen der Gerechtigkeit

aus dem Glauben an Christus. Weder die am Gesetzesgehorsam

7 Mit Stuhlmacher (A. 2), S. 93 ff.



246 V. Hasler, Glaube und Existenz

noch die an der Gewissensnorm sich messende Rechtschaffenheit

vermag die vor Gott gültige Gerechtigkeit des Juden und des

Heiden zu bewirken. Wie soll es aber der Glauben an Christus?
Bleibt die Predigt von der fremden Gerechtigkeit nicht ein bloßes,
leeres Gerede, das den Menschen in seiner, durch die Sünde
bestimmten Existenz beläßt? Besteht überhaupt die Möglichkeit der
Übertragung der Gerechtigkeit Christi in die Existenz? Wenn diese
existentielle Übertragung ausfällt, dann verbleibt nur noch die
Sünde Wie verhält es sich darum mit diesem Christus in bezug auf
die Existenz Ist er ein Diener der Sünde

Die Antwort auf diese ernste Frage nach der Übertragung findet
sich nicht im anschließenden Y. 188, sondern in V. 19f. : «Ich aber

8 Zum sekundären Charakter von Gal. 2, 18. Der Satz: «Denn wenn ich
das, was ich zerstört habe, wieder aufbaue, dann stelle ich mich selbst als
Übertreter hin» widerspricht in formaler und sachlicher Hinsicht dem pau-
linischen Interpretationsgefälle des Kontextes. Formal: 1. Allgemeines Ich
im Gegensatz zum persönlichen des Apostels in V. 19 f. 2. Trapapdxpç ist der
Übertreter eines Toragebotes, cipapxuAöc der gesetzlose und darum sündige
Heide. 3. Die Kombination von KaxaXOeiv mit okobopeiv wird nie für das
Auflösen und Aufrichten der Tora gebraucht. 4. oiKobopeiv bezeichnet immer
das Aufrichten eines Gebäudes im wörtlichen oder im übertragenen Sinn.
Vgl. dazu Rom. 15, 20; 1. Kor. 8, 1. 10; 10, 23; 14, 4. 17 ; 2. Kor. 5, 1 ; 1. Thess.
5, 11; Mark. 14, 58 und P. Vielhauer, Oikodome (1939), S. 89. Inhaltlich:
1. Der Satz bezieht sich nicht auf die radikal gemeinte Frage, ob Christus
als Sündendiener zu gelten habe. Hinter V. 17 steckt der Vorwurf gegen die
hellenistische Verkündigung, das Mosesgesetz und den Tempel zu verwerfen,
wie er nach Apg. 6, 11. 13f. Stephanus gegenüber erhoben wurde. V. 18

beschränkt sich auf eine Diskussion zwischen Juden und Judenchristen innerhalb

einer grundsätzlichen Anerkennung des Gesetzes. Die Frage in V. 17

wird also mißverstanden: Hat Jesus einige Vorschriften der Tora als
ungültig erklärt und dadurch die Leute zur Gesetzesübertretung verführt?
2. Der Satz wendet sich an Petrus und die bei ihm stehenden Rückfälligen.
Die darin erhobenen Vorwürfe aber widersprechen denjenigen des Paulus.
Die Vorwürfe in V. 18 lauten : Die Petrusleute sind inkonsequent ; sie schaffen
Toragebote ab, dann erklären sie diese wieder als gültig. Dadurch vermehren
sie von neuem die Möglichkeit zur Übertretimg, weil kein Mensch alle
Gebote zu halten vermag. Die Vorwürfe aber des Paulus an die Petrusleute
laufen in einer andern Richtung : Ihr seid Heuchler, weil ihr nicht der Wahrheit

des Evangeliums gemäß wandelt, sondern so tut, wie der Empfang der
Glaubensgerechtigkeit auch noch von der Beobachtimg der Tora abhängig
wäre. Ihr seid Heuchler, weil ihr aus Angst vor Verfolgungen durch die
Juden als gesetzestreu erscheinen wollt und ihr trotzdem ja gar nicht bereit
seid, alle Gebote zu halten. 3. Der Satz V. 18 ist in keiner Weise christologisch



V. Hasler, Glaube und Existenz 247

bin durch das Gesetz dem Gesetz gestorben, damit ich Gott lebe.
Ich bin mit Christus gekreuzigt. Ich lebe, aber nicht mehr ich,
sondern Christus lebt in mir » Im Unterschied zum unpersönlichen Ich
einer allgemeinen Aussage in V. 18 spricht hier in V. 19f. das
persönliche Ich des Apostels Paulus9. Schloß er sich in den V. 15ff.
durch die 1. Person plur. mit den antiochenischen Judenchristen
zusammen, so stellt er nun seine eigene Person und die ihm anvertraute

Botschaft der Unterschiebung, daß Christus der Sünde
Vorschub leiste, in leidenschaftlicher Bezeugung entgegen. Sachlicher
Schwerpunkt der Darlegung ist XpicrnL ouveo'Tuupujuui. Paulus
vereinigt darin die beiden Schwerpunkte in V. 17, die Rechtfertigung
in Christus und ihr Verhältnis zur von Werk und Geschichte
entblößten Existenz in der Sünde. Unter Voraussetzung des hebräischen

Inkorporationsdenkens und der jüdischen Ebenbildvorstel-
lung (eîxujv / ôuoiiDLia) versteht sich der Glaubende in Christus
einverleibt und dessen Wesen in sein Bild eingetragen10. Der Glaubende
ist mit Christus ans Kreuz gehängt. Die von der Auslegung gerne
herangezogene Erklärung, daß Paulus auf den Akt der Taufe
verweise, verdeckt die von Paulus gemeinte existentielle Betroffenheit
durch den Tod Christi und verschiebt das Problem der
Übertragung, sofern es überhaupt empfunden wird, in den Taufvorgang11.

Von der Taufe spricht Paulus nicht. Es ist zu beachten, daß

er nicht sagt: «Ich bin mit Christus gestorben» wie in Rom. 6, 8

(vgl. Kol. 2, 20), oder «mit Christus begraben» wie in Rom. 6, 4

(vgl. Kol. 2, 12), sondern wie in Rom. 6, 6: «Ich bin mit Christus
zusammen gekreuzigt.» Der Gedanke von der corporate personality
erlaubt die Übertragung. In der als universale Heilsperson
verstandenen Person Christi, die nach Gal. 3, 13 den Verfluchungstod

konzipiert und fällt darum aus dem entsprechenden Duktus des Kontextes.
Seine Aussage ist lediglieh negativ und beschränkt sich auf das Gesetz.

9 Vgl. zum persönlichen Ich des Apostels Gal. 1, 1. 6. 9. lOf. ; 4, 12; 5, 2.
lOf. 16. 21; 6, 11. 14 und Blass-Debrunner, Gramm., S. 127 § 281.

10 Vgl. H. W. Robinson, The Hebrew Conception of Corporate
Personality (1936); E. Best, One Body in Christ (1955).

11 Gegen H. Schlier, Der Brief an die Gal. (1951), S. 62 Anm. 1 ; A. Feuillet,
Mort du Christ: Rev. Bibl. 66 (1959), S. 481-513, S. 490 und 509, Anm. 1;
R. Schnackenburg, Das Heilsgeschehen bei der Taufe (1950), S. 25; Ders.,
Todes- und Lebensgemeinschaft mit Christus: Münch. Theol. Zs. 6 (1955),
S. 32-52, wo die Beziehung auf die korporative Persönlichkeit freilich
erwähnt wird.



248 V. Hasler, Glaube und Existenz

des Gesetzes und damit die Verdammung auf sich nimmt, ist
zugleich jeder Mensch durch den typologischen Einbezug präsent12.
Dieser Universal-Christus, nach Gal. 4, 4 unter das Gesetz getan,
stirbt den Verdammungstod des Gesetzes (Rom. 7, 11 ; 8, 2; 1. Kor.
15, 56). Weil der Glaubende sich mit dem Gekreuzigten identifizieren

kann, bestimmt der Gekreuzigte dessen Existenz. Als
mitgekreuzigt ist der Glaubende ebenfalls durch das Gesetz gekreuzigt
und so «durch das Gesetz gestorben». So formuliert Paulus nun
auch Rom. 7,4 (vgl. V. 6) : 0avanju0r|Te tuj vôpip bid toû adjjuotTOç xoû Xoö.

Indem der Glaubende als Mitgekreuzigter am Verdammungstod des

Gesetzes partizipiert, fällt der Rechtsanspruch des Gesetzes dahin.
Die Schuld ist bezahlt und der Mitgekreuzigte dem Jurisdiktionsbereich

der Tora für immer entnommen.

3.

Aber führt diese Ausklammerung des Gesetzes schließlich doch

nur zu einer formalen Rechtfertigung der menschlichen Existenz?
Offensichtlich muß nun Paulus das Xpicml) auveOTaupuupoii im Blick
auf iva 0eaj Zpoin interpretieren. Der negativen Abgrenzung vom
Zugriff des Gesetzes muß eine positive Bestimmung der Existenz
folgen. In welcher Beziehung bedeutet auveOTcujpuupcci ein Leben für
Gott, die Freiheit vom Gesetz auch eine Befreiung von der Sünde?
Darauf antwortet Paulus in V. 20 und führt damit die Bewegung
seiner christologischen Hermeneutik zu Ende. Hinter der Formulierung

Zw bè oukcti 6'fuJ verbirgt sich keine dialektische Aussage. Das
Außersichsetzen des Ichs würde in der unteilbaren Existenz einen
unüberbrückbaren und heillosen Gegensatz schaffen. Ihre
Rechtfertigung wäre nicht gelungen. Die nur scheinbare Dialektik löst
sich, wenn beachtet wird, daß Paulus mit dem Christus, der in ihm
lebt, nicht den auferstandenen, sondern den am Kreuze hängenden

12 Wenn Bouttier (A. 1), 8. 49, mit G. Dix, Le Ministère (1955), S. 70ff.,
das Scbaliach-Institut zum Verständnis der korrespondierenden Identität
zwischen Kreuzestod, Taufe und Getauften heranziehen will, dann ist hier
wie zur entsprechenden Ableitung des Apostolates einzuwenden, daß es sich
um eine nicht belegbare, sachliche Verfremdung und um eine unerlaubte
zeitliche Rücktragung einer spätem Einrichtung mit rein jüdischem und
juridischem Charakter handelt.



V. Hasler, Glaube und Existenz 249

meint. Er sagt nicht: «Ich lebe im Glauben an den auferstandenen
Christus», sondern: «Ich lebe im Glauben an den Sohn Gottes, der
mich geliebt und sich für mich dahingegeben hat.»

Die Existenzbestimmung des Glaubenden durch den Gekreuzigten
erreicht Paulus durch die Heranziehung der bereits erwähnten
Sendungsformel, wie sie auch in Rom. 8, 3f. ; 8, 32 und Joh. 3, 16f.
sichtbar wird. Ereilich muß er dazu die aufgenommene Formel
uminterpretieren. Das hinter der Formel hegende Erniedrigung-Erhöhungs-Schema

einer früheren apokalyptisch bestimmten König-
christologie darf nicht zum Tragen kommen. Darum korrigiert
Paulus entschlossen die Vorstellung eines objektiv ablaufenden,
sakramental vermittelten13, heilsgeschichtlichen oder auch sphärischen

Erlösungsdramas. Nicht Gott, sondern der Sohn vollzieht die

Sendung14. Der Gehorsam des Sohnes wird zur aktiven Liebe
Christi zum Glaubenden und die Hingabe Gottes an die Welt zur
aktiven Selbsthingabe des Sohnes. Paulus erreicht diese wesentliche
Umgestaltung der Sendungsformel durch den Einbau von
Formelelementen aus dem Abendmahlskultus, wie sie uns auch in Rom. 3,

24f. ; 4, 25 und 2. Kor. 5, 21 begegnen15. Hier in der Feier des

Abendmahles bekennt und erfährt ja die Gemeinde, was die Existenz
des Glaubenden, das £r)v èv cfapKi, bestimmt : die am hingegebenen
Leibe Christi partizipierende Gemeinschaft. Mit den interpretierten
Formeln der Glaubensgerechtigkeit, der Sohnessendung und aus der

Abendmahlsliturgie führt Paulus zum Tode Jesu am Kreuz zurück.

13 Wenn J. Hermann, Kyrios und Pneuma (1961), 8. 97. 109. 142,
zwischen einem innergöttlichen, objektiv ablaufenden Heilsprozeß und dessen

subjektiver Aneignimg durch den Menschen mit Hilfe des Hl. Geistes (als
«positive Möglichkeit im Menschen», sie!) unterscheidet, so bleibt er innerhalb

der aristotelischen Kategorien und faßt die existentiale Bestimmung der
christlichen Existenz im Sinne der paulinischen Interpretation in keiner
Weise.

14 Vgl. Sendung und Liebe Gottes in Joh. 3, 16; Rom. 8, 37; Eph. 2, 4

und Christus in priesterlicher Funktion in Eph. 5, 2. 25 und Apk. 1, 5f.
15 Daß die Verbindungen mit dem Gottessohntitel im Blick auf ihren

Inhalt paulinische ad-hoc-Bildungen darstellen, beachtet auch Kramer (A. 3),
S. 185. Popkes (A. 5), S. 240ff. 260ff. 274f., betrachtet Mark. 9, 31a als

traditionsgeschichtlichen Ausgangspunkt des «kerygmatischen Stichwortes»,
wie er die als «Hingabe-Formel» bezeichnete Sendungsformel nennt und
vermutet in Rom. 4, 25 deren Aufnahme durch Paulus. Eine traditionsgeschichtliche

Entwicklung zur Selbsthingabe-Formulierung in Gal. 1, 4 und 2, 20

vermag er indessen nicht nachzuweisen.



250 V. Hasler, Glaube und Existenz

Weil Existenz wesentlich nicht nur im Räume, sondern auch in der
Zeit vollzogen wird, gehört zur Rückführung in den Tod Jesu ein
entsprechendes Verständnis der zeitlichen Situation. Wie gelingt
Paulus diese zeitliche Bestimmung der Existenz

Paulus erreicht sie durch einen Umbau der spätjüdischen Äonenlehre.

Er versteht das Ereignis des Todes Jesu als einen eschatolo-

gischen Vorgang, in dem der geschichtliche attbv ouxoc, zu welchem
auch die Periode des Gesetzes gehörte, seinen endgültigen Abschluß
gefunden hat. Nachdem Gott den toten Jesus von den Toten auferweckt

hatte, begann für den auferstandenen Christus der taujv utXXuiv.

Dies gilt aber nur für die Existenzweise des Auferstandenen. Für
ihn, aber nur für ihn, gehört das Eschaton bereits der Vergangenheit
an16. Er lebt nun in der Verwirklichung der apokalyptischen
Verheißung des N3H Dbisn. Der Glaubende aber verharrt, solange er
selber noch nicht von den Toten auferweckt ist, in der damaligen
eschatologischen Situation des Todes Christi. Er ist wohl mit
Christus gestorben, aber noch nicht mit ihm auferstanden, wie auch
Rom. 6, 1-11 zu verstehen ist. Als mit Christus gestorben verbleibt
also der Glaubende noch in der endzeitlichen Situation des

Gekreuzigten. Bis zum Eintreffen der Totenauferweckung erstreckt
sich darum die Existenz des Glaubenden als die eschatologische
Existenz Jesu am Kreuz.

Das Zrjv èv craptd vollzieht sich als vom Nomos befreite Existenz
darum nur in der Koivuuvia tujv TraBrmcaujv XpiffToû, in der Einge-

ëaxarov

aiùjv ouxoç aîtûv péXXiuv

iiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiniiiimiiiiiii iiiiiiüiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiniiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii^

iiiiiiiiiiiiüiiniiiiiiiiiiiiiiiiii

Existenz

16 «Nicht die Auferstehung, sondern der Tod Christi ist das esehaton und
zwar das vergangene eschaton» sagt E. Fuchs, Die Freiheit des Glaubens
(1949), S. 120.



V. Hasler, Glaube und Existenz 251

staltung des Opfertodes Christi, wie aus Gal. 4, 19, aber auch aus
2. Kor. 4, lOf. ; 6, 4ff. ; Phil. 3, 10 und 21 hervorgeht. Darum
bekennt Paulus in Gal. 6, 17 diese eschatologische Bestimmtheit seiner
Existenz mit den Worten: èfih -fàp xà oxiYpcrra xoû 'Ipaoû èv xw cfui-

paxi pou ßacTxäCiju.

Paulus versteht die durch den Glauben an Jesus Christus
gerechtfertigte Existenz des Christen als die eschatologische Existenz
des gekreuzigten Jesus. Sie vollzieht sich in einer doppelten
Betroffenheit, in der Befreiung vom Gesetz und in der Bestimmung
durch das Leiden Christi. Im Unterschied zu den gesetzeseifrigen
Judenchristen bricht er die traditionellen Glaubensformulierungen
der Gemeinde auf und bringt das in ihnen verschlossene Kerygma
dadurch zur Sprache, daß er das neue Sein des Menschen in die

eschatologische Situation des Todes Jesu hineinbezieht17. Nur im
geduldigen und duldenden Tragen des so verstandenen Kreuzes
wird der Glaube an die Rechtfertigung wieder zur christlichen
Existenz.

Victor Hasler, Bern und Solothurn

17 Vgl. zum Ganzen. R. C. Tannehill, Dying and Rising with Christ (1967),
bes. S. 55ff., der die Anregung zu den vorliegenden Erwägungen gab.


	Glaube und Existenz : hermeneutische Erwägungen zu Gal. 2, 15-21

