Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 25 (1969)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

218 Miszelle

den. Die exakte kirchen- und dogmengeschichtliche Schulung geht ihm ab.
Trotzdem ist er nur sehr bedingt als Eideshelfer fiir den christlichen Glauben
und fiur die rémisch-katholische Speziallehre der Himmelfahrt Mariens zu
gebrauchen. Denn Jung stellt die Wahrheitsfrage sonst nicht. Da83 er sich fiir
die « Wahrheit« der Assumptio so ereifert, ist eine Ausnahme. Er kann, wie
seine Bibliographie erweist, sich auch fiir « Wotan» einsetzen (Neue Schweizer
Rundschau 1936, S. 657-669). Auch zu einem Seminar Hauers iiber den
Tantra-Yoga lieferte er 1935 einen Bericht (unveroffentlichtes Scriptum).
Nietzsches Zarathustra wurde von ihm psychologisch analysiert (Zurich
1934/35). Ebenso hat ein Werk tiber den Zen-Buddhismus von D. T. Suzuki
von ihm ein empfehlendes Vorwort erhalten (Leipzig 1939).

Alle diese Tatbestédnde sind wohl der Grund, warum die Jungsche Lobrede
auf das Mariendogma nicht propagandistisch verwertet worden ist. Denn es
handelt sich um eine Hilfe, die im Grunde sich selber unmoéglich macht. Die
Voraussetzungen von Jungs Beifall zum Assumptionsdogma sind wesentlich
andere als die genuin romisch-katholischen. Nur eine oberflichliche Polemik
konnte sie als Argumente bentitzen.

Wailhelm A. Schulze, Mannheim

Rezensionen

KArL RAHNER u.a. (Hrsg.), Sacramentum Mundz. Theologisches Lexikon fiir
die Praxis. Band 2: Existenzialphilopsohie bis Kommunismus. Freiburg,
Herder, 1968. 1404 Sp.

Der 2. Band des neuen von Karl Rahner herausgegebenen katholischen
Lexikons hilt, was der erste versprochen hat. Es fithrt in die neuesten Frage-
stellungen und Forschungsergebnisse ein. Man erfihrt dort genausogut etwas
iiber den jlingsten Stand der Dekalog-Forschung (Art. Gesetz) wie liber die
Problematik von Bonhoeffers religionsloser Interpretation des christlichen
Glaubens (Art. Gott) oder die Fraglichkeit des Vorrangs der Hermeneutik
als Surrogat fiir die verworfene Metaphysik und die Begrenzung der Aus-
sagen der christlichen Botschaft auf formale Kategorien wie Entscheidung,
Mitteilung, Sprachereignis und Wortgeschehen (Art. Hermeneutik). Das
Stichwort «Hoffnung» gibt Anlal, nicht nur den biblischen Tatbestand zu
entfalten, sondern auch dessen Konsequenzen fiir das gegenwirtige Welt-
verhiltnis des Christen. Zu dem im 1. Band schon behandelten Stichwort
«Christlich-jiidische Zusammenarbeit» ist nun noch ein Artikel iiber «Juden-
tum und Christentum» hinzugekommen, in dem durch die im Vaticanum II
gegebene Lage sehr fein tiber das Verhiltnis der beiden «Vdlker Gottes»
meditiert wird. Dal3 bei «Kerygma» nicht nur das personale, dynamisch-
pneumatische Heilsgeschehen und dessen worthafte Verkiindigung betont
wird, sondern auch dessen amtlich-institutionelle und sakramentale Seite,
verwundert in einem katholischen Lexikon nicht. Allenthalben wird die
Aufarbeitung der Entscheidungen der neuesten Enzykliken und des Vati-
canum II sichtbar, etwa wenn Karl Rahner einen umfassenden Begriff der



Rezensionen 219

Kirchengliedschaft entwickelt im Sinne der Hoffnung auch fiir den, der den
Namen Christi nicht kennt oder meint, ihn ablehnen zu miissen.

Es ist fast selbstverstandlich, dafl sich in diesem Bande auch Stichworte
finden, die man sonst kaum in solchen Werken sucht, etwa « Hominisation»,
wo P. Overhage die neuesten Ergebnisse der anthropologischen Forschung
grundriBartig darstellt samt einer sorgfiltigen Aufzdhlung der differentiellen
und kontinuierlichen Elemente in der Tier-Mensch-Relation; Karl Rahner
verbindet den theologischen Gedanken von der immediata creatio des Men-
schen durch Gott mit dem Gedanken der Evolution. Weiter gehoren in diese
Reihe Stichworte wie «Kolonialismus und Entkolonialisierung», wo sich auch
die Forderung nach einer speziellen selbstkritischen Erklarung der Kirchen
gegen den «theologischen Kolonialismus» findet, sodann « Kommunikations-
mittel». Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

J. Pu. HyATrT (Hrsg.), The Bible in Modern Scholarship. Nashville, Abingdon
Press, 1965. 400 S., $ 7.50.

Zu Ehren des 100. Treffens der «Society of Biblical Litterature» in New
York am 28.-30. Dezember 1964 wurde dieser wichtige Band heraus-
gegeben, in dem die Vortrage der Treffen sowohl der «Society» als auch des
¢«American Textual Criticism Seminar» enthalten sind. R. de Vaux untersucht
methodologische Fragen in der Behandlung der &lteren Geschichte Israels,
A. 8. Kapelrud die Rolle des Kultus in Israel, J. Muilenburg das prophetische
Amt, J. M. Robinson Kerygma und Geschichte im Neuen Testament, J.
Munck Paulusforschung seit A. Schweitzer, K. Stendahl Methode im Stu-
dium der biblischen Theologie, H. G. Conzelmann das 1. christliche Jahr-
hundert, G. Quispel den Gnostizismus und das N. T., D. N. Freedman Ar-
chéologie und die Zukunft der Bibelwissenschaften, K. Aland die Text-
forschung am N.T. seit Westcott und Hort. Interessant sind ferner die
wichtigsten Beitridge zur Diskussion, die hinter den betreffenden Vortrigen
aufgenommen wurden. J. A. Soggin, Rom

HerBeErT HaAG (Hrsg.), Bibel-Lexikon. 2. neubearb. u. verm. Aufl. Ein-
siedeln, Benzinger Verlag, 1968. XX S. 4 1964 Sp. DM 158.—.

1951-1956 erschien die 1. Auflage dieses bald in manche Sprachen tiber-
setzten Werkes. Dal} nach verhiltnism#Big kurzer Zeit eine stark erweiterte
Neuauflage erscheinen sollte, zeugt davon, daB es zu einem wichtigen Hilfs-
mittel der biblischen und orientalistischen Wissenschaften geworden ist.
Angesichts der reichlichen Ausstattung ist der Preis eher niedrig gehalten
worden, was bei der heutigen Lage des Biichermarktes den Leser nur er-
freuen kann.

Die Chronologien sind die in Mitteleuropa iiblichen von J. Begrich und A.
Jepsen. Wichtig und gut tibersichtlich sind die Listen syrisch-palédstinischer
Stadte in dgyptischen Texten, in den Amarna-Texten und in den assyrischen
Konigsinschriften, ferner die in zwei Nachtriagen enthaltenen Tafeln iiber die
Ausgrabungstéitigkeit in Palédstina und tiber MaBe, Gewichte etec.

J. A. Soggin, Rom



220 Rezensionen

AxGeEL GonzALEZ, La oracién en la Biblia. Madrid, Ediciones Cristianidad,
1968. 450 S.

Vorliegender Band bietet erstens eine religionsgeschichtliche, liturgische,
terminologische und gattungsgeschichtliche Untersuchung des Gebetes. Es
folgen eine Abhandlung iiber das Gebet im Alten Testament und eine iiber
das Gebet im Neuen Testament, ein jedes nach seinen Quellen, seiner Ter-
minologie, seinen Formen, seinen Gattungen usw. untersucht. Ein zweiter
Teil bietet eine Anthologie von Gebeten aus dem A.T. und dem N. T. mit
Kommentaren. Hine funfseitige Bibliographie wird auf den letzten Seiten
geboten. J. A. Soggin, Rom

GERHARD WEHR, Spirituelle Interpretation der Bibel als Aufgabe. Hin Beitrag
zum Gesprdich zwischen Theologie und Anthroposophie. Basel, Verlag Die
Pforte, 1968. 87 S. Fr. 7.80.

In gepflegter Weise werden Thesen und Grenzen des Fundamentalismus
und Existentialismus charakterisiert. Wehr meint, der Ausweg aus dem
Dilemma sei die Gedankenwelt R. Steiners. Er hitte auf die tatséchlich
existierenden Fachleute hinweisen kénnen, von denen man etwas Gediegenes
lernen kann, obwohl sie ohne jene Parteiparolen hervortreten.

Bo Reicke, Basel

ErnsT BOLLIGER, Gott offenbart sich. Ein dreifacher Weg durch die Heilige
Schrift in 150 Lektionen mit Hinweis auf die darin enthaltenen Leitlinien.
Von einem Nichttheologen. 1-2. Bern, Blaukreuz-Verlag, 1965-67. 153;
167 S. (nicht paginiert).

Es werden aus Ps., A.T. und N.T. kurze Texte zusammengestellt und im
Blick auf ihren hauptsédchlichen Inhalt charakterisiert, worauf der Verfasser
durch einige Glaubenssiitze ihre Lehre zusammenfa3t. Wer fiir sich allein
oder in einer Gruppe die Bibel mit Andacht lesen will, der findet in diesen
kleinen Bénden ein wertvolles, anregendes Hilfsmittel.

Bo Reicke, Basel

Hermur WEIDMANN, Die Patriarchen und thre Religion im Liché der For-
schung seit Julius Wellhausen. = Forsch. z. Rel. u. Lit. des A.u.N.T.s, 94.
Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1968. 186 S., DM 24.—/28.—.

Wie aus dem Vorwort von E. Wirthwein hervorgeht, wurde die vor-
liegende Arbeit im Herbst 1961 der Theologischen Fakultit Marburg als
Dissertation vorgelegt. Leider wurde der Verfasser bald darauf von einer
schweren Krankheit befallen, einem Leiden, das ihn im Juni 1963 zu einem
verfrithten Tod brachte. Diese tragischen Umsténde erkliren es, warum es
dem Verfasser nicht mehr méoglich gewesen ist, seine Dissertation selber
noch zu iiberarbeiten, wie er es beabsichtigt hatte, bevor er sie dem Druck
iibergab. Man kann Prof. Wiirthwein dankbar sein, daf} er sich dennoch ent-
schlossen hat, diese Arbeit einem gréBeren Kreis zugénglich zu machen. In
der gleichen Reihe ist 1967 eine forschungsgeschichtliche Untersuchung von
M. Weippert tiber die Landnahme der Israeliten in Paléstina erschienen, die



Rezensionen 221

bereits weite Anerkennung gefunden hat. Als Musterbeispiel forschungs-
geschichtlicher Arbeit darf auch das vorliegende Buch gelten. Weidmann be-
schrankt sich, mehr noch als Weippert, auf die Darstellung der wissenschaft-
lichen Diskussion und verzichtet auf eigene Analysen. Dennoch versteht er
es, alle Argumente der Diskussion kritisch abzuwigen und zu wiirdigen.
Seine stete Aufmerksamkeit gilt den Problemen der Methodologie.

In Kap. I untersucht der Verfasser die Sicht der Patriarchen und ihrer
Religion nach J. Wellhausen und seiner Schule. Da der Blick fiir die vor-
literarische Geschichte der Pentateuchquellen noch fehlte, fiel diese Sicht
eher negativ aus. In vehementem Protest gegen Wellhausen erhoben sich
die «konservativen» Forscher (Kap. II), um die Historizitat der Patriarchen
und die Erhabenheit ihrer Religion zu verteidigen. Der « Panbabylonismus»
(Kap. ITI) kam durch seine Methode der willkiirlichen Analogie mit den
Quellen des wiederentdeckten alten Orients zu so phantastischen Ergebnissen,
daB er sich schlieBlich -selber ad absurdum fithrte. E. Meyer und B. Luther
(Kap. IV) gewannen als erste den Blick fiir die vorliterarische « Entwicklungs-
geschichte» der Genesisquellen. Die entscheidende Wendung aber kam mit
der «religionsgeschichtlichen Schule», vor allem mit H. Gunkel und H. Gress-
mann (Kap. V). Trotz seiner durch fragliche Theorien getriibten historischen
Perspektive gelangte Gunkel als erster zur Einsicht, da nur die einzelnen
Traditionseinheiten, d.h. die Einzelsagen, Anspruch auf Urspriinglichkeit
haben kénnen. SchlieBlich haben A. Alt und M. Noth (Kap. VI) mit ihren
epochemachenden Arbeiten die Forschung iiber die Patriarchen sozusagen
auf ihren heutigen Stand gebracht und einen weiten Konsensus erwirkt.
Mit der Entdeckung des Géttertypus der Vatergotter kénnen die Patriarchen
als nomadische Kultstifter angesehen werden, deren Andenken durch ihre
Sippen bis zur Zeit der Landnahme bewahrt worden ist. Damit ist auch das
Problem ihrer Historizitéat gelost, obwohl man tiber die Patriarchen selbst
kaum mehr etwas Konkretes aussagen kann. Seit Alts Erkenntnissen sind
wesentliche Beitrdge nur noch von V.Maag und O. Eissfeldt vorgelegt
worden, und diese bauen die Altschen Thesen aus, indem sie sie teilweise er-
génzen oder korrigieren. Heute noch offene Probleme betreffen das Verhélt-
nis zwischen der kanaaniischen Religionswelt und den Vitergdttern sowie
die Frage des urspringlichen Haftpunktes der Jakobslegenden.

Wenn man die Forschungsgeschichte zum Problemkreis der Patriarchen
tberschaut, so ist es nicht nur erstaunlich, daB, wie Weidmann es betont,
bis zum Erscheinen von Alts «Gott der Viter» in 1929, samtliche alte An-
gichten tiber das Wesen der Patriarchen noch namhaft vertreten wurden,
sondern auch, daf3 die wesentlichen methodischen Ansdtze des heutigen
Konsensus durch Gunkel und Meyer schon im ersten Jahrzehnt unseres
Jahrhunderts dargelegt worden waren. Der Verlauf der Forschung ist also
nicht chronologisch vor sich gegangen, wie es der Aufbau des vorliegenden
Buches nahelegen kénnte, sondern hat sich im groflen parallel abgespielt,
wobei fiir die Folgezeit nicht die eigentlichen Hypothesen, sondern jeweils
die Art der Fragestellung den neuen Impuls gegeben hat.

Zu bedauern ist, daf3 das 7. Kap. der Dissertation, das die Ergebnisse der
archéologischen Forschung behandelte, in der Ausgabe des Buches weg-



222 Rezensionen

gelassen worden ist. Die wichtigen Arbeiten von W. F. Albright und R. de
Vaux bleiben somit unerwihnt. Auch wird es der Leser vermissen, daf3 — aus
freilich verstédndlichen Grinden — die seit 1961 erschienene Literatur nicht
mehr besprochen werden konnte. Uberhaupt ist die nicht-deutsche Forschung
nur wenig beriicksichtigt worden. Bei der Fiille des verarbeiteten Materials
kann man dies aber dem Verfasser kaum verubeln, besonders da die meisten
methodisch wichtigen Fragen in der Tat in der deutschen Forschung er-
arbeitet worden sind. Albert de Pury, Basel und Neuchétel

RorAanD ScuUTZ, Johannes der Tdufer. = Abhandl. zur Theol. des A. und
N.T., hrsg. von W. Eichrodt und O. Cullmann, 50. Ziirich, Zwingli-Verlag,
1967. 149 S. Fr. 18.40.

Schon 1917 trat der Verfasser mit seiner Doktorarbeit auf und hat seit-
dem eine Reihe von Untersuchungen zum Neuen Testament versffentlicht,
welche verschiedene Phasen der Forschung widerspiegeln. In dieser Studie
tuber den Taufer geht er auf das historische Material ein, interessiert sich aber
mehr fur die heilsgeschichtliche Stellung des Johannes. Er will zeigen, wie
die Autoritédt des Taufers der Macht des Messias weichen muBite (S. 82). Mit
bekannten deutschen Gelehrten glaubt er an eine urspriingliche Naherwar-
tung und meint, aus dem Akt der Vorbereitung auf das nahende Gottesreich
sei mit der Konstituierung der Urgemeinde die christliche Taufe entstanden
(S. 120). Bo Reicke, Basel

Hans-Tueo WREGE, Die Uberlieferungsgeschichte der Bergpredigt. = Wiss.
Untersuch. z. N.T., hrsg. von J. Jeremias und O. Michel, 9. Tiibingen, Mohr
(Siebeck), 1968. VIII + 207 S. DM 36.—.

Es ist niitzlich, da mechanisch iibernommene Thesen der Forschung
(idola theatri) in Frage gestellt werden, wie hier die Theorie der Benutzung
einer schriftlichen Logienquelle durch Matth&us und Lukas. Wrege mochte
lieber im Anschlu an J. Jeremias mit einer miindlichen Uberlieferung rech-
nen. Die von anderen Forschern geduflerte Kritik der Zweiquellentheorie
beschiftigt ihn weniger?.

Wesentlich ist fiir den Verfasser die Feststellung, da8 Matthéus in seinen
Zitaten mit einer Erfiillung des Gesetzes, in seinen Antithesen aber mit des-
sen Aufhebung durch Jesus rechnet. Das sei ein Widerspruch, der auf ein
vormatthiisches und vorliterarisches Stadium der Uberlieferung hinweise
(S. 2f.). Eine literarkritische Analyse von drei Teilen der Bergpredigt: den
Seligpreisungen, Antithesen und Schluworten (S. 5-155), bildet das Haupt-
stiick und soll zeigen, wie beweglich das vorliegende Material war, so daf
verschiedene Schwerpunkte entwickelt werden konnten 2.

In einem Exkurs (S. 155-180) tiber Matth. 12, 32 und Luk. 12, 10 (wer
etwas gegen den Geist sagt) mochte Wrege beweisen, dall keine schriftliche

1 U. a. X. Léon-Dufour, Les évangiles et I’histoire de Jésus (1963); W. R.
Farmer, The Synoptic Problem. A Critical Analysis (1964).

2 Mit diesem Problem beschiftigte sich auch T. Wanngérd, Lirjungen och
vérlden. En studie till Lukas’ bergspredikan 6:20-49 (Diss. Uppsala 1943).



Rezensionen 223

Vorlage den zwei parallelen Logien zugrunde lag. Sie seien ohne literarischen
Kontakt miteinander in der urchristlichen Uberlieferung umgelaufen, hitten
aber schon in diesem Stadium zwei Varianten der Logientradition angehért,
die verschiedenes Spruchgut umfaften (S. 164). Bei solchen vorredaktionel-
len Motivverbindungen und iibergeordneten Zusammenhingen mdchte
‘Wrege von «Vorstrukturen» sprechen (S. 4, 172-190)32.

Durch die kontinentale Gestaltpsychologie beeindruckt, studierten briti-
sche Religionsforscher in den dreiBiger Jahren das «Pattern» und in den
vierziger Jahren schwedische Exegeten das «Motiv»*. Gleich nach dem Krieg
damit konfrontiert, lehnten deutsche Forscher solches Denken rundweg ab.
Es bereitet Freude, zu sehen, wie sich in deutscher Exegese das Bediirfnis
nach der Annahme von motivischen Vorstrukturen schlieBlich doch meldet.
Hitte in Deutschland einer der Koryphéen mit dieser Neuheit iiberrascht,
wire der Erfolg schon lingst gesichert gewesen. Bo Reicke, Basel

Paoro Ricca, Die Eschatologie des Vierten Evangelitums. Zurich, Gotthelf-
Verlag, 1966. 196 S. Fr. 15.80.

Obwohl der Verfasser bedauert, er habe die Ausgabe seiner 1961 in Basel
eingereichten Dissertation nicht sorgfiltig genug bearbeiten kénnen, muB
man sie mit Dankbarkeit begriiBen. Die Frage der Eschatologie des vierten
Evangeliums ist ohne Zweifel eine der schwierigsten und zugleich wichtigsten
der neutestamentlichen Wissenschaft. Ohne die Qumransekte fiir den einzigen
Hintergrund zu halten, weist Ricca Dodds Theorie von den drei Hauptquellen
(Philo, Hermetica, Mandéismus) ab. Er ist eher geneigt, mit Percy eine anti-
gnostische Tendenz anzunehmen, was die gnostische Terminologie erkliren
kann.

Der Verfasser hat richtig gesehen, da@ es fir Johannes wesentlich ist, Jesus
in der Geschichte, en sarki, zu zeichnen. Er hiatte hier auch zu den Johannei-
schen Briefen referieren kénnen. Aber wenn er erklédren will, warum Johannes
gerade das, was er erzdhlt, so erzéhlt, fithrt er den gefdhrlichen Begriff sym-
bolisch ein. Also wird das geschichtliche Auftreten nicht an und fiir sich be-
deutsam, sondern als Symbol fir eine andere Wirklichkeit, eine von héherer
Ordnung. Vielleicht wire es besser, die Bediirfnisse der Verkundigung und
das Evangelium als Predigt mehr zu betonen.

Dialektisch stellt er zwei Auffassungen von Geschichte bei Johannes gegen-
einander. Einerseits fithrt er Bultmann an, der um die Geschichte des Einzel-
nen und seiner Begegnung mit der Geschichte Jesu gesammelt ist, anderer-
seits Corell, der im Begriff der Kirche das Zentrum der johanneischen An-
schauung meint gefunden zu haben. Im ersten Fall kommt das geschichtliche
Schema zu kurz, alles wird im jetzigen Erlebnis konzentriert, im zweiten wird

3 Ubernommen sei der Ausdruck von C. H. Dodd, According to the
Scriptures. The Sub-Structure of New Testament Theology (1952). Dodd
meint aber eine alttestamentlich bestimmte Grundschicht der Christologie.

¢ 8. H. Hooke (ed.), Myth and Ritual (1933), mit einer Reihe von nach-
folgenden Schriften; I. Engnell und B. Reicke, Traditionshistorisk metod:
Svenskt bibliskt uppslagsverk, 2 (2. Aufl. 1963), Sp. 1254-64.



224 Rezensionen

dieses Schema alles, d.h. das Geschehen des Reiches Gottes wird mit der
Kirche identisch. Dem Verfasser steht dagegen fest, dall wir bei Johannes
eine wirkliche Geschichte von der Auferstehung an bis zum endzeitlichen
Kommen Jesu entwickelt sehen.

Die Darstellung zerfillt danach in drei Kapitel. Im ersten wird «das
eschatologische Ereignis» (consummatum est) behandelt und im zweiten
«der jingste Tag» (et veniet consummatio). Im dritten folgt so «das eschato-
logische nyn» (continuum eschatologicum). HEs ist schade, daB das letzte
Kapitel zu kurz geworden ist. Eigentlich liegt ja gerade da das wirkliche
Problem. Fraglich ist hier schon der Begriff continuum. Wir haben in den
ersten Kapiteln konstatiert, da die beiden Gesichtspunkte da sind, eine
eschatologische Offenbarung in der Geschichte in der Person Jesu Christi und
eine Offenbarung jenseits der Geschichte im endzeitlichen Gericht. Wo ist
dann Raum fiir ein eschatologisches Continuum ?

Der Verfasser meint, fur dieses Continuum zwei Begriffe gefunden zu ha-
ben, den Heiligen Geist und den Glauben. In diesen Begriffen soll also beides
zum Ausdruck kommen. Das continuum eschatologicum soll nicht ein Drittes
sein an der Seite der geschichtlichen und endzeitlichen Offenbarung. Fiihrt
das nicht zum Einzelnen als Brennpunkt der ganzen Problematik? Der Ver-
fasser hat sein Material sehr einsichtvoll behandelt. Als Beispiel kann ange-
fihrt werden, wie er Corells Betonung von Jesus als Konig vertieft. Sicher ist
Jesus Konig, aber dieser Begriff soll mit dem Bild des Hirten komplettiert
werden. Und da treten die Ziige des leidenden Gottesknechtes deutlich her-
vor. Sein Reich ist nicht von dieser Welt.

Erik Esking, Orebro, Schweden

J. N. SEVENSTER, Do You Know Greek? How Much Greek Could The First
Jewish Christians Have Known? = Suppl. to Novum Testamentum, 19.
Leiden, E. J. Brill, 1968. viii + 197 p.

This book, the title of which is slightly deceiving, is a comprehensive
study of the literary and archeological evidence available from the first
centuries of our era. It is written to show the extent to which the Greek
language had permeated the environment of the primitive church. There are
four parts: a long introduction, sections dealing with the literary and archeo-
logical evidence, and then a conclusion. Throughout the study the author is
very conscious of the date of the material involved so that we may place
the evidence in its proper perspective with relation to the period of the
primitive church.

In the introduction Sevenster shows his interest chiefly in relation to the
authorship problems of the epistles, James and I Peter. He reaches the
conclusion that we can not reason, on the basis of the language evidence
available, that the brother of our Lord could not have composed the epistle
of James. Many have observed this epistle is of good quality Greek. If the
brother of our Lord could have written good Greek, then we should presume
that Jesus had knowledge of this language also.

The literary evidence begins with an examination of the N. T. showing
the clues we have to the languages used in N. T. times. There was a large



Rezensionen 225

group of Christians in the early church who spoke mostly Greek. It is possible
this was their only language. From the various citations in the Rabbinic
writings he concludes that many rabbis were probably familiar with the
Greek language. Josephus gives us the impression that Aramaic was the most
familiar language in Palestine but the knowledge of Greek was ordinary to
freemen and even slaves could acquire it if they wished.

In Palestine itself, we can draw no hard and fast rules as to the boundary
of the Greek language. This rule applies not only to territory but also to the
social class. We can find no region where the population seemed isolated and
thus insulated from the incursions of Greek culture. In this light he examines
inscriptions mostly from the burial places and synagogues and some sundry
letters. Certainly the most important evidence comes from the Bar Cochbah
period where this Jewish leader felt free to communicate with his lieutenants
in any of three languages. There is no reason to suppose this does not also
reflect the true language situation in Palestine during the century.

I have found this work very valuable. Its results will be equally as im-
portant to the field of form criticism as they are to the studies of authorship.
If the work of Sevenster is sustained, and I believe this is likely, it will no
longer be possible to assume that the Greek of the Gospels must have arisen
on Syrian soil and was the result of the translation of the church.

David W. Wead, Minneapolis, Minn.

Oscar CurLrMANN, Hiudes de théologie biblique. (Bibliothéque Théologique.)
Neuchétel, Delachaux & Niestlé, 1968. 206 S.

Dal} in der sténdig wechselnden theologischen Situation immer wieder
eine neue Sammlung von Artikeln, Vortrigen und Aufsétzen von Oscar
Cullmann erscheinen und einen groflen Leserkreis finden kann (man denke
nur an den dicken Band «Vortrige und Aufsitze 1925-1962», der in 1967
erschien, und an den Sammelband «The Early Church», der letztes Jahr in
den Vereinigten Staaten in einer neuen Ausgabe herauskam), zeigt den be-
stindigen Wert seiner Theologie. Eine dhnliche Sammlung wie die vorlie-
gende ist schon vor vier Jahren in franzosischer Sprache erschienen (La foi
et le culte de I'église primitive, 1964). Wahrend aber jener Band meistens
Artikel enthilt, die sich mit Problemen der alten Kirche befassen, so stellt
dieser Band solche Artikel zusammen, welche sich auf die Probleme der
Christologie und der heilsgeschichtlichen Theologie beziehen. Alle diese Ar-
tikel sind einzeln schon franzdsisch erschienen, so daf3 der Wert dieses Bandes
eigentlich darin besteht, da der franzésische Leser die wichtigsten Artikel
und Studien Cullmann’s leicht erreichen kann.

Das Buch ist in drei Abschnitte eingeteilt. — 1. Als Einleitung zum Ganzen
lesen wir tiber «Die Notwendigkeit der Theologie fiir die Kirche nach dem
Neuen Testament». — 2. Der erste Hauptteil enthélt christologische Essais,
und hier findet man &ltere und bekannte Artikel: « Weihnachten in der alten
Kirche», «O dmiow pou épxduevocn, «Die Hoffnung der Kirche auf die
Wiederkunft Christi nach dem Neuen Testament». — 3. Der zweite Hauptteil
ist heilsgeschichtlichen Beitrigen gewidmet und enthélt folgende mneuere
Artikel: «Der Staat im Neuen Testament», «Mythos und ‘Entmythologisie-

15



226 ‘ Rezensionen

rung’ im Neuen Testament», «LL’Evangile johannique et I’histoire du saluty,
«Die Tradition als exegetisches, historisches und theologisches Problem». —
Am Ende des Buches steht ein Verzeichnis von zitierten Bibelstellen und
zitierten Autoren. Diese Beitrige sind dem deutschen Leserkreis schon be-
kannt. Alle, auller dem kurzen, an der Tagung der Stud. N. T. Soc. in Lou-
vain, 1964 gehaltenen Vortrag «L’Evangile johannique et I’histoire du salut»
(New Test. Stud. 2, 1964) sind in irgendeiner Form auch deutsch erschienen.
Wir miissen also hier nicht auf theologische Wiirdigung eingehen.

Was nun Cullmann besonders in Amerika zu einem der einflulreichsten
Theologen der Gegenwart macht, ist neben der Originalitét seiner Gedanken
sein einzigartiger Stil, mit dem er schwer versténdliche theologische Begriffe
klar darstellen kann. Dafiir sind diese Artikel, die grundlegende Probleme
wissenschaftlich behandeln, gute Zeugen. Niemand, der etwas vom Wechsel
theologischer Interessen weil3, wird natiirlich behaupten, daB heilsgeschicht-
liche Theologie, wie sie von Cullmann reprisentiert ist, immer gleich populér
bleiben wird. Aber man muB3 auch nicht unbedingt ein Cullmann-Schiiler
sein, um zuzugeben, dall Oscar Cullmann’s Beitridge die neutestamentliche
Theologie und die Theologie titberhaupt in einer Weise bereichert haben, die
als eine dauernde Prigung gelten diirfen. Stephen Benkd, Philadelphia, Pa.

Leo Pruss, Die Jeremia-Homilie Pesikta Rabbati Kapitel 26. Eine synagogale
Homilie aus nachtalmudischer Zeit iiber den Propheten Jeremia und die Zer-
stirung des Tempels. Kritische Edition nebst Ubersetzung und Kommentar.
= Studia Delitzschiana, 10. Stuttgart, W. Kohlhammer Verlag, 1966.
101 S. DM 00.—.

Der Verfasser, durch eine Reihe von Publikationen in deutscher und
hebraischer Sprache ausgewiesen und seit 1962 Dozent fiur Judaistik an der
Universitat Minchen, legt hier seine Habilitationsschrift vor.

Es handelt sich um die erste von drei Homilien fiir die drei Sabbate vor
dem Fasten am 9. Ab, dem Gedenktag an die Tempelzerstorungen der Jahre
587 v.Chr. und 70 n.Chr., wie sie die Pesikta Rabbati enthilt. Diese, im
Unterschied zur élteren Pesikta de Rab Kahana, die GroBe benannt, ist eine
Sammlung von 48 Lese-«Abschnitten» zu den Festen und ausgezeichneten
Sabbaten. Sie wird im 9.Jahrhundert in Italien entstanden sein. Da sie, wie
Prijs sagt, zu den Stiefkindern der rabbinischen Literatur gehort, ist sie
wenig (und bisher nur hebriisch) kommentiert worden und nur in schlechten
Ausgaben erhalten. Prijs war darum wohlberaten, seiner Arbeit das einzige
bekannte Manuskript (MS Parma) zugrunde zu legen. Aber auch dies bietet
einen reichlich verwilderten Text, so dal nur aus dem stetigen Vergleich mit
den Editionen und dem Jalkut, der den Stoff zum Teil auch enthilt, eine
einigermalien lesbare Version zu ermitteln ist.

Mit Sorgfalt und Geschick hat sich Prijs dieser Aufgabe unterzogen. Eine
gut orientierende Einleitung, die Unterteilung des Textes in 19 Sinnabschnitte,
seine Ubersetzung und Kommentierung sind wohlgelungen. Fragwiirdig er-
scheinen mir indessen die lexikographischen Anmerkungen. Hier ist oft schon
mit Kdéhler und Dalman zurechtzukommen. Auch die breite, allerdings ge-
rechtigte Kritik an Wiinsches Teiliibersetzung von 1882 hétte doch noch be-



Rezensionen 227

strichen werden sollen, nachdem der Verfasser nach Abschluf3 der Arbeit
selbst feststellen konnte, dal Wiinsches Zweitbearbeitung von 1894 die Feh-
ler der ersten, soweit ich sehe ausnahmslos, berichtigt hat. Eine Reihe von
Druckfehlern, meist im hebriischen Text, ist leider stehengeblieben. Zu
S. 33, Anm. 35, hitte die Monographie von Shaul Esh «Der Heilige (Er sei
gepriesen)», Leiden, 1957, genannt werden kénnen, zu S. 32, Anm. 31, B.
Dinaburg, Zion und Jerusalem als Gestalten im historischen BewuBtsein
Israels (hebr.): Zion 16 (1951), S. 1-17.

Inhaltlich handelt es sich in der Homilie um einen midraschischen Bericht
iiber das Leben Jeremias von seiner Geburt bis zu seiner Riickkehr in das zer-
storte Jerusalem. Dabei ist der Prophet fast so etwas wie der Garant der
Schechina in der Stadt, dazu préadestiniert, weil er mit Adam, Jakob und
Jesaja einer von den vier Menschen ist, die in der Schrift « Geschépfe» (jesu-
rim) genannt werden. Die Gestalt seiner Mutter flieBt ganz mit der des buhle-
rischen Zion zusammen, mit dessen Schicksal er auch auf diese Weise unlés-
bar verbunden ist. Erst als er die Stadt verlaBt (gegen die biblische Uber-
lieferung!), kann das Zerstérungswerk beginnen, das mehr vom Herrn selber
als von den Feinden vollzogen wird: «Eine eroberte Stadt habt ihr erobert,
ein erschlagenes Volk habt ihr erschlagen !» Darum kann mit seiner Riickkehr
nach Jerusalem von Babel, wohin er die Golah begleitet hatte, das Ganze
endlich, wenn auch mit einem eschatologischen Ausblick und Gebet, trostlich
schlieBen. — Der homiletischen Zielsetzung zuliebe bleibt aber nicht nur die
im Bibeltext vorliegende historische Abfolge der Ereignisse auller acht, die
Erziahlung wird ins Wunderhafte gesteigert, Beziehungen zwischen einander
fremden Personen geschickt hergestellt, der Text vergrobernd ausgesponnen
und verdeutlicht. Auch die Ausdeutung der Namen der Hauptpersonen
(nomen est omen) ist ein beliebtes Stilmittel. An der Geschlossenheit der
ganzen Homilie und ihrer Zusammengehérigkeit mit den beiden folgenden
ist, wie Prijs nachweist, nicht ldnger zu zweifeln. Sie sollen in Selbstbesinnung
und Beugen das Fasten am Trauertag vorbereiten. — Es wére nun reizvoll,
das Zusammenwachsen dieses midraschischen Materials iiber Jeremia, das in
der Pesikta freilich nicht vollstdndig vorliegt, zuriickzuverfolgen. Sicher hat
erst die abermalige und endgiiltige Zerstorung des Tempels im Jahre 70 n.
Chr. diese Art Literatur kriftig sprielen lassen. Das verraten auch die nicht
wenigen griechischen Fremdwérter unserer Pesikta, die ganze Farbung des
Stoffes und vor allem die Beziehungen zur syrischen Baruchapokalypse. Wie-
viel das auf Jeremia beziligliche Qumranmaterial schon davon weill, bliebe
festzustellen.

Alles in allem eine fiir den Theologen und Religionshistoriker dankens-
werte, anregende Einflihrung in einen entlegenen, aber reizvollen Stoff.

Erich Grof3, Mainz

CerisTOoF GEsTRICH, Zwingli als Theologe. Glaube wnd Geist beim Ziircher
Reformator. = Stud. zur Dogmengesch. u. system. Theol., 20. Ziirich,
Zwingli Verlag, 1967. 193 S. Fr. 21.—.

Von den drei Aufgaben, die der Verfasser sich gestellt hatte, ndmlich zu
zeigen, «von welchen Voraussetzungen aus Zwingli als Theologe gedacht hat,



228 Rezensionen

welche Impulse er von der traditionellen Theologie, vom Humanismus und
von der Reformation Luthers empfing und wie diesen Einflussen gegeniiber
Zwinglis theologische und geistige Eigenart zu bestimmen ist», konnte er
in seiner knappen Untersuchung nicht gut mehr als die erste losen. Zur Be-
wiltigung der beiden anderen hitte es einer umfassenden Erarbeitung der
Theologie des deutschen Humanismus — vor allem Reuchlins und Erasmus’ —,
aber auch einer Analyse des durch diese vermittelten Gedankengutes der
Florentiner Akademie bedurft. Von diesem Hintergrund, den kiirzlich Wil-
helm Maurer fiir Melanchthon imponierend entfaltet hat, und von dem her
ganz sicher auch Zwingli verstanden werden mul}, hat der Verfasser keine
rechte Vorstellung, auch wenn er gelegentlich auf erasmianische und pla-
tonisch-stoische Elemente bei Zwingli verweist. Das belegt nicht zuletzt die
stereotyp einseitige Kennzeichnung der spétmittelalterlichen Frommigkeit
und die These, Zwinglis Theologie biete «eine Zusammenfassung der wich-
tigsten bisher (sc. bis zur Reformation) bekannten Ketzereien». Mit einer
derartigen Kennzeichnung wird mehr verdunkelt als geklart. Hier bleibt der
Forschung also noch ein gutes Stiick Arbeit, die freilich erst nach einer zu-
sammenfassenden Darstellung der geistigen Situation in Deutschland und
der Schweiz zu Beginn des 16. Jahrhunderts geleistet werden konnte.

Die Losung der ersten Aufgabe nimmt der Verfasser in Angriff, indem er —
der Untertitel ist treffend gewéhlt — eine eingehende Spezialuntersuchung
zum Glaubensbegriff Zwinglis und seinem Verhaltnis zum «Geist» bietet.
Sehr differenziert wird im ersten Teil, « Glaube und Wissen», in vier Schritten
(Glaube und Erfahrung, Vernunft, Wissen, Schrift) gezeigt, daB es fir
Zwingli um eine rein geistige Erfahrung geht, und dafl auf Grund der Her-
kunft aus dem gleichen Geist Glaube und Wissen weder in Gegensatz noch
Ergidnzung zueinander stehen, sondern identisch. sind. Daher gibt es auch
zwischen erleuchteter philosophischer Vernunft, deren Zeugnisse Zwingli
eklektisch in der antiken Philosophie findet, und der Schrift keinen Wider-
spruch: Gottes Geist kann sich nicht widersprechen. Nachdem der zweite
Teil, «Gott und Menschy, zunéichst die drei Phasen des Glaubens (als von
Gottes Geist ausgehende Bewegung, die Gottes- und Selbsterkenntnis bringt
und dem Menschen dadurch Gottvertrauen und sittliche Erneuerung er-
moglicht) dargelegt hat, wird — abweichend von der bisherigen Forschung,
aber tiberzeugend — Zwinglis Gotteslehre von der Christologie aus entfaltet,
wobei wieder der Geistbegriff als pragend erscheint. Ohne dafl auf die An-
thropologie ndher eingegangen wird, erweitert der dritte Teil, «Glaube und
Wirklichkeit», die Untersuchung des Glaubensversténdnisses durch Kldarung
der Kategorien «Innen» und «Aullen», der Sakramentslehre, des Verhalt-
nisses von Glaube und Wort und endlich der fiir den Glauben verwandten
Terminologie. Dabei werden die im ersten Teil gewonnenen Ergebnisse be-
statigt und untermauert. Gleichzeitig wird ganz knapp am heilsgeschicht-
lichen Aufri3 der Zwinglischen Theologie, ihrer Stinden- und Rechtfertigungs-
lehre, vor allem aber dem Verhiltnis von Glaube und Werk die Auswirkung
des Glaubensbegriffs aufgewiesen.

In allen Teilen versucht der Verfasser zu zeigen, dal3 ein starrer Geist-
Fleisch-Dualismus, eine Augustin gegeniiber verénderte «Illuminations-



Rezensionen 229

theorie», die Notwendigkeit eine romunabhéngige Theologie dogmatisch zu
begriinden und der in der alttestamentlichen Prophetie vergeistigte Gottes-
gedanke Zwingli zu einem ausgesprochenen «Spiritualisten» haben werden
lassen. Das erschwerte Zwingli, sich von den Téufern abzusetzen. Freilich
macht der Verfasser gleichzeitig deutlich, da3 Zwinglis Theologie nichts mit
«Rationalismus» oder «Aufklirungy zu tun hat, sondern insgesamt durchaus
mittelalterlich geblieben ist.

Problematisch bleibt, daB in der Darstellung Zwingli konsequent mit
Luther konfrontiert wird. War die Absicht auch nur, Zwinglis Gedanken
dadurch zu klidren, so kommt es doch zu einer Beurteilung von dem Witten-
berger aus, wenn bei Zwingli eine gesetzliche Predigt gefunden, auf Grund
der Christologie eine letztlich spekulative Gotteslehre festgestellt und seine
Theologie insgesamt als theologia gloriae bezeichnet wird. Ob mit dieser
Einordnung in Luthers Theologie, die selbst nicht historisch hinterfragt wird,
etwas gewonnen ist, sei dahingestellt. Wahrscheinlich wiren die vielen guten
Beobachtungen, die in der Arbeit enthalten sind, in dem oben angedeuteten
Kontext besser verstanden worden. Gottfried Seebafl, Hamburg

GUNTHER BAUER, Anfinge tduferischer Gemeindebildungen in Franken. =
Einzelarbeiten aus der Kirchengeschichte Bayerns, 43. Niirnberg, Verein
fiir bayerische Kirchengeschichte, 1966. XV 4 190 S. DM 21.—.

Eine erschopfende Darstellung der Anfinge des Téufertums in Franken
ist hier entstanden. Mit Akribie und subtiler Auswertung aller verfiigharen,
zum groffen Teil noch ungedruckten Aktenstiicke und weiterer Dokumente,
1aBt Giinther Bauer vor uns die Geschichte des frithen Taufertums im ganzen
frinkischen Raum erstehen.

Dabei geht er so vor, daB er jeden Téuferkreis fiir sich bis ins kleinste
nach folgenden Gesichtspunkten analysiert: Entstehung und Werden der
Gemeinden, ihre Entwicklung und ihr Ende, das Gemeindeleben, der organi-
satorische Aufbau der Gemeinden, Beziehungen zu Brudergemeinden inner-
halb Frankens. Jede Einzelgemeinde wird soweit als nur irgend mdglich in
ihrer Eigenart und Bedeutung dargestellt, und die Spuren auch nebenséch-
licher Téauferfithrer werden, soweit es die Quellen iiberhaupt erlauben, genau
nachgezeichnet. — Dem Verfasser liegt vor allem an den historischen Fakten.
Die Lehre der Taufer und ihre verschiedenen Schattierungen werden jeweils
nur in groben Ziigen, und soweit sie zum Verstdndnis der historischen Zu-
sammenhdnge notwendig sind, angefithrt. Das Buch will in erster Linie deut-
lich machen, daf3 das Taufertum in Franken aus wirklichen christlichen Ge-
meinden bestand, die sich zu groBeren Kreisen zusammenschlossen. Dem fast
tberall sofort einsetzenden radikalen Zugriff des Magistrates war aber die
Tendenz zu einer umfassenden T&uferkirche deshalb nicht gewachsen, weil
das Téaufertum trotz groBter Anstrengungen seiner fithrenden Kopfe (Hans
Hut, Marx Maier und Georg Nespitzer) unter den &uBerst erschwerten Um-
stéanden zu sehr mit seinen Charismatikern stand und fiel.

Es gehort zu den ganz besonderen Verdiensten dieses Buches, dal} es den
Nachweis erbringt, wie falsch die lange Zeit iibliche Auffassung ist (welche
falschlicherweise schon die ersten Téuferverfolgungen in Franken recht-



230 Rezensionen

fertigte), das Frankische Téaufertum sei eng verhéingt gewesen mit den Zielen
des Bauernkrieges. Das Gegenteil ist wahr. Die Téuferbewegung Frankens
schlof nachdriicklich jede Gewaltanwendung aus. Auch der Vorwurf eines
uberheblichen Spiritualismus trifft auf die Frénkischen T#ufer nicht zu.
Erst in der, hier m. E. erstmals so genau erforschten Tréumersekte unter
Georg Volk, die aber keine Téufergemeinde war, kam es, gerade als Folge der
Vernichtung des Taufertums, zur krankhaften Flucht in die Privatoffen-
barung als der letzten Konsequenz verzweifelter Wahrheitssucher.

Das Buch von Giinther Bauer kann den neuesten Bemithungen um die Ge-
schichte und das Wesen des Téaufertums einen wesentlichen Dienst leisten
und ermoglicht mit seinen Hauptergebnissen weit iiber die Lokalgeschichte
hinaus eine sachgemifBe Wiirdigung des frithen Téufertums tiberhaupt.

Walter E. Meyer, Bern

ALEXANDRE GANoczy, Hcclesia ministrans. Dienende Kirche und kirchlicher
Dienst bei Calvin. = Okumen. Forschungen, I. Ekklesiolog. Abt., 3. Frei-
burg, Herder, 1968. 439 p. DM. 56.—.

En 1964, I'abbé A. Ganoczy publiait en frangais un ouvrage sur Calvinl.
Il en a repris la matiére dans le livre dont nous rendons compte en y ajoutant
quelques précisions et surtout un chapitre entier dans lequel il confronte les
positions calviniennes et les constitutions du concile du Vatican en sa deu-
xiéme session. Il amorce ainsi de fagon plus directe le dialogue avec les pro-
testants qu’il souhaitait dés son premier ouvrage.

L’auteur affirme que le concile Vatican II partageait la préoccupation
maitresse de Calvin: réformer I’Eglise sur le fondement des Ecritures (p. 344).
Le concile reconnait que 1I'Ecriture, seule inspirée, est la régle supréme, le
fondement de la théologie, la substance et la norme de la prédication. Le
réle de la Tradition se borne & transmettre la Parole de Dieu et I'interpréta-
tion qu’en donnent les Péres. Lorsque les Péres ne sont pas d’accord, le
magistére pontifical est habilité a trancher la difficulté.

Dés lors, il n’est pas surprenant de constater que les travaux du concile
rejoignent les théses ecclésiologiques de Calvin sur plusieurs points: L'Eglise
nait de 1’élection éternelle de Dieu. Elle est la mére qui enfante les fidéles,
la servante qui vient en aide & leur faiblesse. — Elle vit des dons que le Saint
Esprit confére aux fidéles pour le bien de I’ensemble. — La succession aposto-
lique n’est pas une succession de personnes mais une continuité du ministére
dont Dieu a doué son Eglise. '

Cependant, les points de controverse restent importants. M. Ganoczy en
cite quelques uns: les marques de la vraie Eglise, le sacerdoce du prétre, le
caractére sacramentel de ’ordination, 'offrande & Dieu du sacrifice de la
messe, le primat du pape.

Et 'auteur de conclure: si les deux ecclésiologies étaient des systémes
fermés, il y aurait peu d’espoir d’entente, mais Vatican II marque le passage
d’une écclésiologie de l'institution & une doctrine de la fonction; c’est un

1 A. Ganoczy, Calvin. Théologien de 1'église et du ministéere. = Unam
sanctam, 18 (1964).



Rezensionen 231

pas vers la position calviniste. Au reste, «ni la doctrine de Calvin, ni l'ec-
clésiologie catholique me présentent, Dieu merci, des symptémes de pétri-
fication». Jean-Daniel Burger, Neuchatel

JArL HEMBERG, Religion och metafysik. Axel Higerstroms och Anders Nygrens
religionsteorier och dessas inflytande @ svensk religionsdebatt. Stockholm,
Aktiebolaget Tryckmans, 1966. Skr. 52.50.

Hemberg behandelt in seiner Dissertation zwei wichtige Gestalten des
modernen schwedischen Geisteslebens: den ehemaligen Uppsalaer Philoso-
phen A. Hégerstrom (1868-1911) und den weltbekannten Systematiker und
Bischof Anders Nygren — und zwar beide im Blick auf ihre metaphysisch-
ontologischen Voraussetzungen, wie sie sich in ihren theoretischen Denkan-
satzen darstellen.

Der 1. Hauptteil des Buches ist dem Philosophen Hégerstrom, seiner
Theorie von der «verderblichen Metaphysik» und dem sich aus dieser Theorie
ergebenden Religionsbegriff gewidmet. Der 2. Hauptteil befalt sich mit der
religionsphilosophischen Problematik der « Schule von Lund», als deren Ver-
treter A. Nygren und R. Bring behandelt werden. Hemberg bringt eine aus-
fithrliche Besprechung der neueren Literatur tiber die «Schule von Lund»
und lehnt G. Wingrens Kritik an A. Nygren als Mi8verstdndnis ab.

Die Arbeit von Hemberg macht dem mitteleuropéischen Leser u.a. deut-
lich, wie stark und lebhaft die religionsphilosophische Arbeit auch nach 1918
in den nordischen Léndern weitergegangen ist und wie intensiv man sich dort
mit der Philosophie auseinandersetzte — eine Aufgabe, die gerade im deutsch-
sprachigen Raum seit Jahrzehnten mehr verdringt als gesehen und wahr-
genommen wurde. Gotthold Miiller, Basel

GERHARD NOLLER, Heidegger und die Theologie. Beginn und Fortsetzung der
Diskussion. = Theologische Biicherei. Neudrucke und Berichte aus dem
20. Jahrhundert, System. Theol., 38. Minchen, Chr. Kaiser Verlag, 1967.
344 S. Fr. 20.80.

Die bewdhrte Reihe wird hier durch einen wichtigen Themenkreis ergénzt.
Nach einem ausfiithrlichen Vorwort des Herausgebers (8. 7-29) kommen im
I. Teil zur Diskussion in den Jahren 1929-35 G. Kuhlmann, K. Heim,
R. Bultmann, K. Léwith, E. Brunner, E. Fuchs und W. Link mit je einem
Beitrag (die meisten aus Zs. Th. Ki.) zu Wort. Im II., der Diskussion nach
dem Kriege geltenden Teil klammert Noller die in «Neuland in der Theolo-
gie»! dokumentierten Aspekte aus, um dort vernachlédssigten Raum zu geben.
Hier sind 5 Abhandlungen von K. Barth, U. Luck, H. Franz, G. Noller und
H. Jonas abgedruckt, so dal sich beide Werke in der Dokumentation dieses
Themenkreises gut ergénzen. Jirgen Fangmeier, Wuppertal

1 J. M. Robinson und J. B. Cobb (Hrsg.), Neuland in der Theologie,
1. Der spitere Heidegger und die Theologie; 2. Die neue Hermeneutik
(1964-65).



232 Rezensionen

RENE MARLE, Bultmann und die Interpretation des Neuen Testamentes. =
Konfessionskundl. und kontroverstheol. Studien, 1. 2., erw. Aufl. Pader-
born, Bonifacius-Druckerei, 1967. 231 S.

Das 1956 franzosisch verdffentlichte und 1959 in deutscher Ubersetzung
erschienene Buch wurde von V. Subilia im gleichen Jahr besprochen®. In
der 2. Auflage ist die Zahlung der Kapitel geéndert und dem Ganzen ein I1I.
Teil hinzugefiigt, der das Charakteristische im Denken Bultmanns heraus-
stellen will. Die drei Kapitel dieses Teiles sind die folgenden: 1. Eine Theo-
logie vom Wort Gottes; 2. Das Alte Testament im Glauben der Christen;
3. Die Kirche des Neuen Testamentes.

Als ein Ergebnis der vergangenen zehn Jahre stellt Marlé in der « Schluf3-
bemerkung» bessere und tiefere Kenntnisse des Protestantismus dar. Der
Haupteinwand dieses neben G. Hasenhiittls Arbeit «Der Glaubensvollzug»
(1963) immer noch bedeutsamsten katholischen Werkes tiber Bultmann
bleibt jedoch nach wie vor derselbe: er entgehe der Versuchung des Idealis-
mus oder des «Transzendentalismus» (S. 225) nicht, indem er den Schritt
von einer bloB angekiindigten Offenbarung zur wirklichen Fleischwerdung
verweigere (S. 216). Zur Definition der christlichen Botschaft verwende seine
Worttheologie nur das, «was in der einseitig judaistischen Linie liegt» (S. 199),
jedoch fiithre paradoxerweise gerade diese «semitistische Auffassung der Of-
fenbarung» zur Bedeutungsverminderung des Alten Testamentes (S. 201f.).

Die auf Bultmanns philosophische Auffassung zuriickzufithrende Vor-
herrschaft des bloBen «Ereignisses» trage die Schuld auch daran, daB er in
bezug auf die Kirche eine ungerechtfertigte Auswahl aus der neutestament-
lichen Fiille trifft und diese — der eingeschriankten Sicht des Werkes und der
Person Christi entsprechenden — Aspekte zur Norm der Ekklesiologie erhebt.

Dem Buch kommt innerhalb der 6kumenischen Diskussion insofern eine
Bedeutung zu, als es den wesentlichen Unterschied zwischen der katholischen
und der protestantischen Theologie, in der Atmosphdre des Verstehens-
willens, klar erkennen 143t, wie dies Bultmann selbst bemerkt hat 2.

Ervin Valyi-Nagy, Budapest

ErnsT BENZ. Glaube, Geist, Geschichie. Festschrift fiir Hrnst Benz zum 60. Ge-
burtstag am 17. November 1967. Hrsg. von Gerhard Miiller und Winfried
Zeller. Leiden, E. J. Brill, 1967. XII + 572 S. Gld. 80.—.

47 Schiiler, Freunde und Bewunderer des Marburger Theologen und Reli-
gionswissenschaftlers Benz haben flir den Jubilar einen bunten Straul3 von
Abhandlungen zu einer Festschrift gebunden, die trotz ihrer formalen und
thematischen Mannigfaltigkeit zusammen ein geordnetes Miteinander von
erforschten Sachverhalten aus den Bereichen Mensch—Welt, Kirche—Verkin-
digung—Amt, Mystik—Spiritualismus, westliches-6stliches Christentum, Reli-
tionen—Missionen—Okumenik ergeben. Denn trotz der Vielfalt der Gegen-
stédnde dieses Ensembles bildet dessen Basis und Struktur die stillschweigende
Voraussetzung, da es hier umn Haltung und Leistungen von Menschen geht,

1 Theol. Zeitschr. 15 (1959), S. 455-458.
2 R. Bultmann, Glauben und Verstehen, 3 (1960), S. 185. 189.



Rezensionen 233

welche verschiedenen Religionen, Konfessionen und kirchlichen Institutionen
verhaftet sind; d.h. es geht um positive Erforschung dessen, was religions-
wissenschaftlich «in Griff genommen» werden kann, selbst dann, wenn es sich
um prophetisch Erschautes oder mystisch Erlebtes handelt. Nicht einmal der
Beitrag des Quantentheoretikers Pascual Jordan (die Zahl , = 210000) f§]]t
aus der Reihe, weil sein Thema «das geheimnisvolle schépferische Kénnen ist,
das wir in der Natur tétig sehen», also irgendwie der Schépfer, zu dem sich
die institutionierte Christenheit in ihrem Credo bekennt.

Damit ist schon angedeutet, dall diese Schar wissenschaftlicher Autoren
nicht zu den Theologen zéhlt, die es mit K. Barth, D. Bonhoeffer und anderen
halten, welche in der biblischen Offenbarung und existentiellem Wesen der
Christenheit keine «Religion» sehen wollen. Werner Kohler dreht in seinem
Beitrag (Theologie und Religion) den Spiel sogar um: «Die Theologie von
Barth und Bonhoeffer hat zwar darin recht, da@ sie sich entschieden gegen
alle Versuche abgrenzt, Gott in Griff zu nehmen ; sie setzt sich aber sofort ins
Unrecht, wo sie vorschnell allgemeine Urteile iiber alle Religionen fallt und
diese dann dazu noch mit dem gottlichen Urteil itber den Unglauben identi-
fiziert.» Im Einklang damit sind denn auch ungefihr alle Beitrige dieser
Festschrift Untersuchungen und Berichte tiber Konkreta aus der Welt der
Religionen, der Religionsgeschichte, der christlichen Kirchengeschichte (ins-
besondere der Ostkirchenkunde), der 6kumenischen Bestrebungen alter und
neuer Zeit, auch wenn sie, wie die kurze Betrachtung von Paul Schiitz, das
IT. Vatikanische Konzil als «ein heilsgeschichtliches Ereignis» rithmen, «weil
es eine schopferische Auflosung der Institution (Kirche) einleitet und da-
durch den Weg o6ffnet fiir die Ecclesia spiritualis... Das Corpus spirituale
(Christi) war immer da..., doch der «Geist» allein weill das Zukiinftige, weil
er allein es machty». Schiitz verbindet hier also rationale Beobachtung des
Tatsiachlichen mit glaubender Ausdeutung. Auf grundsétzlich derselben Linie
bewegt sich der Beitrag Eberhard Amelungs tiber den Religionsbegriff P. Til-
lichs: «Religion ist nicht eine Funktion des menschlichen Geistes neben ande-
ren, sondern die Erfahrung des Elementes des Unbedingten in allen anderen
Funktionen..., ein Verhalten des Geistes, in dem Praktisches, Theoretisches
und GefithlsméBiges in komplexer Einheit verbunden sind... die tiefste, alles
erschiitternde und alles neu erbauende Sinnwirklichkeit.» Notabene die Er-
fahrung einer besonderen Sinnwirklichkeit, die sich folgerichtig auch wissen-
schaftlich ermitteln ld8t. Hier soll nicht mit synthetischen Postulaten ope-
riert, sondern analytisch geforscht werden; eine theologisch-wissenschaftliche
Erkenntnismethode, welche die Bezeichnung einer neuen Philosophia peren-
nis verdienen mag, deren Skyline sich als Hintergrund ungefihr der ganzen
Festschrift abzeichnet.

E. Benz hat daran gewil3 seine Freude, denn es bestatigt ihm, dal man als
Theologe auch in der zweiten Hélfte des 20.Jahrhunderts enzyklopéadisches
Interesse an allem Tatséchlichen der religitsen Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft haben darf. Er, der Polyhistor, mag immer wieder gern in den
540 Seiten blédttern und sich von seinen Schiilern und Freunden, die er in
Deutschland, Frankreich, Italien, in den Lindern der Ostkirche, in den USA,
in Indien und Japan hat, oft bizarre Steine darbieten lassen zur Ergéinzung



234 Rezenstonen

des groBen Mosaiks seiner Welt- und Menschenerkenntnisse, welches des-
wegen nie vollendet sein kann, weil es empirische Wirklichkeit widerspiegelt.
Wer ldse da nicht dankbar mit?

Der Anhang der Festschrift bietet auf 27 Seiten eine noch unvollstdndige
«Bibliographie Ernst Benz 1928-1966», namlich 42 selbstéandige Werke, 25
bearbeitete und edierte Werke, 328 Abhandlungen und 77 Rezensionen!

Erwin H. Schneider, Wien

HemwriceE WIESEMANN, Das Heil fiir Israel. Stuttgart, Calwer Verlag, 1965.
224 S. Fr. 9.80.

Der Titel des Buches ist ansprechend. In der Einleitung wirkt zunéchst
erstaunlich des Verfassers Versicherung, daf} er «keinerlei Ressentiments
gegen das Volk Israel» in seinem Herzen trage und «niemals Empfindungen
des Antisemitismus gehegt und diesen stets verurteilt» habe (S. 14). Dann
folgen in immer neuen Anldufen so hart wie ungeschitzt die Gegeniiber-
stellungen: Israels Hoffnung ginge aufs Irdisch-AuBerliche, Materiell-
Fleischliche; in umgekehrter Entsprechung dazu sei die Kirche erfullt von
Himmlisch-Innerlichem, Geistig-Geistlichem. Juden leben nach Wiesemann
im unterbelichteten Dédmmerschein, in der Nacht, Christen dagegen im
Sonnenmeer und Himmelslicht. Dort werde auf Blut und Gesetz vertraut,
hier sei das Gesetz zu Ende, gelte reiner Glaube. Israels Messiashoffnung war
ein Trugbild; darum haben sie auch den Gottessohn verworfen und getotet,
ihn ans Kreuz gebracht. Infolge davon wurden sie verworfen (S. 171; 191),
sind unfruchtbar, erstarrt, tot (S. 152). Thnen ist «auf Nimmerwiedersehen»
der Abschied gegeben (S. 163), darum gibt es fir dieses Israel keine Hoffnung
und kein Heil (S. 189). Schon der Herr selbst habe die Messianitdt «gerei-
nigt» von rabbinisch-jiidischen Bestandteilen (S. 22) und seine Jiinger vom
Volk Israel getrennt (8. 80); entsprechend habe Paulus den Trennungsstrich
zum Judentum gezogen (S. 94). Die Kirche habe die Synagoge abgeldst
(S. 25; 38f.): in einer Stufenfolge der Uberlegenheit wurde die alte Gemeinde
durch die neue ausgewechselt (S. 24-27; 120). «An die Stelle Israels ist die
Gemeinde getreten. Sie ist die Hoffnung Israels, ohne dal} Israel es wubte
oder nachtriglich wahrhaben willy» (so S.193; dhnlich S. 94). Und diese
Sétze werden durch das Zeugnis der Viter des 2. nachchristlichen Jahr-
hunderts — darunter Marcion und Barnabas — bestatigt (S. 194-207).

Der Verfasser nimmt fur sich in Anspruch, daf er leidenschaftsloser als
andere und menschlichen Konstruktionen und Systemen miBtrauender
(S. 115; 144), mit ausschlieBlich exegetischen und theologischen Methoden
«die Meinung Jesu und der Apostel iiber die Zukunft Israels in heilsgeschicht-
licher Hinsicht» habe ergriinden wollen (S. 14). Er belegte seinen Entwurf
teils mit seitenlanger Aneinanderreihung von Bibelzitaten (etwa S. 43-45),
mit wortlicher Wiederholung oder auch mit wortreicher Paraphrase (etwa
S. 30-37). Das Ganze soll gestiitzt werden durch (wiederum seitenlang ge-
reihte) Zitate vor allem aus A. Schlatters Kommentaren, gelegentlich auch
aus P. Billerbecks Zusammenfassung (in einem Zitat, S. 132f., finden sich 16
Ungenauigkeiten).

Aber wortliche Wiederholung und Paraphrase ergibt noch keine hermeneu-



Rezensionen 235

tisch verantwortete Exegese. Im allgemeinen hort Wiesemann gerade da auf,
wo die Arbeit der Ubersetzung eigentlich anfangen sollte. Nur wo ihm neu-
testamentliche Aussagen im Wege stehen, weil sie Positives iiber das nicht-
christliche Israel enthalten, da begniigt er sich nicht mit Nacherzéhlen und
Ausschmiicken (so versucht er die Worte an Maria oder an die Jiinger, Luk.
1, 33 bzw. Apg. 1, 6, so zu wenden, dal diese Menschen noch nicht fihig
gewesen seien, die Grofle des Geschehens wirklich zu erfassen; S. 137; 141;
auch der paulinische locus classicus tiber Israel wird bemerkenswert kurz
paraphrasiert; so wurden dem Vers Rém. 11, 26 nicht ganz zwei Seiten ge-
widmet).

Wiesemann hat das Neue Testament ganz auf sich gestellt, er wollte es
ohne Ricksicht auf zeitgeschichtliche Fragen exegesieren. Thm ist es nicht
ein Dokument zunichst innerjiidischer Auseinandersetzung. Aber wie soll
es denn anders verstanden werden koénnen, wenn nicht als Nachhall des
Kampfes um Israel auf dem Grunde der gemeinsamen Bibel. In der Spannung
zwischen den Gruppen und in der verschiedenen Stellung zu Rom sind die
Gegensitzlichkeiten und daraus resultierend Apologie und Polemik begriin-
det. Gelost aus diesen Zusammenhingen entstehen Zerrbilder von Gruppen;
weder die eine noch die andere wiire so, wie sie hier dargestellt worden sind,
lebens- und vor allem iiberlebensfihig gewesen. Aber Wiesemann scheint
auch vom jidisch-christlichen Dialog unberiihrt geblieben zu sein. Hier sind
sich in den letzten Jahren Menschen begegnet, die fragen, ob nicht gerade
ein in aller Harmlosigkeit vorgetragener, aber zuletzt eben doch unbiblischer
Antijudaismus immer wieder das Fundament dargestellt hat fiir einen Anti-
semitismus, der auch das Christentum an seiner Wurzel bedroht. Daf3 Wiese-
mann die Dringlichkeit des Gespriches zwischen Juden und Christen fiir die
Vergangenheit so wenig gespiirt hat wie fiir die Gegenwart, das kann einen
Leser schwer erschiittern und tief traurig machen.

Reinhold Mayer, Tiibingen

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

ScewEiz. Evangelisches Missions-Magazin 113, 1 (1969): J. Rossel, Ver-
kiindigung und Dienst im Vollzug der Kirche (3—14); A. Fankhauser, Wachs-
tumsprobleme einer Kirche im Raum des Animismus (15-33); W. Bieder,
Auslandgemeinde und Mission (34-43). Internationale kirchliche Zeitschrift
59, 1 (1969): K. Pursch, Zur Neuordnung des eucharistischen Hochgebetes,
IIT (1-33). Kerchenblatt fiir die reformierte Schweiz 125, 7, 8 (1969): U. He-
dinger, Repression und Pseudobefriedung. H. Marcuse (82-85; 97-101). 8:
K. Barth, Katholische und reformierte Predigten am Radio (114-116); Th.
Miller, Zum theologischen Ort des Gesprichs (116-119). Neue Zeitschrift fiir
Missionswissenschaft 25, 1 (1969): A. Sohier, Mgr. A. Favier et la protection



	Rezensionen

