
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


218 Miszelle

den. Die exakte kirehen- und dogmengeschichtliche Schulung geht ihm ab.
Trotzdem ist er mir sehr bedingt als Eideshelfer für den christlichen Glauben
und für die römisch-katholische Speziallehre der Himmelfahrt Mariens zu
gebrauchen. Denn Jung stellt die Wahrheitsfrage sonst nicht. Daß er sich für
die «Wahrheit« der Assumptio so ereifert, ist eine Ausnahme. Er kann, wie
seine Bibliographie erweist, sich auch für «Wotan» einsetzen (Neue Schweizer
Rundschau 1936, S. 657-669). Auch zu einem Seminar Hauers über den

Tantra-Yoga lieferte er 1935 einen Bericht (unveröffentlichtes Scriptum).
Nietzsches Zarathustra wurde von ihm psychologisch analysiert (Zürich
1934/35). Ebenso hat ein Werk über den Zen-Buddhismus von D. T. Suzuki
von ihm ein empfehlendes Vorwort erhalten (Leipzig 1939).

Alle diese Tatbestände sind wohl der Grund, warum die Jungsche Lobrede
auf das Mariendogma nicht propagandistisch verwertet worden ist. Denn es
handelt sich um eine Hilfe, die im Grunde sich selber unmöglich macht. Die
Voraussetzungen von Jungs Beifall zum Assumptionsdogma sind wesentlich
andere als die genuin römisch-katholischen. Nur eine oberflächliche Polemik
könnte sie als Argumente benützen.

Wilhelm A. Schulze, Mannheim

Rezensionen

Karl Rahner u.a. (Hrsg.), Sacramentum Mundi. Theologisches Lexikon für
die Praxis. Band 2 : Existenzialphilopsohie bis Kommunismus. Freiburg,
Herder, 1968. 1404 Sp.

Der 2. Band des neuen von Karl Rahner herausgegebenen katholischen
Lexikons hält, was der erste versprochen hat. Es führt in die neuesten
Fragestellungen und Forschungsergebnisse ein. Man erfährt dort genausogut etwas
über den jüngsten Stand der Dekalog-Forschung (Art. Gesetz) wie über die
Problematik von Bonhoeffers religionsloser Interpretation des christlichen
Glaubens (Art. Gott) oder die Fraglichkeit des Vorrangs der Hermeneutik
als Surrogat für die verworfene Metaphysik und die Begrenzung der
Aussagen der christlichen Botschaft auf formale Kategorien wie Entscheidung,
Mitteilung, Sprachereignis und Wortgeschehen (Art. Hermeneutik). Das
Stichwort «Hoffnung» gibt Anlaß, nicht nur den biblischen Tatbestand zu
entfalten, sondern auch dessen Konsequenzen für das gegenwärtige
Weltverhältnis des Christen. Zu dem im 1. Band schon behandelten Stichwort
«Christlich-jüdische Zusammenarbeit» ist nun noch ein Artikel über «Judentum

und Christentum» hinzugekommen, in dem durch die im Vaticanum II
gegebene Lage sehr fein über das Verhältnis der beiden «Völker Gottes»
meditiert wird. Daß bei «Kerygma» nicht nur das personale,
dynamischpneumatische Heilsgeschehen und dessen worthafte Verkündigung betont
wird, sondern auch dessen amtlich-institutionelle und sakramentale Seite,
verwundert in einem katholischen Lexikon nicht. Allenthalben wird die
Aufarbeitung der Entscheidungen der neuesten Enzykliken und des
Vaticanum II sichtbar, etwa wenn Karl Rahner einen umfassenden Begriff der



Rezensionen 219

Kirchengliedschaft entwickelt im Sinne der Hoffnung auch für den, der den
Namen Christi nicht kennt oder meint, ihn ablehnen zu müssen.

Es ist fast selbstverständlich, daß sich in diesem Bande auch Stichworte
finden, die man sonst kaum in solchen Werken sucht, etwa «Hominisation»,
wo P. Overhage die neuesten Ergebnisse der anthropologischen Forschung
grundrißartig darstellt samt einer sorgfältigen Aufzählung der differentiellen
und kontinuierlichen Elemente in der Tier-Mensch-Relation; Karl Rahner
verbindet den theologischen Gedanken von der immediata creatio des
Menschen durch Gott mit dem Gedanken der Evolution. Weiter gehören in diese
Reihe Stichworte wie «Kolonialismus und Entkolonialisierung», wo sich auch
die Forderung nach einer speziellen selbstkritischen Erklärung der Kirchen
gegen den «theologischen Kolonialismus» findet, sodann «Kommunikationsmittel».

Heinz-Horst Schrey, Heidelberg

J. Ph. Hyatt (Hrsg.), The Bible in Modern Scholarship. Nashville, Abingdon
Press, 1965. 400 S., $ 7.50.

Zu Ehren des 100. Treffens der «Society of Biblical Littérature» in New
York am 28.-30. Dezember 1964 wurde dieser wichtige Band
herausgegeben, in dem die Vorträge der Treffen sowohl der «Society» als auch des
«American Textual Criticism Seminar» enthalten sind. R. de Vaux untersucht
methodologische Fragen in der Behandlung der älteren Geschichte Israels,
A. S. Kapelrud die Rolle des Kultus in Israel, J. Muilenburg das prophetische
Amt, J. M. Robinson Kerygma und Geschichte im Neuen Testament, J.
Munck Paulusforschung seit A. Schweitzer, K. Stendahl Methode im
Studium der biblischen Theologie, H. G. Conzelmann das 1. christliche
Jahrhundert, G. Quispel den Gnostizismus und das N. T., D. N. Freedman
Archäologie und die Zukunft der Bibelwissenschaften, K. Aland die
Textforschung am N. T. seit Westcott und Hort. Interessant sind ferner die
wichtigsten Beiträge zur Diskussion, die hinter den betreffenden Vorträgen
aufgenommen wurden. J. A. Soggin, Rom

Herbert Haag (Hrsg.), Bibel-Lexilcon. 2. neubearb. u. verm. Aufl.
Einsiedeln, Benzinger Verlag, 1968. XX S. + 1964 Sp. DM 158.—.

1951-1956 erschien die 1. Auflage dieses bald in manche Sprachen
übersetzten Werkes. Daß nach verhältnismäßig kurzer Zeit eine stark erweiterte
Neuauflage erscheinen sollte, zeugt davon, daß es zu einem wichtigen
Hilfsmittel der biblischen und orientalistischen Wissenschaften geworden ist.
Angesichts der reichlichen Ausstattung ist der Preis eher niedrig gehalten
worden, was bei der heutigen Lage des Büchermarktes den Leser nur
erfreuen kann.

Die Chronologien sind die in Mitteleuropa üblichen von J. Begrich und A.
Jepsen. Wichtig und gut übersichtlich sind die Listen syrisch-palästinischer
Städte in ägyptischen Texten, in den Amarna-Texten und in den assyrischen
Königsinschriften, ferner die in zwei Nachträgen enthaltenen Tafeln über die
Ausgrabungstätigkeit in Palästina und über Maße, Gewichte etc.

J. A. Soggin, Rom



220 Rezensionen

Angel Gonzalez, La oraciôn en la Biblia. Madrid, Ediciones Cristianidad,
1968. 450 S.

Vorliegender Band bietet erstens eine religionsgeschiehtliche, liturgische,
terminologische und gattungsgeschiehtliche Untersuchung des Gebetes. Es
folgen eine Abhandlung über das Gebet im Alten Testament und eine über
das Gebet im Neuen Testament, ein jedes nach seinen Quellen, seiner
Terminologie, seinen Formen, seinen Gattungen usw. untersucht. Ein zweiter
Teil bietet eine Anthologie von Gebeten aus dem A. T. und dem N. T. mit
Kommentaren. Eine fünfseitige Bibliographie wird auf den letzten Seiten
geboten. J. A. Soggin, Rom

Gebhard Wehr, Spirituelle Interpretation der Bibel als Aufgabe. Ein Beitrag
zum Gespräch zwischen Theologie und Anthroposophie. Basel, Verlag Die
Pforte, 1968. 87 S. Fr. 7.80.

In gepflegter Weise werden Thesen und Grenzen des Fundamentalismus
und Existentialismus charakterisiert. Wehr meint, der Ausweg aus dem
Dilemma sei die Gedankenwelt R. Steiners. Er hätte auf die tatsächlich
existierenden Fachleute hinweisen können, von denen man etwas Gediegenes
lernen kann, obwohl sie ohne jene Parteiparolen hervortreten.

Bo Reiche, Basel

Ernst Bolliger, Gott offenbart sich. Ein dreifacher Weg durch die Heilige
Schrift in 150 Lektionen mit Hinweis auf die darin enthaltenen Leitlinien.
Von einem Nichttheologen. 1-2. Bern, Blaukreuz-Verlag, 1965-67. 153;
167 S. (nicht paginiert).

Es werden aus Ps., A.T. und N.T. kurze Texte zusammengestellt und im
Blick auf ihren hauptsächlichen Inhalt charakterisiert, worauf der Verfasser
durch einige Glaubenssätze ihre Lehre zusammenfaßt. Wer für sich allein
oder in einer Gruppe die Bibel mit Andacht lesen will, der findet in diesen
kleinen Bänden ein wertvolles, anregendes Hilfsmittel.

Bo Reiche, Basel

Helmut Weidmann, Die Patriarchen und ihre Religion im Licht der
Forschung seit Julius Wellhausen. Forsch, z. Rel. u. Lit. des A. u. N. T.s, 94.

Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1968. 186 S., DM 24.-/28.-.
Wie aus dem Vorwort von E. Würthwein hervorgeht, wurde die

vorliegende Arbeit im Herbst 1961 der Theologischen Fakultät Marburg als
Dissertation vorgelegt. Leider wurde der Verfasser bald darauf von einer
schweren Krankheit befallen, einem Leiden, das ihn im Juni 1963 zu einem
verfrühten Tod brachte. Diese tragischen Umstände erklären es, warum es
dem Verfasser nicht mehr möglich gewesen ist, seine Dissertation selber
noch zu überarbeiten, wie er es beabsichtigt hatte, bevor er sie dem Druck
übergab. Man kann Prof. Würthwein dankbar sein, daß er sich dennoch
entschlossen hat, diese Arbeit einem größeren Kreis zugänglich zu machen. In
der gleichen Reihe ist 1967 eine forschungsgeschichtliche Untersuchung von
M. Weippert über die Landnahme der Israeliten in Palästina erschienen, die



Rezensionen 221

bereits weite Anerkennung gefunden hat. Als Musterbeispiel
forschungsgeschichtlicher Arbeit darf auch das vorliegende Buch gelten. Weidmann
beschränkt sich, mehr noch als Weippert, auf die Darstellung der wissenschaftlichen

Diskussion und verzichtet auf eigene Analysen. Dennoch versteht er
es, alle Argumente der Diskussion kritisch abzuwägen und zu würdigen.
Seine stete Aufmerksamkeit gilt den Problemen der Methodologie.

In Kap. I untersucht der Verfasser die Sicht der Patriarchen und ihrer
Religion nach J. Wellhausen und seiner Schule. Da der Blick für die
vorliterarische Geschichte der Pentateuchquellen noch fehlte, fiel diese Sicht
eher negativ aus. In vehementem Protest gegen Wellhausen erhoben sich
die «konservativen» Forscher (Kap. II), um die Historizität der Patriarchen
und die Erhabenheit ihrer Religion zu verteidigen. Der «Panbabylonismus»
(Kap. III) kam durch seine Methode der willkürlichen Analogie mit den
Quellen des wiederentdeckten alten Orients zu so phantastischen Ergebnissen,
daß er sich schließlich selber ad absurdum führte. E. Meyer und B. Luther
(Kap. IV) gewannen als erste den Blick für die vorliterarische «Entwicklungsgeschichte»

der Genesisquellen. Die entscheidende Wendung aber kam mit
der «religionsgeschichtlichen Schule», vor allem mit H. Gunkel und H. Gress-

mann (Kap. V). Trotz seiner durch fragliche Theorien getrübten historischen
Perspektive gelangte Gunkel als erster zur Einsicht, daß nur die einzelnen
Traditionseinheiten, d. h. die Einzelsagen, Anspruch auf Ursprünglichkeit
haben können. Schließlich haben A. Alt und M. Noth (Kap. VI) mit ihren
epochemachenden Arbeiten die Forschung über die Patriarchen sozusagen
auf ihren heutigen Stand gebracht und einen weiten Konsensus erwirkt.
Mit der Entdeckung des Göttertypus der Vätergötter können die Patriarchen
als nomadische Kultstifter angesehen werden, deren Andenken durch ihre
Sippen bis zur Zeit der Landnahme bewahrt worden ist. Damit ist auch das
Problem ihrer Historizität gelöst, obwohl man über die Patriarchen selbst
kaum mehr etwas Konkretes aussagen kann. Seit Alts Erkenntnissen sind
wesentliche Beiträge nur noch von V. Maag und O. Eissfeldt vorgelegt
worden, und diese bauen die Altschen Thesen aus, indem sie sie teilweise
ergänzen oder korrigieren. Heute noch offene Probleme betreffen das Verhältnis

zwischen der kanaanäisehen Religionswelt und den Vätergöttern sowie
die Frage des ursprünglichen Haftpunktes der Jakobslegenden.

Wenn man die Forschungsgeschichte zum Problemkreis der Patriarchen
überschaut, so ist es nicht nur erstaunlich, daß, wie Weidmann es betont,
bis zum Erscheinen von Alts «Gott der Väter» in 1929, sämtliche alte
Ansichten über das Wesen der Patriarchen noch namhaft vertreten wurden,
sondern auch, daß die wesentlichen methodischen Ansätze des heutigen
Konsensus durch Gunkel und Meyer schon im ersten Jahrzehnt unseres
Jahrhunderts dargelegt worden waren. Der Verlauf der Forschung ist also
nicht chronologisch vor sich gegangen, wie es der Aufbau des vorliegenden
Buches nahelegen könnte, sondern hat sich im großen parallel abgespielt,
wobei für die Folgezeit nicht die eigentlichen Hypothesen, sondern jeweils
die Art der Fragestellung den neuen Impuls gegeben hat.

Zu bedauern ist, daß das 7. Kap. der Dissertation, das die Ergebnisse der
archäologischen Forsch\mg behandelte, in der Ausgabe des Buches weg-



222 Rezensionen

gelassen worden ist. Die wichtigen Arbeiten von W. F. Albright und R. de
Vaux bleiben somit unerwähnt. Auch wird es der Leser vermissen, daß - aus
freilich verständlichen Gründen - die seit 1961 erschienene Literatur nicht
mehr besprochen werden konnte. Überhaupt ist die nicht-deutsche Forschung
nur wenig berücksichtigt worden. Bei der Fülle des verarbeiteten Materials
kann man dies aber dem Verfasser kaum verübeln, besonders da die meisten
methodisch wichtigen Fragen in der Tat in der deutschen Forschimg
erarbeitet worden sind. Albert de Pury, Basel und Neuchâtel

Roland Schütz, Johannes der Täufer. Abhandl. zur Theol. des A. und
N.T., hrsg. von W. Eichrodt und O. Cullmann, 50. Zürich, Zwingli-Verlag,
1967. 149 S. Fr. 18.40.

Schon 1917 trat der Verfasser mit seiner Doktorarbeit auf und hat
seitdem eine Reihe von Untersuchungen zum Neuen Testament veröffentlicht,
welche verschiedene Phasen der Forschung widerspiegeln. In dieser Studie
über den Täufer geht er auf das historische Material ein, interessiert sich aber
mehr für die heilsgeschichtliche Stellung des Johannes. Er will zeigen, wie
die Autorität des Täufers der Macht des Messias weichen mußte (S. 82). Mit
bekannten deutschen Gelehrten glaubt er an eine ursprüngliche Naherwartung

und meint, aus dem Akt der Vorbereitung auf das nahende Gottesreich
sei mit der Konstituierung der Urgemeinde die christliche Taufe entstanden
(S. 120). Bo Reiche, Basel

Hans-Theo Wbebb, Die Überlieferungsgeschichte der Bergpredigt. Wiss.
Untersuch, z. N.T., hrsg. von J. Jeremias und O. Michel, 9. Tübingen, Mohr
(Siebeck), 1968. VIII + 207 S. DM 36.-.
Es ist nützlich, daß mechanisch übernommene Thesen der Forschung

(idola theatri) in Frage gestellt werden, wie hier die Theorie der Benutzung
einer schriftlichen Logienquelle durch Matthäus und Lukas. Wrege möchte
lieber im Anschluß an J. Jeremias mit einer mündlichen Überlieferung rechnen.

Die von anderen Forschern geäußerte Kritik der Zweiquellentheorie
beschäftigt ihn weniger1.

Wesentlich ist für den Verfasser die Feststellung, daß Matthäus in seinen
Zitaten mit einer Erfüllung des Gesetzes, in seinen Antithesen aber mit dessen

Aufhebung durch Jesus rechnet. Das sei ein Widerspruch, der auf ein
vormatthäisches und vorliterarisches Stadium der Überlieferung hinweise
(S. 2f.). Eine literarkritische Analyse von drei Teilen der Bergpredigt: den
Seligpreisungen, Antithesen und Schlußworten (S. 5-155), bildet das Hauptstück

und soll zeigen, wie beweglich das vorliegende Material war, so daß
verschiedene Schwerpunkte entwickelt werden konnten2.

In einem Exkurs (S. 155-180) über Matth. 12, 32 und Luk. 12, 10 (wer
etwas gegen den Geist sagt) möchte Wrege beweisen, daß keine schriftliche

1 U. a. X. Léon-Dufour, Les évangiles et l'histoire de Jésus (1963); W. R.
Farmer, The Synoptic Problem. A Critical Analysis (1964).

2 Mit diesem Problem beschäftigte sich auch T. Wanngârd, Lärjungen och
världen. En Studie tili Lukas' bergspredikan 6:20-49 (Diss. Uppsala 1943).



Rezensionen 223

Vorlage den zwei parallelen Logien zugrunde lag. Sie seien ohne literarischen
Kontakt miteinander in der urchristlichen Überlieferung umgelaufen, hätten
aber schon in diesem Stadium zwei Varianten der Logientradition angehört,
die verschiedenes Spruchgut umfaßten (S. 164). Bei solchen vorredaktionellen

Motiwerbindungen und übergeordneten Zusammenhängen möchte
Wrege von «Vorstrukturen» sprechen (S. 4, 172-190)3.

Durch die kontinentale Gestaltpsychologie beeindruckt, studierten britische

Religionsforscher in den dreißiger Jahren das «Pattern» und in den
vierziger Jahren schwedische Exegeten das «Motiv»4. Gleich nach dem Krieg
damit konfrontiert, lehnten deutsche Forscher solches Denken rundweg ab.
Es bereitet Freude, zu sehen, wie sich in deutscher Exegese das Bedürfnis
nach der Annahme von motivischen Vorstrukturen schließlich doch meldet.
Hätte in Deutschland einer der Koryphäen mit dieser Neuheit überrascht,
wäre der Erfolg schon längst gesichert gewesen. Bo Reiche, Basel

Paolo Ricca, Die Eschatologie des Vierten Evangeliums. Zürich, Gotthelf-
Verlag, 1966. 196 S. Fr. 15.80.

Obwohl der Verfasser bedauert, er habe die Ausgabe seiner 1961 in Basel
eingereichten Dissertation nicht sorgfältig genug bearbeiten können, muß
man sie mit Dankbarkeit begrüßen. Die Frage der Eschatologie des vierten
Evangeliums ist ohne Zweifel eine der schwierigsten und zugleich wichtigsten
der neutestamentlichen Wissenschaft. Ohne die Qumransekte für den einzigen
Hintergrund zu halten, weist Ricca Dodds Theorie von den drei Hauptquellen
(Philo, Hermetica, Mandäismus) ab. Er ist eher geneigt, mit Percy eine anti-
gnostische Tendenz anzunehmen, was die gnostische Terminologie erklären
kann.

Der Verfasser hat richtig gesehen, daß es für Johannes wesentlich ist, Jesus
in der Geschichte, en sarki, zu zeichnen. Er hätte hier auch zu den Johanneischen

Briefen referieren können. Aber wenn er erklären will, warum Johannes
gerade das, was er erzählt, so erzählt, führt er den gefährlichen Begriff
symbolisch ein. Also wird das geschichtliche Auftreten nicht an und für sich
bedeutsam, sondern als Symbol für eine andere Wirklichkeit, eine von höherer
Ordnung. Vielleicht wäre es besser, die Bedürfnisse der Verkündigung und
das Evangelium als Predigt mehr zu betonen.

Dialektisch stellt er zwei Auffassungen von Geschichte bei Johannes
gegeneinander. Einerseits führt er Bultmann an, der um die Geschichte des Einzelnen

und seiner Begegnung mit der Geschichte Jesu gesammelt ist, andererseits

Corell, der im Begriff der Kirche das Zentrrun der johanneischen
Anschauung meint gefunden zu haben. Im ersten Fall kommt das geschichtliche
Schema zu kurz, alles wird im jetzigen Erlebnis konzentriert, im zweiten wird

3 Übernommen sei der Ausdruck von C. H. Dodd, According to the
Scriptures. The Sub-Structure of New Testament Theology (1952). Dodd
meint aber eine alttestamentlich bestimmte Grundschicht der Christologie.

4 S. H. Hooke (ed.), Myth and Ritual (1933), mit einer Reihe von
nachfolgenden Schriften; I. Engneil und B. Reicke, Traditionshistorisk metod:
Svenskt bibliskt uppslagsverk, 2 (2. Aufl. 1963), Sp. 1254-64.



224 Rezensionen

dieses Schema alles, d.h. das Geschehen des Reiches Gottes wird mit der
Kirche identisch. Dem Verfasser steht dagegen fest, daß wir bei Johannes
eine wirkliche Geschichte von der Auferstehung an bis zum endzeitlichen
Kommen Jesu entwickelt sehen.

Die Darstellung zerfällt danach in drei Kapitel. Im ersten wird «das

eschatologische Ereignis» (consummatum est) behandelt "und im zweiten
«der jüngste Tag» (et veniet eonsummatio). Im dritten folgt so «das eschatologische

nyn» (continuum eschatologicum). Es ist schade, daß das letzte
Kapitel zu kurz geworden ist. Eigentlich liegt ja gerade da das wirkliche
Problem. Fraglich ist hier schon der Begriff continuum. Wir haben in den
ersten Kapiteln konstatiert, daß die beiden Gesichtspunkte da sind, eine
eschatologische Offenbarimg in der Geschichte in der Person Jesu Christi und
eine Offenbarung jenseits der Geschichte im endzeitlichen Gericht. Wo ist
dann Raum für ein eschatologisches Continuum

Der Verfasser meint, für dieses Continuum zwei Begriffe gefunden zu
haben, den Heiligen Geist und den Glauben. In diesen Begriffen soll also beides
zum Ausdruck kommen. Das continuum eschatologicum soll nicht ein Drittes
sein an der Seite der geschichtlichen und endzeitlichen Offenbarung. Führt
das nicht zum Einzelnen als Brennpunkt der ganzen Problematik? Der
Verfasser hat sein Material sehr einsichtvoll behandelt. Als Beispiel kann angeführt

werden, wie er Corells Betonung von Jesus als König vertieft. Sicher ist
Jesus König, aber dieser Begriff soll mit dem Bild des Hirten komplettiert
werden. Und da treten die Züge des leidenden Gottesknechtes deutlich
hervor. Sein Reich ist nicht von dieser Welt.

Erik Esking, Orebro, Schweden

J. N. Sevenstek, Do You Know Greek? How Much Greek Could The First
Jewish Christians Have Known? — Suppl. to Novum Testamentum, 19.

Leiden, E. J. Brill, 1968. viii + 197 p.

This book, the title of which is slightly deceiving, is a comprehensive
study of the literary and archeological evidence available from the first
centuries of our era. It is written to show the extent to which the Greek
language had permeated the environment of the primitive church. There are
four parts : a long introduction, sections dealing with the literary and archeological

evidence, and then a conclusion. Throughout the study the author is

very conscious of the date of the material involved so that we may place
the evidence in its proper perspective with relation to the period of the
primitive church.

In the introduction Sevenster shows his interest chiefly in relation to the
authorship problems of the epistles, James and I Peter. He reaches the
conclusion that we can not reason, on the basis of the language evidence
available, that the brother of our Lord could not have composed the epistle
of James. Many have observed this epistle is of good quality Greek. If the
brother of our Lord could have written good Greek, then we should presume
that Jesus had knowledge of this language also.

The literary evidence begins with an examination of the N. T. showing
the clues we have to the languages used in N. T. times. There was a large



Rezensionen 225

group of Christians in the early church who spoke mostly Greek. It is possible
this was their only language. From the various citations in the Rabbinic
writings he concludes that many rabbis were probably familiar with the
Greek language. Josephus gives us the impression that Aramaic was the most
familiar language in Palestine but the knowledge of Greek was ordinary to
freemen and even slaves could acquire it if they wished.

In Palestine itself, we can draw no hard and fast rules as to the boundary
of the Greek language. This rule applies not only to territory but also to the
social class. We can find no region where the population seemed isolated and
thus insulated from the incursions of Greek culture. In this light he examines
inscriptions mostly from the burial places and synagogues and some sundry
letters. Certainly the most important evidence comes from the Bar Cochbah
period where this Jewish leader felt free to communicate with his lieutenants
in any of three languages. There is no reason to suppose this does not also
reflect the true language situation in Palestine during the century.

I have found this work very valuable. Its results will be equally as

important to the field of form criticism as they are to the studies of authorship.
If the work of Sevenster is sustained, and I believe this is likely, it will no
longer be possible to assume that the Greek of the Gospels must have arisen
on Syrian soil and was the result of the translation of the church.

David W. Wead, Minneapolis, Minn.

Oscab, Ctjllmann, Etudes de théologie biblique. (Bibliothèque Théologique.)
Neuchâtel, Delachaux & Niestlé, 1968. 206 S.

Daß in der ständig wechselnden theologischen Situation immer wieder
eine neue Sammlung von Artikeln, Vorträgen und Aufsätzen von Oscar
Cullmann erscheinen und einen großen Leserkreis finden kann (man denke
nur an den dicken Band «Vorträge und Aufsätze 1925—1962», der in 1967
erschien, und an den Sammelband «The Early Church», der letztes Jahr in
den Vereinigten Staaten in einer neuen Ausgabe herauskam), zeigt den
beständigen Wert seiner Theologie. Eine ähnliche Sammlung wie die vorliegende

ist schon vor vier Jahren in französischer Sprache erschienen (La foi
et le culte de l'église primitive, 1964). Während aber jener Band meistens
Artikel enthält, die sich mit Problemen der alten Kirche befassen, so stellt
dieser Band solche Artikel zusammen, welche sich auf die Probleme der
Christologie und der heilsgeschichtlichen Theologie beziehen. Alle diese
Artikel sind einzeln schon französisch erschienen, so daß der Wert dieses Bandes
eigentlich darin besteht, daß der französische Leser die wichtigsten Artikel
und Studien Cullmann's leicht erreichen kann.

Das Buch ist in drei Abschnitte eingeteilt. - 1. Als Einleitung zum Ganzen
lesen wir über «Die Notwendigkeit der Theologie für die Kirche nach dem
Neuen Testament». — 2. Der erste Hauptteil enthält christologische Essais,
und hier findet man ältere und bekannte Artikel: «Weihnachten in der alten
Kirche», «'0 ôiriauj pou épxopevoç», «Die Hoffnung der Kirche auf die
Wiederkunft Christi nach dem Neuen Testament». — 3. Der zweite Hauptteil
ist heilsgeschichtlichen Beiträgen gewidmet und enthält folgende neuere
Artikel: «Der Staat im Neuen Testament», «Mythos und 'Entmythologisie-

15



226 Rezensionen

rung' im Neuen Testament», «L'Evangile johannique et l'histoire du salut»,
«Die Tradition als exegetisches, historisches und theologisches Problem». -
Am Ende des Buches steht ein Verzeichnis von zitierten Bibelstellen und
zitierten Autoren. Diese Beiträge sind dem deutschen Leserkreis schon
bekannt. Alle, außer dem kurzen, an der Tagung der Stud. N. T. Soc. in Lou-
vain, 1964 gehaltenen Vortrag «L'Evangile johannique et l'histoire du salut»
(New Test. Stud. 2, 1964) sind in irgendeiner Form auch deutsch erschienen.
Wir müssen also hier nicht auf theologische Würdigung eingehen.

Was nun Cullmann besonders in Amerika zu einem der einflußreichsten
Theologen der Gegenwart macht, ist neben der Originalität seiner Gedanken
sein einzigartiger Stil, mit dem er schwer verständliche theologische Begriffe
klar darstellen kann. Dafür sind diese Artikel, die grundlegende Probleme
wissenschaftlich behandeln, gute Zeugen. Niemand, der etwas vom Wechsel
theologischer Interessen weiß, wird natürlich behaupten, daß heilsgeschichtliche

Theologie, wie sie von Cullmann repräsentiert ist, immer gleich populär
bleiben wird. Aber man muß auch nicht unbedingt ein Cullmann-Schüler
sein, um zuzugeben, daß Oscar Cullmann's Beiträge die neutestamentliche
Theologie und die Theologie überhaupt in einer Weise bereichert haben, die
als eine dauernde Prägimg gelten dürfen. Stephen Benkö, Philadelphia, Pa.

Leo Prijs, Die Jeremia-Homilie Pesikta Rabbati Kapitel 26. Eine synagogale
Homilie aus nachtalmudischer Zeit über den Propheten Jeremia und die
Zerstörung des Tempels. Kritische Edition nebst Übersetzung und Kommentar.
— Studia Delitzschiana, 10. Stuttgart, W. Kohlhammer Verlag, 1966.
101 S. DM 00.-.
Der Verfasser, durch eine Reihe von Publikationen in deutscher und

hebräischer Sprache ausgewiesen und seit 1962 Dozent für Judaistik an der
Universität München, legt hier seine Habilitationsschrift vor.

Es handelt sich um die erste von drei Homilien für die drei Sabbate vor
dem Fasten am 9. Ab, dem Gedenktag an die Tempelzerstörungen der Jahre
587 v.Chr. und 70 n.Chr., wie sie die Pesikta Rabbati enthält. Diese, im
Unterschied zur älteren Pesikta de Rab Kahana, die Große benannt, ist eine
Sammlung von 48 Lese-«Abschnitten» zu den Festen und ausgezeichneten
Sabbaten. Sie wird im 9. Jahrhundert in Italien entstanden sein. Da sie, wie
Prijs sagt, zu den Stiefkindern der rabbinischen Literatur gehört, ist sie

wenig (und bisher nur hebräisch) kommentiert worden und nur in schlechten
Ausgaben erhalten. Prijs war darum wohlberaten, seiner Arbeit das einzige
bekannte Manuskript (MS Parma) zugrunde zu legen. Aber auch dies bietet
einen reichlich verwilderten Text, so daß nur aus dem stetigen Vergleich mit
den Editionen und dem Jalkut, der den Stoff zum Teil auch enthält, eine
einigermaßen lesbare Version zu ermitteln ist.

Mit Sorgfalt und Geschick hat sich Prijs dieser Aufgabe unterzogen. Eine
gut orientierende Einleitung, dieUnterteilung des Textes in 19 Sinnabschnitte,
seine Ubersetzung und Kommentierung sind wohlgelungen. Fragwürdig
erscheinen mir indessen die lexikographischen Anmerkungen. Hier ist oft schon
mit Köhler und Dalman zurechtzukommen. Auch die breite, allerdings
gerechtigte Kritik an Wünsches Teilübersetzung von 1882 hätte doch noch be-



Rezensionen 227

strichen werden sollen, nachdem der Verfasser nach Abschluß der Arbeit
selbst feststellen konnte, daß Wünsches Zweitbearbeitung von 1894 die Fehler

der ersten, soweit ich sehe ausnahmslos, berichtigt hat. Eine Reihe von
Druckfehlern, meist im hebräischen Text, ist leider stehengeblieben. Zu
S. 33, Anm. 35, hätte die Monographie von Shaul Esh «Der Heilige (Er sei

gepriesen)», Leiden, 1957, genannt werden können, zu S. 32, Anm. 31, B.
Dinaburg, Zion und Jerusalem als Gestalten im historischen Bewußtsein
Israels (hebr.): Zion 16 (1951), S. 1-17.

Inhaltlich handelt es sich in der Homilie um einen midraschischen Bericht
über das Leben Jeremias von seiner Geburt bis zu seiner Rückkehr in das
zerstörte Jerusalem. Dabei ist der Prophet fast so etwas wie der Garant der
Schechina in der Stadt, dazu prädestiniert, weil er mit Adam, Jakob und
Jesaja einer von den vier Menschen ist, die in der Schrift «Geschöpfe» (je§u-
rim) genannt werden. Die Gestalt seiner Mutter fließt ganz mit der des
buhlerischen Zion zusammen, mit dessen Schicksal er auch auf diese Weise unlösbar

verbunden ist. Erst als er die Stadt verläßt (gegen die biblische
Überlieferung!), kann das Zerstörungswerk beginnen, das mehr vom Herrn selber
als von den Feinden vollzogen wird: «Eine eroberte Stadt habt ihr erobert,
ein erschlagenes Volk habt ihr erschlagen » Darum kann mit seiner Rückkehr
nach Jerusalem von Babel, wohin er die Golah begleitet hatte, das Ganze
endlich, wenn auch mit einem eschatologischen Ausblick und Gebet, tröstlich
schließen. — Der homiletischen Zielsetzung zuliebe bleibt aber nicht nur die
im Bibeltext vorliegende historische Abfolge der Ereignisse außer acht, die
Erzählung wird ins Wunderhafte gesteigert, Beziehungen zwischen einander
fremden Personen geschickt hergesteilt, der Text vergröbernd ausgesponnen
und verdeutlicht. Auch die Ausdeutung der Namen der Hauptpersonen
(nomen est omen) ist ein beliebtes Stilmittel. An der Geschlossenheit der

ganzen Homilie und ihrer Zusammengehörigkeit mit den beiden folgenden
ist, wie Prijs nachweist, nicht länger zu zweifeln. Sie sollen in Selbstbesinnimg
und Beugen das Fasten am Trauertag vorbereiten. - Es wäre nun reizvoll,
das Zusammenwachsen dieses midraschischen Materials über Jeremia, das in
der Pesikta freilich nicht vollständig vorliegt, zurückzuverfolgen. Sicher hat
erst die abermalige und endgültige Zerstörung des Tempels im Jahre 70 n.
Chr. diese Art Literatur kräftig sprießen lassen. Das verraten auch die nicht
wenigen griechischen Fremdwörter unserer Pesikta, die ganze Färbung des
Stoffes und vor allem die Beziehungen zur syrischen Baruchapokalypse. Wieviel

das auf Jeremia bezügliche Qumranmaterial schon davon weiß, bliebe
festzustellen.

Alles in allem eine für den Theologen und Religionshistoriker dankenswerte,

anregende Einführung in einen entlegenen, aber reizvollen Stoff.
Erich Groß, Mainz

Christof Gestrich, Zwingli als Theologe. Glaube und Geist beim Zürcher
Reformator. — Stud, zur Dogmengesch. u. system. Theol., 20. Zürich,
Zwingli Verlag, 1967. 193 S. Fr. 21.-.
Von den drei Aufgaben, die der Verfasser sich gestellt hatte, nämlich zu

zeigen, «von welchen Voraussetzungen aus Zwingli als Theologe gedacht hat,



228 Rezensionen

welche Impulse er von der traditionellen Theologie, vom Humanismus und
von der Reformation Luthers empfing und wie diesen Einflüssen gegenüber
Zwingiis theologische und geistige Eigenart zu bestimmen ist», konnte er
in seiner knappen Untersuchimg nicht gut mehr als die erste lösen. Zur
Bewältigung der beiden anderen hätte es einer umfassenden Erarbeitung der
Theologie des deutschen Humanismus — vor allem Reuchlins und Erasmus' —,

aber auch einer Analyse des durch diese vermittelten Gedankengutes der
Florentiner Akademie bedurft. Von diesem Hintergrund, den kürzlich
Wilhelm Maurer für Melanchthon imponierend entfaltet hat, und von dem her
ganz sicher auch Zwingli verstanden werden muß, hat der Verfasser keine
rechte Vorstellung, auch wenn er gelegentlich auf erasmianische und
platonisch-stoische Elemente bei Zwingli verweist. Das belegt nicht zuletzt die
stereotyp einseitige Kennzeichnung der spätmittelalterlichen Frömmigkeit
und die These, Zwingiis Theologie biete «eine Zusammenfassung der
wichtigsten bisher (sc. bis zur Reformation) bekannten Ketzereien». Mit einer
derartigen Kennzeichnung wird mehr verdunkelt als geklärt. Hier bleibt der
Forschung also noch ein gutes Stück Arbeit, die freilich erst nach einer
zusammenfassenden Darstellung der geistigen Situation in Deutschland und
der Schweiz zu Beginn des 16. Jahrhunderts geleistet werden könnte.

Die Lösimg der ersten Aufgabe nimmt der Verfasser in Angriff, indem er —

der Untertitel ist treffend gewählt - eine eingehende Spezialuntersuchung
zum Glaubensbegriff Zwingiis und seinem Verhältnis zum «Geist» bietet.
Sehr differenziert wird im ersten Teil, «Glaube und Wissen», in vier Schritten
(Glaube und Erfahrimg, Vernunft, Wissen, Schrift) gezeigt, daß es für
Zwingli um eine rein geistige Erfahrung geht, und daß auf Grund der
Herkunft aus dem gleichen Geist Glaube und Wissen weder in Gegensatz noch
Ergänzung zueinander stehen, sondern identisch sind. Daher gibt es auch
zwischen erleuchteter philosophischer Vernunft, deren Zeugnisse Zwingli
eklektisch in der antiken Philosophie findet, und der Schrift keinen
Widerspruch: Gottes Geist kann sich nicht widersprechen. Nachdem der zweite
Teil, «Gott und Mensch», zunächst die drei Phasen des Glaubens (als von
Gottes Geist ausgehende Bewegung, die Gottes- und Selbsterkenntnis bringt
und dem Menschen dadurch Gottvertrauen und sittliche Erneuerung
ermöglicht) dargelegt hat, wird - abweichend von der bisherigen Forschung,
aber überzeugend - Zwingiis Gotteslehre von der Christologie aus entfaltet,
wobei wieder der Geistbegriff als prägend erscheint. Ohne daß auf die
Anthropologie näher eingegangen wird, erweitert der dritte Teil, «Glaube und
Wirklichkeit», die Untersuchung des Glaubensverständnisses durch Klärung
der Kategorien «Innen» und «Außen», der Sakramentslehre, des Verhältnisses

von Glaube und Wort und endlich der für den Glauben verwandten
Terminologie. Dabei werden die im ersten Teil gewonnenen Ergebnisse
bestätigt und untermauert. Gleichzeitig wird ganz knapp am heilsgeschichtlichen

Aufriß der Zwinglischen Theologie, ihrer Sünden- und Rechtfertigungslehre,

vor allem aber dem Verhältnis von Glaube und Werk die Auswirkung
des Glaubensbegriffs aufgewiesen.

In allen Teilen versucht der Verfasser zu zeigen, daß ein starrer Geist-
Fleisch-Dualismus, eine Augustin gegenüber veränderte «Illuminations-



Rezensionen 229

theorie», die Notwendigkeit eine romunabhängige Theologie dogmatisch zu
begründen und der in der alttestamentlichen Prophétie vergeistigte Gottes -

gedanke Zwingli zu einem ausgesprochenen « Spiritualisten» haben werden
lassen. Das erschwerte Zwingli, sich von den Täufern abzusetzen. Freilieh
macht der Verfasser gleichzeitig deutlich, daß Zwingiis Theologie nichts mit
«Rationalismus» oder «Aufklärung» zu tun hat, sondern insgesamt durchaus
mittelalterlich geblieben ist.

Problematisch bleibt, daß in der Darstellung Zwingli konsequent mit
Luther konfrontiert wird. War die Absicht auch nur, Zwingiis Gedanken
dadurch zu klären, so kommt es doch zu einer Beurteilung von dem Wittenberger

aus, wenn bei Zwingli eine gesetzliche Predigt gefunden, auf Grund
der Christologie eine letztlich spekulative Gotteslehre festgestellt und seine
Theologie insgesamt als theologia gloriae bezeichnet wird. Ob mit dieser
Einordnung in Luthers Theologie, die selbst nicht historisch hinterfragt wird,
etwas gewonnen ist, sei dahingestellt. Wahrscheinlich wären die vielen guten
Beobachtungen, die in der Arbeit enthalten sind, in dem oben angedeuteten
Kontext besser verstanden worden. Gottfried Seebaß, Hamburg

Günther Bauer, Anfänge täuferischer Gemeindebildungen in Franken.
Einzelarbeiten aus der Kirchengeschichte Bayerns, 43. Nürnberg, Verein
für bayerische Kirchengeschichte, 1966. XV + 190 S. DM 21.-.
Eine erschöpfende Darstellung der Anfänge des Täufertums in Franken

ist hier entstanden. Mit Akribie und subtiler Auswertung aller verfügbaren,
zum großen Teil noch ungedruckten Aktenstücke und weiterer Dokumente,
läßt Günther Bauer vor uns die Geschichte des frühen Täufertums im ganzen
fränkischen Raum erstehen.

Dabei geht er so vor, daß er jeden Täuferkreis für sich bis ins kleinste
nach folgenden Gesichtspunkten analysiert: Entstehung und Werden der
Gemeinden, ihre Entwicklung und ihr Ende, das Gemeindeleben, der
organisatorische Aufbau der Gemeinden, Beziehungen zu Brudergemeinden innerhalb

Frankens. Jede Einzelgemeinde wird soweit als nur irgend möglich in
ihrer Eigenart und Bedeutung dargestellt, und die Spuren auch nebensächlicher

Täuferführer werden, soweit es die Quellen überhaupt erlauben, genau
nachgezeichnet. - Dem Verfasser liegt vor allem an den historischen Fakten.
Die Lehre der Täufer und ihre verschiedenen Schattierungen werden jeweils
nur in groben Zügen, und soweit sie zum Verständnis der historischen
Zusammenhänge notwendig sind, angeführt. Das Buch will in erster Linie deutlich

machen, daß das Täufertum in Franken aus wirklichen christlichen
Gemeinden bestand, die sich zu größeren Kreisen zusammenschlössen. Dem fast
überall sofort einsetzenden radikalen Zugriff des Magistrates war aber die
Tendenz zu einer umfassenden Täuferkirche deshalb nicht gewachsen, weil
das Täufertum trotz größter Anstrengungen seiner führenden Köpfe (Hans
Hut, Marx Maier und Georg Nespitzer) unter den äußerst erschwerten
Umständen zu sehr mit seinen Charismatikern stand und fiel.

Es gehört zu den ganz besonderen Verdiensten dieses Buches, daß es den
Nachweis erbringt, wie falsch die lange Zeit übliche Auffassung ist (welche
fälschlicherweise schon die ersten Täuferverfolgungen in Franken recht-



230 Rezensionen

fertigte), das Fränkische Täufertum sei eng verhängt gewesen mit den Zielen
des Bauernkrieges. Das Gegenteil ist wahr. Die Täuferbewegung Frankens
schloß nachdrücklich jede Gewaltanwendung aus. Auch der Vorwurf eines
überheblichen Spiritualismus trifft auf die Fränkischen Täufer nicht zu.
Erst in der, hier m. E. erstmals so genau erforschten Träumersekte unter
Georg Volk, die aber keine Täufergemeinde war, kam es, gerade als Folge der
Vernichtung des Täufertums, zur krankhaften Flucht in die Privatoffenbarung

als der letzten Konsequenz verzweifelter Wahrheitssucher.
Das Buch von Günther Bauer kann den neuesten Bemühungen um die

Geschichte und das Wesen des Täufertums einen wesentlichen Dienst leisten
und ermöglicht mit seinen Hauptergebnissen weit über die Lokalgeschichte
hinaus eine sachgemäße Würdigung des frühen Täufertums überhaupt.

Walter E. Meyer, Bern

Alexandre Ganoczy, Ecclesia ministrans. Dienende Kirche und kirchlicher
Dienst hei Calvin. Ökumen. Forschungen, I. Ekklesiolog. Abt., 3.

Freiburg, Herder, 1968. 439 p. DM. 56.-.
En 1964, l'abbé A. Ganoczy publiait en français un ouvrage sur Calvin1.

Il en a repris la matière dans le livre dont nous rendons compte en y ajoutant
quelques précisions et surtout un chapitre entier dans lequel il confronte les

positions calviniennes et les constitutions du concile du Vatican en sa
deuxième session. Il amorce ainsi de façon plus directe le dialogue avec les
protestants qu'il souhaitait dès son premier ouvrage.

L'auteur affirme que le concile Vatican II partageait la préoccupation
maîtresse de Calvin: réformer l'Eglise sur le fondement des Ecritures (p. 344).
Le concile reconnaît que l'Ecriture, seule inspirée, est la règle suprême, le
fondement de la théologie, la substance et la norme de la prédication. Le
rôle de la Tradition se borne à transmettre la Parole de Dieu et l'interprétation

qu'en donnent les Pères. Lorsque les Pères ne sont pas d'accord, le
magistère pontifical est habilité à trancher la difficulté.

Dès lors, il n'est pas surprenant de constater que les travaux du concile
rejoignent les thèses ecclésiologiques de Calvin sur plusieurs points : L'Eglise
naît de l'élection éternelle de Dieu. Elle est la mère qui enfante les fidèles,
la servante qui vient en aide à leur faiblesse. - Elle vit des dons que le Saint
Esprit confère aux fidèles pour le bien de l'ensemble. — La succession apostolique

n'est pas une succession de personnes mais une continuité du ministère
dont Dieu a doué son Eglise.

Cependant, les points de controverse restent importants. M. Ganoczy en
cite quelques uns : les marques de la vraie Eglise, le sacerdoce du prêtre, le
caractère sacramentel de l'ordination, l'offrande à Dieu du sacrifice de la
messe, le primat du pape.

Et l'auteur de conclure: si les deux ecclésiologies étaient des systèmes
fermés, il y aurait peu d'espoir d'entente, mais Vatican II marque le passage
d'une écclésiologie de l'institution à une doctrine de la fonction; c'est un

1 A. Ganoczy, Calvin. Théologien de l'église et du ministère. Unam
sanctam, 18 (1964).



Rezensionen 231

pas vers la position calviniste. Au reste, «ni la doctrine de Calvin, ni l'ec-
clésiologie catholique ne présentent, Dieu merci, des symptômes de
pétrification». Jean-Daniel Burger, Neuchâtel

Jarl Hemberg, Religion och metafysik. Axel Hägerströms och Anders Nygrens
religionsteorier och dessas inflytande i svensk religionsdebatt. Stockholm,
Aktiebolaget Tryckmans, 1966. Skr. 52.50.

Hemberg behandelt in seiner Dissertation zwei wichtige Gestalten des
modernen schwedischen Geisteslebens: den ehemaligen Uppsalaer Philosophen

A. Hägerström (1868-1911) und den weltbekannten Systematiker und
Bischof Anders Nygren — und zwar beide im Blick auf ihre metaphysisch-
ontologischen Voraussetzungen, wie sie sich in ihren theoretischen Denkansätzen

darstellen.
Der 1. Hauptteil des Buches ist dem Philosophen Hägerström, seiner

Theorie von der «verderblichen Metaphysik» und dem sich aus dieser Theorie
ergebenden Religionsbegriff gewidmet. Der 2. Hauptteil befaßt sich mit der
religionsphilosophischen Problematik der «Schule von Lund», als deren
Vertreter A. Nygren und R. Bring behandelt werden. Hemberg bringt eine
ausführliche Besprechung der neueren Literatur über die «Schule von Lund»
und lehnt G. Wingrens Kritik an A. Nygren als Mißverständnis ab.

Die Arbeit von Hemberg macht dem mitteleuropäischen Leser u.a. deutlich,

wie stark und lebhaft die religionsphilosophische Arbeit auch nach 1918
in den nordischen Ländern weitergegangen ist und wie intensiv man sich dort
mit der Philosophie auseinandersetzte — eine Aufgabe, die gerade im
deutschsprachigen Raum seit Jahrzehnten mehr verdrängt als gesehen und
wahrgenommen wurde. Gotthold Müller, Basel

Gebhard Noller, Heidegger und die Theologie. Beginn und Fortsetzung der
Diskussion. Theologische Bücherei. Neudrucke und Berichte aus dem
20. Jahrhundert, System. Theol., 38. München, Chr. Kaiser Verlag, 1967.
344 S. Fr. 20.80.

Die bewährte Reihe wird hier durch einen wichtigen Themenkreis ergänzt.
Nach einem ausführlichen Vorwort des Herausgebers (S. 7-29) kommen im
I. Teil zur Diskussion in den Jahren 1929-35 G. Kuhlmann, K. Heim,
R. Bultmann, K. Löwith, E. Brunner, E. Fuchs und W. Link mit je einem
Beitrag (die meisten aus Zs. Th. Ki.) zu Wort. Im II., der Diskussion nach
dem Kriege geltenden Teil klammert Noller die in «Neuland in der Theologie»1

dokumentierten Aspekte aus, run dort vernachlässigten Raum zu geben.
Hier sind 5 Abhandlungen von K. Barth, U. Luck, H. Franz, G. Noller und
H. Jonas abgedruckt, so daß sich beide Werke in der Dokumentation dieses
Themenkreises gut ergänzen. Jürgen Fangmeier, Wuppertal

1 J. M. Robinson und J. B. Cobb (Hrsg.), Neuland in der Theologie,
1. Der spätere Heidegger und die Theologie; 2. Die neue Hermeneutik
(1964-65).



232 Rezensionen

René Maelé, Bultmann und die Interpretation des Neuen Testamentes. —

Konfessionskundl. und kontroverstheol. Studien, 1. 2., erw. Aufl. Paderborn,

Bonifacius-Druckerei, 1967. 231 S.

Das 1956 französisch veröffentlichte und 1959 in deutscher Übersetzung
erschienene Buch wurde von V. Subilia im gleichen Jahr besprochen1. In
der 2. Auflage ist die Zählung der Kapitel geändert und dem Ganzen ein III.
Teil hinzugefügt, der das Charakteristische im Denken Bultmanns herausstellen

will. Die drei Kapitel dieses Teiles sind die folgenden: 1. Eine Theologie

vom Wort Gottes; 2. Das Alte Testament im Glauben der Christen;
3. Die Kirche des Neuen Testamentes.

Als ein Ergebnis der vergangenen zehn Jahre stellt Marié in der « Schluß-
bemerkung» bessere und tiefere Kenntnisse des Protestantismus dar. Der
Haupteinwand dieses neben G. Hasenhüttls Arbeit «Der Glaubensvollzug»
(1963) immer noch bedeutsamsten katholischen Werkes über Bultmann
bleibt jedoch nach wie vor derselbe: er entgehe der Versuchung des Idealismus

oder des «Transzendentalismus» (S. 225) nicht, indem er den Schritt
von einer bloß angekündigten Offenbarung zur wirklichen Fleischwerdung
verweigere (S. 216). Zur Definition der christlichen Botschaft verwende seine
Worttheologie nur das, «was in der einseitig judaistischen Linie liegt» (S. 199),
jedoch führe paradoxerweise gerade diese «semitistische Auffassung der
Offenbarung» zur Bedeutungsverminderung des Alten Testamentes (S. 201f.).

Die auf Bultmanns philosophische Auffassung zurückzuführende
Vorherrschaft des bloßen «Ereignisses» trage die Schuld auch daran, daß er in
bezug auf die Kirche eine ungerechtfertigte Auswahl aus der neutestament-
lichen Fülle trifft und diese — der eingeschränkten Sicht des Werkes und der
Person Christi entsprechenden — Aspekte zur Norm der Ekklesiologie erhebt.

Dem Buch kommt innerhalb der ökumenischen Diskussion insofern eine
Bedeutung zu, als es den wesentlichen Unterschied zwischen der katholischen
und der protestantischen Theologie, in der Atmosphäre des Verstehens-
willens, klar erkennen läßt, wie dies Bultmann selbst bemerkt hat2.

Ervin Välyi-Nagy, Budapest

Ernst Benz. Glaube, Geist, Geschichte. Festschrift für Ernst Benz zum 60.
Geburtstag am 17. November 1967. Hrsg. von Gerhard Müller und Winfried
Zeller. Leiden, E. J. Brill, 1967. XII + 572 S. Gld. 80.-.
47 Schüler, Freunde und Bewunderer des Marburger Theologen und

Religionswissenschaftlers Benz haben für den Jubilar einen bunten Strauß von
Abhandlungen zu einer Festschrift gebunden, die trotz ihrer formalen und
thematischen Mannigfaltigkeit zusammen ein geordnetes Miteinander von
erforschten Sachverhalten aus den Bereichen Mensch—Welt, Kirche-Verkündigung-Amt,

Mystik-Spiritualismus, westliches-östliches Christentum, Reli-
tionen-Missionen-Ökumenik ergeben. Denn trotz der Vielfalt der Gegenstände

dieses Ensembles bildet dessen Basis "und Struktur die stillschweigende
Voraussetzung, daß es hier um Haltung und Leistungen von Menschen geht,

1 Theol. Zeitschr. 15 (1959), S. 455-458.
2 R. Bultmann, Glauben und Verstehen, 3 (1960), S. 185. 189.



Rezensionen 233

welche verschiedenen Religionen, Konfessionen und kirchlichen Institutionen
verhaftet sind; d.h. es geht um positive Erforschung dessen, was
religionswissenschaftlich « in Griff genommen » werden kann, selbst dann, wenn es sich
um prophetisch Erschautes oder mystisch Erlebtes handelt. Nicht einmal der
Beitrag des Quantentheoretikers Pascual Jordan (die Zahl G() 2 10000) fällt
aus der Reihe, weil sein Thema «das geheimnisvolle schöpferische Können ist,
das wir in der Natur tätig sehen», also irgendwie der Schöpfer, zu dem sich
die institutionierte Christenheit in ihrem Credo bekennt.

Damit ist schon angedeutet, daß diese Schar wissenschaftlicher Autoren
nicht zu den Theologen zählt, die es mit K. Barth, D. Bonhoeffer und anderen
halten, welche in der biblischen Offenbarung und existentiellem Wesen der
Christenheit keine «Religion» sehen wollen. Werner Kohler dreht in seinem
Beitrag (Theologie und Religion) den Spieß sogar um: «Die Theologie von
Barth und Bonhoeffer hat zwar darin recht, daß sie sich entschieden gegen
alle Versuche abgrenzt, Gott in Griff zu nehmen ; sie setzt sich aber sofort ins
Unrecht, wo sie vorschnell allgemeine Urteile über alle Religionen fällt und
diese dann dazu noch mit dem göttlichen Urteil über den Unglauben
identifiziert.» Im Einklang damit sind denn auch ungefähr alle Beiträge dieser
Festschrift Untersuchungen und Berichte über Konkreta aus der Welt der
Religionen, der Religionsgeschiehte, der christlichen Kirchengeschichte
(insbesondere der Ostkirchenkunde), der ökumenischen Bestrebungen alter und
neüer Zeit, auch wenn sie, wie die kurze Betrachtung von Paul Schütz, das

II. Vatikanische Konzil als «ein heilsgeschichtliches Ereignis» rühmen, «weil
es eine schöpferische Auflösung der Institution (Kirche) einleitet und
dadurch den Weg öffnet für die Ecclesia spiritualis... Das Corpus spirituale
(Christi) war immer da..., doch der «Geist» allein weiß das Zukünftige, weil
er allein es macht». Schütz verbindet hier also rationale Beobachtung des
Tatsächlichen mit glaubender Ausdeutung. Auf grundsätzlich derselben Linie
bewegt sich der Beitrag Eberhard Amelungs über den Religionsbegriff P.
Tillichs : «Religion ist nicht eine Funktion des menschlichen Geistes neben anderen,

sondern die Erfahrung des Elementes des Unbedingten in allen anderen
Funktionen..., ein Verhalten des Geistes, in dem Praktisches, Theoretisches
und Gefühlsmäßiges in komplexer Einheit verbunden sind... die tiefste, alles
erschütternde und alles neu erbauende Sinnwirklichkeit.» Notabene die
Erfahrung einer besonderen Sinxiwirhlichkeit, die sich folgerichtig auch
wissenschaftlieh ermitteln läßt. Hier soll nicht mit synthetischen Postulaten
operiert, sondern analytisch geforscht werden; eine theologisch-wissenschaftliche
Erkenntnismethode, welche die Bezeichnung einer neuen Philosophia peren-
nis verdienen mag, deren Skyline sich als Hintergrund ungefähr der ganzen
Festschrift abzeichnet.

E. Benz hat daran gewiß seine Freude, denn es bestätigt ihm, daß man als
Theologe auch in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts enzyklopädisches
Interesse an allem Tatsächlichen der religiösen Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft haben darf. Er, der Polyhistor, mag immer wieder gern in den
540 Seiten blättern und sich von seinen Schülern und Freunden, die er in
Deutschland, Frankreich, Italien, in den Ländern der Ostkirche, in den USA,
in Indien und Japan hat, oft bizarre Steine darbieten lassen zur Ergänzung



234 Rezensionen

des großen Mosaiks seiner Welt- und Menschenerkenntnisse, welches
deswegen nie vollendet sein kann, weil es empirische Wirklichkeit widerspiegelt.
Wer läse da nicht dankbar mit

Der Anhang der Festschrift bietet auf 27 Seiten eine noch unvollständige
«Bibliographie Ernst Benz 1928-1966», nämlich 42 selbständige Werke, 25
bearbeitete und edierte Werke, 328 Abhandlungen und 77 Rezensionen!

Erwin E. Schneider, Wien

Heineich Wiesemann, Das Heil für Israel. Stuttgart, Calwer Verlag, 1965.
224 S. Fr. 9.80.

Der Titel des Buches ist ansprechend. In der Einleitung wirkt zunächst
erstaunlich des Verfassers Versicherung, daß er «keinerlei Ressentiments
gegen das Volk Israel» in seinem Herzen trage und «niemals Empfindungen
des Antisemitismus gehegt und diesen stets verurteilt» habe (S. 14). Dann
folgen in immer neuen Anläufen so hart wie ungeschützt die Gegenüberstellungen:

Israels Hoffnung ginge aufs Irdisch-Äußerliche, Materiell-
Fleischliche; in umgekehrter Entsprechimg dazu sei die Kirche erfüllt von
Himmlisch-Innerlichem, Geistig-Geistlichem. Juden leben nach Wiesemann
im unterbelichteten Dämmerschein, in der Nacht, Christen dagegen im
Sonnenmeer und Himmelslicht. Dort werde auf Blut und Gesetz vertraut,
hier sei das Gesetz zu Ende, gelte reiner Glaube. Israels Messiashoffnung war
ein Trugbild; darum haben sie auch den Gottessohn verworfen und getötet,
ihn ans Kreuz gebracht. Infolge davon wurden sie verworfen (S. 171; 191),
sind unfruchtbar, erstarrt, tot (S. 152). Ihnen ist «auf Nimmerwiedersehen»
der Abschied gegeben (S. 163), darum gibt es für dieses Israel keine Hoffnung
und kein Heil (S. 189). Schon der Herr selbst habe die Messianität «gereinigt»

von rabbinisch-jüdischen Bestandteilen (S. 22) und seine Jünger vom
Volk Israel getrennt (S. 80); entsprechend habe Paulus den Trennungsstrich
zum Judentum gezogen (S. 94). Die Kirche habe die Synagoge abgelöst
(S. 25; 38f.) : in einer Stufenfolge der Überlegenheit wurde die alte Gemeinde
durch die neue ausgewechselt (S. 24-27; 120). «An die Stelle Israels ist die
Gemeinde getreten. Sie ist die Hoffnung Israels, ohne daß Israel es wußte
oder nachträglich wahrhaben will» (so S. 193; ähnlich S. 94). Und diese
Sätze werden durch das Zeugnis der Väter des 2. nachchristlichen
Jahrhunderts — darunter Marcion und Barnabas - bestätigt (S. 194-207).

Der Verfasser nimmt für sich in Anspruch, daß er leidenschaftsloser als
andere und menschlichen Konstruktionen und Systemen mißtrauender
(S. 115; 144), mit ausschließlich exegetischen und theologischen Methoden
«die Meinung Jesu und der Apostel über die Zukunft Israels in heilsgeschichtlicher

Hinsicht» habe ergründen wollen (S. 14). Er belegte seinen Entwurf
teils mit seitenlanger Aneinanderreihung von Bibelzitaten (etwa S. 43—45),
mit wörtlicher Wiederholung oder auch mit wortreicher Paraphrase (etwa
S. 30-37). Das Ganze soll gestützt werden durch (wiederum seitenlang
gereihte) Zitate vor allem aus A. Schlatters Kommentaren, gelegentlich auch
aus P. Billerbecks Zusammenfassung (in einem Zitat, S. 132f., findensich 16

Ungenauigkeiten
Aber wörtliche Wiederholung und Paraphrase ergibt noch keine hermeneu-



Rezensionen 235

tisch verantwortete Exegese. Im allgemeinen hört Wiesemann gerade da auf,
wo die Arbeit der Übersetzung eigentlich anfangen sollte. Nur wo ihm neu-
testamentliche Aussagen im Wege stehen, weil sie Positives über das
nichtchristliche Israel enthalten, da begnügt er sich nicht mit Nacherzählen und
Ausschmücken (so versucht er die Worte an Maria oder an die Jünger, Luk.
1, 33 bzw. Apg. 1, 6, so zu wenden, daß diese Menschen noch nicht fähig
gewesen seien, die Größe des Geschehens wirklich zu erfassen; S. 137; 141;
auch der paulinische locus classicus über Israel wird bemerkenswert kurz
paraphrasiert ; so wurden dem Vers Rom. 11, 26 nicht ganz zwei Seiten
gewidmet).

Wiesemann hat das Neue Testament ganz auf sich gestellt, er wollte es
ohne Rücksicht auf zeitgeschichtliche Fragen exegesieren. Ihm ist es nicht
ein Dokument zunächst innerjüdischer Auseinandersetzung. Aber wie soll
es denn anders verstanden werden können, wenn nicht als Nachhall des

Kampfes um Israel auf dem Grunde der gemeinsamen Bibel. In der Spannung
zwischen den Gruppen und in der verschiedenen Stellung zu Rom sind die
Gegensätzlichkeiten und daraus resultierend Apologie und Polemik begründet.

Gelöst aus diesen Zusammenhängen entstehen Zerrbilder von Gruppen;
weder die eine noch die andere wäre so, wie sie hier dargestellt worden sind,
lebens- und vor allem überlebensfähig gewesen. Aber Wiesemann scheint
auch vom jüdisch-christlichen Dialog unberührt geblieben zu sein. Hier sind
sich in den letzten Jahren Menschen begegnet, die fragen, ob nicht gerade
ein in aller Harmlosigkeit vorgetragener, aber zuletzt eben doch imbiblischer
Antijudaismus immer wieder das Fundament dargestellt hat für einen
Antisemitismus, der auch das Christentum an seiner Wurzel bedroht. Daß Wiesemann

die Dringlichkeit des Gespräches zwischen Juden und Christen für die
Vergangenheit so wenig gespürt hat wie für die Gegenwart, das kann einen
Leser schwer erschüttern und tief traurig machen.

Reinhold Mayer, Tübingen

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTEjSTSCHATT

Schweiz. Evangelisches Missions-Magazin 113, 1 (1969): J. Rossel,
Verkündigung und Dienst im Vollzug der Kirche (3-14) ; A. Fankhauser,
Wachstumsprobleme einer Kirche im Raum des Animismus (15-33); W. Bieder,
Auslandgemeinde und Mission (34-43). Internationale kirchliche Zeitschrift
59, 1 (1969): K. Pursch, Zur Neuordnung des eucharistischen Hochgebetes,
III (1—33). Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 125, 7, 8 (1969): U.
Hedinger, Repression und Pseudobefriedung. H. Marcuse (82-85; 97-101). 8:
K. Barth, Katholische und reformierte Predigten am Radio 114—116) ; Th.
Müller, Zum theologischen Ort des Gesprächs (116-119). Neue Zeitschrift für
Missionswissenschaft 25, 1 (1969): A. Sohier, Mgr. A. Favier et la protection


	Rezensionen

