Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 25 (1969)
Heft: 3
Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszelle
Die Himmelfahrt Mariens bei C. G. Jung

«Das Assumptionsdogma ist das wichtigste religiése Ereignis seit der Re-
formation», behauptet C. G. Jung in ¢« Antwort auf Hiob» (1952), S. 160. Es
ist erstaunlich, da die evangelische Theologie auf diese Provokation eines
Pfarrerssohnes bis jetzt m. W. tiberhaupt nicht eingegangen ist. Der Litera-
turbericht von Otto Haendler iiber Jungs Biicher! erwéhnt die «Antwort
auf Hiob» ebensowenig, wie Haendlers Jung-Artikel in Die Religion in Ge-
schichte und Gegenwart?. Auch die zahlreichen Verweisungen anderer Au-
toren dieser Enzyklopiddie auf Jung gehen nicht auf seinen Beifall zum
pépstlichen Assumptionsdogma ein.

Das tut jedoch der Léwener Theologieprofessor Raymond Hostie in seinem
Buch iiber Jung?. Aber er tut das nur am Rande und rein referierend. Sein
Jung-Artikel im Lexikon fiir Theologie und Kirche geht auf Jungs Assump-
tionslehre nicht ein%. Wiurde er es tun, wiirde er sehr wenig Dank fiir diese
theologische Schitzenhilfe eines Psychologen abstatten kénnen. Denn die
Begriindungen Jungs sind ganz andere als die des neuesten réomischen Dog-
mas, die Ubereinstimmungen sind nur vordergriindig. Gribt man tiefer,
kommt der grundlegende Unterschied zutage.

Dabei wimmelt auch das sonstige literarische Werk Jungs von pro-
katholischen AuBerungen. Schon 1933 brachte die «Neue Schweizer Rund-
schau», Neue Folge 1, 8. 223-229, eine positive Interpretation Jungs zu
«Bruder Klaus». 1940 erfolgte in einem Ziircher Seminar eine solche der
«Geistlichen Ubungen des Ignatius von Loyola» (unverdffentlichtes Scrip-
tum). 1941 erfolgte mit «Das goéttliche Madchen» die Annédherung an das
mariologische Programm. Gleichzeitig war das rémische « Wandlungsdogma,
in der Messe» (Eranos-Jahrbuch 1940/41) psychologisch «verstanden» worden.
In «Psychologie und Alchemie» (1944) hat Jung die jesuitische Lehre des
Probabilismus verteidigt. Sie entspringe keineswegs einer moralischen Lax-
heit oder dem Leichtsinn, sondern einer praktischen Lebensnotwendigkeit.
Die Beichtpraxis verfihrt wie das Leben selber, welches sich mit Erfolg
dagegen striaubt, in einem unvereinbaren Gegensatz zugrunde zu gehen (3. 39).

Jung lehnt immer wieder die historisch-kritische Exegese der Protestanten
ab. Sie sei rationalistisch. Demgegeniiber iibt er eine allegorische Exegese,
die unbesehen religionsgeschichtliche Parallelen aus allen Weltteilen heran-
zieht. Infolgedessen macht Jung die mariologische Interpretation der Weis-
heitskapitel Prov. 8 und Hiob 28 oder von Apoc. 12 (das Weib in der Sonne)
keinerlei Schwierigkeiten. Ebenso bekennt sich Jung expressis verbis zu dem
rémischen Dogma von der Notwendigkeit einer Offenbarungsfortsetzung in

1 0. Haendler, Theol. Lit.-zeit. 84 (1959), Sp. 562-587.

2 Ders., Die Rel. in Gesch. u. Geg., 3 (1959), Sp. 1064.

3 R. Hostie, C. G. Jung und die Religion (1957), S. 203. 261f. 274.
4 Ders., Lex. f. Theol. u. Ki., 5 (1960), Sp. 1207f.



216 Miszellen

der Kirche. Die Begriindung allerdings ist ganz unorthodox: «Die Inkarna-
tion Gottes in Christo bedarf einer Fortsetzung und Erginzung, da Christus
infolge der Parthenogenesis und Sitindlosigkeit kein empirischer Mensch war»
(Antwort auf Hiob, S. 86).

Jung berichtet von sich, daB die Trinitéitslehre in ihm schon in der Kna-
benzeit brennendes Interesse erregt habe. Als sein Vater im Konfirmanden-
unterricht darauf nicht eingegangen sei, war er so tief enttduscht, daB3 er
fortan passive Resistenz tibte. Warum die Angelegenheit nicht im héuslichen
Gespriach behandelt wurde — das Natiirlichste von der Welt —, sagt er uns
nicht. So nimmt es nicht Wunder, dafl 1941 im Eranos-Jahrbuch «die
Psychologie der Trinitédtsidee» abgehandelt wird. In «Psychologie und Al-
chemie» bedauert es Jung, daB3 die Trinitdt nicht durch Einbezug Mariens
zur Quaternitit erweitert wird, wie es das gliubige romisch-katholische Volk
schon léngst tut: «Das Dogma insistiert darauf, da3 die drei eins sind. Es
verwahrt sich aber dagegen, daf die Vier eins seien. Damit ist die Trinitét eine
ausgesprochen ménnliche Gottheit, wozu die Androgynie Christi und die be-
sondere Stellung und Erhéhung der Gottesmutter (!) kein volles Aquivalent
bieten» (S. 41).

Jung, das sei jetzt bereits festgehalten, wendet also mit der Gnosis, mit
Jacob Bohme, Oetinger, Michael Hahn, F. X. von Baader, Berdiajew auf
Christus den Androgynenmythus an®. In «Antwort auf Hiob» wird der
Androgynenmythus unbedenklich auf Gott selbst angewandt: «Dafl das
gottliche Urwesen Ménnliches und Weibliches umfaft, ist eine schon pré-
historische Erkenntnis» (S. 157).

Jung ist «Sophiologe», wie die alten und neuen Gnostiker. Diese Sophio-
logie ist auch der Grund, warum Jung ausgerechnet in einem Hiobkommentar
zur Mariologie gelangt: «Hiob weill nicht genug von der Gott koédternen
Sophia» (S. 56). Das Zusammensein mit der Sophia bedeutet den ewigen
Hieros Gamos, aus welchem Welten gezeugt und geboren werden. Maria ist
die Inkarnation der Sophia (S. 57).

Die Schépfungslehre ist emanatistisch. Die gnostische Interpretation der
Schopfungsgeschichte (S. 49ff.) zeigt das deutlich. Der Schépfer hat aus
seinem Urstoffe (!) den hermaphroditischen Adam hervorgebracht (S. 49).

Jung huldigt schlieBlich auch der mystischen Lehre vom werdenden Gott.
In sie baut Jung auch die Marienerscheinungen von Fatima, Heroldsbach. ete.
ein: «Die Marienerscheinungen der letzten Jahre haben psychologische Be-
deutung» (S. 156). Dafl im Anschlul an den amerikanischen Bernadette-Film
auch protestantische Kinder Marienerscheinungen bekamen, wertet Jung
positiv mit Hilfe seiner Lehre von den Archetypen: «In Kindern ist immer
das kollektive UnbewuBte am Werk» (S. 156). In diesem Sinne ist das Dogma,
von der Assumptio in jeder Hinsicht zeitgemiB. Jung hétte es sogar begrif3t,
wenn das Assumptionsdogma zu dem von der Mediatrix «verléngert» worden
wire. Maria ist, wie Sophia, eine Mediatrix (S. 60). So wird der Assumptio
soteriologische Bedeutung zugesprochen: «Die assumptio Mariens ist das

5 Vgl. meine theologische Dissertation: Das androgyne Ideal und der
christliche Glaube, Dinglingen 1940.



Miszelle 217

Vorbild fiir die leibliche Auferstehung des Menschen» (S. 60). Als Gottes-
braut und Himmelskénigin hat sie die Stelle der alttestamentlichen Sophia
inne (S. 60).

Die Satanologie Jungs ist ganz gnostisch. Satan interessiert sich. fiir Adam
und experimentiert in seiner Art mit ihm, verfiithrt ihn zu Ungehérigkeiten,
und seine Engel lehren ihn Wissenschaften und Kiinste, welche bisher der
Vollkommenheit des Pleromas vorbehalten waren. Satan hétte schon damals
den Namen Luzifer verdient (S. 54). Man fiihlt sich an ganze Partien von
Schellings Philosophie der Mythologie und Offenbarung erinnert. Jede Ent-
mythologisierung wird natiirlich von Jung emphatisch abgelehnt. Religion
ist ohne Mythus nicht méglich, und gerade die mythologischen Hintergriinde
und Bestandteile des neuen Mariendogmas sind ihm sympathisch.

Eine nur gnostisch zu nennende Ansicht vom «Segen der Siinde» steht
hinter Ausfiithrungen wie diesen: Nur «der schuldige Mensch ist geeignet und
darum ausersehen, zur Geburtsstiatte der fortschreitenden Inkarnation zu
werden, nicht der unschuldige, der sich der Welt vorenthélt und den Tribut
ans Leben verweigert, denn in diesem finde der dunkle Gott (!) keinen
Raum» (S. 155). Diese Ansicht miite doch wohl auf den Index der ver-
botenen Biicher kommen. Die Lehre vom «werdenden Gott», die véllig un-
biblisch ist, steckt hinter dieser und vielen anderen AuBerungen. Nur so
kann Jung das neue Mariendogma mit der Atomangst des gegenwértigen
Menschen verbinden: «In der Tiefe des kollektiven Unbewuliten und zugleich
in den Massen erhebt sich die Hoffnung, ja Erwartung einer géttlichen Inter-
vention. Dieser Sehnsucht hat die papstliche Deklaration trostlichen Aus-
druck verliehen» (S. 161). Nur in diesem Sinne schwérmt Jung vom Einzug
der Gottesmutter ins himmlische Brautgemach (S. 164) und vom Hieros
Gamos im Pleroma (S. 165).

«Ich weil3, daf3 ohne mich Gott nicht ein Nu kann leben», deklamierte der
Mystiker Angelus Silesius (Barth: «fromme Unverschiamtheit»),t genau so
meint Jung: «Jahve lag es an den Menschen, er brauchte sie, wie sie ihn
brauchten» (S. 19). Jahve ist ein Phinomen und kein Mensch, also kein be-
wulltes Wesen (S. 39). Damit wiirde sich Jung wohl auch weigern, Gott den
Personbegriff zukommen zu lassen. Aber dieser unpersénliche Gott ist im
Werden: «Die Auseinandersetzung mit der Kreatur wandelt den Schopfer»
(S. 106).

Jung scheint also anzunehmen, da@ die pdpstliche Deklaration durch das
Unbewulte, das das « Werden Gottes» vorantreibt, inauguriert worden ist.
So und wohl nur so kommt er zu dem Urteil: «Hinter dem neuen Dogma
steckt mehr als pépstliche Willkiir» (S. 164).

Demgegeniiber sehe der Protestantismus die Zeichen der Zeit nicht. Er
habe die Fiihlung mit den gewaltigen archetypischen Entwicklungen in der
Seele der Einzelnen wie der Massen verloren (S. 158). Trotzdem will Jung
Protestant sein und bleiben, denn: «Die Freiheit des Geistes ist nur im Pro-
testantismus gewéhrleistet» (S. 164).

Gewil3 darf Jung, der ja Laientheologe war, nicht zu streng beurteilt wer-

¢ K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, II, 1 (1948), S. 316.



218 Miszelle

den. Die exakte kirchen- und dogmengeschichtliche Schulung geht ihm ab.
Trotzdem ist er nur sehr bedingt als Eideshelfer fiir den christlichen Glauben
und fiur die rémisch-katholische Speziallehre der Himmelfahrt Mariens zu
gebrauchen. Denn Jung stellt die Wahrheitsfrage sonst nicht. Da83 er sich fiir
die « Wahrheit« der Assumptio so ereifert, ist eine Ausnahme. Er kann, wie
seine Bibliographie erweist, sich auch fiir « Wotan» einsetzen (Neue Schweizer
Rundschau 1936, S. 657-669). Auch zu einem Seminar Hauers iiber den
Tantra-Yoga lieferte er 1935 einen Bericht (unveroffentlichtes Scriptum).
Nietzsches Zarathustra wurde von ihm psychologisch analysiert (Zurich
1934/35). Ebenso hat ein Werk tiber den Zen-Buddhismus von D. T. Suzuki
von ihm ein empfehlendes Vorwort erhalten (Leipzig 1939).

Alle diese Tatbestédnde sind wohl der Grund, warum die Jungsche Lobrede
auf das Mariendogma nicht propagandistisch verwertet worden ist. Denn es
handelt sich um eine Hilfe, die im Grunde sich selber unmoéglich macht. Die
Voraussetzungen von Jungs Beifall zum Assumptionsdogma sind wesentlich
andere als die genuin romisch-katholischen. Nur eine oberflichliche Polemik
konnte sie als Argumente bentitzen.

Wailhelm A. Schulze, Mannheim

Rezensionen

KArL RAHNER u.a. (Hrsg.), Sacramentum Mundz. Theologisches Lexikon fiir
die Praxis. Band 2: Existenzialphilopsohie bis Kommunismus. Freiburg,
Herder, 1968. 1404 Sp.

Der 2. Band des neuen von Karl Rahner herausgegebenen katholischen
Lexikons hilt, was der erste versprochen hat. Es fithrt in die neuesten Frage-
stellungen und Forschungsergebnisse ein. Man erfihrt dort genausogut etwas
iiber den jlingsten Stand der Dekalog-Forschung (Art. Gesetz) wie liber die
Problematik von Bonhoeffers religionsloser Interpretation des christlichen
Glaubens (Art. Gott) oder die Fraglichkeit des Vorrangs der Hermeneutik
als Surrogat fiir die verworfene Metaphysik und die Begrenzung der Aus-
sagen der christlichen Botschaft auf formale Kategorien wie Entscheidung,
Mitteilung, Sprachereignis und Wortgeschehen (Art. Hermeneutik). Das
Stichwort «Hoffnung» gibt Anlal, nicht nur den biblischen Tatbestand zu
entfalten, sondern auch dessen Konsequenzen fiir das gegenwirtige Welt-
verhiltnis des Christen. Zu dem im 1. Band schon behandelten Stichwort
«Christlich-jiidische Zusammenarbeit» ist nun noch ein Artikel iiber «Juden-
tum und Christentum» hinzugekommen, in dem durch die im Vaticanum II
gegebene Lage sehr fein tiber das Verhiltnis der beiden «Vdlker Gottes»
meditiert wird. Dal3 bei «Kerygma» nicht nur das personale, dynamisch-
pneumatische Heilsgeschehen und dessen worthafte Verkiindigung betont
wird, sondern auch dessen amtlich-institutionelle und sakramentale Seite,
verwundert in einem katholischen Lexikon nicht. Allenthalben wird die
Aufarbeitung der Entscheidungen der neuesten Enzykliken und des Vati-
canum II sichtbar, etwa wenn Karl Rahner einen umfassenden Begriff der



	Miszelle

