
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 3

Rubrik: Miszelle

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszelle

Die Himmelfahrt Mariens bei C. G. Jung

«Das Assumptionsdogma ist das wichtigste religiöse Ereignis seit der
Reformation», behauptet C. G. Jung in «Antwort auf Hiob» (1952), S. 160. Es
ist erstaunlich, daß die evangelische Theologie auf diese Provokation eines
Pfarrerssohnes bis jetzt m. W. überhaupt nicht eingegangen ist. Der
Literaturbericht von Otto Haendler über Jungs Bücher1 erwähnt die «Antwort
auf Hiob» ebensowenig, wie Haendlers Jung-Artikel in Die Religion in
Geschichte und Gegenwart2. Auch die zahlreichen Verweisungen anderer
Autoren dieser Enzyklopädie auf Jung gehen nicht auf seinen Beifall zum
päpstlichen Assumptionsdogma ein.

Das tut jedoch der Löwener Theologieprofessor Raymond Hostie in seinem
Buch über Jung3. Aber er tut das nur am Rande und rein referierend. Sein

Jung-Artikel im Lexikon für Theologie und Kirche geht auf Jungs Assump-
tionslehre nicht ein4. Würde er es tun, würde er sehr wenig Dank für diese

theologische Schützenhilfe eines Psychologen abstatten können. Denn die
Begründungen Jungs sind ganz andere als die des neuesten römischen Dogmas,

die Übereinstimmungen sind nur vordergründig. Gräbt man tiefer,
kommt der grundlegende Unterschied zutage.

Dabei wimmelt auch das sonstige literarische Werk Jungs von
prokatholischen Äußerungen. Schon 1933 brachte die «Neue Schweizer
Rundschau», Neue Folge 1, S. 223-229, eine positive Interpretation Jungs zu
«Bruder Klaus». 1940 erfolgte in einem Zürcher Seminar eine solche der
«Geistlichen Übungen des Ignatius von Loyola» (unveröffentlichtes Scriptum).

1941 erfolgte mit «Das göttliche Mädchen» die Annäherung an das

mariologische Programm. Gleichzeitig war das römische « Wandlungsdogma
in der Messe» (Eranos-Jahrbuch 1940/41) psychologisch «verstanden» worden.
In «Psychologie und Alchemie» (1944) hat Jung die jesuitische Lehre des
Probabilismus verteidigt. Sie entspringe keineswegs einer moralischen Laxheit

oder dem Leichtsinn, sondern einer praktischen Lebensnotwendigkeit.
Die Beichtpraxis verfährt wie das Leben selber, welches sich mit Erfolg
dagegen sträubt, in einem unvereinbaren Gegensatz zugrunde zu gehen S. 39).

Jung lehnt immer wieder die historisch-kritische Exegese der Protestanten
ab. Sie sei rationalistisch. Demgegenüber übt er eine allegorische Exegese,
die unbesehen religionsgeschichtliche Parallelen aus allen Weltteilen heranzieht.

Infolgedessen macht Jung die mariologische Interpretation der
Weisheitskapitel Prov. 8 und Hiob 28 oder von Apoc. 12 (das Weib in der Sonne)
keinerlei Schwierigkeiten. Ebenso bekennt sich Jung expressis verbis zu dem
römischen Dogma von der Notwendigkeit einer Offenbarungsfortsetzung in

1 O. Haendler, Theol. Lit.-zeit. 84 (1959), Sp. 562-587.
2 Ders., Die Rel. in Gesch. u. Geg., 3 (1959), Sp. 1064.
3 R. Hostie, C. G. Jung und die Religion (1957), S. 203. 261 f. 274.
4 Ders., Lex. f. Theol. u. Ki„ 5 (1960), Sp. 1207f.



216 Miszellen

der Kirche. Die Begründung allerdings ist ganz unorthodox: «Die Inkarnation

Gottes in Christo bedarf einer Fortsetzung und Ergänzung, da Christus
infolge der Parthenogenesis und Sündlosigkeit kein empirischer Mensch war»
(Antwort auf Hiob, S. 86).

Jung berichtet von sich, daß die Trinitätslehre in ihm schon in der
Knabenzeit brennendes Interesse erregt habe. Als sein Vater im Konfirmanden-
Unterricht darauf nicht eingegangen sei, war er so tief enttäuscht, daß er
fortan passive Resistenz übte. Warum die Angelegenheit nicht im häuslichen
Gespräch behandelt wurde - das Natürlichste von der Welt -, sagt er uns
nicht. So nimmt es nicht Wunder, daß 1941 im Eranos-Jahrbuch «die
Psychologie der Trinitätsidee» abgehandelt wird. In «Psychologie und Al-
chemie» bedauert es Jung, daß die Trinität nicht durch Einbezug Mariens
zur Quaternität erweitert wird, wie es das gläubige römisch-katholische Volk
schon längst tut: «Das Dogma insistiert darauf, daß die drei eins sind. Es
verwahrt sich aber dagegen, daß die Vier eins seien. Damit ist die Trinität eine
ausgesprochen männliche Gottheit, wozu die Androgynie Christi und die
besondere Stellung und Erhöhung der Gottesmutter kein volles Äquivalent
bieten» (S. 41).

Jung, das sei jetzt bereits festgehalten, wendet also mit der Gnosis, mit
Jacob Böhme, Oetinger, Michael Hahn, F. X. von Baader, Berdiajew auf
Christus den Androgynenmythus an5. In «Antwort auf Hiob» wird der
Androgynenmythus unbedenklich auf Gott selbst angewandt: «Daß das

göttliche Urwesen Männliches und Weibliches umfaßt, ist eine schon
prähistorische Erkenntnis» (S. 157).

Jung ist « Sophiologe », wie die alten und neuen Gnostiker. Diese Sophio-
logie ist auch der Grund, warum Jung ausgerechnet in einem Hiobkommentar
zur Mariologie gelangt: «Hiob weiß nicht genug von der Gott koäternen
Sophia» (S. 56). Das Zusammensein mit der Sophia bedeutet den ewigen
Hieros Gamos, aus welchem Welten gezeugt und geboren werden. Maria ist
die Inkarnation der Sophia (S. 57).

Die Schöpfungslehre ist emanatistisch. Die gnostische Interpretation der
Schöpfungsgeschichte (S. 49ff.) zeigt das deutlich. Der Schöpfer hat aus
seinem Urstoffe den hermaphroditischen Adam hervorgebracht (S. 49).

Jung huldigt schließlich auch der mystischen Lehre vom werdenden Gott.
In sie baut Jung auch die Marienerscheinungen von Fatima, Heroldsbach etc.
ein: «Die Marienerscheinungen der letzten Jahre haben psychologische
Bedeutung» (S. 156). Daß im Anschluß an den amerikanischen Bernadette-Film
auch protestantische Kinder Marienerscheinungen bekamen, wertet Jung
positiv mit Hilfe seiner Lehre von den Archetypen: «In Kindern ist immer
das kollektive Hnbewußte am Werk» (S. 156). In diesem Sinne ist das Dogma
von der Assumptio in jeder Hinsicht zeitgemäß. Jung hätte es sogar begrüßt,
wenn das Assumptionsdogma zu dem von der Mediatrix «verlängert» worden
wäre. Maria ist, wie Sophia, eine Mediatrix (S. 60). So wird der Assumptio
soteriologische Bedeutimg zugesprochen: «Die assumptio Mariens ist das

6 Vgl. meine theologische Dissertation: Das androgyne Ideal und der
christliche Glaube, Dinglingen 1940.



Miszelle 217

Vorbild für die leibliche Auferstehung des Menschen» (S. 60). Als Gottesbraut

und Himmelskönigin hat sie die Stelle der alttestamentlichen Sophia
inné (S. 60).

Die Satanologie Jungs ist ganz gnostisch. Satan interessiert sich für Adam
und experimentiert in seiner Art mit ihm, verführt ihn zu Ungehörigkeiten,
und seine Engel lehren ihn Wissenschaften und Künste, welche bisher der
Vollkommenheit des Pieromas vorbehalten waren. Satan hätte schon damals
den Namen Luzifer verdient (S. 54). Man fühlt sich an ganze Partien von
Schöllings Philosophie der Mythologie und Offenbarung erinnert. Jede Ent-
mythologisierung wird natürlich von Jung emphatisch abgelehnt. Religion
ist ohne Mythus nicht möglich, und gerade die mythologischen Hintergründe
und Bestandteile des neuen Mariendogmas sind ihm sympathisch.

Eine nur gnostisch zu nennende Ansicht vom «Segen der Sünde» steht
hinter Ausführungen wie diesen: Nur «der schuldige Mensch ist geeignet und
darum ausersehen, zur Geburtsstätte der fortschreitenden Inkarnation zu
werden, nicht der unschuldige, der sich der Welt vorenthält und den Tribut
ans Leben verweigert, denn in diesem fände der dunkle Gott keinen
Raum» (S. 155). Diese Ansicht müßte doch wohl auf den Index der
verbotenen Bücher kommen. Die Lehre vom «werdenden Gott», die völlig
unbiblisch ist, steckt hinter dieser und vielen anderen Äußerungen. Nur so
kann Jung das neue Mariendogma mit der Atomangst des gegenwärtigen
Menschen verbinden: «In der Tiefe des kollektiven Unbewußten und zugleich
in den Massen erhebt sich die Hoffnung, ja Erwartung einer göttlichen
Intervention. Dieser Sehnsucht hat die päpstliche Deklaration tröstlichen
Ausdruck verliehen» (S. 161). Nur in diesem Sinne schwärmt Jung vom Einzug
der Gottesmutter ins himmlische Brautgemach (S. 164) und vom Hieros
Gamos im Pleroma (S. 165).

«Ich weiß, daß ohne mich Gott nicht ein Nu kann leben», deklamierte der
Mystiker Angelus Silesius (Barth: «fromme Unverschämtheit»),6 genau so
meint Jung: «Jahve lag es an den Menschen, er brauchte sie, wie sie ihn
brauchten» (S. 19). Jahve ist ein Phänomen und kein Mensch, also kein
bewußtes Wesen (S. 39). Damit würde sich Jung wohl auch weigern, Gott den
Personbegriff zukommen zu lassen. Aber dieser unpersönliche Gott ist im
Werden: «Die Auseinandersetzung mit der Kreatur wandelt den Schöpfer»
(S. 106).

Jung scheint also anzunehmen, daß die päpstliche Deklaration durch das
Unbewußte, das das «Werden Gottes» vorantreibt, inauguriert worden ist.
So und wohl nur so kommt er zu dem Urteil: «Hinter dem neuen Dogma
steckt mehr als päpstliche Willkür» (S. 164).

Demgegenüber sehe der Protestantismus die Zeichen der Zeit nicht. Er
habe die Fühlung mit den gewaltigen archetypischen Entwicklungen in der
Seele der Einzelnen wie der Massen verloren (S. 158). Trotzdem will Jung
Protestant sein und bleiben, denn: «Die Freiheit des Geistes ist nur im
Protestantismus gewährleistet» (S. 164).

Gewiß darf Jung, der ja Laientheologe war, nicht zu streng beurteilt wer-

6 K. Barth, Die kirchliche Dogmatik, II, 1 (1948), S. 316.



218 Miszelle

den. Die exakte kirehen- und dogmengeschichtliche Schulung geht ihm ab.
Trotzdem ist er mir sehr bedingt als Eideshelfer für den christlichen Glauben
und für die römisch-katholische Speziallehre der Himmelfahrt Mariens zu
gebrauchen. Denn Jung stellt die Wahrheitsfrage sonst nicht. Daß er sich für
die «Wahrheit« der Assumptio so ereifert, ist eine Ausnahme. Er kann, wie
seine Bibliographie erweist, sich auch für «Wotan» einsetzen (Neue Schweizer
Rundschau 1936, S. 657-669). Auch zu einem Seminar Hauers über den

Tantra-Yoga lieferte er 1935 einen Bericht (unveröffentlichtes Scriptum).
Nietzsches Zarathustra wurde von ihm psychologisch analysiert (Zürich
1934/35). Ebenso hat ein Werk über den Zen-Buddhismus von D. T. Suzuki
von ihm ein empfehlendes Vorwort erhalten (Leipzig 1939).

Alle diese Tatbestände sind wohl der Grund, warum die Jungsche Lobrede
auf das Mariendogma nicht propagandistisch verwertet worden ist. Denn es
handelt sich um eine Hilfe, die im Grunde sich selber unmöglich macht. Die
Voraussetzungen von Jungs Beifall zum Assumptionsdogma sind wesentlich
andere als die genuin römisch-katholischen. Nur eine oberflächliche Polemik
könnte sie als Argumente benützen.

Wilhelm A. Schulze, Mannheim

Rezensionen

Karl Rahner u.a. (Hrsg.), Sacramentum Mundi. Theologisches Lexikon für
die Praxis. Band 2 : Existenzialphilopsohie bis Kommunismus. Freiburg,
Herder, 1968. 1404 Sp.

Der 2. Band des neuen von Karl Rahner herausgegebenen katholischen
Lexikons hält, was der erste versprochen hat. Es führt in die neuesten
Fragestellungen und Forschungsergebnisse ein. Man erfährt dort genausogut etwas
über den jüngsten Stand der Dekalog-Forschung (Art. Gesetz) wie über die
Problematik von Bonhoeffers religionsloser Interpretation des christlichen
Glaubens (Art. Gott) oder die Fraglichkeit des Vorrangs der Hermeneutik
als Surrogat für die verworfene Metaphysik und die Begrenzung der
Aussagen der christlichen Botschaft auf formale Kategorien wie Entscheidung,
Mitteilung, Sprachereignis und Wortgeschehen (Art. Hermeneutik). Das
Stichwort «Hoffnung» gibt Anlaß, nicht nur den biblischen Tatbestand zu
entfalten, sondern auch dessen Konsequenzen für das gegenwärtige
Weltverhältnis des Christen. Zu dem im 1. Band schon behandelten Stichwort
«Christlich-jüdische Zusammenarbeit» ist nun noch ein Artikel über «Judentum

und Christentum» hinzugekommen, in dem durch die im Vaticanum II
gegebene Lage sehr fein über das Verhältnis der beiden «Völker Gottes»
meditiert wird. Daß bei «Kerygma» nicht nur das personale,
dynamischpneumatische Heilsgeschehen und dessen worthafte Verkündigung betont
wird, sondern auch dessen amtlich-institutionelle und sakramentale Seite,
verwundert in einem katholischen Lexikon nicht. Allenthalben wird die
Aufarbeitung der Entscheidungen der neuesten Enzykliken und des
Vaticanum II sichtbar, etwa wenn Karl Rahner einen umfassenden Begriff der


	Miszelle

