Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 3

Artikel: Epitheta zur Entmythologisierung
Autor: Buske, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878689

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Epitheta zur Entmythologisierung

Erst nachdem die Wissenssoziologie mit BewuBtseins- und Ideo-
logienkritik in den Vordergrund des wissenschaftlichen Interesses
getreten war, offenbarte sich, dafl im Bereich der von Dilthey als
Geisteswissenschaften bezeichneten Disziplinen die Qualitdt den-
kerischer Ergebnisse von dem Hinsatz eines methodologischen Ver-
stdndnisses abhédngig wire oder sogar indirekt vorweggenommen
werden konnte.

Alle Erkenntnistheorie, die mit Abstracta, wie in der Formel-
sprache der Mathematik, zu arbeiten versuchte, mufite es sich
jedenfalls gefallen lassen, daBl sie nur noch bedingt in ihrem metho-
dischen Gesamtverstindnis auf die historisch-philologischen Be-
reiche iibertragbar war, wenn diese wiederum nicht auf die Richtig-
keit —in Analogie zu allgemein experimentellen und mathematischen
Vorgéingen — einer gesellschaftlichen Prozessualitdt verweisen woll-
ten und somit von der Evidenz festgefiigter Begriffe ausgingen, die
aber umgekehrt selber auf die Situationsgebundenheit ihres Zu-
standegekommenseins so nicht mehr erfragt wurden. Sie wurden
nach der logisch-didaktischen Demonstrierbarkeit von Abstracta
auf einen sich so erst erweisenden historisch-soziologischen Funk-
tionsablauf iibertragen und stellten damit eine schon vorgegebene,
operativ handhabbare Begrifflichkeit dar, in der der empirische Vor-
gang einer mdglichen Wirklichkeitserfassung schon pragmatisch
vorgewertet war. Die Erkenntnistheorie begniigte sich in solcher
Ubertragung mit der vordergriindigen Einsichtigkeit gewisser lo-
gischer Grundgesetze, ohne aber wiederum deren protologischen,
metaphysischen, mythischen oder wie sonst auch immer zu formu-
lierenden Grund erkenntniskritisch geldutert zu haben. Auch ihr
Ursprung wire mit dem geschichtlich-gesellschaftlichen Standort
ihrer Aussage zunéchst zu iiberpriifen gewesen und sollte nicht von
vornherein mit der Wirklichkeit des Geistes an sich kontaminiert
werden. So bliebe nimlich auch fiir die sogenannten Geisteswissen-
schaften die Forderung bestehen, dafl sie nicht in solcher Begrifflich-
keit einen Denkvollzug beginnen diirften, die selber nicht in jedem
Augenblick neu erkenntniskritisch gepriift worden wire, und sich



196 Th. Buske, Hpitheta zur Entmythologisierung

dann dennoch in diesem oder jenem Wort oder eben Begriff als so
evident erweisen liefe, dal damit ihre Schliissigkeit jenseits der
Positivitit eines experimentell-abstrakten Arbeitsvorganges lige.
Die erkenntniskritische Anwendung jener als Geist gegebenen Wirk-
lichkeit wire somit einfach in der Person des Menschen hinzu-
nehmen?®.

Auch die Logik Hegels hatte von diesem so konkretisierten Geist noch
nichts oder historisch richtiger nichts mehr gewuflt und war wieder mit der
Idee einer intellektuellen BewuBtseinssphére in der Allgemeinheit eines
«Weltgeistes» mit dem Vorstellungsinhalt der ionischen Naturphilosophen
zusammengefallen, deren Bewegungselemente schon auch nur noch Chiffren
jenes urgriindigen immer erneuten Anlasses eines prozessualen Daseins
waren, hinter dem eine weit umfassendere Wirklichkeit des Seins stinde.
Thales” Urgrund als Wasser, Anaximenes’ Luft, Heraklits Feuer waren ge-
nauso nur noch Bilder fiir jene Begrifflichkeit, die Anaximandros mit «arche»
und «apeiron» als erkenntnistheoretische Deutung fiir den Seinsgrund zu ge-
winnen versuchte.

Dal} sich aber hingegen die Wahrheit des Geistes nur in der
personalen Wirklichkeit iiberhaupt dartun wiirde, wurde erst aus-
driicklich in der Via moderna ausgesprochen. Doch diese wird in der
Regel, durch nichts gerechtfertigt, in der Diktion philosophischer
Lehrbiicher als Fortfithrung des iiber zweihundert Jahre élteren
Nominalismus angesehen? Aber erst unter Wilhelm von Occam
wurde jene Unterscheidung erkenntnistheoretischer Aufgabenstel-
lung betont, die eine Riickiibersetzung aus den Abstracta auf jeden
nur beliebigen Denkprozef3 iiberhaupt verbot: jene Unterscheidung
niamlich, dafl zwar jede Cognitio abstracta zugleich auch Cognitio
communis sei, dall aber jede Erkenntnis aullerhalb dieser signifika-
torischen «Verniinftigkeit» festgelegter Terminologie als Cognitio
intuitiva oder eben als «reines» Denken im Akt des Erkennens
selbst immer Cognitio non communis sein miilte®. Wenn so Wil-
helm von Occam auch den Kreis der durch bloBe Vernunftwahr-
heiten erweisbaren theologischen Sitze ganz ausschlof3, hatte er im
Grunde nichts anderes vollzogen, als jene riickldufige Anwendung
der Abstraktionsverfahren auf den Bereich geschichtlicher und

1 Man vgl. hier die wissenssoziologische Position Max Schelers.

2 Vgl. z. B. F. ijerweg, Grundri3 der Geschichte der Philosophie, 2,
11. Aufl. von B. Geyer (1928), S. 571f.

3 E. Hochstetter, Studien zur Metaphysik und Erkenntnislehre Wilhelm
von Occams (1927).



Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung 197

damit singulér analogieloser Phdnomene, an denen der Mensch
unmittelbar und nicht erst durch eine konstruierte Versuchsan-
ordnung beteiligt war, ginzlich auszuschliefen. Er durfte mithin
nicht weniger versucht haben, als das Denken im FErkenntnis-
kritischen selbst zuriickzugewinnen, was aber jedes nominalistische
Verfahren ausschlof}, insofern es die Methodologie einer Cognitio
abstracta auch fiir jedes weitere geschichtlich gebundene Denken
iitbernahm. Die aus einer bestimmten philosophiegeschichtlichen
Konstellation erwachsene Moglichkeit einer Cognitio abstracta
wurde in ihrer Reflektierung auf die geschichtliche Wirklichkeit des
Menschen perspektivisch verkiirzt, ohne dall aus solcher System-
kategorialitit des Erkennens dann selber noch irgendeine andere
als konforme Argumentationsweise erwachsen konnte, und fiir eine
selbstbewul3te und verantwortliche Personlichkeit schlieflich in
solcher Verniinftigkeit kaum mehr Platz bleiben durfte.

Es erstaunt deshalb auch nicht, daBl der Nominalismus in der
weiteren Geschichte nur immer dort rezipiert wurde, wo auf sehr
gewaltsame Weise eines gesellschaftlichen «Konzeptionalismus»
die geistige Einheit einer «christlichen» Geschichte geleugnet werden
sollte. Immer lag dem Anspruch universaler Erneuerung ein schon
begrifflich vorgeformter intellektueller « Offenbarungspositivismusy,
eben eine «Richtigkeit» des schon Gedachten zugrunde, die religios
oder rational ihre Berechtigung aus einem «Lumen naturale»
schopfen sollte, insofern ndmlich die Universalia eine Wirklichkeit
beanspruchten, die hinter der Wirklichkeit des Denkens lige,
mithin aber auch iiber die Realitit der Denkobjekte der von
Menschen geschichtlich und gesellschaftlich vorgefundenen Welt
hinausreichten. Wenn deshalb der Roscelin-Schiiler Abélard z. B.
sagen konnte: res de re non praedicatur, stand hinter solcher
Aussage ja eben nur noch die wie Abstracta zu wertende operative
Giiltigkeit der Universalia. Galt dem «Realismus» hingegen die Ge-
samtheit von Menschen als Einheit schlechthin, nahm der «Nomi-
nalismus» iiberdies diese Einheit als real zuhandhabende Argumenta-
tionsweise ihres Namens so, als habe man es mit der Stringenz einer
Logistik von abstrakten Zeichen und Zahlen zu tun. Erst aus jenem
von den Abstracta abgeleiteten «Realismus», der Universalia in
gleicher denkerischer Wertigkeit wie Abstracta behandelte, konnte
es zur Auflosung jedes Personlichkeitsbegriffs oder speziell proto-
typisch bei Roscelin zum Unversténdnis gegeniiber der Trinitat



198 Th. Buske, Hpitheta zur Entmythologisierung

Gottes kommen, die durch die unpersonliche Begriffskombination
eines Tritheismus ersetzt werden sollte, jedenfalls so, wie seine
Gegner es ihm wohl nicht zu unrecht vorwarfen.

Auch wenn bisher noch nicht ausdriicklich untersucht worden ist, inwie-
weit nun gerade auch im Hussitentum und Calvinismus jene wissenschafts-
theoretischen Elemente des Nominalismus enthalten waren, diirfte es doch
verlohnen, daran zu erinnern, daf hier in jedem Fall ein Determinismus der
Person des Einzelmenschen vorlag, der immer zugleich aus der Gesetz-
méBigkeit des allgemeinen Erkennens eine angeblich abschlieBende Ein-
sichtigkeit beinhalten sollte. War darum zunéchst einmal Gott als unper-
sonliche Idee ausgesprochen worden, war es nur um so leichter, mit derselben
unanfechtbaren Beweisfithrung auch ein anderes sinnlich leichter vorstell-
bareres Nomen an diese Stelle zu setzen: aus Gott wurde Materie. Das ver-
anlaBte Bischof Berkeley in seiner Abhandlung tber die Prinzipien der
menschlichen Erkenntnis von 1710 zu der treffenden AuBerung: «Ich be-
streite ja nicht die Existenz irgendeines Dinges, das wir durch Sinneswahr-
nehmung oder durch Reflexion auf unser Inneres zu erkennen vermdégen.
DaB3 die Dinge, die ich mit meinen Augen sehe und mit meinen Hénden
betaste, existieren, wirklich existieren, bezweifle ich nicht im mindesten.
Das einzige, dessen Existenz wir in Abrede stellen, ist das, was die ,Philo-
sophen® Materie oder korperliche Substanz nennen. Und indem dies ge-
schieht, verlieren die tibrigen Menschen nichts, die, wie ich wohl sagen darf,
diese Materie nicht vermissen werden. Allerdings werden die Atheisten die
anscheinende Stutze verlieren, welche ein leeres Wort ihrer unfrommen
Absicht gewiihrte.»*

Nachdriicklicher als in der lutherischen Rechtfertigungslehre
konnte aber nun nicht mehr die christlich-theologische Grundlage
der existentiellen Analogielosigkeit des Einzelnen im Glauben aus-
gesprochen werden. Erst sie verbot vielleicht erkenntnistheoretisch
endgiiltig, auch die gesellschaftliche Welt des einzelnen nachtréiglich
mit jenen MaBstdben zu beurteilen, wie sie die Methodologie einer
Cognitio abstracta entwickelte, aber letztlich nur zu der unab-
anderlichen Verniinftigkeit eines nominalistischen Verstdndnisses
kommen lie83.

Umgekehrt fiele aber gerade in solcher Rickverwandlung einer postu-
lierten Allgemeingiiltigkeit denkerischer GesetzméfBigkeiten auch fur die
Welt des nur im individuellen Entscheidungsvollzug relevanten menschlichen
Daseins am Ende auch die Cognitio abstracta einer nominalistisch-,meta-
physischen® Beschrinkung anheim. Erst in der erkenntnistheoretisch nach-

4 G. Berkeley, A Treatise Concerning the Principles of Human Knowledge
(1710), § 35.



Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung 199

driicklichsten Behauptung des sola fide, als einer durch keine Stellvertretung
dem Einzelnen abnehmbaren Aufgabe und einer die Analogielosigkeit
menschlichen Seins nicht vermittelbaren Wirklichkeit, konnte sie als mathe-
matisch-technische und von daher weiterentwickelt experimentell-empirische
(Natur-)Wissenschaft zur vollen Entfaltung kommen, wie es das Barock-
zeitalter als Blite mathematischer Kunste, die so nur um so betonter zum
Inbegriff ,philosophischen‘ Denkens erhoben wurden, in der Nachfolge der
Reformationsepoche dokumentierte. Aber genau das war nur méglich ge-
worden, nachdem jede wissenschaftstheoretische Erorterung sich von vorn-
herein dessen bewullt war, daB die Allgemeinheit abstrakter Denkvorginge
auch streng einzuhalten wiire und nicht mit dem Denken selbst identifiziert
werden durfte, sondern dieses seinen Ausgangspunkt in der kreatiirlichen
Unableitbarkeit der denkenden und darin zu einem SelbstbewuBtsein — gleich
welcher Intensitdt — gelangenden Einzelpersonen schon ldngst gefunden
hatte.

Jedes philosophische Bemiithen konnte deshalb nur darin bestehen, den
durch die Theologie freigesetzten erkenntniskritischen Raum, wie es Des-
cartes oder Kant am nachhaltigsten taten, erkenntnistheoretisch zu bestim-
men. Und mehr noch: von Erkenntniskritik konnte nun nur noch immer in
jenem Zusammenhang gesprochen werden, der auferhalb aller Cognitio
abstracta eben mit der menschlichen Existenz selber gegeben war, da jede
Cognitio abstracta sich ja notigenfalls schon selbst im experimentellen Voll-
zug korrigierte. Erkenntniskritik durfte mithin nicht durch einen gegen-
stéindlichen Logismus, der sich in einem sozialen und historischen Bereich
geschichtsbewul3t oder nicht dann in Gleichheit zu den wissenschaftstheore-
tischen Ansitzen des Nominalismus erfillte, in «Existentialien» aufgelost
werden. — Diese Form der Erkenntniskritik — und es diirfte dann die einzige
sein, die jedem auch nur weiterreichenderen Liéuterungsproze3 standhalten
wiirde — war allerdings erst dadurch moglich, daf3 das analogielose Sein der
Geschichte fiir den Einzelnen sich nicht in einem Chaos der Meinungen und
Widerspriiche der Vielen erschépfte, sobald ndmlich «rein» und «an sich»
aus dem nur theologisch vorgegebenen erkenntniskritischen Vollzug eine
nicht mehr antizipierbare auch soziologisch grof3ere Einheit entdeckt war.

Existenz- oder Persinlichkeitsphilosophie haben diese Problematik
zu tradieren versucht® Doch die letzte erkenntniskritische Um-
schreibung diirfte wohl erst mit der Explikation lutherischer Ekkle-
siologie erfolgen konnen und damit zeigen, in welch unverzicht-
barem Mafle alle Wissenschaft in ihrer erkenntniskritischen Durch-
dringung auf das Votum christlicher Theologie angewiesen blieb.
Nicht weniger wiirde das natiirlich auch fiir das theologische
Denken selber gelten.

5 Hier wiren vor allem E. G. Geijer und S. Kierkegaard zu nennen; dazu
Th. Buske, Societas christiana: Arch. f. Gesch. d. Phil. 3 (1968), S.262f.



200 Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung
2.

Eine dieser unkritischen nominalistischen Abirrungen in der
neueren Theologiegeschichte stellte aber nun das sogenannte
Entmythologisierungsprogramm dar.

Bultmanns erkenntnistheoretische Methodologie wurde insofern
bisher kaum erkannt, als fast ausnahmslos die gesamte (von Bartsch
in «Kerygma und Mythos» zusammengetragene) Literatur sich vom
Einsatz der Bultmannschen Beweisfithrung leiten lief. Unbewuf3t
und wider Willen war sie der Systematik des Entmythologisierungs-
programms im Ganzen ausgeliefert, selbst dann, wenn dieser Weg
der Verkiindigung als «unangemessen» empfunden wurde und seine
theologische Unzulissigkeit dargelegt werden sollte.

Selbst die am weitesten gehende Kritik Thielickes begniigte sich mit einer
Andeutung der hier vorliegenden erkenntnistheoretischen Probleme, ohne
sich selbst gegeniiber einem wissenschaftstheoretischen Vorwurf zu sichern,
selber nicht erkenntniskritisch zu argumentieren. Allerdings war tendentiell
schon alles Grundsétzliche zur Unhaltbarkeit gegeniiber der «Entmytho-
logisierung» gesagt, sobald es hie3, daf3 «iiberall da, wo ein bibelfremdes
Prinzip, das der jeweiligen Zeitstromung entnommen ist, zur Interpretation
der Bibel verwandt wird, sich dieser VorstoB gegen ihre facultas se ipsum
interpretandi durch die Selbststdndigkeitstendenz jenes Prinzips rédchte»:
Man brauchte nur an den Kantianismus oder Idealismus in der Theologie
zu denken® — Doch nur indirekt war damit ausgesprochen, inwiefern sich
«a doubt on Heidegger’s application of the phenomenological method to
personal being» ergab; fur Cairns stand dieser denkerische Hintergrund un-
miBverstiandlich fest: «The reason for this doubt is the conviction that no
generally agreed ontology of personal being is possible, since the different
interpretions offered are always dependent on various conflicting sets of
presuppositions.»?

Dagegen wurde fast ausnahmslos in Deutschland auch von den
Kritikern mit einer Definitionsanalyse des an sich aus der reli-
gionsgeschichtlichen Uberlieferung ziemlich unumstrittenen Bult-
mannschen Mythosbegriff begonnen, ohne dal man mit einer so
grolleren Variationsbreite des Mythosbegriffs selber iiber eine nicht
ginzlich bewulBt begriindete Ablehnung hinausgelangt wére. Die
Frage: inwieweit neutestamentliche Aussagen schon mythologisch

¢ H. Thielicke, Die Frage der Entmythologisierung des Neuen Testa -
ments: Kerygma und Mythos, 1 (1960%), S. 168.
7 D. Cairns, A Gospel without Myth? (1960), S. 43.



Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung 201

wiren, iibernahm némlich eine schon prédisponierte erkenntnis-
theoretische Darlegung des Entmythologisierungsprogramms, ndm-
lich schlechthin das Axiom, daf3 das Weltbild des Neuen Testaments
mythisch wire®. Das bedeutete aber wiederum nichts anderes, als
daB die geschichtliche Wirklichkeit, mit ihren nur in der gréBeren,
nicht mehr historisch gegenstidndlich antizipierbaren Einheit sich
ergebenden Erkenntnisweisen als einer singulédren individuell analo-
gielosen Cognitio intuitiva, einem nominalen Gesamtverstidndnis
ausgeliefert wurde. Ein so geprigtes, nur noch schematisch histo-
risches und philologisches Vorgehen lie3 Geschichte zu einer ein fiir
allemal giiltigen Ganzheit von Geschichtlichkeit werden, die sich
nicht mehr auf die nachtréigliche Aussagbarkeit geschichtlicher Er-
eignisse beschrinkte, sondern sie auch in aller kiinftigen Verein-
zelung schon mitumfafite und damit von der Person in der Un-
mittelbarkeit des Glaubens nicht mehr gesprochen werden konnte.
Aus der noch so sehr allgemein gehaltenen Idealitit «religios
sittlicher» Grundgedanken, wie sie Bultmann der «liberalen» Theo-
logie Harnacks meinte vorwerfen zu miissen, wurde in differenzier-
terer Anlehnung an ein psychoanalytisches Verfahren — nicht aus
der Weckung des Unbewuliten, sondern aus der Applizierbarkeit
einer intellektuellen Konstruktion existentialen Daseins — die Ray-
mundus Lullus zugeschriebene Kunst der glaubensiiberzeugenden
Predigt. Das Neue Testament wurde von Bultmann zu einer nomina-
len Aussageeinheit deklariert und damit seiner eigentlichindividuel-
len, je einzelnen Besonderheit entkleidet. Die vom Neuen Testament
dann schlieBlich behauptete Geschichtlichkeit mullte mithin etwas
anderes sein als der Spielraum von Personen, von denen das
neutestamentliche Schrifttum handelte, oder die davon berichteten,
es aufschrieben, tradierten usw. Nur so konnte die durch nichts
gerechtfertigte Erwartung an das Neue Testament herangetragen
werden, dal3 es in seiner Darstellungsweise «gedanklich ausge-
glichen»® sein mii3te. Anderenfalls miilte das Bultmannsche Unter-
fangen einer « Entmythologisierung» beginnen.

Diese heimliche Prémisse konnte nur aus der erkenntnistheoretischen Ar-
gumentationsweise einer Cognitio abstracta abgeleitet sein. Die Geschicht-

8 R. Bultmann, Neues Testament und Mythologie. Das Problem der
Entmythologisierung der neutestamentlichen Verkiindigung: Kerygma und
Mythos (A. 6), S. 15.

9 Bultmann (A. 8), S. 23.



202 Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung

lichkeit des neutestamentlichen Schrifttums muf3te zu einer kerygmatischen
Einheit verdichtet werden, die iiber die Eliminierung des Mythischen im ur-
spriinglichen und strengen Sinn des Wortes hinausging. So wiren «zeit-
geschichtlich beschrinkte Gedanken einfach als unwesentlich» ausgeschieden
«und fir das Wesentliche die groBen religiésen und sittlichen Grundgedanken
erkliart» worden. « Man unterschied Schale und Kern», wobei aber nun der
Kern der «ilteren liberalen» Theologie nach Bultmann in der Predigt vom
«Reich Jesu» als eines «Uberweltlichen» und etwas «die ganze Sphire des
Menschen Durchdringendes» gesehen wurde. «Das Reich Gottes kommt, in-
dem es zu dem Kinzelnen kommt, Einzug in die Seele hélt und sie ergreift.»10

Anstatt nun die « Reduzierung des Kerygmas» auf solche «Grund-
gedanken», mit denen aber «in Wahrheit das Kerygma als Kerygma
eliminiert» wire, aufzufiillen und aus der historisch-geschichtlichen
Vielfalt des neutestamentlichen Schrifttums — soweit es hier sicher
notwendig erschien — zu erginzen, wurde ein ganzbiblisches Theo-
logoumenon herauskristallisiert, das schliefllich viel zu allgemein
war, um noch irgendwie eine geschichtliche Bedeutsamkeit und
damit in eins eine personhaft existentielle, wohl aber intellektuelle
Beziehung enthalten zu kénnen. Deshalb blieb fiir Bultmann nur
die «Botschaft vom entscheidenden Handeln Gottes in Christo»
iibrig!!, die es nun nur noch existential zu interpretieren galt,
nachdem der eigentliche Entmythologisierungsprozel3 ein gesamt-
biblisch-neutestamentliches Nomen als beabsichtigtes Ergebnis zum
Inhalt erheben sollte. Wir hitten damit sogar eine Zweiphasen-
haftigkeit vor uns, die im Nacheinander sehr wohl vereinbar wire:
1. «Entmythologisierung» als Ausgangspunkt fiir den mit «Uni-
versalia» aufzuschichtenden Begriffsapparat eines Kerygmas, deren
Vorgang aber nur durch die «Interpretation des Mythos» oder eben
nur durch den Aufbau eines Begriffssymbolismus vollzogen werden
konnte, der 2. durch die Zerlegung in Existentialia anwendungs-
fahig werden sollte und so von jedem mit einem Mindestma8 an
intellektueller oder rationaler Anstrengung angeeignet werden
koénnte. Aus dem sola fide der Reformation war somit aber nur
das Fiir-wahr-Halten einer Heilslehre geworden, eben die «Anrede
Gottes» in Gestalt der entmythologisierten Predigt.

Am nachdriicklichsten hat Regin Prenter in Aarhus hier Vorbehalte
formuliert und sich nicht gescheut, einen geschichtsphilosophischen Gesamt-

10 A. Harnack, Wesen des Christentums (1900), S. 40 u. S. 36.
11 Bultmann (A. 8), S. 25.



Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung 203

rahmen der hier mitschwingenden erkenntnistheoretischen Elemente mit-
auszusprechen. Er konnte sicherer als andere fragen: « Welches ist also zu-
sammengefa3t das Ergebnis der Entmythologisierung? Es ist einfach dies,
daB das Bild Gottes von einem Begriff oder einem Gefiihl ersetzt ist. Die Ent-
mythologisierung ist in diesem Sinne (darum auch) kein neuer Gedanke, und
die Geschichte christlichen Denkens verzeichnet (in dieser Richtung) zwei
sehr wichtige Tendenzen, die weittragende Folgen gehabt haben.» Sobald
némlich die Mythologie verschwand, trat die Metaphysik an ihre Stelle; und
die Tendenz der scholastischen Theologie mit all ihren Konsequenzen wire
ein Beispiel der Entmythologisierung. Die Theologie Luthers wire im Gegen-
satz dazu eine ungeheure Remythologisierung. Von daher war auch seine
Vorliebe fiir die ungeschliffenen Bilder der frithen Christenheit und seine
Verachtung aller Kiinste der Metaphysik zu verstehen. Die Mythologie be-
wahrte in der Tat das Bild Gottes als das eines lebendigen und handelnden
Wesens. Wir finden in der nachreformatorischen Theologie dann auch das
Beispiel einer ganz anders gearteten Entmythologisierung wieder, die un-
vorhergesehene Folgen hatte, nédmlich diesmal, dafl nach dem Verschwinden
der Mythologie das Gefiihl an ihre Stelle trat. «In einer ausgezeichneten
Studie mit dem Titel ,Kristen Mythologie?‘ von Einar Molland und Axel L.
Johnson, die uns tber die Probleme Mythos und Mythologie mehr lehrt als
Bultmann, wird gezeigt, wie die nachreformatorischen Choréle dauernd das
Bemiihen verraten, die Mythologie zugunsten der Psychologie abzuschaffen 2.
Die Himmelfahrt und die Auferstehung werden darin zu Ereignissen, die
in der Seele vor sich gehen.»!® Nun griff diese Tendenz selber auf die «keryg-
matische» Aussage in dem Entmythologisierungsprogramm iiber, und man
koénnte so nicht zu Unrecht bei nicht ganz genauer Kenntnis der erkenntnis-
theoretischen Hintergriinde geneigt sein, «gelegentlich» die Bultmannsche
Theologie als Neuauflage oder Fortsetzung von Rationalismus, Orthodoxie
oder auch von Pietismus zu empfinden.

Wenn wir uns nun gleichfalls aus der Begriffsgeschichte darin
einig wiren, dall ein mythologischer Gebrauch neutestamentlicher
Autoren schon nicht mehr mit der Mythosvorstellung antiker Reli-
gionen vergleichbar wire, konnte man so auch geistesgeschichtlich
zu jener anderen AuBerung kommen, daB der nur noch bedingte
Mythosgebrauch im Neuen Testament schon einer «Entkosmolo-
gisierung» gleichkam 4. Damit wire er zu einer existentiellen, aber
eben nicht existentialen Bildersprache geworden, die, wenn die
Cognitio abstracta keine adiquate Ausdrucksweise fiir die Analo-

12 E. Molland & A. L. Johnson, Kristen mythologie: For kirke og kultur
(1936).

13 R. Prenter, Mythos und Evangelium: Kerygma und Mythos, 2 (1952),
S. 82f.

14 Prenter (A. 13), S. 81.



204 Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung

gielogiskeit menschlicher Existenz sein konnte, eine unverzichtbare
Bekundung einer nicht in Existentialien zu zerlegenden Existenz
sein muflte, worauf schliefilich auch jede kiinstlerische Leistung
griindete. Gleichfalls konnte das vordergriindige Bild solchen Zeug-
nisses nicht mehr Objekt der Wirklichkeitserfassung sein, sondern
wollte nur noch die Wirklichkeit des DaB als der Uberlieferung
eines je personlichen und nicht von anderen iibernehmbaren Ver-
suchs existentieller Entdullerung bezeichnen. Also fiele auch jene
Frage weg, was ein sogenannter neutestamentlicher Mythos in
seiner Einzelheit an existentialen Beziehungsmoglichkeiten bein-
halten konnte. Vielmehr diirfte nur die eine dahinter verborgene,
immer gleiche Wirklichkeit der hier wie dort auf sich selbst5 ver-
wiesenen Person gemeint sein, die unaustauschbar ihr eigenes Leben
zu fiihren hatte. Jedenfalls diirfte spatestens seit Kierkegaard aus-
gesprochen gewesen sein, dal} jede und gerade die «ur»-christliche
Verkiindigung die Lehre zugunsten der Person auszuwechseln hatte.

Von daher war auch Jaspers Einwand zu verstehen, daf es nimlich darum
ginge, die «Verwirklichung der mythischen Sprache» wieder «vollziehen zu
lernen». «Nicht Vernichtung, sondern Wiederherstellung der mythischen
Sprache ist der Sinn. Denn sie ist Sprache jener Wirklichkeit, die selber nicht
empirische Realitét ist, der Wirklichkeit mit der wir existentiell leben,
wihrend unser bloBles Dasein sich stindig an die empirische Realitit ver-
lieren will, als ob diese allein schon die Wirklichkeit selber sei... Die eigent-
liche Aufgabe ist daher nicht zu entmythologisieren, sondern das mythische
Denken in der Vergewisserung der Wirklichkeit rein zu gewinnen...»18

Aber genau dieser Forderung konnte Bultmann nicht mehr zu-
gingig sein, weil er ja gar nicht, wie die Mehrzahl seiner Freunde
und Feinde meinte, beim. Mythos wirklich begann, sondern bei
jener bestimmten erkenntnistheoretischen Maxime des Nominalis-
mus. Dadurch wurde die Geschichtlichkeit des Neuen Testaments
ohne weiteres als Ungeschichtlichkeit historisch insofern irrele-
vanter Ereignisse, in denen der Mensch, aber auch dieser Jesus aus
Nazareth, nur noch erweitertes Objekt des Geschehens wiren, ver-
standen. Es war insoweit natiirlich dann keine Frage mehr, da@
das Neue Testament das Christusgeschehen als ein mythisches

15 Vgl. das «Selbst» bei Kierkegaard.

16 K. Jaspers, Wahrheit und Unheil der Bultmannschen Entmythologi-
sierung: Bultmann und Jaspers, Die Frage der Entmythologisierung (1954),
S. 20.



Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung 205

Geschehen vorstellte!” und also Historisches und Mythisches hier
eigentiimlich ineinander verschlungen wéren'8. Gerade damit wurde
aber die Faktizitdt des Historischen als Grundlage jeder Geschichte
ausgeloscht.

«Dem sich der Gnade 6ffnende Mensch» wurde «seine Siinde vergeben, d. h.
er» wurde «frei von der Vergangenheit». Und eben dies hiee «glaubeny, sich
frei der Zukunft 6ffnen?®. Aber dann blieb nach Bultmann vollig offen,
welches denn diese Zukunft in solcher Ungeschichtlichkeit noch sein kénnte,
nachdem der Mensch von der Vergangenheit befreit sein sollte und ihm damit
seine Historizitdt genommen worden war. Vielmehr wire deshalb auch viel
direkter zu fragen, ob «der sich der Gnade 6ffnende Mensch» nicht eigent-
licher nur von dem Uberha.ng der Vergangenheit befreit werden sollte, so daf
sein Glauben sich in dem Dennoch gegeniiber den sich mechanisch anbieten-
den GesetzméafBigkeiten einer Geschichte zu erweisen hitte. Also wirde der
Mensch nicht zum Vollstrecker einer Vergangenheit, sondern wire unab-
hingig von der mdoglichen Hypothek einer Vergangenheit, aber nie ohne diese
Vergangenheit selber, zum Handeln aufgerufen. Nur darin finde jedenfalls
der Mensch auch allein seine Geschichte, die eben nur im bewuBten Ergreifen
und Ausgestalten eine VerheiBlung enthielte, die iiber den historischen Augen-
blick hinweg und iiber die Historizitdten hinaus reichen sollte. Das war aber
die behauptete Einzigartigkeit des menschlichen Daseins, die in der Predigt
immer nur den Menschen in seiner eigenen Person meinen konnte. Ein
«Leben im Glauben» konnte damit kaum eine wie immer auch. aktualisierte
«Glaubensentscheidung» sein, solange die Geschichte zwar von einschrinken-
den Konsequenzen der Vergangenheit befreite, dennoch in ihrer endgultigen
Bewidhrung nicht bestétigt war und somit jede Sicherheit individueller Ent-
scheidung von vornherein genommen war, aber auch jede Richtigkeit einer
sogenannten «Glaubensentscheidung» vor der Unvollkommenheit der Ge-
schichte sich selbst iiberhob.

Jeder gegenstindlich begrifflicher Beziehungspunkt wurde gerade
durch jene Geschichte der Glaubenden ausgeschlossen. Und das
«Leben im Glauben» diirfte kaum ein «Ergriffen-worden-Sein» ge-
nannt werden, wohl aber seinen Ursprung in der Begegnung gleicher
Geschichte der Glaubenden haben; sonst wire der Inhalt bib-
lischer Botschaft je ein anderer gewesen und nicht der Christus,
sondern ein Christusereignis, nicht Gott, sondern ein Prinzip ge-
meint gewesen. Bultmanns Interpretation lige aber einen solchen
Schlufl nicht nur von seinem erkenntnistheoretischen Ausgangs-
punkt her nahe, sondern wurde vielmehr bestétigt: «Das historische

17 Bultmann (A. 8), S. 40.

18 Ebd., S. 41.
1 Ebd., S. 29.



206 Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung

Ereignis des Kreuzes wird in kosmische Dimensionen emporgehoben.
Und gerade indem vom Kreuz als einem kosmischen Ereignis
geredet wird, wird seine Bedeutsamkeit als eines geschichtlichen
Ereignisses deutlich gemacht geméfl der eigenartigen Denkweise,
in der geschichtliches Geschehen als kosmisches, geschichtliche Zu-
sammenhdnge als kosmische vorgestellt werden. Denn wenn das
Kreuz das Gericht iiber die ‘“Welt’ ist, durch das die Archonten
dieses Aons vernichtet werden (1. Kor. 2, 6f), so ist damit gesagt,
dafB in ihm das Gericht iiber uns selbst, die den Machten der ‘Welt’
verfallenen Menschen vollzogen ist.»?* Oder wie Julius Schniewind
die Bultmannsche Position nachzeichnete: Bultmann redete mit
Nachdruck vom Ereignis des Kreuzes als einem geschichtlichen
Ereignis, einem geschichtlichen Geschehen. Und nun die erkenntnis-
kritisch nicht durchreflektierte Aussage einer ganzen Denkmethode
unterstreichend: «Doch damit ist nicht die Einmaligkeit des Ge-
schehens auf Golgatha gemeint. Ein geschichtliches Ereignis ist
das Kreuz vielmehr ‘als das eschatologische Ereignis’, das hiefle:
es ist “in seiner Bedeutsamkeit’ verstanden und d. h. ‘stets Gegen-
wart’.»?1

Aber auch mit keinem Wort wire je gefragt worden, woher die
erkenntnisméfige Legitimation genommen wurde, um eine solche
abschliefende (eschatologische) Bedeutsamkeit fiir den Bereich der
Geschichte in Form eines Kreignisses auszusagen, das iiber das
reine unwiederholbare factum est des historischen Sachverhaltes
hinausragen sollte. Oder wie wére nun gar als Theologoumenon ein
Urteil Gottes in solchem Geschehen antizipierbar und in solchem
«eschatologischen Christusgeschehen» nur der Vordersatz reformier-
ter Pridestinationslehre deutlich? Die Frage ndmlich, ob die Rede
von der Auferstehung Christi etwas anderes sei als der Ausdruck
der Bedeutsamkeit des Kreuzes??, miillte im Gegensatz zu Bult-
mann prononciert mit einem Ja beantwortet werden: Sie ist die
Rede des Gekreuzigten.

Es wiire darum auch weiter zu fragen, ob iiberhaupt in einem strengeren
Sinne dann dennoch wenigstens die existentiale Interpretation durch eine
existentielle ersetzt werden konnte, wie es Schumann offenbar recht unab-

20 Bultmann (A. 8), S. 20.

21 J. Schniewind, Antwort an R. Bultmann. Thesen zum Problem der
Entmythologisierung: Kerygma und Mythos (A. 6), S. 93.

22 Bultmann (A. 8), S. 44.



Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung 207

sichtlich versuchte?. Schumann ist nur derselben hermeneutischen Kon-
struktion verfallen, ndmlich der, dafl die Interpretation von der eigentlichen
Intention des Neuen Testaments zu erfolgen hétte: «... um derentwillen
dieses eben die mythologischen Elemente aufgenommen hat. Die Intention
ist aber die eines existentiellen Verstdndnisses der Botschaft von Christus,
wie ja auch das mythologische Weltbild letztlich existentiell orientiert ist.»
Gerade mit solcher nur schillernden Wahrheit wurde nicht die eigentliche
wissenschaftstheoretische Problematik der Entmythologisierung tangiert,
und das «Verstédndnis» von Wirklichkeiten personaler Begegnung war nur
das andemonstrierbare Verstehen von insofern nicht «selbst» ,entworfener®
Existenz.

Es blieb letztlich also doch bei der «existentialen» Interpretation,
um «das wirkliche Geheimnis Gottes in seiner eigentlichen Un-
begreiflichkeit deutlich und verstindlich zu machen». Aber damit
konnte gerade jener Unterschied nicht mehr gelten, dafl «Verstehen
etwas anderes als rational Erklidren» wire. «Ich kann verstehen,
was Freundschaft, Treue und Liebe sind, und gerade wenn ich sie
recht verstehe, weil} ich, daf3 die mir erwiesene Freundschaft, Liebe
und Treue stets ein dankbar empfangenes Geheimnis sind und
bleiben. Ich erfasse sie gar nicht durch mein rationales Denken.»?
Also damit, daBl sie nun in der kerygmatischen Handhabung dann
doch dem «existentialen» Versténdnis anheimfallen sollten, wiirde
jenes Geheinmis nur durch eine in existentialistischen Agnostizismus
verwandelte Rationalitdt, eben anders als nur in der Begegnung
und Erfahrung, relevant. Oder noch deutlicher: Das rational histo-
risch-philologische Arbeiten sollte — und anders wire ja die Ent-
mythologisierung nicht vollzogen — in eine Abhingigkeit vom
Philosophischen gebracht werden, auf dal man so «ohne Angst»
formulieren kénnte, daf} es sich hier dann schliellich «um die Frage
nach der ,richtigen‘ Philosophie» handelte 5. Dabei sollte die richtige
Philosophie ganz einfach diejenige philosophische Arbeit sein, «die
sich bemiiht, das mit der menschlichen Existenz gegebene Existenz-
verstindnis in angemessener Begrifflichkeit zu entwickeln». Aber
genau dieses Unterfangen war schon lingstens von einem Existenz-

28 F. K. Schumann, Die Entmythologisierbarkeit des Christusgeschehens:
Kerygma und Mythos (A. 6), S. 191.

% Bultmann, Zum Problem der Entmythologisierung: Kerygma wund
Mythos (A. 6), S. 190.

% Ebd., S. 192.



208 Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung

oder Personlichkeitsphilosophen wie Kierkegaard verneint worden?2s.
Es konnte also eben nicht die Frage «nach dem Sinn von Existenz
nicht als existentielle Frage, sondern in existentialer Analyse» ge-
stellt werden, wenn nicht solche allgemeine Existenz die wirkliche
Existenz des einzelnen Menschen liquidierte. Die «nur im Existie-
ren» selber beantwortbare «existentielle Frage» stammte somit aus
dem. Vorverstindnis einer Redefigur, das schlieBlich, als ein sich
nur noch in Existentialien ausbreitendes KExistieren, sich schon
die Quelle des Existierens selber abgeschnitten haben diirfte.

Aber dennoch sollte das Vorverstdndnis uneingeschrinkt als echt
lutherisch weiter behauptet werden, wie in jenen Sédtzen, «daf} die
Entmythologisierung eine Forderung des Glaubens selbst» ware.
«Denn dieser verlangt die Befreiung von der Bindung an jedes
Weltbild, das das objektivierende Denken entwirft, sei es das
Denken des Mythos, sei es das Denken der Wissenschaft». Bult-
mann konnte aus seiner erkenntnistheoretischen Lage nicht mehr
darauf kommen, auch nur ein einziges Mal den objektivierenden
Gehalt des existentialistischen Denkens zu erfragen. Er mufite sich
deshalb darauf versteifen: «In der Tat: die radikale Entmytholo-
gisierung ist die Parallele zur paulinisch-lutherischen Lehre von
der Rechtfertigung ohne des Gesetzes Werk allein durch den Glau-
ben. Oder vielmehr: sie ist ihre konsequente Durchfithrung fiir
das Gebiet des Erkennens.»?” Aber damit war auch der nominali-
stische Zirkel endgiiltig geschlossen. Die «Glaubensentscheidung»
bedeutete dann nur noch, sich solcher Erkenntnis zu unterwerfen
oder nicht. Oder man war solchen beziehungslosen Sitzen im
theologischen Denken ausgeliefert wie diesem, einmal von Heinrich
Vogel im Anklang zur dialektischen Theologie formulierten: daf}
Gott selbst schon fiir die von ihm verbiirgte Wahrheit einstehen
wiirde 8. Der Mensch wire aber damit nur in die Knechtschaft
eines vorbiblischen Zeitalters zuriickgeworfen.

Wer konnte nun schon hinter die Geschichte (des Christus Jesus)
zuriick? Nur die Unwissenheit.

26 Vgl. oben Anm. 5.

27 Bultmann (A. 24), S. 207.

28 H. Vogel, Kerygma und Mythos: Theologia viatorum 3 (1941), S. 67;
ders., Gott in Christo (1951), S. 151f.



Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisterung 209
3.

So bliebe es, auch Bultmanns Anliegen den Forderungen luthe-
rischer Theologie — oder jeder Erkenntniskritik schlechthin, wie wir
nun auch sagen konnten, wenn wir uns des in der Einleitung Dar-
gestellten erinnerten — zur Uberpriifung «kerygmatischer» Recht-
maifigkeit auszuliefern. Erst in einem denkerisch schon vollig un-
erheblichen Stadium wurden nidmlich dem Entmythologisierungs-
programm erkenntnis«kritische» Beziige appliziert, die so dann nur
noch als nominalistische Formelsprache gebraucht werden konnten.

Bultmann hatte einfach vergessen, was Thielicke in durch nichts mehr
ergdnzungsbediirftigen Satzen theologisch oder erkenntniskritisch dem Aus-
sagegehalt einer «kerygmatischen» Predigt der Entmythologisierung vor-
zuhalten hatte. Es war von Bultmann ubersehen worden, dafl «wenn die
Reformatoren das ,sola fide‘ als articulus stantis et cadentis ecclesiae an-
sahen, sie dann meinten, daB3 dieser Glaube der Glaube an Jesus Christus,
daB er die ,fides Jesu‘ (gen. obj.) war. Es ging ihnen keineswegs um das
Prinzip einer ,Gléubigkeit<, also einer ,Glaubenshaltung‘ gegeniiber der
,Werkhaltung‘, sondern es ging ihnen um den an Jesus Christus objektiv
gebundenen Glauben. Gerade Luther hat immer wieder darauf hingewiesen,
daB es nicht um den Glauben als einer Eigenschaft des Subjekts gehe, son-
dern um den extra gelagerten Gegenstand des Glaubens. Und in der Aus-
legung des 90. Ps. hat er sogar das gewagte Bild geprigt, daBl das Subjekt
des Glaubens ein punctum mathematicum, ein unausgedehnter mathema-
tischer Punkt sei (WA 40 III 572, 23; ferner WA 40 I1 527, 9).»2* Wie sollte
anders schon das Phénomen des Prophetismus in der Geschichte erklirt
werden ? Oder wie sollte die eben nicht vordergriindige historische « Wirklich-
keit» von Ostern, die sich des «Beweises» eines leeren Grabes als unzugéinglich
erwiese und so verstanden auch als Appendix eines historischen «Ereignisses»
entmythologisiert allenfalls geschichtlich kurios erscheinen muf3te, iberhaupt
«zu Gesicht» gebracht werden? Echte religionsgeschichtliche Arbeit — und
wie sollten die biblischen Disziplinen in der Theologie davon ausgenommen
sein — hétte sich vor jeder Suche nach kerygmatischer Brauchbarkeit mit
der exegetischen Einzelarbeit zu begniigen. Dann kénnte sie im Krgebnis
moglicherweise folgende Grenzen abstecken, wie sie Thielicke angab: ndm-
lich einerseits «zwischen denjenigen Mythen, die schlechthin unablésbare
Ausdrucksformen transzendentalen Inhalts wéren (z. B. Schopfungsbericht,
Stndenfallgeschichte...), und legendéren Ausschmiickungen in der Religions-
geschichte» zu unterscheiden, andererseits aber auch «zwischen der bildlichen
Verdeutlichung eines geschichtlichen Tatbestandes (Jungfrauengeburt als
Bild der geschichtlichen Tatsdchlichkeit der Gottessohnschaft [Schlatter])»
(oder auch jene nach Jesu Tod in Auferstehung und Himmelfahrt als wirk-

20 Thielicke (A. 6), S. 159.

14



210 Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung

same Wirklichkeit bezeugten Erfahrungen) «und direkt geschichtlichen Be-
richten...»3% Aber so diirfte auch umgekehrt grundsétzlich vollig unmdéglich
sein, dal} wir «hinter die mythologische Gestalt des Kerygmas in dem Sinne
zuriick» konnten, «daBl sich ein zeitlos, mythosfreier Wirklichkeitskern
herausschilen lieB». Mithin miiBte also «nicht nur das Mythologische als
solches in Kauf» genommen werden (was ja allenfalls ginge, da sich in ihm
eine bleibende Denkform ausdriickt), sondern wir hitten in gleicher Weise
«auch die Zeitgebundenheit der biblischen Mythologie» hinzunehmen, bevor
sie zu kerygmatisieren versucht wiirde ..

Es bliebe bei jener auch von Gerhard Gloege weniger aus der
geistesgeschichtlichen Tradition als vielmehr intuitiv gefundenen
Unterscheidung der unvereinbaren und sich gegenseitig ausschlie-
Benden Begriffe: So enthielt «Schleiermachers dogmatische Grund-
formy«existentielle Sdtze, d. h. Sitze, die dem Gebiet der ,inneren
Erfahrung® entspringen, die also eigene konkrete Betroffenheit vor-
aussetzen und widerspiegeln». Bultmanns Interpretation zielte da-
gegen auf existentiale Aussagen, was nichts anderes hiefle, als auf
Aussagen, in denen ein Text die Frage nach dem Verstidndnis
menschlicher Existenz beantwortete, dieses Verstehen aber als
Aussage iber Existenz nicht aus Existenz eruiert werden sollte32.

Schlielllich erwiese sich auch die theologische Unzulidnglichkeit
des Bultmannschen Programmsunter einem weiteren dem Glaubens-
begriff auf den Ful folgenden Aspekt, ndmlich wie es in einer
englischsprachigen Verdffentlichung hiel: Bultmann habe die
Kirche vergessen®3. In der Tat konnte Bultmann ja schlechtweg
behaupten, dafl das Neue Testament keine Phdnomene kennen
wiirde, «in denen das AuBerweltliche zur innerweltlichen Gege-
benheit gebracht wiirde.®%» Aber genau das wiirde als allererstes
von der durch die Predigt auch im biblisch-neutestamentlichen
Schrifttum implizierten Kirche gelten. Sie wire eben nicht jene
additive Vervielfdltigung existential glaubender Menschen, deren
Kerygma dann nur noch die reproduzierte Selbstdarstellung solcher
gnostisch-spiritualisierten Gemeinschaft sein konnte. Kirche als

30 HEbd., S. 179.

81 Ebd., S. 181.

32 (. Gloege, Mythologie und Luthertum. Das Problem der Entmytho-
logisierung im Lichte lutherischer Theologie (1953), S. 66.

33 B. H. Throckmorton, The New Testament and Mythology (1959), u. a.
S. 112f.

3¢ Bultmann (A. 8), S. 30.



Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung 211

Ort der Predigt war Bultmann aus der Natur seines Denkens
fremd geblieben. Sie sollte die «religiose Gemeinschaft» jener der
«Glaubensentscheidung» Sich-gebeugt-Habenden sein und «ihre
eigentliche Erscheinung als Kultusgemeinde» besitzen. Aber darin
sollte sie wiederum die Qualitéit eines «eschatologischen® Faktums»
haben, so dafl von daher der Glaube einer solchen Kultusgemeinde
nur noch die Resignation vor der Welt sein konnte, indem sie sich
ndmlich von nun an nicht mehr auch «als ein weltliches Phinomen»,
sondern «als ,jenseitiges’ verstiinde. Bultmann war hier der ersten
und grof3ten Héresie aller Kirchengeschichte verfallen, das « Heute»
und «Hier» auf einen bestimmt-unbestimmten Personenkreis eben
jener Kultusgemeinde zu beziehen, wo in Wahrheit aber das
«eschatologische» Jetzt («Dies ist der Tag, den der Herr macht»)
sich auf das Predigen selbst bezoge. Fiir Bultmann wire aber nun
im Gegenteil «Kirche» erst recht, «als eine nicht von Menschen
gemachte Veranstaltung, eine durch Taten und Worte der Gottheit
berufene Gemeinde», jene antizipierte, sichtbare oder unsichtbare
Gemeinschaft des am Inde der Tage erst offenbar werdenden
Reiches Gottes. Hier wurde Kirche lediglich in einem a-historischen
Verstdndnis einer Ecclesia universalis benutzt, wie es vor allem Hus
versuchte 3. Daraus aber entsprang die noch viel weitreichendere
Konsequenz, dal3 das mit soviel intellektuellen Umschweifen ent-
mythologisierte Kerygma, in der Affizierung mit dieser in irgend-
welchen Menschen doch konkretisierten Kirche, dann zu einer
Mitteilung wiirde, in der diese Gemeinschaft «iiber diese Geschichte
ihrer Berufung in einer Tradition berichtet»’¢. Bultmann bestétigte
das an anderer Stelle nur noch deutlicher, als er schrieb: «... so
gehort deshalb auch die Kirche, in der das Wort weiter verkiindigt
wird, und innerhalb deren sich die Glaubenden als die ,Heiligen®,
d. h. als die in die eschatologische Existenz Versetzten, sammeln,
zum eschatologischen Geschehen.» Gemeinde (ekklesia) wire eben
ein eschatologischer Begriff; und wenn sie als der Leib Christi
bezeichnet wiirde, «so wird damit ihre ,kosmische‘ Bedeutung zum
Ausdruck gebracht». Sie wire kein historisches Phanomen im Sinne
der Weltgeschichte, wohl aber ein geschichtliches Phinomen in dem

35 J. Hus, De ecclesia (s.l.e.a.).
36 Bultmann, Kirche und Lehre im Neuen Testament: Gesammelte Auf-
sdtze, 1 (1958), S. 1563f.



212 Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung

Sinn, dal} sie sich in der Geschichte verwirklichte??, ohne dennoch
nun aber in ihrer Verwirklichung selber Geschichte werden zu
koénnen. Sie muBite die Gemeinschaft der in ewig gleichbleibender
existentialer Gebundenheit und der nur aus der akzeptierten Ein-
sicht solcher Unabénderlichkeiten «erlosten» Menschen sein.

Es ergab sich ein Kerygma als historisches Nichts, nachdem erst
einmal auch die Predigt des gekreuzigten Christus als Aufgabe der
Kirche, der Ecclesia militans, aulerhalb jeglicher Betrachtung blieb.

Die unterschwelligen Voraussetzungen der nach Bultmann ge-
gebenen Problemlage, aus der erst Entmythologisierung als Auf-
gabe geboren wiirde, betridfen auch die im kerygmatischen Vollzug
angewandte Predigtweise. Einem nominalistischen Rationalismus
ginge auch jegliches dsthetisches Vermogen ab, und so blieb hier im
Blick auf das Sprachempfinden eine exegetische Akkuratesse iibrig,
die sich soziologisch immer nur als Assimilat klassifizieren lie und
das ausgeschlagene Wagnis selbst entworfener Existenz verdeckte.
Somit wurde sie aber auch das Kennzeichen der «Unwissenheit»
jener, die — wie Kierkegaard sagte — nur eigentlich im Leben «mit-
spielten», ohne diesem Leben je selbst etwas abgetrotzt zu haben.

Hier mag fiir vieles andere jenes der Gedankenfithrung bei Bultmann zur
Erlduterung dienende Paulus-Wort stehen, das nach dem Buchstabensinn
Wort fiir Wort nur allzu richtig wiedergegeben wurde und so bei Bultmann
hiel3, sobald ja nicht nur fiir ihn feststand, daB «im gepredigten Wort und
nur in ihm der Auferstandene begegnete»: «Also, der Glaube kommt aus der
Predigt, die Predigt durch das Wort Christi (R6ém. 10. 17).»3% Bei Luther
aber stand mit einer weniger groBen Genauigkeit der sprachkiinstlerischen
Gestaltung: «So kommt der Glaube aus der Predigt, das Predigen (sic) aber
durch das Wort Gottes.» Hier wurde in einem viel weiteren Bogen ein
spannungsgeladener Schwung deutlich, der nicht ohne Einflu auf die Aus-
sagekraft selber bleiben diirfte. Aber gerade damit wurde das an sich nur
rein formale Element des Asthetischen zu einer immanenten existentiellen
GrofBe. Denn, wo der Wille zu solcher Kunst fehlte und auch die Sensibilitédt,
gie zu ergriinden, ohne dal daraus voreilig eine Kunstfertigkeit zu werden
brauchte, diirfte jede noch so (auch exegetisch) exakte rationale Formu-
lierung im Unverbindlichen stecken bleiben.

Ihr fehlte dann einfach die Kongruenz mit der Person, die sie
ausspriache, mithin also auch der Mut zur historisch zeitbedingten
Gebundenheit selbst eines «Ewigkeitsyzeugnisses nicht gefordert

37 Bultmann (A. 8), S. 48.
38 Ebd., S. 47.



Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung 213

war. Doch darauf diirfte nicht nur alle Kunst des Predigens oder
Lehrens beruhen, daf3 deren Inhalt immer von der Person selber
ausgesprochen werden mullte, um die Person zu treffen. Mithin
wiirde ihr noch so intellektuell bezogener Inhalt erst in solcher
Konfrontation von Menschen, erstlich durch die Personlichkeit des
Redenden, zu einem verpflichtenden Auftrag — oder anderenfalls,
um noch einmal an Heideggers Terminologie zu erinnern, zum
«Gerede». Um wieviel mehr stiinde nun ein Kerygma in Gefahr,
in diesen Strudel literarisch «ungestalteter» Worte, die lediglich
einer logischen Satzfolge unterworfen wiren, hineinzugeraten, wenn
dieses Kerygma in seinem Ausgeliefertsein an die Geschichte so
schlieSlich doch nur die Predigt (der jeweils gegenwirtigen Kirche)
iiber die Predigt (der Evangelien und apostolischen Briefe) jener
Predigt wire, in der es hie3: Siehe, hier ist mehr denn Jona, hier
ist mehr als Salomo (Matth. 12, 41f [Luk. 11, 32.31]).

Dieser hermeneutische Zusammenhang der Grundlage jeder erkenntnis-
kritischen Wissenschaftstheorie ist bisher, vielleicht mit Ausnahme einer
Homiletik?®, im theologischen Bereich noch kaum beachtet worden. — Er
tauchte so auch nur einmal als Beitrag zur Entmythologisierungsdebatte auf
und stammte von einem Philosophen, Hans Georg Gadamer, der daran
erinnerte, da3 «von altersher das Wort Gottes das Verstédndnis seines Offen-
barertums in der Auslegung des menschlichen Wortes gefunden» hatte. Des-
halb konnte es auch — an unser nominalistisches Beispiel des Tritheismus von
Roscelin ankniipfend — auf dieser nun ganz anderen und universaleren er-
kenntnistheoretischen Ebene iiber die Trinitét und damit von der Person-
lichkeit Gottes bei einem der wichtigsten Véter der alten Kirche in der Dar-
stellung Gadamers heilen: « Augustin hat in zahllosen Variationen das iiber-
menschliche Geheimnis der Trinitdt in dem Geschehen von Wort und Rede
abgebildet, wie es unter Menschen statt hat.»* Was dort nédmlich zwischen
Menschen geschéhe, offenbare sich letztgliltig nur als «Wesenszusammen-
hang von Verstehen und Spielen», eben als jene immer originale, nicht schon
im «Stil» festgelegte Kunst. « Wie ein Wort gewagt wird, wie es trifft, wie
ein Wort das andere gibt, wie ein Wort das andere findet und selber Antwort
ist, wie es einen Spielraum gleichsam ausfiillt, in welchem es gesagt und ver-
standen wird, das alles» wiese ja nur auf jene Kunst des Verstehens hin4'.
Diese galt nun nicht weniger auch fiir das Verstehen von Texten, vielmehr
mubBte auch das jetzt erst recht fiir die Predigt gesagt werden, «daf sich im
ProzeB3 des eigenen Verstehens die Sprache erst ausbildet, in der das Ver-

3% 0. Haendler, Die Predigt (1941, 19492).

40 H. G. Gadamer, Verstehen und Spielen: Kerygma und Mythos, 6
(1963), 8. 75.

41 Hbd.



214 Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung

stdndnis nur zu eigen wird».*2 Es war mit der lexikalisch richtigen Uber-
setzung noch lange nicht getan, die ohne die «Intuition» den Aussagegehalt
unmerklich und doch nicht unerheblich verkirzte. Immer bedurfte es «zur
Aneignung des Umsetzens des Verstehens in Ausdriicklichkeit». Von der
Predigt als der wohl gréBten sprachlichen Kunst muBlte es deshalb heilen:
¢«Sie, und nicht der Kommentar oder die exegetische Arbeit des Theologen
als solche, vollendet jeweils das Lesen und Verstehen des Textes.» Wohl-
gemerkt aber nicht so, dafl «die wahre Vollendung des Verstehens» dann
«in der Predigt als solcher» lége, «sondern nur in der recht gehdrten Predigt».
Doch wo bliebe sie, wenn ihr auf keiner Seite auch nur eine einzige Person
als Personlichkeit entsprechen wiirde. Was uns nédmlich «im Verstehen ge-
schieht, ermessen wir nie ganz. Das Wort, das uns trifft, hat uns schon immer
getroffen».13

Aber diese schon immer gegebene erkenntniskritische Grenze des
«Geistes» hatte das Entmythologisierungsprogramm vergessen. Die
lutherische Theologie umschrieb diesen Tatbestand menschlicher
Existenz mit dem Terminus servum arbitrium. Nur nachdem auch
dieses vergessen war, konnte es zu der mifiverstandenen Aufgabe
einer Entmythologisierung kommen, oder anders: auch in der
Theologie des 20. Jahrhunderts der Nominalismus restituiert werden.

Thomas Buske, Berlin

42 Ebd., S. 76.
43 Ebd.



	Epitheta zur Entmythologisierung

