
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 3

Artikel: Epitheta zur Entmythologisierung

Autor: Buske, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878689

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Epitheta zur Entmythologisierung

Erst nachdem die Wissenssoziologie mit Bewußtseins- und
Ideologienkritik in den Vordergrund des wissenschaftlichen Interesses

getreten war, offenbarte sich, daß im Bereich der von Dilthey als

Geisteswissenschaften bezeichneten Disziplinen die Qualität
denkerischer Ergehnisse von dem Einsatz eines methodologischen
Verständnisses abhängig wäre oder sogar indirekt vorweggenommen
werden konnte.

1.

Alle Erkenntnistheorie, die mit Abstracta, wie in der Formelsprache

der Mathematik, zu arbeiten versuchte, mußte es sich

jedenfalls gefallen lassen, daß sie nur noch bedingt in ihrem
methodischen Gesamtverständnis auf die historisch-philologischen
Bereiche übertragbar war, wenn diese wiederum nicht auf die Richtigkeit

- in Analogie zu allgemein experimentellen und mathematischen
Vorgängen - einer gesellschaftlichen Prozessualität verweisen wollten

und somit von der Evidenz festgefügter Begriffe ausgingen, die
aber umgekehrt selber auf die Situationsgebundenheit ihres Zu-
standegekommenseins so nicht mehr erfragt wurden. Sie wurden
nach der logisch-didaktischen Demonstrierbarkeit von Abstracta
auf einen sich so erst erweisenden historisch-soziologischen Eunk-
tionsablauf übertragen und stellten damit eine schon vorgegebene,
operativ handhabbare Begrifflichkeit dar, in der der empirische
Vorgang einer möglichen Wirklichkeitserfassung schon pragmatisch
vorgewertet war. Die Erkenntnistheorie begnügte sich in solcher
Übertragung mit der vordergründigen Einsichtigkeit gewisser
logischer Grundgesetze, ohne aber wiederum deren protologischen,
metaphysischen, mythischen oder wie sonst auch immer zu
formulierenden Grund erkenntniskritisch geläutert zu haben. Auch ihr
Ursprung wäre mit dem geschichtlich-gesellschaftlichen Standort
ihrer Aussage zunächst zu überprüfen gewesen und sollte nicht von
vornherein mit der Wirklichkeit des Geistes an sich kontaminiert
werden. So bliebe nämlich auch für die sogenannten Geisteswissenschaften

die Forderung bestehen, daß sie nicht in solcher Begrifflichkeit
einen Denkvollzug beginnen dürften, die selber nicht in jedem

Augenblick neu erkenntniskritisch geprüft worden wäre, und sich



196 Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung

dann dennoch in diesem oder jenem Wort oder eben Begriff als so
evident erweisen ließe, daß damit ihre Schlüssigkeit jenseits der
Positivität eines experimentell-abstrakten Arbeitsvorganges läge.
Die erkenntniskritische Anwendung jener als Geist gegebenen
Wirklichkeit wäre somit einfach in der Person des Menschen
hinzunehmen1.

Auch die Logik Hegels hatte von diesem so konkretisierten Geist noch
nichts oder historisch richtiger nichts mehr gewußt und war wieder mit der
Idee einer intellektuellen Bewußtseinssphäre in der Allgemeinheit eines
«Weltgeistes» mit dem Vorstellungsinhalt der ionischen Naturphilosophen
zusammengefallen, deren Bewegungselemente schon auch nur noch Chiffren
jenes urgründigen immer erneuten Anlasses eines prozessualen Daseins
waren, hinter dem eine weit umfassendere Wirklichkeit des Seins stünde.
Thaies' Urgrund als Wasser, Anaximenes' Luft, Heraklits Feuer waren
genauso nur noch Bilder für jene Begrifflichkeit, die Anaximandros mit «arche»
und «apeiron» als erkenntnistheoretische Deutung für den Seinsgrund zu
gewinnen versuchte.

Daß sich aber hingegen die Wahrheit des Geistes nur in der
personalen Wirklichkeit überhaupt dartun würde, wurde erst
ausdrücklich in der Via moderna ausgesprochen. Doch diese wird in der
Regel, durch nichts gerechtfertigt, in der Diktion philosophischer
Lehrbücher als Portführung des über zweihundert Jahre älteren
Nominalismus angesehen2. Aber erst unter Wilhelm von Occam
wurde jene Unterscheidung erkenntnistheoretischer Aufgabenstellung

betont, die eine Rückübersetzung aus den Abstracta auf jeden
nur beliebigen Denkprozeß überhaupt verbot: jene Unterscheidung
nämlich, daß zwar jede Cognitio abstracta zugleich auch Cognitio
communis sei, daß aber jede Erkenntnis außerhalb dieser signifika-
torischen «Vernünftigkeit» festgelegter Terminologie als Cognitio
intuitiva oder eben als «reines» Denken im Akt des Erkennens
selbst immer Cognitio non communis sein müßte3. Wenn so
Wilhelm von Occam auch den Kreis der durch bloße Vernunftwahrheiten

erweisbaren theologischen Sätze ganz ausschloß, hatte er im
Grunde nichts anderes vollzogen, als jene rückläufige Anwendung
der Abstraktionsverfahren auf den Bereich geschichtlicher und

1 Man vgl. hier die wissenssoziologische Position Max Schelers.
2 Vgl. z. B. F. Überweg, Grundriß der Geschichte der Philosophie, 2,

11. Aufl. von B. Geyer (1928), S. 571f.
3 E. Hochstetter, Studien zur Metaphysik und Erkenntnislehre Wilhelm

von Occams (1927).



Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung 197

damit singular analogieloser Phänomene, an denen der Mensch
unmittelbar und nicht erst durch eine konstruierte Versuchsanordnung

beteiligt war, gänzlich auszuschließen. Er durfte mithin
nicht weniger versucht haben, als das Denken im Erkenntniskritischen

seihst zurückzugewinnen, was aber jedes nominalistische
Verfahren ausschloß, insofern es die Methodologie einer Cognitio
ahstracta auch für jedes weitere geschichtlich gebundene Denken
übernahm. Die aus einer bestimmten philosophiegeschichtlichen
Konstellation erwachsene Möglichkeit einer Cognitio abstracta
wurde in ihrer Reflektierung auf die geschichtliche Wirklichkeit des

Menschen perspektivisch verkürzt, ohne daß aus solcher System-
kategorialität des Erkennens dann selber noch irgendeine andere
als konforme Argumentationsweise erwachsen konnte, und für eine
selbstbewußte und verantwortliche Persönlichkeit schließlich in
solcher Vernünftigkeit kaum mehr Platz bleiben durfte.

Es erstaunt deshalb auch nicht, daß der Nominalismus in der
weiteren Geschichte nur immer dort rezipiert wurde, wo auf sehr

gewaltsame Weise eines gesellschaftlichen «Konzeptionalismus»
die geistige Einheit einer «christlichen» Geschichte geleugnet werden
sollte. Immer lag dem Anspruch universaler Erneuerung ein schon

begrifflich vorgeformter intellektueller «Offenbarungspositivismus»,
eben eine «Richtigkeit» des schon Gedachten zugrunde, die religiös
oder rational ihre Berechtigung aus einem «Lumen naturale»
schöpfen sollte, insofern nämlich die Universalia eine Wirklichkeit
beanspruchten, die hinter der Wirklichkeit des Denkens läge,
mithin aber auch über die Realität der Denkobjekte der von
Menschen geschichtlich und gesellschaftlich vorgefundenen Welt
hinausreichten. Wenn deshalb der Roscelin-Schüler Abälard z. B.

sagen konnte : res de re non praedicatur, stand hinter solcher
Aussage ja eben nur noch die wie Abstracta zu wertende operative
Gültigkeit der Universalia. Galt dem «Realismus» hingegen die
Gesamtheit von Menschen als Einheit schlechthin, nahm der
«Nominalismus » überdies diese Einheit als real zu handhabende Argumentationsweise

ihres Namens so, als habe man es mit der Stringenz einer
Logistik von abstrakten Zeichen und Zahlen zu tun. Erst aus jenem
von den Abstracta abgeleiteten «Realismus», der Universalia in
gleicher denkerischer Wertigkeit wie Abstracta behandelte, konnte
es zur Auflösung jedes Persönlichkeitsbegriffs oder speziell
prototypisch bei Roscelin zum Unverständnis gegenüber der Trinität



198 Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung

Gottes kommen, die durch die unpersönliche Begriffskombination
eines Tritheismus ersetzt werden sollte, jedenfalls so, wie seine

Gegner es ihm wohl nicht zu umecht vorwarfen.

Auch wenn bisher noch nicht ausdrücklich untersucht worden ist, inwieweit

nun gerade auch im Hussitentum und Calvinismus jene wissenschaftstheoretischen

Elemente des Nominalismus enthalten waren, dürfte es doch
verlohnen, daran zu erinnern, daß hier in jedem Fall ein Determinismus der
Person des Einzelmenschen vorlag, der immer zugleich aus der
Gesetzmäßigkeit des allgemeinen Erkennens eine angeblich abschließende
Einsichtigkeit heinhalten sollte. War darum zunächst einmal Gott als
unpersönliche Idee ausgesprochen worden, war es nur um so leichter, mit derselben
unanfechtbaren Beweisführimg auch ein anderes sinnlich leichter vorstellbareres

Nomen an diese Stelle zu setzen: aus Gott wurde Materie. Das ver-
anlaßte Bischof Berkeley in seiner Abhandlung über die Prinzipien der
menschlichen Erkenntnis von 1710 zu der treffenden Äußerung: «Ich
bestreite ja nicht die Existenz irgendeines Dinges, das wir durch Sinneswahrnehmung

oder durch Reflexion auf unser Inneres zu erkennen vermögen.
Daß die Dinge, die ich mit meinen Augen sehe und mit meinen Händen
betaste, existieren, wirklich existieren, bezweifle ich nicht im mindesten.
Das einzige, dessen Existenz wir in Abrede stellen, ist das, was die .Philo¬
sophen' Materie oder körperliche Substanz nennen. Und indem dies
geschieht, verlieren die übrigen Menschen nichts, die, wie ich wohl sagen darf,
diese Materie nicht vermissen werden. Allerdings werden die Atheisten die
anscheinende Stütze verlieren, welche ein leeres Wort ihrer unfrommen
Absicht gewährte.»4

Nachdrücklicher als in der lutherischen Rechtfertigungslehre
konnte aber nun nicht mehr die christlich-theologische Grundlage
der existentiellen Analogielosigkeit des Einzelnen im Glauben
ausgesprochen werden. Erst sie verbot vielleicht erkenntnistheoretisch
endgültig, auch die gesellschaftliche Welt des einzelnen nachträglich
mit jenen Maßstäben zu beurteilen, wie sie die Methodologie einer
Cognitio abstracta entwickelte, aber letztlich nur zu der
unabänderlichen Vernünftigkeit eines nominalistischen Verständnisses
kommen ließ.

Umgekehrt fiele aber gerade in solcher Rückverwandlung einer
postulierten Allgemeingültigkeit denkerischer Gesetzmäßigkeiten auch für die
Welt des nur im individuellen Entscheidungsvollzug relevanten menschlichen
Daseins am Ende auch die Cognitio abstracta einer nominalistisch-,metaphysischen'

Beschränkung anheim. Erst in der erkenntnistheoretisch nach-

4 G. Berkeley, A Treatise Concerning the Principles of Human Knowledge
(1710), § 35.



Th. BusJce, Epitheta zur Entmythologisierung 199

drücklichsten Behauptung des sola fide, als einer durch keine Stellvertretung
dem Einzelnen abnehmbaren Aufgabe und einer die Analogielosigkeit
menschlichen Seins nicht vermittelbaren Wirklichkeit, konnte sie als
mathematisch-technische und von daher weiterentwickelt experimentell-empirische
(Natur-)Wissenschaft zur vollen Entfaltung kommen, wie es das
Barockzeitalter als Blüte mathematischer Künste, die so nur um so betonter zum
Inbegriff philosophischen' Denkens erhoben wurden, in der Nachfolge der
Reformationsepoche dokumentierte. Aber genau das war nur möglich
geworden, nachdem jede wissenschaftstheoretische Erörterung sich von
vornherein dessen bewußt war, daß die Allgemeinheit abstrakter Denkvorgänge
auch streng einzuhalten wäre und nicht mit dem Denken selbst identifiziert
werden durfte, sondern dieses seinen Ausgangspunkt in der kreatürlichen
Unableitbarkeit der denkenden und darin zu einem Selbstbewußtsein - gleich
welcher Intensität — gelangenden Einzelpersonen schon längst gefunden
hatte.

Jedes philosophische Bemühen konnte deshalb nur darin bestehen, den
durch die Theologie freigesetzten erkenntniskritischen Raum, wie es
Descartes oder Kant am nachhaltigsten taten, erkenntnistheoretisch zu bestimmen.

Und mehr noch: von Erkenntniskritik konnte nun nur noch immer in
jenem Zusammenhang gesprochen werden, der außerhalb aller Cognitio
abstracta eben mit der menschlichen Existenz selber gegeben war, da jede
Cognitio abstracta sich ja nötigenfalls schon selbst im experimentellen Vollzug

korrigierte. Erkenntniskritik durfte mithin nicht durch einen
gegenständlichen Logismus, der sich in einem sozialen und historischen Bereich
geschichtsbewußt oder nicht dann in Gleichheit zu den wissenschaftstheoretischen

Ansätzen des Nominalismus erfüllte, in «Existentialien» aufgelöst
werden. — Diese Form der Erkenntniskritik — und es dürfte dann die einzige
sein, die jedem auch nur weiterreichenderen Läuterungsprozeß standhalten
würde — war allerdings erst dadurch möglich, daß das analogielose Sein der
Geschichte für den Einzelnen sich nicht in einem Chaos der Meinungen und
Widersprüche der Vielen erschöpfte, sobald nämlich «rein» und «an sich»
aus dem nur theologisch vorgegebenen erkenntniskritischen Vollzug eine
nicht mehr antizipierbare auch soziologisch größere Einheit entdeckt war.

Existenz- oder Persönlichkeitsphiloso'phie haben diese Problematik
zu tradieren versucht5. Doch die letzte erkenntniskritische
Umschreibung dürfte wohl erst mit der Explikation lutherischer Ekkle-
siologie erfolgen können und damit zeigen, in welch unverzichtbarem

Maße alle Wissenschaft in ihrer erkenntniskritischen
Durchdringung auf das Votum christlicher Theologie angewiesen blieb.
Nicht weniger würde das natürlich auch für das theologische
Denken selber gelten.

6 Hier wären vor allem E. G. Geijer und S. Kierkegaard zu nennen; dazu
Th. Buske, Societas Christiana: Arch. f. Gesch. d. Phil. 3 (1968), S.262f.



200 Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung

2.

Eine dieser unkritischen nominalistischen Abirrungen in der

neueren Theologiegeschichte stellte aber nun das sogenannte
Entmythologisierungsprogramm dar.

Bultmanns erkenntnistheoretische Methodologie wurde insofern
bisher kaum erkannt, als fast ausnahmslos die gesamte (von Bartsch
in «Kerygma und Mythos» zusammengetragene) Literatur sich vom
Einsatz der Bultmannschen Beweisführung leiten ließ. Unbewußt
und wider Willen war sie der Systematik des Entmythologisierungs-
programms im Ganzen ausgeliefert, selbst dann, wenn dieser Weg
der Verkündigung als «unangemessen» empfunden wurde und seine

theologische Unzulässigkeit dargelegt werden sollte.

Selbst die am weitesten gehende Kritik Thielickes begnügte sieh mit einer
Andeutung der hier vorliegenden erkenntnistheoretischen Probleme, ohne
sich selbst gegenüber einem wissenschaftstheoretischen Vorwurf zu sichern,
selber nicht erkenntniskritisch zu argumentieren. Allerdings war tendentiell
schon alles Grundsätzliche zur Unhaltbarkeit gegenüber der «Entmythologisierung»

gesagt, sobald es hieß, daß «überall da, wo ein bibelfremdes
Prinzip, das der jeweiligen Zeitströmung entnommen ist, zur Interpretation
der Bibel verwandt wird, sich dieser Vorstoß gegen ihre facultas se ipsum
interpretandi durch die Selbstständigkeitstendenz jenes Prinzips rächte»:
Man brauchte nur an den Kantianismus oder Idealismus in der Theologie
zu denken6. - Doch nur indirekt war damit ausgesprochen, inwiefern sich
«a doubt on Heidegger's application of the phenomenological method to
personal being» ergab; für Cairns stand dieser denkerische Hintergrund
unmißverständlich fest: «The reason for this doubt is the conviction that no
generally agreed ontology of personal being is possible, since the different
interprétions offered are always dependent on various conflicting sets of
presuppositions.» '

Dagegen wurde fast ausnahmslos in Deutschland auch von den
Kritikern mit einer Definitionsanalyse des an sich aus der
religionsgeschichtlichen Überlieferung ziemlich unumstrittenen
Bultmannschen Mythosbegriff begonnen, ohne daß man mit einer so

größeren Variationsbreite des Mythosbegriffs selber über eine nicht
gänzlich bewußt begründete Ablehnung hinausgelangt wäre. Die
Erage: inwieweit neutestamentliche Aussagen schon mythologisch

6 H. Thielicke, Die Frage der Entmythologisierung des Neuen
Testaments: Kerygma und Mythos, 1 (I9602), S. 168.

7 D. Cairns, A Gospel without Myth? (1960), S. 43.



Th. Busice, Epitheta zur Entmythologisierung 201

wären, übernahm nämlich eine schon prädisponierte
erkenntnistheoretische Darlegung des Entmythologisierungsprogramms, nämlich

schlechthin das Axiom, daß das Weltbild des Neuen Testaments
mythisch wäre8. Das bedeutete aber wiederum nichts anderes, als
daß die geschichtliche Wirklichkeit, mit ihren nur in der größeren,
nicht mehr historisch gegenständlich antizipierbaren Einheit sich

ergebenden Erkenntnisweisen als einer singulären individuell
analogielosen Cognitio intuitiva, einem nominalen Gesamtverständnis
ausgeliefert wurde. Ein so geprägtes, nur noch schematisch
historisches und philologisches Vorgehen ließ Geschichte zu einer ein für
allemal gültigen Ganzheit von Geschichtlichkeit werden, die sich
nicht mehr auf die nachträgliche Aussagbarkeit geschichtlicher
Ereignisse beschränkte, sondern sie auch in aller künftigen Vereinzelung

schon mitumfaßte und damit von der Person in der
Unmittelbarkeit des Glaubens nicht mehr gesprochen werden konnte.
Aus der noch so sehr allgemein gehaltenen Idealität «religiös
sittlicher» Grundgedanken, wie sie Bultmann der «liberalen» Theologie

Harnacks meinte vorwerfen zu müssen, wurde in differenzierterer

Anlehnung an ein psychoanalytisches Verfahren - nicht aus
der Weckung des Unbewußten, sondern aus der Applizierbarkeit
einer intellektuellen Konstruktion existentialen Daseins - die Ray-
mundus Lullus zugeschriebene Kunst der glaubensüberzeugenden
Predigt. Das Neue Testament wurde von Bultmann zu einer nominalen

Aussageeinheit deklariert und damit seiner eigentlich individuellen,

je einzelnen Besonderheit entkleidet. Die vom Neuen Testament
dann schließlich behauptete Geschichtlichkeit mußte mithin etwas
anderes sein als der Spielraum von Personen, von denen das
neutestamentliche Schrifttum handelte, oder die davon berichteten,
es aufschrieben, tradierten usw. Nur so konnte die durch nichts
gerechtfertigte Erwartung an das Neue Testament herangetragen
werden, daß es in seiner Darstellungsweise «gedanklich
ausgeglichen»9 sein müßte. Anderenfalls müßte das Bultmannsche
Unterfangen einer «Entmythologisierung» beginnen.

Diese heimliehe Prämisse konnte nur aus der erkenntnistheoretischen
Argumentationsweise einer Cognitio abstraeta abgeleitet sein. Die Geschicht-

8 R. Bultmann, Neues Testament und Mythologie. Das Problem der
Entmythologisierung der neutestamentlichen Verkündigung: Kerygma und
Mythos (A. 6), S. 15.

9 Bultmann (A. 8), S. 23.



202 Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung

lichkeit des neutestamentlichen Schrifttums mußte zu einer kerygmatischen
Einheit verdichtet werden, die über die Eliminierung des Mythischen im
ursprünglichen und strengen Sinn des Wortes hinausging. So wären
«zeitgeschichtlich beschränkte Gedanken einfach als unwesentlich» ausgeschieden
«und für das Wesentliche die großen religiösen und sittlichen Grundgedanken
erklärt» worden. «Man unterschied Schale und Kern», wobei aber nun der
Kern der «älteren liberalen» Theologie nach Bultmann in der Predigt vom
«Reich Jesu» als eines «Überweltlichen» und etwas «die ganze Sphäre des
Menschen Durchdringendes» gesehen wurde. «Das Reich Gottes kommt,
indem es zu dem Einzelnen kommt, Einzug in die Seele hält und sie ergreift.»10

Anstatt nun die «Reduzierung des Kerygmas» auf solche
«Grundgedanken», mit denen aber «in Wahrheit das Kerygma als Kerygma
eliminiert» wäre, aufzufüllen und ans der historisch-geschichtlichen
Vielfalt des neutestamentlichen Schrifttums - soweit es hier sicher
notwendig erschien - zu ergänzen, wurde ein ganzbiblisches Theo-
logoumenon herauskristallisiert, das schließlich viel zu allgemein
war, um noch irgendwie eine geschichtliche Bedeutsamkeit und
damit in eins eine personhaft existentielle, wohl aber intellektuelle
Beziehung enthalten zu können. Deshalb blieb für Bultmann nur
die «Botschaft vom entscheidenden Handeln Gottes in Christo»
übrig11, die es nun nur noch existential zu interpretieren galt,
nachdem der eigentliche Entmythologisierungsprozeß ein gesamt-
biblisch-neutestamentliches Nomen als beabsichtigtes Ergebnis zum
Inhalt erheben sollte. Wir hätten damit sogar eine Zweiphasen-
haftigkeit vor uns, die im Nacheinander sehr wohl vereinbar wäre :

1. «Entmythologisierung» als Ausgangspunkt für den mit «Uni-
versalia» aufzuschichtenden Begriffsapparat eines Kerygmas, deren
Vorgang aber nur durch die «Interpretation des Mythos» oder eben

nur durch den Aufbau eines Begriffssymbolismus vollzogen werden
konnte, der 2. durch die Zerlegung in Existentialia anwendungsfähig

werden sollte und so von jedem mit einem Mindestmaß an
intellektueller oder rationaler Anstrengung angeeignet werden
könnte. Aus dem sola fide der Reformation war somit aber nur
das Für-wahr-Halten einer Heilslehre geworden, eben die «Anrede
Gottes» in Gestalt der entmythologisierten Predigt.

Am nachdrücklichsten hat Regin Prenter in Aarhus hier Vorbehalte
formuliert und sich nicht gescheut, einen geschichtsphilosophischen Gesamt-

10 A. Harnack, Wesen des Christentums (1900), S. 40 u. S. 36.
11 Bultmann (A. 8), S. 25.



Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung 203

rahmen der hier mitschwingenden erkenntnistheoretischen Elemente
mitauszusprechen. Er konnte sicherer als andere fragen: «Welches ist also
zusammengefaßt das Ergebnis der Entmythologisierung? Es ist einfach dies,
daß das Bild Gottes von einem Begriff oder einem Gefühl ersetzt ist. Die
Entmythologisierung ist in diesem Sinne (darum auch) kein neuer Gedanke, und
die Geschichte christlichen Denkens verzeichnet (in dieser Richtimg) zwei
sehr wichtige Tendenzen, die weittragende Folgen gehabt haben.» Sobald
nämlich die Mythologie verschwand, trat die Metaphysik an ihre Stelle ; und
die Tendenz der scholastischen Theologie mit all ihren Konsequenzen wäre
ein Beispiel der Entmythologisierung. Die Theologie Luthers wäre im Gegensatz

dazu eine ungeheure Remythologisierung. Von daher war auch seine
Vorliebe für die ungeschliffenen Bilder der frühen Christenheit und seine

Verachtimg aller Künste der Metaphysik zu verstehen. Die Mythologie
bewahrte in der Tat das Bild Gottes als das eines lebendigen und handelnden
Wesens. Wir fänden in der nachreformatorischen Theologie dann auch das

Beispiel einer ganz anders gearteten Entmythologisierung wieder, die
unvorhergesehene Folgen hatte, nämlich diesmal, daß nach dem Verschwinden
der Mythologie das Gefühl an ihre Stelle trat. «In einer ausgezeichneten
Studie mit dem Titel ,Kristen Mythologie?' von Einar Molland und Axel L.
Johnson, die uns über die Probleme Mythos und Mythologie mehr lehrt als
Bultmann, wird gezeigt, wie die nachreformatorischen Choräle dauernd das
Bemühen verraten, die Mythologie zugunsten der Psychologie abzuschaffen12.
Die Himmelfahrt und die Auferstehung werden darin zu Ereignissen, die
in der Seele vor sich gehen.»13 Nun griff diese Tendenz selber auf die «keryg-
matische» Aussage in dem Entmythologisierungsprogramm über, und man
könnte so nicht zu Unrecht bei nicht ganz genauer Kenntnis der
erkenntnistheoretischen Hintergründe geneigt sein, «gelegentlich» die Bultmannsche
Theologie als Neuauflage oder Fortsetzung von Rationalismus, Orthodoxie
oder auch von Pietismus zu empfinden.

Wenn wir uns nun gleichfalls aus der Begriffsgeschichte darin
einig wären, daß ein mythologischer Gehrauch neutestamentlicher
Autoren schon nicht mehr mit der Mythosvorstellung antiker
Religionen vergleichbar wäre, könnte man so auch geistesgeschichtlich
zu jener anderen Äußerung kommen, daß der nur noch bedingte
Mythosgebrauch im Neuen Testament schon einer «Entkosmolo-
gisierung» gleichkam14. Damit wäre er zu einer existentiellen, aber
eben nicht existentialen Bildersprache geworden, die, wenn die

Cognitio abstracta keine adäquate Ausdrucksweise für die Analo-

12 E. Molland & A. L. Johnson, Kristen mythologie : For kirke og kultur
(1936).

13 R. Prenter, Mythos und Evangelium: Kerygma und Mythos, 2 (1952),
S. 82f.

14 Prenter (A. 13), S. 81.



204 Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung

gielogiskeit menschlicher Existenz sein konnte, eine unverzichtbare
Bekundung einer nicht in Existentialien zu zerlegenden Existenz
sein mußte, worauf schließlich auch jede künstlerische Leistung
gründete. Gleichfalls konnte das vordergründige Bild solchen
Zeugnisses nicht mehr Objekt der Wirklichkeitserfassung sein, sondern
wollte nur noch die Wirklichkeit des Daß als der Überlieferung
eines je persönlichen und nicht von anderen übernehmbaren
Versuchs existentieller Entäußerung bezeichnen. Also fiele auch jene
Erage weg, was ein sogenannter neutestamentlicher Mythos in
seiner Einzelheit an existentialen Beziehungsmöglichkeiten
beinhalten könnte. Vielmehr dürfte nur die eine dahinter verborgene,
immer gleiche Wirklichkeit der hier wie dort auf sich selbst15
verwiesenen Person gemeint sein, die unaustauschbar ihr eigenes Leben
zu führen hatte. Jedenfalls dürfte spätestens seit Kierkegaard
ausgesprochen gewesen sein, daß jede und gerade die «ur»-christliche
Verkündigung die Lehre zugunsten der Person auszuwechseln hatte.

Von daher war auch Jaspers Einwand zu verstehen, daß es nämlich darum
ginge, die «Verwirklichimg der mythischen Sprache» wieder «vollziehen zu
lernen». «Nicht Vernichtung, sondern Wiederherstellung der mythischen
Sprache ist der Sinn. Denn sie ist Sprache jener Wirklichkeit, die selber nicht
empirische Realität ist, der Wirklichkeit mit der wir existentiell leben,
während unser bloßes Dasein sich ständig an die empirische Realität
verlieren will, als ob diese allein schon die Wirklichkeit selber sei... Die eigentliche

Aufgabe ist daher nicht zu entmythologisieren, sondern das mythische
Denken in der Vergewisserung der Wirklichkeit rein zu gewinnen...»16

Aber genau dieser Forderung konnte Bultmann nicht mehr
zugängig sein, weil er ja gar nicht, wie die Mehrzahl seiner Freunde
und Feinde meinte, beim Mythos wirklich begann, sondern bei

jener bestimmten erkenntnistheoretischen Maxime des Nominalismus.

Dadurch wurde die Geschichtlichkeit des Neuen Testaments
ohne weiteres als Ungeschichtlichkeit historisch insofern
irrelevanter Ereignisse, in denen der Mensch, aber auch dieser Jesus aus
Nazareth, nur noch erweitertes Objekt des Geschehens wären,
verstanden. Es war insoweit natürlich dann keine Frage mehr, daß
das Neue Testament das Christusgeschehen als ein mythisches

16 Vgl. das «Selbst» bei Kierkegaard.
16 K. Jaspers, Wahrheit und Unheil der Bultmannschen Entmythologisierung:

Bultmann und Jaspers, Die Frage der Entmythologisierung (1954),
S. 20.



Th. Busice, Epitheta zur Entmythologisierung 205

Geschehen vorstellte17 und also Historisches und Mythisches hier
eigentümlich ineinander verschlungen wären1S. Gerade damit wurde
aber die Faktizität des Historischen als Grundlage jeder Geschichte

ausgelöscht.

«Dem sich der Gnade öffnende Mensch» wurde «seine Sünde vergeben, d. h.
er» wurde «frei von der Vergangenheit». Und eben dies hieße «glauben», sich
frei der Zukunft öffnen19. Aber dann blieb nach Bultmann völlig offen,
welches denn diese Zukunft in solcher Ungeschichtlichkeit noch sein könnte,
nachdem der Mensch von der Vergangenheit befreit sein sollte und ihm damit
seine Historizität genommen worden war. Vielmehr wäre deshalb auch viel
direkter zu fragen, ob «der sich der Gnade öffnende Mensch» nicht eigentlicher

nur von dem Überhang der Vergangenheit befreit werden sollte, so daß
sein Glauben sich in dem Dennoch gegenüber den sich mechanisch anbietenden

Gesetzmäßigkeiten einer Geschichte zu erweisen hätte. Also würde der
Mensch nicht zum Vollstrecker einer Vergangenheit, sondern wäre
unabhängig von der möglichen Hypothek einer Vergangenheit, aber nie ohne diese

Vergangenheit selber, zum Handeln aufgerufen. Nur darin fände jedenfalls
der Mensch auch allein seine Geschichte, die eben nur im bewußten Ergreifen
und Ausgestalten eine Verheißung enthielte, die über den historischen Augenblick

hinweg und über die Historizitäten hinaus reichen sollte. Das war aber
die behauptete Einzigartigkeit des menschlichen Daseins, die in der Predigt
immer nur den Menschen in seiner eigenen Person meinen konnte. Ein
«Leben im Glauben» konnte damit kaum eine wie immer auch aktualisierte
« Glaubensentscheidung » sein, solange die Geschichte zwar von einschränkenden

Konsequenzen der Vergangenheit befreite, dennoch in ihrer endgültigen
Bewährung nicht bestätigt war und somit jede Sicherheit individueller
Entscheidung von vornherein genommen war, aber auch jede Richtigkeit einer
sogenannten «Glaubensentscheidung» vor der Unvollkommenheit der
Geschichte sich selbst überhob.

Jeder gegenständlich begrifflicher Beziehungspunkt wurde gerade
durch jene Geschichte der Glaubenden ausgeschlossen. Und das

«Leben im Glauben» dürfte kaum ein «Ergriffen-worden-Sein»genannt

werden, wohl aber seinen Ursprung in der Begegnung gleicher
Geschichte der Glaubenden haben; sonst wäre der Inhalt
biblischer Botschaft je ein anderer gewesen und nicht der Christus,
sondern ein Christusereignis, nicht Gott, sondern ein Prinzip
gemeint gewesen. Bultmanns Interpretation läge aber einen solchen
Schluß nicht nur von seinem erkenntnistheoretischen Ausgangspunkt

her nahe, sondern wurde vielmehr bestätigt: «Das historische

17 Bultmann (A. 8), S. 40.
18 Ebd., S. 41.
19 Ebd., S. 29.



206 Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung

Ereignis des Kreuzes wird in kosmische Dimensionen emporgehoben.
Und gerade indem vom Kreuz als einem kosmischen Ereignis
geredet wird, wird seine Bedeutsamkeit als eines geschichtlichen
Ereignisses deutlich gemacht gemäß der eigenartigen Denkweise,
in der geschichtliches Geschehen als kosmisches, geschichtliche
Zusammenhänge als kosmische vorgestellt werden. Denn wenn das

Kreuz das Gericht über die 'Welt' ist, durch das die Archonten
dieses Äons vernichtet werden (1. Kor. 2, 6f), so ist damit gesagt,
daß in ihm das Gericht über uns selbst, die den Mächten der 'Welt'
verfallenen Menschen vollzogen ist.»20 Oder wie Julius Schniewind
die Bultmannsche Position nachzeichnete: Bultmann redete mit
Nachdruck vom Ereignis des Kreuzes als einem geschichtlichen
Ereignis, einem geschichtlichen Geschehen. Und nun die erkenntniskritisch

nicht durchreflektierte Aussage einer ganzen Denkmethode
unterstreichend: «Doch damit ist nicht die Einmaligkeit des
Geschehens auf Golgatha gemeint. Ein geschichtliches Ereignis ist
das Kreuz vielmehr cals das eschatologische Ereignis', das hieße:
es ist cin seiner Bedeutsamkeit' verstanden und d. h. 'stets
Gegenwart'.»21

Aber auch mit keinem Wort wäre je gefragt worden, woher die

erkenntnismäßige Legitimation genommen wurde, um eine solche
abschließende (eschatologische) Bedeutsamkeit für den Bereich der
Geschichte in Eorm eines Ereignisses auszusagen, das über das

reine unwiederholbare factum est des historischen Sachverhaltes
hinausragen sollte. Oder wie wäre nun gar als Theologoumenon ein
Urteil Gottes in solchem Geschehen antizipierbar und in solchem

«eschatologischen Christusgeschehen» nur der Vordersatz reformierter

Prädestinationslehre deutlich? Die Frage nämlich, ob die Rede

von der Auferstehung Christi etwas anderes sei als der Ausdruck
der Bedeutsamkeit des Kreuzes22, müßte im Gegensatz zu
Bultmann prononciert mit einem Ja beantwortet werden: Sie ist die
Rede des Gekreuzigten.

Es wäre darum auch weiter zu fragen, ob überhaupt in einem strengeren
Sinne dann dennoch wenigstens die existentiale Interpretation durch eine
existentielle ersetzt werden könnte, wie es Schumann offenbar recht unab-

20 Bultmann (A. 8), S. 20.
21 J. Schniewind, Antwort an R. Bultmann. Thesen zum Problem der

Entmythologisierung : Kerygma und Mythos (A. 6), S. 93.
22 Bultmann (A. 8), S. 44.



Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung 207

sichtlich versuchte23. Schumann ist nur derselben hermeneutischen
Konstruktion verfallen, nämlich der, daß die Interpretation von der eigentlichen
Intention des Neuen Testaments zu erfolgen hätte : «... um derentwillen
dieses eben die mythologischen Elemente aufgenommen hat. Die Intention
ist aber die eines existentiellen Verständnisses der Botschaft von Christus,
wie ja auch das mythologische Weltbild letztlich existentiell orientiert ist.»
Gerade mit solcher nur schillernden Wahrheit wurde nicht die eigentliche
wissenschaftstheoretische Problematik der Entmythologisierung tangiert,
und das «Verständnis» von Wirklichkeiten personaler Begegnung war nur
das andemonstrierbare Verstehen von insofern nicht «selbst» ,entworfener'
Existenz.

Es blieb letztlich also doch bei der «existentialen» Interpretation,
um «das wirkliche Geheimnis Gottes in seiner eigentlichen
Unbegreiflichkeit deutlich und verständlich zu machen». Aber damit
konnte gerade jener Unterschied nicht mehr gelten, daß «Verstehen
etwas anderes als rational Erklären» wäre. «Ich kann verstehen,
was Freundschaft, Treue und Liebe sind, und gerade wenn ich sie

recht verstehe, weiß ich, daß die mir erwiesene Freundschaft, Liebe
und Treue stets ein dankbar empfangenes Geheimnis sind und
bleiben. Ich erfasse sie gar nicht durch mein rationales Denken.»24

Also damit, daß sie nun in der kerygmatischen Handhabung dann
doch dem «existentialen» Verständnis anheimfallen sollten, würde
jenes Geheimnis nur durch eine in existentialistischen Agnostizismus
verwandelte Rationalität, eben anders als nur in der Begegnung
und Erfahrung, relevant. Oder noch deutlicher: Das rational
historisch-philologische Arbeiten sollte - und anders wäre ja die

Entmythologisierung nicht vollzogen - in eine Abhängigkeit vom
Philosophischen gebracht werden, auf daß man so «ohne Angst»
formulieren könnte, daß es sich hier dann schließlich «um die Frage
nach der ,richtigen' Philosophie» handelte26. Dabei sollte die richtige
Philosophie ganz einfach diejenige philosophische Arbeit sein, «die
sich bemüht, das mit der menschlichen Existenz gegebene
Existenzverständnis in angemessener Begrifflichkeit zu entwickeln». Aber
genau dieses Unterfangen war schon längstens von einem Existenz-

23 F. K. Schumann, Die Entmythologisierbarkeit des Christusgeschehens :

Kerygma und Mythos (A. 6), S. 191.
24 Bultmann, Zum Problem der Entmythologisierung: Kerygma und

Mythos (A. 6), S. 190.
25 Ebd., S. 192.



208 Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung

oder Persönlichkeitsphilosophen wie Kierkegaard verneint worden26.
Es konnte also eben nicht die Frage «nach dem Sinn von Existenz
nicht als existentielle Frage, sondern in existentialer Analyse»
gestellt werden, wenn nicht solche allgemeine Existenz die wirkliche
Existenz des einzelnen Menschen liquidierte. Die «nur im Existieren»

selber beantwortbare «existentielle Frage» stammte somit aus
dem Vorverständnis einer Redefigur, das schließlich, als ein sich
nur noch in Existentialien ausbreitendes Existieren, sich schon
die Quelle des Existierens selber abgeschnitten haben dürfte.

Aber dennoch sollte das Vorverständnis uneingeschränkt als echt
lutherisch weiter behauptet werden, wie in jenen Sätzen, «daß die

Entmythologisierung eine Forderung des Glaubens selbst» wäre.
«Denn dieser verlangt die Befreiung von der Bindung an jedes
Weltbild, das das objektivierende Denken entwirft, sei es das
Denken des Mythos, sei es das Denken der Wissenschaft».
Bultmann konnte aus seiner erkenntnistheoretischen Lage nicht mehr
darauf kommen, auch nur ein einziges Mal den objektivierenden
Gehalt des existentialistischen Denkens zu erfragen. Er mußte sich
deshalb darauf versteifen: «In der Tat: die radikale Entmythologisierung

ist die Parallele zur paulinisch-lutherischen Lehre von
der Rechtfertigung ohne des Gesetzes Werk allein durch den Glauben.

Oder vielmehr: sie ist ihre konsequente Durchführung für
das Gebiet des Erkennens.»27 Aber damit war auch der nominali-
stische Zirkel endgültig geschlossen. Die «Glaubensentscheidung»
bedeutete dann nur noch, sich solcher Erkenntnis zu unterwerfen
oder nicht. Oder man war solchen beziehungslosen Sätzen im
theologischen Denken ausgeliefert wie diesem, einmal von Heinrich
Vogel im Anklang zur dialektischen Theologie formulierten: daß

Gott selbst schon für die von ihm verbürgte Wahrheit einstehen
würde28. Der Mensch wäre aber damit nur in die Knechtschaft
eines vorbiblischen Zeitalters zurückgeworfen.

Wer könnte nun schon hinter die Geschichte (des Christus Jesus)
zurück? Nur die Unwissenheit.

26 Vgl. oben Anm. 5.
27 Bultmann (A. 24), S. 207.
28 H. Vogel, Kerygma und Mythos: Theologia viatorum 3 (1941), S. 67;

ders., Gott in Christo (1951), S. 151f.



Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung 209

3.

So bliebe es, auch Bultmanns Anliegen den Forderungen
lutherischer Theologie - oder jeder Erkenntniskritik schlechthin, wie wir
nun auch sagen könnten, wenn wir uns des in der Einleitung
Dargestellten erinnerten - zur Überprüfung «kerygmatischer»
Rechtmäßigkeit auszuliefern. Erst in einem denkerisch schon völlig
unerheblichen Stadium wurden nämlich dem Entmythologisierungs-
programm erkenntnis«kritische» Bezüge appliziert, die so dann nur
noch als nominalistische Formelsprache gebraucht werden konnten.

Bultmann hatte einfach vergessen, was Thielicke in durch nichts mehr
ergänzungsbedürftigen Sätzen theologisch oder erkenntniskritisch dem
Aussagegehalt einer «kerygmatischen» Predigt der Entmythologisierung
vorzuhalten hatte. Es war von Bultmann übersehen worden, daß «wenn die
Reformatoren das ,sola fide' als articulus stantis et cadentis ecclesiae
ansahen, sie dann meinten, daß dieser Glaube der Glaube an Jesus Christus,
daß er die ,fides Jesu' (gen. obj.) war. Es ging ihnen keineswegs um das

Prinzip einer .Gläubigkeit', also einer ,Glaubenshaltung' gegenüber der
,Werkhaltung', sondern es ging ihnen um den an Jesus Christus objektiv
gebundenen Glauben. Gerade Luther hat immer wieder darauf hingewiesen,
daß es nicht tun den Glauben als einer Eigenschaft des Subjekts gehe,
sondern um den extra gelagerten Gegenstand des Glaubens. Und in der
Auslegung des 90. Ps. hat er sogar das gewagte Bild geprägt, daß das Subjekt
des Glaubens ein punctum mathematicum, ein unausgedehnter mathematischer

Punkt sei (WA 40 III 572, 23; ferner WA 40 II 527, 9).»29 Wie sollte
anders schon das Phänomen des Prophetismus in der Geschichte erklärt
werden? Oder wie sollte die eben nicht vordergründige historische «Wirklichkeit»

von Ostern, die sich des «Beweises» eines leeren Grabes als unzugänglich
erwiese und so verstanden auch als Appendix eines historischen «Ereignisses»
entmythologisiert allenfalls geschichtlich kurios erscheinen mußte, überhaupt
«zu Gesicht» gebracht werden? Echte religionsgeschichtliche Arbeit — und
wie sollten die biblischen Disziplinen in der Theologie davon ausgenommen
sein — hätte sich vor jeder Suche nach kerygmatischer Brauchbarkeit mit
der exegetischen Einzelarbeit zu begnügen. Dann könnte sie im Ergebnis
möglicherweise folgende Grenzen abstecken, wie sie Thielicke angab: nämlich

einerseits «zwischen denjenigen Mythen, die schlechthin unablösbare
Ausdrucksformen transzendentalen Inhalts wären (z. B. Schöpfungsbericht,
Sündenfallgeschichte...), und legendären Ausschmückungen in der
Religionsgeschichte» zu unterscheiden, andererseits aber auch «zwischen der bildlichen
Verdeutlichung eines geschichtlichen Tatbestandes (Jungfrauengeburt als
Bild der geschichtlichen Tatsächlichkeit der Gottessohnschaft [Schlatter])»
(oder auch jene nach Jesu Tod in Auferstehung und Himmelfahrt als wirk-

29 Thielicke (A. 6), S. 159.

14



210 Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung

same Wirklichkeit bezeugten Erfahrungen) «und direkt geschichtlichen
Berichten ...»30 Aber so dürfte auch umgekehrt grundsätzlich völlig unmöglich
sein, daß wir «hinter die mythologische Gestalt des Kerygmas in dem Sinne
zurück» könnten, «daß sich ein zeitlos, mythosfreier Wirklichkeitskern
herausschälen ließ». Mithin müßte also «nicht nur das Mythologische als
solches in Kauf» genommen werden (was ja allenfalls ginge, da sich in ihm
eine bleibende Denkform ausdrückt), sondern wir hätten in gleicher Weise
«auch die Zeitgebundenheit der biblischen Mythologie» hinzunehmen, bevor
sie zu kerygmatisieren versucht würde31.

Es bliebe bei jener auch von Gerhard Gloege weniger aus der
geistesgeschichtlichen Tradition als vielmehr intuitiv gefundenen
Unterscheidung der unvereinbaren und sich gegenseitig ausschließenden

Begriffe : So enthielt « Schleiermachers dogmatische Grundform

»«existentielle Sätze, d. h. Sätze, die dem Gebiet der ,inneren
Erfahrung' entspringen, die also eigene konkrete Betroffenheit
voraussetzen und widerspiegeln». Bultmanns Interpretation zielte
dagegen auf existentiale Aussagen, was nichts anderes hieße, als auf
Aussagen, in denen ein Text die Frage nach dem Verständnis
menschlicher Existenz beantwortete, dieses Verstehen aber als

Aussage über Existenz nicht aus Existenz eruiert werden sollte32.
Schließlich erwiese sich auch die theologische Unzulänglichkeit

des Bultmannschen Programms unter einem weiteren dem Glaubensbegriff

auf den Euß folgenden Aspekt, nämlich wie es in einer
englischsprachigen Veröffentlichung hieß: Bultmann habe die
Kirche vergessen33. In der Tat konnte Bultmann ja schlechtweg
behaupten, daß das Neue Testament keine Phänomene kennen
würde, «in denen das Außerweltliche zur innerweltlichen
Gegebenheit gebracht würde.34» Aber genau das würde als allererstes

von der durch die Predigt auch im biblisch-neutestamentlichen
Schrifttum implizierten Kirche gelten. Sie wäre eben nicht jene
additive Vervielfältigung existential glaubender Menschen, deren

Kerygma dann nur noch die reproduzierte Selbstdarstellung solcher

gnostisch-spiritualisierten Gemeinschaft sein konnte. Kirche als

30 Ebd., S. 179.
31 Ebd., S. 181.
32 G. Gloege, Mythologie und Luthertum. Das Problem der Entmythologisierung

im Lichte lutherischer Theologie (1953), S. 66.
33 B. H. Throckmorton, The New Testament and Mythology (1959), u. a.

S. 112f.
34 Bultmann (A. 8), S. 30.



Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung 211

Ort der Predigt war Bultmann aus der Natur seines Denkens
fremd geblieben. Sie sollte die «religiöse Gemeinschaft» jener der
«Glaubensentscheidung» Sich-gebeugt-Habenden sein und «ihre
eigentliche Erscheinung als Kultusgemeinde» besitzen. Aber darin
sollte sie wiederum die Qualität eines «,eschatologischen' Faktums»
haben, so daß von daher der Glaube einer solchen Kultusgemeinde
nur noch die Resignation vor der Welt sein konnte, indem sie sich
nämlich von nun an nicht mehr auch «als ein weltliches Phänomen»,
sondern «als jenseitiges'» verstünde. Bultmann war hier der ersten
und größten Häresie aller Kirchengeschichte verfallen, das «Heute»
und «Hier» auf einen bestimmt-unbestimmten Personenkreis eben

jener Kultusgemeinde zu beziehen, wo in Wahrheit aber das

«eschatologische» Jetzt («Dies ist der Tag, den der Herr macht»)
sich auf das Predigen selbst bezöge. Für Bultmann wäre aber nun
im Gegenteil «Kirche» erst recht, «als eine nicht von Menschen
gemachte Veranstaltung, eine durch Taten und Worte der Gottheit
berufene Gemeinde», jene antizipierte, sichtbare oder unsichtbare
Gemeinschaft des am Ende der Tage erst offenbar werdenden
Reiches Gottes. Hier wurde Kirche lediglich in einem a-historischen
Verständnis einer Ecclesia universalis benutzt, wie es vor allem Hus
versuchte35. Daraus aber entsprang die noch viel weitreichendere
Konsequenz, daß das mit soviel intellektuellen Umschweifen
entmythologisierte Kerygma, in der Affizierung mit dieser in
irgendwelchen Menschen doch konkretisierten Kirche, dann zu einer
Mitteilung würde, in der diese Gemeinschaft «über diese Geschichte
ihrer Berufung in einer Tradition berichtet»36. Bultmann bestätigte
das an anderer Stelle nur noch deutlicher, als er schrieb: «... so

gehört deshalb auch die Kirche, in der das Wort weiter verkündigt
wird, und innerhalb deren sich die Glaubenden als die ,Heiligen',
d. h. als die in die eschatologische Existenz Versetzten, sammeln,
zum eschatologischen Geschehen.» Gemeinde (ekklesia) wäre eben
ein eschatologischer Begriff; und wenn sie als der Leib Christi
bezeichnet würde, «so wird damit ihre ,kosmische' Bedeutung zum
Ausdruck gebracht». Sie wäre kein historisches Phänomen im Sinne
der Weltgeschichte, wohl aber ein geschichtliches Phänomen in dem

35 J. Hus, De eeclesia (s.l.e.a.).
36 Bultmann, Kirche und Lehre im Neuen Testament: Gesammelte

Aufsätze, 1 (1958), S. 153f.



212 Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung

Sinn, daß sie sich in der Geschichte verwirklichte37, ohne dennoch

nun aber in ihrer Verwirklichung selber Geschichte werden zu
können. Sie mußte die Gemeinschaft der in ewig gleichbleibender
existentialer Gebundenheit und der nur aus der akzeptierten
Einsicht solcher Unabänderlichkeiten «erlösten» Menschen sein.

Es ergab sich ein Kerygma als historisches Nichts, nachdem erst
einmal auch die Predigt des gekreuzigten Christus als Aufgabe der

Kirche, der Ecclesia militans, außerhalb jeglicher Betrachtung blieb.
Die unterschwelligen Voraussetzungen der nach Bultmann

gegebenen Problemlage, aus der erst Entmythologisierung als
Aufgabe geboren würde, beträfen auch die im kerygmatischen Vollzug
angewandte Predigtweise. Einem nominalistischen Rationalismus
ginge auch jegliches ästhetisches Vermögen ab, und so blieb hier im
Blick auf das Sprachempfinden eine exegetische Akkuratesse übrig,
die sich soziologisch immer nur als Assimilât klassifizieren ließ und
das ausgeschlagene Wagnis selbst entworfener Existenz verdeckte.
Somit wurde sie aber auch das Kennzeichen der «Unwissenheit»
jener, die - wie Kierkegaard sagte - nur eigentlich im Leben
«mitspielten», ohne diesem Leben je selbst etwas abgetrotzt zu haben.

Hier mag für vieles andere jenes der Gedankenführung bei Bultmann zur
Erläuterung dienende Paulus-Wort stehen, das nach dem Buchstabensinn
Wort für Wort nur allzu richtig wiedergegeben wurde und so bei Bultmann
hieß, sobald ja nicht nur für ihn feststand, daß «im gepredigten Wort und
nur in ihm der Auferstandene begegnete»: «Also, der Glaube kommt aus der
Predigt, die Predigt durch das Wort Christi (Rom. 10. 17).»38 Bei Luther
aber stand mit einer weniger großen Genauigkeit der sprachkünstlerischen
Gestaltung: «So kommt der Glaube aus der Predigt, das Predigen (sie) aber
durch das Wort Gottes.» Hier wurde in einem viel weiteren Bogen ein
spannungsgeladener Schwung deutlich, der nicht ohne Einfluß auf die
Aussagekraft selber bleiben dürfte. Aber gerade damit wurde das an sich nur
rein formale Element des Ästhetischen zu einer immanenten existentiellen
Größe. Denn, wo der Wille zu solcher Kunst fehlte und auch die Sensibilität,
sie zu ergründen, ohne daß daraus voreilig eine Kunstfertigkeit zu werden
brauchte, dürfte jede noch so (auch exegetisch) exakte rationale Formulierung

im Unverbindlichen stecken bleiben.

Ihr fehlte dann einfach die Kongruenz mit der Person, die sie

ausspräche, mithin also auch der Mut zur historisch zeitbedingten
Gebundenheit selbst eines «Ewigkeits »Zeugnisses nicht gefordert

37 Bultmann (A. 8), S. 48.
38 Ebd., S. 47.



Th. Buske, Epitheta zur Entmythologisierung 213

war. Doch darauf dürfte nicht nur alle Kunst des Predigens oder
Lehrens beruhen, daß deren Inhalt immer von der Person selber

ausgesprochen werden mußte, um die Person zu treffen. Mithin
würde ihr noch so intellektuell bezogener Inhalt erst in solcher
Konfrontation von Menschen, erstlich durch die Persönlichkeit des

Redenden, zu einem verpflichtenden Auftrag - oder anderenfalls,
um noch einmal an Heideggers Terminologie zu erinnern, zum
«Gerede». Um wieviel mehr stünde nun ein Kerygma in Gefahr,
in diesen Strudel literarisch «ungestalteter» Worte, die lediglich
einer logischen Satzfolge unterworfen wären, hineinzugeraten, wenn
dieses Kerygma in seinem Ausgeliefertsein an die Geschichte so

schließlich doch nur die Predigt (der jeweils gegenwärtigen Kirche)
über die Predigt (der Evangelien und apostolischen Briefe) jener
Predigt wäre, in der es hieß : Siehe, hier ist mehr denn Jona, hier
ist mehr als Salomo (Matth. 12, 41 f [Luk. 11, 32.31]).

Dieser hermeneutische Zusammenhang der Grundlage jeder erkenntniskritischen

Wissenschaftstheorie ist bisher, vielleicht mit Ausnahme einer
Homiletik39, im theologischen Bereich noch kaum beachtet worden. - Er
tauchte so auch nur einmal als Beitrag zur Entmythologisierungsdebatte auf
und stammte von einem Philosophen, Hans Georg Gadamer, der daran
erinnerte, daß «von altersher das Wort Gottes das Verständnis seines Offen-
barertums in der Auslegung des menschliehen Wortes gefunden» hätte.
Deshalb konnte es auch - an unser nominalistisches Beispiel des Tritheismus von
Roscelin anknüpfend — auf dieser nun ganz anderen und universaleren
erkenntnistheoretischen Ebene über die Trinität und damit von der
Persönlichkeit Gottes bei einem der wichtigsten Väter der alten Kirche in der
Darstellung Gadamers heißen: «Augustin hat in zahllosen Variationen das
übermenschliche Geheimnis der Trinität in dem Geschehen von Wort und Rede
abgebildet, wie es unter Menschen statt hat.»40 Was dort nämlich zwischen
Menschen geschähe, offenbare sich letztgültig nur als «Wesenszusammenhang

von Verstehen und Spielen», eben als jene immer originale, nicht schon
im «Stil» festgelegte Kunst. «Wie ein Wort gewagt wird, wie es trifft, wie
ein Wort das andere gibt, wie ein Wort das andere findet und selber Antwort
ist, wie es einen Spielraum gleichsam ausfüllt, in welchem es gesagt und
verstanden wird, das alles» wiese ja nur auf jene Kirnst des Verstehens hin41.
Diese galt nun nicht weniger auch für das Verstehen von Texten, vielmehr
mußte auch das jetzt erst recht für die Predigt gesagt werden, «daß sich im
Prozeß des eigenen Verstehens die Sprache erst ausbildet, in der das Ver-

39 O. Haendler, Die Predigt (1941, 19492).
40 H. G. Gadamer, Verstehen und Spielen: Kerygma und Mythos, 6

(1963), S. 75.
41 Ebd.



214 Th. Busice, Epitheta zur Entmythologisierung

ständnis nur zu eigen wird».42 Es war mit der lexikalisch richtigen
Übersetzung noch lange nicht getan, die ohne die «Intuition» den Aussagegehalt
unmerklich und doch nicht unerheblich verkürzte. Immer bedurfte es «zur
Aneignung des Umsetzens des Verstehens in Ausdrücklichkeit». Von der
Predigt als der wohl größten sprachlichen Kunst mußte es deshalb heißen:
«Sie, und nicht der Kommentar oder die exegetische Arbeit des Theologen
als solche, vollendet jeweils das Lesen und Verstehen des Textes.»
Wohlgemerkt aber nicht so, daß «die wahre Vollendung des Verstehens» dann
«in der Predigt als solcher» läge, «sondern nur in der recht gehörten Predigt».
Doch wo bliebe sie, wenn ihr auf keiner Seite auch nur eine einzige Person
als Persönlichkeit entsprechen würde. Was uns nämlich «im Verstehen
geschieht, ermessen wir nie ganz. Das Wort, das uns trifft, hat uns schon immer
getroffen».43

Aber diese schon immer gegebene erkenntniskritische Grenze des

«Geistes» hatte das Entmythologisierungsprogramm vergessen. Die
lutherische Theologie umschrieb diesen Tatbestand menschlicher
Existenz mit dem Terminus servum arbitrium. Nur nachdem auch
dieses vergessen war, konnte es zu der mißverstandenen Aufgabe
einer Entmythologisierung kommen, oder anders: auch in der
Theologie des 20. Jahrhunderts der Nominalismus restituiert werden.

Thomas Busice, Berlin

42 Ebd., S. 76.
43 Ebd.


	Epitheta zur Entmythologisierung

