
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 3

Artikel: Deutschland im Lichte des Reiches Gottes : zur Erinnerung an Wilhelm
Hoffmann

Autor: Hammer, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878688

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878688
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Deutschland im Lichte des Reiches Gottes

Zur Erinnerung an Wilhelm Hoffmann

«Deutschland. Einst und Jetzt im Lichte des Reiches Gottes.»
Unter diesem Titel wurde 1868 vom Verlag Stilke und van Muyden,
21. Unter den Linden, Berlin, das Buch eines Mannes verlegt, der
weniger in der Theologie- als in der Kirchengeschichte des vorigen
Jahrhunderts einen bedeutenden Platz hat. Diesen Namen etwas
der unverdienten Vergessenheit zu entreißen, ist der Anlaß dieser
Studie. Denn ein Buchtitel wie der obige hat Seltenheitswert,
besonders wenn es sich nicht nur um eine glorifizierende Gelegenheitsrede

zu Ehren eines regierenden Monarchen, sondern um eine über
500 Seiten starke Geschichte Deutschlands von den Anfängen bis
zu Wilhelm I. von Preußen handelt, das noch vor 1870 von einem
der führenden geistlichen Würdenträger Deutschlands geschrieben
wurde. Die Gedanken dieses Mannes verdienen um so mehr Beachtung

in einer Zeit, in der die Fragestellung «Deutschland - einst
und jetzt» zwar weniger denn je «im Lichte des Reiches Gottes»,
dafür von immer mehr Geistlichen und Theologen kritisch beleuchtet

wird und angegangen werden muß, auch wenn «die Wiedergeburt

Deutschlands, von der Hoffmann träumte... bis heute noch
nicht Wirklichkeit geworden ist»1. Wieweit uns dabei die Gedanken

von damals hilfreich werden können, wieweit nicht, soll vorerst
zurückgestellt werden.

1.

Wir haben zunächst den Verfasser, Wilhelm Hoffmann (1806-73),
etwas näher vorzustellen. Er wird bei Abfassung seines hoffnungsvollen

Deutschlandbuches als «Dr. der Theologie, Hof- und
Domprediger und Schloßpfarrer zu Berlin, General-Superintendent der
Kurmark Brandenburg usw.» auf der Umschlagseite eingeführt. In
dieser letzteren Eigenschaft war Hoffmann auch Oberkonsistorial-
rat und gehörte dem Preußischen Oberkirchenrat an. Darin
bezeichnete ihn ein Nachschlagewerk als «den einflußreichsten Mann

1 Werner Bieder, Vom Missionsinspektor zum Oberhofprediger: Evang.
Missions-Magazin 109 (1965), S. 209.



K. Hammer, Deutschland im Lichte des Reiches Gottes 183

der Preußischen Kirchenregierung»2, auch wenn sein entschiedenes
Eintreten für die Erhaltung und Ausgestaltung der Union ihm nicht
nur Ereunde verschaffte in Berlin. Dabei hatte Hoffmann bereits
eine bewegte kirchliche Laufbahn hinter sich, als ihn 1853 der
preußische Monarch aus seiner württembergischen Heimat an seinen
Hof holte. Da vor kurzem durch W. Bieder eine Würdigung
Hoffmanns erschienen ist3, beschränken wir uns darauf, ihre weniger
ausgeführten Züge der Vita Hoffmann nachzutragen.

Hoffmann stammte aus Leonberg bei Stuttgart, wo sein Vater
Gottlieb Wilhelm Hoffmann Bürgermeister war. Als solcher, also
als Laie, hielt jener nicht nur regelmäßig Erbauungsstunden für
Kinder und Erwachsene, sondern schuf als bleibende Zeugnisse eines

tatkräftigen württembergischen Pietismus die Gemeinde Korntlial
(1819) und, auf Anregung des gleichnamigen württembergischen
Königs, Wilhelmsdorf (1824) in Oberschwaben. Die Brüdergemeinde
Königsfeld war für diese Gründungen Vorbild, welche der damaligen

Auswanderungsbewegung aus Württemberg, v.a. nach Rußland,

wirksam begegneten und somit auch den Absichten der
Regierung entgegenkamen. G. W. Hoffmann unterhielt nicht nur zu
den damaligen Häuptern des württembergischen Pietismus,
Michael Hahn, Pregizer, Carl Heinrich Rieger u.a., sondern auch zu
Jung-Stilling und Lavater rege Beziehungen.

Wilhelm Hoffmanns theologische Ausbildung begann bereits 1820
auf dem Seminar von Schönthal, dem Prälat Abel damals vorstand,
der Lehrer Schillers, Schellings und Hegels. Der «älteste Schön-
thaler Freund»4 wurde ihm Blumhardt, der ihn auch ins Tübinger
Stift begleitete. D. Fr. Strauß, dessen erstes «Leben Jesu»
Hoffmann später rezensierte und dafür keine gute Note von Albert
Schweitzer5 bekam, gehörte dort dem nächstjüngeren Jahrgang an.
Die Vikariatszeit führte W. Hoffmann nach Heumaden auf der
Schwäbischen Alb, als Repetent zurück ans Tübinger Stift, sodann
nach Stuttgart und anschließend ins Pfarramt vor dessen Tore nach
Winnenden.

1839 erreichte ihn ein Ruf als Missionsinspektor nach Basel, wo

2 Die Rel. in Gesch. u. Geg., 3. Aufl., 3 (1959), S. 414.
3 Bieder (A. 1), S. 198ff.
4 Carl Hoffmann, Leben und Wirken des Dr. Ludwig Friedrich Wilhelm

Hoffmann, 1-2 (1878-1880), 1, S. 25.
6 A. Schweitzer, Geschichte der Leben Jesu-Forschung (19516), S. 100.



184 K. Hammer, Deutschland im Lichte des Reiches Gottes

er ab 1843 auch als a.o. Professor Vorlesungen hielt. Diese Aufgabe
am Missionshaus, welche nach seinen eigenen späteren Worten «das
höchste (war), was ich bekleidet habe und je bekleiden werde»6,
wurde ihm dazu sicher auch aus dem Grunde, weil sich hier seine

theologisch-kirchliche Berufung mit einer anderen, bereits seit seiner

Jugend geübten Neigung kreuzte, der Geographie.
Hoffmann hat die Geographie nicht nur als Dilettant geliebt,

sondern auch wissenschaftlich betrieben und bereits im Heumade-
ner Vikariat eine «Beschreibung der Erde, wie Hand- und Lesebuch
für jeden Stand» geschrieben und herausgegeben. Auf- und Antrieb
dazu hatte ihm die damals neuartige Auffassung der Geographie
von Carl Ritter gegeben, dem er noch 1860 ein dankbares Andenken
bewahrt in dem Vortrag «Die Erdkunde im Lichte des Reiches
Gottes. Zur Erinnerung an Alexander von Humboldt und Carl
Ritter», den die «Deutsche Zeitschrift für christliche Wissenschaft
und christliches Leben» abdruckte. Diese Themastellung ist für
Hoffmanns Denken und Wollen nicht weniger typisch als sein
Deutschlandbuch. Am 29. November 1855 predigte er zur Eröffnung
der beiden Häuser des Landtages im Berliner Dom über «die Hoffnung

des Reiches Gottes auf Erden»; um «unsere Arbeit im Reiche
Gottes» bemüht sich eine Visitationspredigt im Dom zu Brandenburg

über 1. Kor. 4, 207. Diese Titel sind nicht Zufall, sondern
Programm einer Lebensarbeit und -haltung. Sie entsprechen wohl
dem väterlichen Erbe ebenso wie dem eigenen theologischen
Anliegen - m.E. mehr als die kritische wissenschaftliche Theologie,
mehr auch als die erbaulichen Spielarten des württembergischen
Pietismus seiner Zeit und Umgebung : alle christliche Verkündigung
konkret anschaulich und konkret dienstbar werden zu lassen. In
diesem Sinn ist dem Urteil seines Sohnes Carl, dem wir eine
zweibändige Biographie W. Hoffmanns verdanken, zuzustimmen, wenn
er sagt: «Seine Geographie ist keine von seinem späteren geistigen
Leben abgesonderte Leistung geblieben... Der Blick auf das Ganze,
der Trieb von einem überschauenden Gesichtspunkt große
Stoffmassen zu bewältigen, war wohl der eigentlich stärkste Zug seines

Geistes, der ihn zu immer neuen großangelegten Plänen anregte.»8

6 C. Hoffmann (A. 4), 1, S. 77.
7 W. Hoffmann, Visitationsreden (Berlin 1855), S. 54ff.
8 C. Hoffmann (A. 4), 1, S. 42.



K. Hammer, Deutschland im Lichte des Reiches Gottes 185

Dabei ist dieser «Trieb zu einem großen überschaubaren Gesichtspunkt»

bei Hoffmann nicht in der spekulativen Art der Hegelianer
oder Schleiermacherianer gewuchert, sondern er äußert sich eher in
einer kindlichen Anschauung von dem vorsehungsvollen
Ineinandergreifen der Natur und Geschichte im Gange des Reiches Gottes
auf Erden - wie sie heute freilich längst unvollziehbar geworden ist.

Man vergegenwärtige sich heute, etwas mehr als hundert Jahre
später, die Huldigung eines lutherischen Theologen an Europa, wie
sie Hoffmann im Anschluß an Ritters Geographie 1860 konzipierte9 :

«Sehen wir Europa im Ganzen an mit seiner vielgezackten, wie von
Kindeshand zufällig umrissenen Gestalt, mit seinen zahlreichen, in kalte und
warme Meere getauchten Halbinselgliedern und Eilanden, mit seiner dem
Umfang des Erdballs am Äquator gleichkommenden Meerberührungslinie,
mit seinen so gewaltigen Wechseln von Höhe und Tiefe, seinem nach allen
Richtungen gekehrten und so eng gefächerten Wassernetze der Seen, Ströme
und Flüsse, so müssen wir hier von allen Organen des Erdleibes das feinste
und edelste, der mannigfaltigsten geistigen Verarbeitung fähigste, erkennen.
Sehen wir es in der Richtung des Wanderns der Cultur, vom Osten nach
dem Westen, die verhältnismäßig größte Erstreckung unter den Erdteilen
haben, während ihr in der Richtung des Ersterbens der Gesittung im Polareise
und in der Glut des Mittags, also nach Norden und Süden, die verhältnismäßig

kleinste gegenübersteht, und fast durchaus die Mitte der Climate noch
durch die eingreifenden Meeresarme bald in der Hitze gekühlt, bald in der
Kälte gemildert, über den Erdteil hingehaucht, so tritt uns gleich die auf
der Erde einzige Thatsache der hier möglichen einheitlichen Bildung
entgegen. Eine asiatische Bildung gibt es nicht, sondern nur eine ostasiatische
(chinesische), eine südasiatische (indische), eine westasiatische (arabische)
usw., eine afrikanische noch weniger, sofern sie nicht aus Asien oder Europa
kam, eine amerikanische konnte bei der breiten Erstreckung von 2000 Meilen
bei nur geringer Dehnung in die geographische Länge nicht entstehen, als
nur da und dort eine besondere, die aztekische, die des Inkareichs. Aber in
Europa reicht diese gesellschaftliche Bildung von Moskau bis Madrid, von
Stockholm bis Syrakus... Hier ist das Maximum des raschen geistigen
Blutumlaufs der Völker, hier die ausgebreitetste Welt des Geistes und das
Resultat aller untergegangenen und noch lebenden Kulturen der Erde, hier die
Heimat der neuen Weltgeschichte, welche ihre Kulturströme in die alten
vertrockneten Quellenländer zurückfließen läßt und sie über den Atlantischen
Ocean sendet, um ein neues Abendland zu schaffen, dem Europa zum Oriente
wird. »

9 W. Hoffmann, Die Erdkunde im Lichte des Reiches Gottes. Zur
Erinnerung an Alexander von Humboldt und Carl Ritter (1860), S. 18ff.



186 K. Hammer, Deutschland im Lichte des Reiches Gottes

Dieser Hymnus auf Europa muß zwangsläufig in einem Vers auf
Deutschland gipfeln (ebd.) :

«Es (Deutschland) ist ein Land der großen Vergangenheit und nicht
minder der Zukunft, während Asien, und was sich ihm in Europa nähert,
dem entschwundenen Aeon, Amerika, und was diesem verwandt, der
Zukunft ohne wurzelhafte Geschichte, also der bodenlosen, zufälligen, Afrika
gebracht, wenn nicht europäischer Geistesüberschuß ihm Leben bringt, nur
der halbbewußten Gegenwart anzugehören scheint. Noch ist die christliche
Kultur Europas in Gegensätzen befangen, die aus der asiatischen Heimat
mit ihren abgesonderten Massen herübergekommen sind. In Deutschland ist
die Arbeit der Ausgleichung in ihrer Vollziehung begriffen. Hier wenigstens
liegt unleugbar das breite Mittagslicht des Reiches Gottes auf der erdkundlichen

Betrachtung.»

Aber nicht nur die geographische, auch die politische Landkarte
hatte für den preußischen Oberhofprediger selbstverständlich in Berlin

ihren Mittelpunkt: «Daß der Stern der Hohenzollern, von der

ewigen Sonne angestrahlt, nicht erlösche, solange noch Erdentage
über die Menschheit wandeln», bittet Hoffmann in der Schloßkirche
zu Königsberg anläßlich der Krönung von König Wilhelm und
Königin Augusta10.

Von solchen "und ähnliehen, in der Predigtweise deutscher Hofprediger
seit eh und j e üblichen und geradezu typischenFloskeln her, schließt W. Bieder
etwas vorschnell auf einen krassen Chauvinisten. Es ist ihm «keine Frage,
daß Hoffmann schon ganz unverblümt das ausgesprochen hat, was dann in
den dreißiger Jahren des 20. Jahrhunderts grauenhafte politische Realität
geworden ist11». Gerade das ist aber die Frage, ob es angeht, die Explikation
bzw. die Erfüllung oder den Kommentar zu den Prophezeiungen der preußischen

Hofprediger des 19. Jahrhunderts im 20. Jahrhundert zu sehen. Sicher
ist, daß es ohne jene geistige und politische Präparation durch die protestantische

Geistlichkeit Deutschlands im letzten Jahrhundert, deren nationale
Gesinnung auch nach dem Zusammenbruch von 1918 zum großen Teil
ungebrochen weiterlebte, nicht so leicht zu dem Sieg der NSDAP gekommen
wäre. Allein der Blick des Historikers erlaubt und fordert auch hier
Differenzierungen.

In dem großen Chor einflußreicher protestantischer Kirchenmänner

und Theologen des 19. Jahrhunderts, die bezüglich ihres

10 W. Hoffmann, Predigt bei der Krönung ihrer königlichen Majestäten,
des Königs Wilhelm und der Königin Augusta von Preußen, gehalten in der
Schloßkirche zu Königsberg am 18. Oktober 1861 (Berlin 1861), S. 8.

11 Bieder (A. 1), S. 207.



K. Hammer, Deutschland im Lichte des Reiches Gottes 187

Geschichtsdenkens und ihrer Interpretation der vorkaiserlichen
deutschen Gegenwart allesamt mehr in die Schule Hegels als
Schleiermachers gegangen waren, stellt W. Hoffmann durchaus
nicht die Spitze nationalistischer Übertreibung dar, sondern eher
die gemäßigte Mitte durchschnittlichen «Mitläufertums». Sowohl
Kirche wie Staat als «das werdende Reich Gottes» zu bezeichnen,
war nicht Hoffmanns Erfindung. Und nicht nur A. Ritsehl und
Rothe haben ihn in dieser Identifikation noch als gemäßigteste
übertroffen. «Das Reich der Sittlichkeit», das den Staat zum
«gleichgeordneten Gesellschafter» der Kirche emporhebt, war dem

fortschrittsgläubigen Positivismus des 19. Jahrhunderts eine so

allgemeine Voraussetzung, daß es wenig Sinn hat, einzelne Vertreter
dieses Optimismus von der Erfahrung der Katastrophen im 20.
Jahrhundert her des Irrtums zu zeihen. In den obigen, überschäumend
schwärmerisch scheinenden Zitaten, vom Vorrang der europäischen
und insonderheit deutschen Kultur fallen dem kritischen Beurteiler
eher die etwas müden, mehr auf die Vergangenheit als auf die
Zukunft gerichteten Vorbehalte auf, welche von der beginnenden Fin-

de-siècle-Stimmung immerhin etwas ahnen lassen.
Liest man auch nur eine Predigt Hoffmanns vom Jahre 1855

ganz, welche «die Hoffnung des Reiches Gottes auf Erden» den beiden

Häusern des Preußischen Landtages anhand von Offenb. 11, 15

anempfiehlt12, und stellt man sie in Vergleich zu den Predigten
anderer markanter Meister der Kanzelheredsamkeit der gleichen
Zeit bei ähnlichen Anlässen, so kann man sich nicht ganz des Urteils
entschlagen, es handle sich bei Hoffmann um eine relativ zahme
Form lutherischer Staatstheologie und noch nicht um völlig
diesseitige Reich-Gottes-Theologie, deren bekannte Auswüchse,
besonders in der Kriegspredigt von 1866 bis 1918, z.T. verheerende
Ausmaße und Folgen gezeitigt haben. Immerhin bahnt sich die
kommende, völlige Auflösung der Hoffnung auf das künftige
Gottesreich in die vorhandenen sichtbaren «Ordnungen» bereits an
in so zweideutigen Formulierungen, wie: «Alle natürlichen
Ordnungen der Gesellschaft, alle noch nicht christlich erneuerten und
geheiligten Herrschaften sind - das zukünftige Reich Gottes.»13

12 W. Hoffmann, Die Hoffnung des Reiches Gottes auf Erden. Predigt
zur Eröffnung der beiden Häuser des Landtages am 29. November 1855,
gehalten in der Domkirche zu Berlin (1856).

13 Hoffmann, ebd. (A. 12), S. 5.



188 K. Hammer, Deutschland im Lichte des Reiches Gottes

2.

Wieweit diese «präsentische Eschatologie» bei Hoffmann in den
Dienst einer Glorifizierung der gegenwärtigen Staatsordnung
Deutschlands gestellt ist, sei nun an einigen Passagen seines Hauptwerks,

des angeführten Deutschland-Buches von 1868, nachgeprüft.
Theologische Grundvoraussetzung auch dieses Buches ist

Hoffmann die «wesentliche Verwandtschaft beider (der Kirche und des

Staates), in welcher sie als Faktoren des Reiches Gottes auf Erden
stehen. Denn, wer kann es leugnen, daß die Kirche in ihrer äußeren
Gestalt, in ihrer Verfassung, zuletzt vom Staate herkommt?»14 Es
ist ihm eine «Unmöglichkeit..., von dem Reich Gottes oder dem
Ziele unseres Völkerlehens zu sprechen, ohne sowohl vom Staate
als von der Kirche zu reden.»15

Während freilich heute mehr denn je wieder die eigentliche Ur-
gestalt der Kirche, wie sie sich ohne den und vor dem «römischen
und byzantinisch-griechischen Staat, dem antiken Kaisertum», dem
für Hoffmann noch «ältesten Grundtypus für die Gestaltung der
Kirche», das staatsfreie Bild der Kirche als Ideal gesucht wird,
baute Hoffmann vor 100 Jahren sein Buch noch ganz auf der
Zuordnung beider auf und sah sein Ideal in der Mitte zwischen Theo-
kratie und Cäsareopapie. Die Durchführung dieser Apologie gelang
ihm mit ebensoviel Bemühen um historische Gerechtigkeit wie mit
Phantasie. Grundsätzlich kann für diese Exegese der deutschen
Geschichte im Licht des Reiches Gottes die Methode angenommen
werden: Hoffmann nimmt die Geschichte so, wie sie für seine Augen
verlaufen ist, nicht vom kirchlichem Wunschdenken aus. Den
«Territorialismus, so ein Schreckenswort er auch heute geworden
ist» weiß er klug zu verteidigen: «Diese verachtete, protestantische

Kirche (hat) ein Werk gethan, so groß und größer noch als
das Werk des antiken Kaiserthums, durch die protestantische
Kirche wurde der Staat protestantisiert.»16 Das ist ihm freilich
gleichbedeutend mit dem schon hegelschen, «beherrschenden Lebensprinzip,

dem Prinzip der Nationalität und der Persönlichkeit»,17

14 W. Hoffmann, Deutschland. Einst und Jetzt im Lichte des Reiches
Gottes (Berlin 1868), S. 9.

15 Ebd., S. 3.
16 Ebd., S. 5.
17 Ebd., S. 6.



K. Hammer, Deutschland im Lichte des Reiches Gottes 189

Strenger Offenbarungstheologe war Hoffmann so wenig wie irgendeiner,

der einmal in die Fußstapfen von Hegels Geschichtsphilosophie

getreten war. Der Gottesgedanke war ihm vielmehr «ein
Gemeingut der wirklich gebildeten Menschheit»18.

Nicht nur apologetisch gegen Atheismus und Unglauben faßt Hoffmann
seinen Gottesgedanken folgendermaßen: «... Diese atheistischen Unphilo-
sophen können mich... nicht hindern, den Gottesgedanken in der Wirklichkeit

der Dinge festzuhalten und daher von einem Reiche Gottes zu sprechen.
Nur ist Gott nicht blos in seiner Höhe und Heiligkeit, wie ihn die Kirche als
den geoffenbarten kennt, sondern auch Gott in seinem dem Naturleben
zugewendeten Schöpferwillen, also in seinem Wohnen durch die Welt seiner
Creaturen Gegenstand meines gläubigen Ergreifens. Darum ist er mir nicht
zu hoch, um auch im Staate, der den Menschen in seinem Naturleben zuerst
erfaßt und über dasselbe emporführt, sein Wirken und Walten zu haben.
Die ewige Harmonie aber seines Wollens und Seins schließt zur Einheit
zusammen, was hier auf Erden gesondert sich bewegt. Nicht blos Staat und
Kirche, auch Wissenschaft und Kunst, auch Bildung und Gesellschaft, wie
sie ja nicht blos einzelne Sphären im Staate sind, sondern auch über ihn
hinausgreifen und wieder ihn bedingen, gehören dem Reiche Gottes an, das
keineswegs erst werden soll, sondern ist und lebt und wirkt, aber erkannt
und gefunden sein will. »19

Dieser eigentlich liberale Impetus Hoffmanns, über die engen,
ihm von Berufs wegen gesetzten Grenzen täglicher Konfessions-und
Unionspolitik im preußischen Oberkonsistorialrat hinauszukommen
und all die vielen positiven kulturellen Regungen seiner Zeit in
seinem Reich-Gottes-Buch aufzufangen, findet seine Legitimation
nicht ex officio, sondern in seinem «privaten Recht, meine Gedanken

über die alle Deutschen bewegenden Fragen der Gegenwart
laut werden zu lassen» und, angeregt durch die Ereignisse des

bewegten Jahres 1866, «auch mein politisches Denken, welches in
meinen Predigten seine Stelle nie gefunden hat, nicht (weiter) heimlich

zu halten»20. Auch darf sich der Verfasser einig wissen «mit
einer jetzt - Gott sei Dank! - nicht mehr ganz schmalen Strömung»
im deutschen Volk21.

Schon durch die Kapitelüberschriften verpflichtet sich der
christliche Panegyriker dem Stile mancher deutscher Theologen,
welche den alttestamentlichen Erwählungsglauben vom Volk Israel

13 Ebd., S. 9.
19 Ebd., S. 10.
20 Ebd., S. 11.
21 Ebd., S. 12.



190 K. Hammer, Deutschland im Lichte des Reiches Gottes

allzu selbstverständlich auf die Deutschen in Geschichte und
Gegenwart übertrugen : Das 1. Kapitel, « die Weissagung des deutschen
Landes» behandelt - der Patriarchengeschichte von Abraham bis
Mose nachgebildet - den «geographischen Begriff» Deutschland und
die Germanisierung der Slawen bis Konrad I. Auch die «dynastische
Entzweiung des Nordens und Südens» wirkt parallel. Den «ersten
Gang zur Erfüllung der Weissagung» bildet das Mittelalter von der
«Einheitspolitik Karls des Großen» bis zur «Entfremdung der
Hohenstaufen» vom Reich. Das Emporkommen der Habsburger und
Hohenzollern, die Belehnung Friedrichs von Zollern mit der Mark
Brandenburg bedeutet einen «Bruch mit der bisherigen Geschichte».
Mit der Einigung Österreichs unter Friedrich III. ist auch der
«Untergang der ächten Kaiseridee» beschlossen. Der «Anbruch der
Reformation» fällt zusammen mit dem «Beginn der Fremdherrschaft».

Die «Zerreißung des Reichs durch die Reformation» wird
so als «Folge des falschen Verhältnisses zwischen Nation und Kaiser
und der früheren Unterdrückung freier Regungen durch die Kirche»
erklärt. Spätere, durch Troeltsch und M. Weber auf breitere Basis
gestellte religionssoziologische Gesichtspunkte kündigen sich an in
gewagten Thesen über den «nationalen Unterschied der Reformierten

und Lutheraner» sowie «des slawisch-norddeutschen und des

süddeutschen Lutherthums». Nach dem «Untergang der Einheit»
bildet sich für Hoffmann alsbald «der Dualismus» und der
«Antagonismus» zwischen Nord und Süd, protestantisch und katholisch,
hohenzollerisch und habsburgisch, preußisch und österreichisch, wie
er schließlich auch das 19. Jahrhundert beherrschte, heraus. Immer
länger werden die Kapitel, je näher der Verfasser der eigenen Gegenwart

kommt. Es wiederholt sich das Spiel von Weissagung und
Erfüllung mit «Deutschlands neuer Erhebung» von 1813, die «Preußens

Beruf in Deutschland seit der Erhebung», d. i. Deutschlands
Einigung unter dem Stern eines Hohenzollern, in treuem Gefolge
der preußischen Geschichtsschreiber H. Leo, v. Sybel, Droysen,
Gervinus, Eichhorn, W. Menzel, Lanzizolle, C. v. Winterfeld, H.
Blankenburg u. a., deren Werke Hoffmann fleißig zitiert, geradezu
provozierten.

So mag man aus der heutigen Vogelschau nur sehen, in welch
breitem Strom hier W. Hoffmann auf der «nationalen Welle»
(W. Bieder22) mitschwamm, und es bleibt unbeachtet, wie sehr er

22 Bieder (A. 1), S. 205.



K. Hammer, Deutschland im Lichte des Reiches Gottes 191

deswegen von rechts und links angefeindet wurde23. W. Hoffmann
vertrat hier nicht extreme nationalistische Anschauungen, sondern
befand sich, auch hier eher als Mann der Mitte24, auf der Höhe
seiner Zeit.

Mit seinem Buch «Deutschland - einst und jetzt im Lichte des

Reiches Gottes» einschließlich der Ergänzung des folgenden Jahres,
dessen Thema «Deutschland und Europa im Lichte der
Weltgeschichte» heute ehrlicher berührt, hat W. Hoffmann, soweit wir
sehen, vor der Fr.-Naumann-Ära, als einziger prominenter Theologe
und Kirchenmann, ein Gebot der Stunde wahrgenommen : eine der
katholischen Sicht von Görres bis Martin und Ketteier korrespondierende

protestantische Perspektive. Es hat ihm nicht die zu
erwartende Anerkennung eingetragen, weder bei den Studenten,
denen Hoffmann bereits in Basel und Tübingen als «Pietist» zu wenig
Wissenschaftler war25, noch beim breiten deutschen Publikum, das

diesbezüglich schon damals kaum noch von Theologen Aufklärung
heischte, noch bei diesen selber, die eine derartige Aufgabe entweder
längst abgeschrieben hatten oder weit radikaler lösten, wie etwa
P. de Lagarde oder Overbeck.

3.

Hoffmann hat mit dieser weder naiven noch fanatischen Liebe
zu dem Thema «Deutschland» auch anderweitig Pech gehabt.
Bereits 1864 ist die von ihm herausgegebene Zeitschrift «Posaune
Deutschlands» eingegangen, ab 1870 ließ er konsequent die
«Posaune» vom Titel weg, denn Deutschland war damals
wiedererweckt, wenn auch nicht durch seine Posaune, und gab bis zu
seinem Tode 1873 eine neue Zeitschrift «Deutschland» heraus. Sie

23 Vgl. z. B. Hoffmann, Deutschland (A. 14), S. lOf. ; Hoffmann (A. 4), 2,
S. 174f.

24 Wäre W. Hoffmann z. B. einfach als Anhänger von J. Stahl, L. v.
Gerlach, der «Kreuzzeitungspartei» und somit als rechtskonservativ
einzuordnen, er könnte «das Wort und das Princip der Legitimität... ein
Angelhaken, der über 30 Jahre lang seine Opfer holte» nicht «zu den schlechtesten
Gedanken, womit der (Wiener) Congreß das neue Europa bedacht hatte»,
rechnen (C. Hoffmann [A. 4], 2, S. 179).

25 Vgl. Bieder (A. 1), S. 202.



192 K. Hammer, Deutschland im Lichte des Reiches Gottes

sollte «zur Beleuchtung deutschen Lebens in Staat, Gesellschaft,
Kirche, Kunst und Wissenschaft, Weltgeschichte und Zukunft»
sehr vielen Zwecken dienen. Der Traum von nicht nur Hoffmanns
Weissagimg war mit Bismarcks Reichseinigung auf dem Umweg
über Sedan und Versailles Wirklichkeit geworden und somit, noch
einmal, wie schon für Hegel im Jahre 1832 - diesmal noch viel
überzeugender und weiter sichtbar als damals - Preußen-Deutschland

der Gipfel, nicht nur Europas, sondern der «Weltgeschichte».
So jedenfalls muß es, gemäß der von einem Titelvergleich der beiden

oben zitierten Deutschlandschriften her naheliegenden
Identifizierung von «Reich Gottes» und «Weltgeschichte», dem Berliner
Oberkonsistorialrat und Oberhofprediger 1870 erschienen sein.

Er stand damit plötzlich nicht mehr allein. So teilt z. B. ein entschiedener
Antipode Hoffmanns, der Theologieprofessor in Rostock, Michael
Baumgarten, der nach der Lektüre des Deutschlandbuchs den «Herrn
Generalsuperintendenten Dr. W. Hoffmann in Berlin vor den Richterstuhl der
deutschen Christenheit» stellt in einer gleichnamigen Kampfschrift26, weil
jener sich allzu negativ über den liberalen Protestantenverein geäußert hatte,
dessen Hauptvoraussetzung mit den Worten: «Aus der Schrift wie aus der
Erfahrung meines inneren und äußeren Lebens habe ich erkannt, daß das
Christenthum die Ethisirung des Volkslebens für das ewige Ziel der Menschheit

in dem Reiche Gottes ist.»2'

Die allgemeine Hegel-Schule verrät auch die Subsumierung der
Kirche unter «Staat, Gesellschaft, Kunst und Wissenschaft,
Weltgeschichte und Zukunft» im Programm des « Deutschland »-Periodi-
kums. Das Reich Gottes, wie Hoffmann und seine Zeitgenossen es
sich vorstellten, ist diesseitig: «Ein Reich Gottes, ein Wirken des

Ewigen im Zeitlichen, sowohl in der Natur wie in der Geschichte,
eine göttliche Erwählung und Bestimmung der Nationen steht
leuchtend vor aller Augen, die sich den Blick ins Große und Ganze
nicht durch die Gewöhnung an das Kleine und Nächste verschließen
lassen. Damit ist aber auch die Bestimmung, die gottgewollte,
weltgeschichtliche Bestimmung der germanischen Nationalfamilie und
neben ihr der romanischen und der slawischen zur Anerkennung
gebracht.»28

26 M. Baumgarten, Herr Generalsuperintendent Dr. W. Hoffmann in
Berlin vor den Richterstuhl der deutsehen Christenheit gestellt (Berlin 1869).

27 Baumgarten (A. 26), S. 3.
28 Hoffmann, Deutschland (A. 14), S. 519. Dort auch ausdrücklicher

Verweis auf Hegel.



K. Hammer, Deutschland im Lichte des Reiches Gottes 193

Hoffmann schrieb sein Buch aber nicht nur im Geiste einer Hegel-
schen «Versöhnung» von Kirche und Staat, von Religion und Kunst,
Wissenschaft, kurz von Gegensätzen aller Art, sondern auch in der
zeitühlichen Aussöhnung, ja Identifizierung von «christlich» ixnd

«germanisch». An die Stelle der früheren humanistischen und
katholischen wie klassizistischen Versöhnung von Antike und Christentum

trat in der zweiten Hälfte des vorigen Jahrhunderts bereits,
erstarkt durch die politischen Ereignisse in Mitteleuropa, im
protestantischen Norden die Identifizierung von Germanentum und
Christentum. In dem viel mächtigeren Chor der Kunst R. Wagners,
der preußischen Historiographie der Sybel, Treitschke u. a. war die
Stimme W. Hoffmanns eher eine mitsingende, nicht tonangebende,
als er z.B. schrieb: «Die WeltVerklärung ist eine christliche wie
eine germanische Idee, die Gottverwandtschaft des Menschen nicht
weniger... Die Verklärung des Irdischen ins Himmlische, wie das

Christenthum sie verkündet und verheißt, antwortet dem Ringen
des germanischen Gemüths... »29

Der Grundpfeiler nicht nur dieser Theologie, sondern dieses fast
dem ganzen 19. Jahrhundert eigenen Denkens seit Beethoven ist
demjenigen des Turms zu Babel zu vergleichen: dieses «Reich
Gottes» wird von unten nach oben gebaut.

Hoffmann beschreibt es als «das Wesen desselben, daß es in der
gottgeschaffenen sinnlichen Wirklichkeit wurzelnd diese geistig durchhaucht und
emporhebt und verklärt in das Himmlische und Ewige. Der Staat, seine

Ordnung in den Ständen, die Arbeit an der Natur, die Veredlung des
Planeten durch den Menschen, das Gewerbe und der Handel, die Familie vom
Staate geschirmt und wieder seine lebendige Wurzel, die Kirche, die zeitlich
werdende Erscheinung der Religion, die das feuerflüssige Gestirn, den von
der heiligen Flamme der Gottesliebe und Gottesoffenbarung geschmolzenen
Fels der menschlichen Naturart in feste Gebilde gestaltet, die Wissenschaft,
welche beiden entstammend auch beide zur wachsenden Erkenntniß bringt,
die der Natur, der Geschichte, dem Geiste ihre Gesetze abgewinnt und sie
als Gesetze des ewigen Gotteswillens, als Gesetze der Gnade erforscht, die
in den festen Zügen des Erdangesichts den Schlüssel zu der Geschichte der
Völker und in diesen wieder das bewegliehe Mienenspiel des uralten Antlitzes
erkennt, die zugleich dem Culturmenschen den Herrscherstab über die Natur
in die Hand legt, die Kunst, die über die schroffe Wirklichkeit ihren
versöhnenden Farbenbogen spannt und Herz und Blick und Willen emporführt
zu der ewigen Lichtwelt, sie alle münden in den bewegten Strom des Gottes-

29 Hoffmann, ebd., S. 530.

13



194 K. Hammer, Deutschland im Lichte des Reiches Gottes

lebens auf Erden, sie schaffen aus der Nation ein Gottesvolk und aus den
Nationen die Familie von Völkern, welche das Erdreich im Frieden besitzen.
Dafür soll das deutsche Volk seine Arbeit thun, ernste, strenge aber geweihte
Arbeit und so fest es weiß, daß .Christi Reich nicht von dieser Welt ist', so
soll es auch die Gewißheit nie verlieren, daß jenes Reich in dieser Welt lebt
und .Gerechtigkeit, Friede und Freude im heiligen Geiste' ist (Römer 14, 17)
und bleiben wird».30

Von daher ist die Umwälzung zu begreifen, die A. Schweitzers
Entdeckung der «eschatologischen Dimension» im Neuen Testament
zunächst auslösen mußte. Ob die Signatur der «Tragik» auf W.
Hoffmann anzuwenden ist, wie W. Bieder meint31, mag füglich bezweifelt

werden, da die Zweifel an dem eigenen Weg bei W. Hoffmann
selbst ziemlich dünn gesät sind und A. Schweitzers Entdeckung
einer späteren Zeit angehört. Es ist eher umgekehrt anzunehmen,
daß Hoffmann, von seinem Sohn mehr als Optimist angesehen32,
sich in seiner geschichtstheologischen Schau und Deutschlandverklärung

viel wohler fühlte als etwa ein Bismarck, der mit sowohl
naiverem wie weniger glattem lutherischem Vorsehungsglauben
die Politik des dauernden Risikos zu führen hatte und dabei den
Hoftheologen nicht sonderlich wohl gesonnen war, in dessen
politischem Handeln Hoffmann seine Perspektiven nur bestätigt fühlen
konnte.

Es ist die preußische Sicht aus der Situation Deutschlands nach
Königgrätz und dem Frieden von Prag (1866), welche Hoffmann
nicht nur mit Bravour, sondern mehr noch mit subtiler
Differenzierungskunst und schrittweiser Analyse der politischen Denkweisen
aller Schattierungen vor und nach 1866 apologetisch rechtfertigt.
Insofern ist Hoffmanns Deutschlandbuch origineller und wichtiger
als die viel ungehemmtere Flut patriotischer Deutschland- und
Kaiser-Hymnen, die nach dem Deutsch-Französischen Krieg von
1870/71 Preußens Weg unter Bismarcks Führung als Gottes
Vorsehung pries.

Karl Hammer, Basel

30 Hoffmann, ebd., S. 531.
31 Bieder (A. 1), S. 208.
32 C. Hoffmann (A. 4), 2, S. 180.


	Deutschland im Lichte des Reiches Gottes : zur Erinnerung an Wilhelm Hoffmann

