
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 3

Artikel: Zum Aufbau von Röm. 1-8

Autor: Luz, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878687

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878687
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 25 Heft 3 Mai-Juni 1969

Zum Aufbau von Rom. 1—8

Der Aufbau des Römerbriefes stellt uns vor ernsthaftere Probleme
als alle anderen paulinischen Briefe1.

1.

Es melden sich hauptsächlich drei Fragen:
1. Ist der Römerbrief überhaupt als Brief zu bezeichnen?

Im Gefolge vor allem Melanchthons wurde er als Darstellung der
paulinischen Lehre überhaupt verstanden. Melanchthon selber gliedert Rom. 1-11
in drei Hauptteile: die «praecipua disputatio», die er mit 5, 11 abschließt,
ein «quasi novus liber» 5, 12—8, 39, wo die Begriffe «peccatum», «lex» und
«gratia» behandelt werden und schließlich die «nova disputatio» Rom. 9-112.
In der Orthodoxie wurde die Abfolge der Kapitel 1-4 und 5-8 oft unter dem
Schema «Rechtfertigung - Heiligung» verstanden, wobei der Übergang vom

1 Beim 1. und 2. Kor. liegen Vorschläge zur Teilung vor. — 1. Der jüngste,
instruktive Teilungsversuch des 1. Kor. stammt von W. Schmithals, Die
Gnosis in Korinth (2. Aufl. 1965), S. 84ff. Er hat mich darum nicht
überzeugt, weil das Verfahren des Redaktors, zwei bestehende Briefe derart
kunstvoll zusammenzusetzen, in der antiken Literatur fast ohne Analogie
wäre und sein Verfahren kaum motiviert werden könnte. — 2. Auch bei der -
m. E. mit ungleich überzeugenderen Argumenten vorgebrachten - Teilungs-
hypothese G. Bornkamms für den 2. Kor. : Die Vorgeschichte des sogenannten
Zweiten Korintherbriefes, Sitz.ber. Heidelb. Ak. Wiss. Phil.-hist. Kl. 1961, 2,
bleibt dies m. E. der am wenigsten befriedigende Punkt. Aus der antiken
Literatur ist neben dem Polykarpbrief, wo allerdings nur zwei Briefe einfach
zusammengehängt wurden, vor allem auf die Sammlung der Theognis-
gedichte hinzuweisen; dort sind die Entstehungsverhältnisse so kompliziert
wie etwa bei einem alttestamentlichen Prophetenbuch; doch will der
Redaktor nicht ein so geschlossenes Werk herstellen, wie es der 2. Kor. immerhin

sein möchte. Auf die kleineren Paulusbriefe (vor allem Phil., l.Thess.)
kann hier nicht eingetreten werden.

2 Vgl. die gute Übersicht über die melanchthonische Disposition des
Römerbriefs bei G. Ebeling-R. Schäfer, Melanchthons Werke, 5:
Römerbriefkommentar 1532 (1965), S. 373ff. Die genannten Stichworte stehen
ebd. S. 98, 25; 169, 31 und 250, 6.

ll



162 U. Luz, Zum Aufbau von Rom. 1—8

ersten zum zweiten Teil unklar blieb3. Neuerdings wurde in verschiedener
Weise versucht, einen konkreten Anlaß zum Interpretationsschlüssel des
Briefes zu machen:

W. Knox meint : Der Römerbrief ist eine Apologie des Paulus gegenüber
seiner eigenen Nation und versucht die Judenchristen zu versöhnen. H.
Preisker: Paulus versucht, zwischen Judenchristen und Heidenchristen zu
vermitteln. G. Harder: Paulus greift die römischen Judenchristen an, die
die Pleidenchristen zurücksetzen. H. Ulonska: Paulus wendet sich an zwei
Gruppen in der Gemeinde, die Judenchristen und die Heidenchristen und
ermahnt sie zu brüderlicher Eintracht. K. Grayston: Paulus will mit dem
Römerbrief zeigen, daß er sich des Evangeliums nicht, wie ihm offenbar
vorgeworfen wurde, schämt (vgl. 1, 16). Schon früher erklärte ähnlich Trocmé:
Der Römerbrief will zeigen, daß die Getauften auch außerhalb des jüdischen
Synagogenverbandes dem Willen Gottes entsprechend leben können. G.
Eichholz : Paulus versucht, durch den Römerbrief eine in Rom herrschende
antinomistische Fehlinterpretation seiner Theologie zu korrigieren. H. W.
Bartsch: Paulus bemüht sich um den Ausgleich zwischen den römischen
Judenchristen und einer antisemitischen Gruppe von Heidenchristen4.

Gegenüber diesen und ähnlichen Versuchen gilt: Wie auch immer sie zu
bewerten sind, den Römerbrief als Ganzen machen sie nicht verständlich.
Meistens verweisen sie — mit einem gewissen Recht — auf die Auseinandersetzung

zwischen «Vegetariern» und «Fleischessern» in Rom. 14f., ohne daß
wir allerdings deren Hintergründe genauer kennen würden. Unerklärt bleibt
- abgesehen von einzelnen Motiven — das Corpus Rom. 1-8, oft auch Rom.
9-11. So sehr Paulus im einzelnen auch mit dem Römerbrief konkrete Ziele
verfolgt (vgl. bes. 1, llff.; 15, 22ff.), so wenig ist es in den meisten Teilen
des Briefes eine aktuelle Polemik oder Notlage in der Gemeinde, die Paulus
zu seinen Ausführungen zwingt.

Vielmehr erfolgt die grundsätzliche Auseinandersetzung des Römerbriefs

mit dem Judentum und seinem Heilsweg, etwa in Rom. 4 oder Rom.

3 Vgl. dazu N. Gäumann, Taufe und Ethik (1967), S. 23f., bes. Anm. 8.
4 W. Knox, St. Paul and the Church of the Gentiles (Nachdruck 1961),

S. 95; H. Preisker, Das historische Problem des Römerbriefs, Wiss. Zs. Jena 2

(1952/53), 25-30, S. 29; G. Harder, Der konkrete Anlaß des Römerbriefes,
Theol. Viat. 6 (1954-58, erschienen 1959), 13-24, dort S. 23; H. Ulonska,
Paulus und das Alte Testament, Diss, masch. Münster (1964), S. 152ff.;
K. Grayston, «Not ashamed of the Gospel». Romans 1, 16a and the Structure
of the Epistle: Texte u. Unt. 87 (1964), S. 569-573; E. Trocmé, L'épître
aux Romains et la méthode missionaire de l'apôtre Paul: N.T. Stud. 7

(1960/61), 148-153, S. 151; G. Eichholz, Prolegomena zu einer Theologie
des Paulus im Umriß : Tradition und Interpretation (1965), 161-189, S. 167f.;
H. W. Bartsch, Die antisemitischen Gegner des Paulus im Römerbrief: Anti-
judaismus im Neuen Testament?, hrsg. von W. Eckert u. a. (1967), 27—43,
S. 27. Auch K. H. Rengstorf, Paulus und die älteste römische Christenheit:
Texte u. Unt. 87 (1964), 447-464, S. 462f., betont, daß Paulus in Rom kein
Unbekannter gewesen sei und die dortigen Verhältnisse genau gekannt habe.



U. Luz, Zum Aufbau von Rom. 1-8 163

9-11, einem Gesprächspartner, der in dem an eine vorwiegend heidenchristliche

Gemeinde gerichteten Brief nicht direkt angesprochen wird. Gegenüber
andern Briefen wirkt der Römerbrief weit grundsätzlicher: Er ist eine
zusammenhängende Darstellung der von Paulus in seinen Auseinandersetzungen

mit den Gemeinden erreichten Position5. Sein Aufbau muß von der
dargelegten Sache her verstanden werden und ergibt sich nicht aus dem
konkreten Anlaß des Briefes.

2. Ist der Römerbrief nach einem festen Plan durchkomponiert?
Oder ist er mehr eine lose Assoziation von Ausführungen über
verschiedene Themen Besaß Paulus von Anfang an ein festes Konzept
des Briefes, oder hat sich sein Aufbau erst im Laufe der Niederschrift

ergeben?

A. Feuillet sieht den ganzen Römerbrief als kompliziertes Gerüst von
Dreierschemata, das ein trinitarisches Aufbauprinzip des Briefes ahnen läßt.
Auch A. Brunot will den ganzen Brief nach dem Schema A-B-A aufgebaut
wissen. K. Stürmer konstruiert einen parallelen Aufbau des Römer- und des

ersten Korintherbriefes. K. Prümm versucht die Einheit des Römerbriefs
anhand einiger — ziemlich willkürlich ausgewählter - Begriffsreihen
aufzuweisen. Alle diese Versuche haben m. E. etwas Gekünsteltes an sich6.

3. Innerhalb des Römerbriefes stellen die Kapitel 5-8 die größten
Probleme.

Der Aufbau des Briefes im ganzen ist klar: Rom. 12-15, 13 hebt sich als

paränetischer Teil vom «prinzipiellen» Teil Rom. 1, 18-11, 36 ab. Paulus

5 T. W. Manson, St. Paul's Letter to the Romans - and Others: Studies
in the Gospels and Epistles (1962), 225-241, S. 226: «Romans is the calm
and collected summing-up of Paul's position», vgl. ebd. S. 241. Auch J.
Munck, Paulus und die Heilsgeschichte (1954), S. 190ff., nimmt diese These
auf und spricht vom Römerbrief als einem «Manifest des Glaubens». Zu
Mansons These nimmt ausführlich Stellung G. Bornkamm, The Letter to
the Romans as Paul's Last Will and Testament: Austral. Bibl. Rev. 11

(1963), 2-14, S. 7ff. A.Rosen, Le genre littéraire de l'épître aux Romains:
Texte u. Unt. 87 (1964), S. 465-472, bezeichnet den Römerbrief als
Evangelium mit primär kerygmatischer Absicht.

6 A. Feuillet, Le plan salvifique de Dieu d'après l'épître aux Romains:
Rev. bibl. 57 (1950), 336-387. 489-529, S. 386, vgl. auch L. Cerfaux, La
théologie de l'Eglise suivant saint Paul (2. Aufl. 1948), S. 170; A. Brunot,
Le génie littéraire de saint Paul: Lectio Divina 15 (1955), S. 45f. ; K. Stürmer,
Auferstehung und Erwählung (1953), S. 70ff. ; K. Prümm, Zur Struktur des
Römerbriefs. Begriffsreihen als Einheitsband: Zs. kath. Theol. 72 (1950),
S. 333-349, dort pss.



164 U. Luz, Zum Aufbau von Rom. 1-8

folgt also auch im Römerbrief im ganzen einem Aufbauschema, das uns im
urehristlichen Schrifttum häufig begegnet7. Rom. 9-11 erweist sieh als
geschlossene, thematisch einheitliche und durchkomponierte Erörterung der
Frage nach der Wahrheit Gottes im Geschick Israels8. Rom. 1-8 scheint —

sieht man von der Einleitung 1, 1-17 ab - wiederum in zwei Hauptteile zu
zerfallen. Der Abschnitt beginnt mit einer planvoll aufgebauten
Gegenüberstellung der Existenz von Heiden und Juden abseits der Gerechtigkeit
Gottes auf der einen Seite und der «jetzt geoffenbarten» (3, 21) Gerechtigkeit
Gottes auf der andern Seite. Unklar ist, wo dieser Hauptteil endet. Mit der
traditionellen Formel 4, 25? Oder mit 5, 11? Oder gar erst mit 5, 21? Unklar
ist ferner der Sinn und Aufbau des dann folgenden Hauptteils Rom. 5 ?)-8.
Die Rechtfertigungsterminologie von Rom. 1-4 scheint weitgehend
aufgegeben zu sein, ohne daß sich eindeutig eine neue Thematik und eine klare
Entwicklung der Argumentation ergäben. Was also ist Funktion und Aufbau
von Rom. 5-8

Auch hier liegen zahllose Lösungsversuche vor. R. Bultmann stellt Rom. 5

unter das Motto «Tod und Leben», Rom. 6, 1-7, 6 unter das Motto «Sünde
und Heiligung». Diese beiden Themen werden in Rom. 8 in umgekehrter
Reihenfolge wieder aufgenommen. Rom. 7, 7ff. ist eine exkursartige Apologie
des Gesetzes9. Doch lassen sich Rom. 5, 1-11 und Rom. 5, 12-21 nicht ohne
weiteres unter dasselbe Thema stellen; Rom. 8, 1-11 spricht eher von der
Freiheit vom Gesetz; ob zwischen Rom. 8, 11 und 12 eine Zäsur zu setzen
ist, dafür aber zwischen Rom. 8, 17 und 18 keine, ist sehr zu fragen. Eine
Apologie des Gesetzes endlich ist nur Rom. 7, 7-13; für V. 14ff. gilt diese

Kennzeichnung kaum mehr10. A. Nygren vereinfacht noch mehr: Rom. 5

handelt von der Freiheit vom Zorn, Rom. 6 von der Freiheit von der Sünde,
Rom. 7 von derjenigen vom Gesetz, Rom. 8 endlich von der Freiheit vom
Tode11. Auch N. Gäumann teilt ähnlich ein: Rom. 5 behandelt die «eirene»
als Freiheit vom Tod, Rom. 6 als Freiheit von der Sünde, Rom. 7 als Freiheit
vom Gesetz ; Rom. 8 ist eine Zusammenfassung von Rom. 5-712. Aber wollte
Paulus wirklich einfach so linear «Themen» nebeneinander stellen? U.
Wilckens endlich sieht in Rom. 1—8 die Motive eines christlichen
Grundschemas der Missionspredigt, das er etwa 1. Thess. 1, 9f. in seiner ältesten

7 Vgl. den Aufbau von Gal., Kol. und Eph. ; in Hebr., 1. Petr. und 1. Joh.
wechseln dogmatische und paränetische Teile ab. Zum Judentum vgl. H.
Thyen, Der Stil der jüdisch-hellenistischen Homilie (1955), S. 106ff.

8 Zum Thema, Aufbau und Gedankengang von Rom. 9-11 vgl. U. Luz,
Das Geschichtsverständnis des Paulus (1968), bes. Kap. I und IX/5. Da
diese drei Kapitel dort ausführlich besprochen werden, wird hier auf ihre
Analyse verzichtet.

9 R. Bultmann, Römer 7 und die Anthropologie des Paulus: Exegetica
(1967), 198-209, S. 204.

10 Vgl. Luz (A. 8) Anm. 111/86.
11 A. Nygren, Der Römerbrief (3. Aufl. 1959), S. 30.
12 Gäumann (A. 3), S. 23.



U. Luz, Zum Aufbau von Rom. 1-8 165

Gestalt annimmt; in Rom. 5-8 steht dann besonders die Rettung vor dem
künftigen Zorn im Vordergrund13.

Anders gehen vor allem die Franzosen vor: S. Lyonnet geht aus von den

engen Berührungen zwischen Rom. 5, 1-11 und Rom. 8. Er versteht diese
beiden Abschnitte als Rahmen und den dazwischenliegenden Teil Rom. 5,

12-7, 25 als paränetischen Einschub14. Auch C. H. Dodd sieht in Rom. 5,
1-11 eine Zusammenfassung des ganzen Hauptteiles Rom. 5-815. F. J. Leenhardt

glaubt, daß der zweite Hauptteil Rom. 5, 12-8, 33 sich genau parallel
zum ersten Hauptteil entfalte, nämlich unter den Gesichtspunkten «Sünde»

(Rom. 1, 18ff. ; 5, 12ff.), «Tod Christi» (Rom. 3, 21ff. ; 6, Iff.), «Gesetz» (Rom.
3, 27ff.; 7, Iff.), «Verheißimg» (Rom. 4, Iff.; 8, Iff.) und «Hoffnung» (Rom.
5, Iff. ; 8, 18ff.16. A. Feuillet will in Rom. 5, 12-8, 39 zwei große, antithetisch
aufgebaute Hauptteile (Rom. 5, 12-7, 6 mit Zäsur nach Rom. 5, 21 ; Rom. 7,
7—8, 39 mit Zäsur nach 7, 25) sehen17. J. Dupont sieht in Rom. 4 den Sehrift-
beweis zu Rom. 3, 21ff., in Rom. 5, 12ff. denjenigen zu 5, l-ll18. Dagegen
sieht S. Lyonnet erst in Rom. 9-11 den Schriftbeweis zu Rom. 5-8, so daß
er zwei parallele Hauptteile je mit einem Sehriftbeweis erhält: Rom. 1,

18-4, 25 und Rom. 5-1119.

Eine eindeutige Lösung drängt sich aus dem Studium der
Sekundärliteratur nicht auf. Die Vielfalt der Lösungsversuche zeigt, wie
komplex die Frage ist.

2.

Wir gehen so vor, daß wir zunächst einigen bei Paulus vorkommenden

Denkstrukturen nachgehen und dann zusammenhängend auf
die Frage des Aufbaus vor allem von Rom. 5-8 eingehen.

13 U. Wilckens, Über die Bedeutung jüdischer Überlieferung in der
Geschichte des hellenistischenUrcbristentums: Theol. Viat. 8 (1961/62), 285-298,
S. 287. Wilckens verzichtet allerdings darauf, seine These am Aufbau des
Römerbriefs im einzelnen zu erhärten.

14 S. Lyonnet, Les épîtres de saint Paul aux Galates, aux Romains, La
sainte Bible (2. Aufl. 1959), S. 54; vgl. ders., Note sur le plan de l'épître
aux Romains: Rech. sc. rel. 39 (1951), 301—316, S. 310ff. Doch läßt sich
Rom. 5, 12-7, 25 nicht in seiner Gesamtheit als paränetischer Einschub
verstehen.

15 C. H. Dodd, The Epistle of Paul to the Romans (12. Aufl. 1949), S. 71.
16 F. J. Leenhardt, L'épître de saint Paul aux Romains (1957), S. 15f.

Aber auch diese Hypothese ist künstlich. Was ist z. B. gewonnen, wenn man
Rom. 8, Iff. unter das Stichwort «Verheißung» stellt?

17 Feuillet (A. 6), S. 357ff.
18 J. Dupont, Le problème de la structure littéraire de l'épître aux

Romains: Rev. bibl. 62 (1955), 365-397, S. 382.
19 Lyonnet (A. 14), Rech., S. 313ff.



166 U. Luz, Zum Aufbau von Rom. 1-8

A. Rein formale Strukturen

a) Themenangaben und Schlüsselabschnitte mit
disponierendem Charakter

Ein solcher Schlüsselvers ist sicher Rom. 1, 17, auch wenn nicht
ganz klar ist, in welcher Weise. Weithin herrscht Einigkeit darüber,
daß Rom. 1, 16f. das Thema des Briefes angibt20. Aber wie? Man
hat versucht, in Rom. 1, 17 das Thema von Rom. 1-4, in Rom. 1,

16 dasjenige von Rom. 5-8 zu sehen. Doch kommt Inhalt und Vokabular

von Rom. 1, 16 in Rom. 5-8 nicht zum Tragen21. Oder gibt
das Zitat aus Hab. 2, 4 das Thema von Kapitel 1-8 an? Dann würden

Kapitel 1-4 dem biicaioç èK Tnoieujç, Kapitel 5-8 dem Zf|Oexai des

Zitates entsprechen. Doch liegt in Rom. 1,17 das sachliche Gewicht
auf der Aussage des Paulus: «die Gerechtigkeit Gottes wird in ihm
geoffenbart aus Glauben zum Glauben», nicht auf dem Schriftzitat.
Dieses Thema wird hauptsächlich in Rom. 3, 2Iff. aufgenommen.
Da Rom. 1,18ff. das notwendige Gegenüber dieser Verse und Kapitel
4 ihre Bestätigung aus der Schrift bilden, liegt näher, Rom. 1, 17

zunächst nur als Themaangabe für Rom. 1, 18-4, 25, eventuell 5,
11 zu verstehen.

Ein schönes Beispiel gibt uns auch Rom. 7, 5f. V. 5 gibt das
Thema von Rom. 7, 7ff., V. 6 von 8, Iff. Das Thema von Rom. 7

würde demzufolge heißen: «die Wirksamkeit der Sünde in den
Gliedern unseres alten Menschen (ÖTe "fàp tjuev èv rrj o'apKi), die sich
des Gesetzes bemächtigt und zum Tode führt», nicht: die «Apologie
des Gesetzes»22. Eine Apologie des Gesetzes, das als Gesetz Gottes

20 Vgl. z. B. G. Klein, Römer 4 und die Idee der Heilsgeschichte: Ev.
Theol. 23 (1963), 424-447, S. 424 Anm. 2 und die dort Genannten; A. Feuillet,
La citation d'Habacuc II. 4 et les huit premiers chapitres de l'épître aux
Romains: N. T. Stud. 6 (1959/60), 52-80, S. 55ff.; N. A. Dahl, Two Notes
on Romans 5: Stud. Theol. 5 (1951), 37-48, S. 39; E. Ortigues, La composition

de l'épître aux Romains (I-VIII): Verb, caro 8 (1954), 52-81, S. 53;
von den Kommentaren etwa Sanday-Headlam, Lietzmann, Michel,
Lagrange, Gaugler z. St.

21 Gegen Dupont (A. 18), S. 375. Aûva|inç und awxr|pia fehlen in Kap. 5-8;
ebenso wären V. 16a und V. 16c in Kap. 5-8 nicht aufgenommen. Etwas
anders formuliert Lyonnet (A. 14), Rech., S. 305f. : Rom. 1, 16 gibt das
Thema des ganzen Briefs an, 1, 17 dasjenige der Kapitel 1-4.

22 Vgl. o. Anm. 9 und 10.



U. Luz, Zum Aufbau von Rom. 1-8 167

von der Sünde unterschieden werden muß, gibt Paulus in der
Vorerwägung 7, 7-13. Rom. 8, Iff. steht unter dem Titel «die Freiheit
vom Gesetz als Dienst im Geist» (vgl. 7, 6).

Ähnliche titelartige Funktion haben vermutlich Rom. 3, 21 f.
für 3, 22b-4, 25 und Rom. 10, 4 für 10, 5-132S. Auch Rom. 9, 6a ist
so etwas wie das heimliche Leitmotiv der folgenden Erörterungen.
In den ethischen Abschnitten nehmen etwa Rom. 13, 1. 8 und 14, 1

den folgenden Abschnitt titelartig vorweg. Auch außerhalb des

Römerbriefes finden wir diese Kompositionstechnik: 1. Kor. 1, 18f.
wird im folgenden Abschnitt bis 2, 16 ausgelegt; auch die auf die

Fragen der Korinther Bezug nehmenden Verse 1. Kor. 5, 1; 7, 1;
8, 1; 12, 1; 16, 1 haben titelartigen Charakter. 1. Kor. 14, 2f. wird
im folgenden ausgelegt, und zwar V. 2 in V. 4ff., V. 3 in V. 13ff.
Das Thema von Gal. 3-4 ergibt sich aus dem Schluß von Gal. 2,
besonders V. 16. 21. Gal. 2, 21 und 5, 2 rahmen die beiden Kapitel
3 und 4.

Die Technik der Titelangabe erweist sich als typisches paulini-
sches Kompositionsmittel. Zwei Formen sind dabei möglich:
Entweder wird der «Titel» einem Abschnitt thematisch vorangestellt,
z. B. Rom. 3, 21 f.; 13, 1. 8; 14, 1. Oder der «Titel» bildet organisch
den Schluß des vorhergehenden Abschnittes, hat also zugleich noch
Überleitungsfunktion, etwa Rom. 1, 17; 7, 5f.

b) Wiederaufnahme von bloß angedeuteten Themen

Das schönste Beispiel bietet wohl Rom. 3, 1-9. Paulus kommt
hier auf ein Thema zu sprechen, das bereits in Rom. 1, 16 und 2, 9f.
anklang. Da sich die Gegenüberstellung von Juden und Griechen
bei Paulus zwar öfter, die Formel 'loubaîôç re ttpwtov aber nur an den

genannten Stellen findet, liegt der Schluß nahe, daß Paulus von
Anfang an vorhatte, die Frage der heilsgeschichtlichen Prärogative
Israels zur Debatte zu stellen. Die durch die Verwerfung Israels
gestellte Frage beschäftigte ihn, Avie Rom. 9-11 zeigt, vor allem
deshalb, weil dadurch die Wahrheit von Gottes Wort und damit
auch seiner Gerechtigkeit (vgl. Rom. 9, 14ff. ; 10, 4ff.) in Frage
gestellt schien. Die Frage nach Israel gehörte für Paulus konstitutiv
zum Thema der Gerechtigkeit Gottes. Nicht umsonst ist Rom. 9-11

23 Zur Disposition von Rom. 10, 4-13 vgl. Luz (A. 8), S. 31 f.



168 U. Luz, Zum Aufbau von Rom. 1-8

auch durch das Wiederauftauchen von Rechtfertigungsterminologie
gekennzeichnetM.

Die Frage von Rom. 3, 1 : «Was ist nun der Vorzug des Juden?»
legt sich offensichtlich durch die vorangehenden Ausführungen, vor
allem durch Rom. 2, 28f. nahe, wo angesichts der Gerechtigkeit
Gottes jeder Vorzug des Juden kategorisch negiert zu sein scheint:
Derjenige, der âv toi cpavepw Jude ist, ist dem Heiden gleichzustellen
und wird nach seinen Werken gerichtet. Allein derjenige, der im
Verborgenen, d.h. unaufweisbar, auf Gott ausgerichtet handelt, ist
Jude im wahren Sinn des Wortes. Das heißt aber : Das wahre Judentum

ist eine von Gott geschenkte, im Geist Gottes lebende Wirklichkeit,

ein Geschenk des Glaubens. Das scheint aber 1, 16; 2, 4. 9f. zu
widersprechen. Hier muß sich nun gebieterisch die Frage nach dem
Vorzug des Juden erheben. Aber dennoch scheint sie Paulus im
Moment noch nicht ins Konzept zu passen. Darauf weist die kurze,
abgerissene Art der Gedankenführung: Hpdjxov uév (V. 2) hat keine
Entsprechung in einem «zweitens». Die Antworten sind knapp, im
Stil der Diatribe : fTo\ù kcxtü ttüvtcx Tpônov. prj jévoiTO. Statt einer Antwort

kann eine Gegenfrage folgen oder eine Frage kann überhaupt
niedergeschlagen werden: «Deren Verurteilung ist gerecht» (V. 8c).
Vor allem hat Paulus sein Ziel am Schluß des Abschnittes gar nicht
erreicht: Die Antwort, die in V. 9 auf die Frage «haben wir nun
einen Vorzug?»25 gegeben wird, lautet schroff verneinend: «in gar
keiner Weise»26. Sie steht in einer ungelösten Spannung zu V. 2a,
wo es hieß: «viel in jeder Hinsicht». Paulus muß nämlich ein
Doppeltes festhalten: Der Vorzug Israels besteht darin, daß ihm das

24 Vgl. besonders die grundsätzlichen Abschnitte Rom. 9, 14—24 und
9, 30-10, 13.

25 Faßt man mit J. Jeremias, Zur Gedankenführung in den paulinischen
Briefen: Abba (1966), 269-276, S. 269, irpoéxogai als «Ausflüchte machen»
(bei W. Bauer, Wörterbuch [5. Aufl. 1958], s. v. erwogen), so wird sowohl
der Zusammenhang nach vorn als auch derjenige nach hinten schwierig.

26 Où Trdvxwç kann an sich sowohl «nicht in jeder Beziehung» als auch
«überhaupt nicht» heißen. Trotz 1. Kor. 5, 10 scheint mir die zweite
Bedeutung wahrscheinlicher (so u.a. Bauer [A. 25], Sp. 1109). Der Zusammenhang

mit den Versen lOff. wird allein so verständlich. Dazu kommen
theologische Gründe: Die Frage nach den Vorzügen Israels läßt sich nicht durch
ein relativierendes «teils-teils» entscheiden, vielmehr ist der durch das Wort
Gottes gesetzte Vorzug absolut, aber er läßt sich nicht in menschlicher
Weise geltend machen.



U. Luz, Zum Aufbau von Rom. 1-8 169

Wort Gottes anvertraut wurde, das wahr bleibt und nicht fallen
kann, auch im Fall Israels nicht. Dieses Wort aber bleibt Wort
Gottes, d.h. ein Wort, auf das sich der Mensch in gar keiner Weise
so berufen kann, daß er es zu seiner eigenen Entlastung verwendet
(3, 5ff., vgl. 9, 19ff.). Vielmehr: vor Gott, dessen Wort wahr bleibt,
bleibt der Mensch, und zwar jeder Mensch, egal, ob Jude oder Heide,
Sünder. Insofern hat niemand einen Vorzug. Dieser Gedankengang
erscheint in Hörn 3, 1-9 nur abgekürzt und wird erst in Rom. 9-11
deutlicher. Er macht eine dialektische Behandlung der Frage
«Israel» nötig: Vor Gott, der bei sich selber und damit Gott bleibt,
wird Israel zum Sünder, der sich auf nichts mehr berufen kann;
aber gerade in der Sünde Israels bleibt Gottes Verheißung wahr.
Rom. 3, 1-9 ist also ein Exkurs, der das Thema von Rom. 9-11
vorwegnimmt. Auch die Parallelität des Vokabulars zwischen beiden
Abschnitten legt das nahe27. Paulus will aber hier die Frage «Israel»
nicht ausführlich behandeln, da es ihm um das Gegenüber von Sünde
und Gerechtigkeit Gottes geht. So bleibt es bei einigen Andeutungen,

die der Apostel sogleich wieder abbricht. Für Rom. 9-11 ergibt
sich daraus: Vermutlich hat Paulus die Frage nach «Israel» schon

von Anfang an im Auge gehabt; sie ist integrierender Bestandteil
des Themas «Gerechtigkeit Gottes». Daß er andererseits gerade
durch die triumphierenden, das Heil fast völlig vorwegnehmenden
Ausführungen von Rom.. 8, 31-39 auf das noch offene und die
Heilsgewißheit empfindlich störende Problem «Israel» gestoßen wird, daß
also die Behandlung der Frage gerade an dieser Stelle durch den
Schluß des Kapitels 8 mit veranlaßt ist28, steht dazu nicht im
Widerspruch.

Denselben Sachverhalt finden wir auch an andern Stellen des

Römerbriefes. Die kurze Bemerkung von Rom. 3, 31 : «wir richten
das Gesetz auf» wird vermutlich erst in Rom. 8, 3f. ausgelegt29. Der
in Rom. 3, 8 niedergeschlagene Einwand «so laßt uns das Böse tun,
damit das Gute daraus wird» wird in Rom. 6, Iff. ausführlicher
widerlegt. Auch Rom. 6, 14 weist bereits voraus auf Rom. 7, 7-8,
17 ; Paulus unterbricht aber den Gedankengang zunächst durch die
paränetische Konsequenz 6, 15 ff. Auch in 1. Kor. 1, 12 klingt das

27 Tà Xöfia rot) öeoO: Rom. 3, 2, vgl. 3, 4; 9, 6. 9; àbiicia, bzw. biKaioaùvr]
öeoO: 3, 5, vgl. 9, 14. 30ff. ; böEa öeoO : 3, 7, vgl. 9, 23.

28 Vgl. Luz (A. 8), Kap. 1/1.
29 Ebd., S. 173.



170 U. Luz, Zum Aufbau von Rom. 1-8

dann in 3, 5if. aufgenommene Thema bereits an, während es sich in
1. Kor. 1, 13a und 6, 15 eher um eine Anwendung des erst in 12,

12if. explizierten Gedankens auf eine konkrete Situation handelt.

c) Dubletten

Wir wollen hier absehen von Argumentationen, die dasselbe
Thema unter verschiedenem Aspekt behandeln, wie z.B. Rom. 9

und Rom. 10 30, oder die denselben Sachverhalt an verschiedenen
Beispielen darlegen, wie etwa Rom. 1, 18 ff. und 2, 1 ff. Daß Rom. 6,
5-10 die These der Verse 2-4 in zwei parallelen Gedankengängen
(V. 5-7 und 8-10) begründen, hat G. Bornkamm gezeigt31. Auch
Rom. 6, 15ff. und 7, Iff. enthalten zwei bis in Einzelheiten hinein
parallele Gedankengänge :

Rom. 6, 15: Leitfrage

6, 16: oiiK oibaxe öti dj napiaxdvexe
éauxoùç... boûXoi êaxe

17-19: Dienst der Sünde und
Befreiung

6, 20: oxe yàp boûXoi xf)ç otpapxiaç,
èXeùôepoi r)X xf| biKaioffüvip

6, 21 : Tiva oöv Kapiràv eïxexe xôxe;
xô "fàp xéXoç êKeivwv Ooivaxoç.

6, 22 : vuvi bè ÈXeuOepaidëvxeç àirô

xf|ç àpapxiaç 'éxere xov Kap-
irov eiç àYiaapiév...

7, 1 : "H àyvoeîxE ôxi 6 vogoç
KupiEÙei xoû àvOpuuirou

2-4 : Dienst des Gesetzes und
Befreiung

7, 5: öxe T«p ripev èv xr| aapKÎ xà

iraOiipaxa xiùv àpapxviDv...
évripyeîxo eiç xô Kapiro<popf|-

aai Oavàxuj

7,6: vuvi bè Kaxrip"ff)drmev àirà xoû
vô,uou ujcrxe bouXeûeiv év

Kaivàxrixi Trveûpaxoç.

Der Unterschied zwischen beiden Fassungen besteht in folgendem:

Rom. 6, 16 ff. spricht von der Befreiung von der Sünde,
Rom. 7, Iff. vom Gesetz. Doch ist das Gesetz bereits in dem
titelartigen Vers 6, 15 erwähnt. Eine weitere Parallelführung haben wir
auch in Rom. 7, 7 und 9 mit leichter Akzentverschiebung, ferner in
Rom. 7, 15b. 17 und 19f. Zu erwähnen sind ferner Rom. 5, 6-9 und
1032; Rom. 9, 7-9 und 10-12; Rom. 11, 12 und 15. Auch aus andern

30 Ebd., S. 31.
31 G. Bornkamm, Taufe und neues Leben : Das Ende des Gesetzes (2. Aufl.

1958), 34-50, S. 39.
32 V. 6 entspricht in der Konstruktion V. 10a; der zu V. 6 gehörende

Hauptsatz V. 9 entspricht V. lob. Y. 7-8 ist in Parenthese zu denken und
soll im Anschluß an ein bekanntes Motiv (hellenistisch?; vgl. O. Michel, Der



U. Luz, Zum Aufbau von Rom. 1-8 171

Briefen ließen sich Beispiele beibringen. Paulus liebt es offenbar,
wichtige Gedanken und Argumente in leicht verschiedener Nuancierung

zu wiederholen.

B. Inhaltlich bestimmte Strukturen

I. Traditionelle Strukturen

a) Der paränetische Schluß

Die Entfaltung der Paränese im Anschluß an das Kerygma
bestimmt den Aufbau schon eines bestimmten Typus spätjüdischer
Predigt, ebenso der urchristlichen Predigt und in verschiedenen
Formen der meisten neutestamentlichen Briefe. Der Römerbrief ist
- ebenso wie der Galater-, Kolosser- und Epheserhrief - so aufgebaut,

daß ein paränetischer Teil dem theoretischen folgt. Für uns
interessanter ist, daß sich dieselbe Abfolge von kerygmatischer
Darlegung und Paränese auch in einzelnen Stücken im Innern des

Römerbriefes findet: Rom. 6 zerfällt - vielleicht im Anschluß an
traditionelle Taufpredigt - in einen prinzipiellen und einen praktischen,

paränetischen Teil. Auch Rom. 8, 12 zeigt die Stelle an, wo
kerygmatische Heilszusicherung in Paränese übergeht.

b) Die Gegenüberstellung von alt und neu

Die traditionelle Gegenüberstellung von alter und neuer Existenz,
die Paulus vielleicht aus der Taufpredigt übernahm (vgl. Eph. 2,

Iff.; l.Petr. 1, 14ff.; Rom. 6, 17ff.; Tit. 3, 3-7; Kol. 2, 12-14),
gewinnt für den Aufbau des Römerbriefes entscheidendes Gewicht33.
Schon die Gegenüberstellung der Sünde aller Menschen, Rom. 1,

18-3, 20, und der geoffenbarten Gerechtigkeit Gottes, Rom. 3,
21 ff., ist davon geprägt. Daß es sich im Gegenüber von Sünde und

Brief an die Börner [12. Aufl. 1963], S. 134 Anm. 1) die Größe der Liebe
Gottes herausstellen. E'f ye in V. 6 ist also als schwierigste Lesart vermutlich
beizubehalten. Die Konstruktion von V. 6 und V. 9 ist völlig parallel zu
V. 10a und b; sie ist übrigens bei Paulus häufig, vgl. Köm. 5, 15. 17; 11, 12.

24; 2. Kor. 3, 7ff. 11.
33 Vgl. zu diesem traditionellen Schema besonders N. A. Dahl,

Formgeschichtliche Beobachtungen zur Christusverkündigung in der Gemeinde-
predigt: Neutest. Studien R. Bultmann (2. Aufl. 1957), 3-9, S. 5f.



172 U. Luz, Zum Aufbau von Rom. 1-8

Gerechtigkeit auch um das Gegenüber zweier Zeiten handelt, nämlich

der vergangenen Zeit der Sünde und der gegenwärtigen Zeit der
Gerechtigkeit Gottes, wird erst in Rom. 3, 21 ersichtlich. Vorher
bleibt die Zeitstruktur offen: Der Zorn Gottes über die Sünde der
Welt wird gegenwärtig, d. h. vom Evangelium her, offenbart (Rom.
1, 18). Die menschliche Sünde erscheint in Rom. 1, 18-3, 20 als

gegenwärtige, wirkliche Größe und erweist sich erst von Rom. 3,

2Iff. her als von einer außerhalb ihrer Möglichkeit stehenden
Heilsmacht überwunden. Einen ähnlichen Sachverhalt haben wir in
Rom. 7, 7ff.: Auch hier wird - mindestens in V. 14ff. - von der
alten, abgetanen menschlichen Wirklichkeit in der Gegenwartsform
gesprochen, was bekanntlich zur Frage, ob in Rom. 7 das «Ich» eine

gegenwärtige oder eine vergangene Wirklichkeit meine, führte.
Erkennt man den titelartigen Charakter von Rom. 7, 5f., so sieht man,
woher Paulus denkt : Hinter dem Gegenüber von Rom. 7 und Rom. 8

steht die traditionelle Gegenüberstellung alter und neuer Existenz.
Rom. 7 meint also das alte Ich; aber dann ist erneut nach dem Sinn
der Präsentia in V. 14ff., die dieses alte Ich als gegenwärtiges sprechen

lassen, zu fragen. Wenn Paulus in Rom. 7 die Zeitstrukturen
derart in der Schwebe läßt, entspricht das dem schon bei Rom. 1,

18-3, 20 Festgestellten34. Kleinere Abschnitte, die durch die

Gegenüberstellung von «Einst» und «Jetzt» bestimmt sind, sind
Rom. 5, 12ff. ; 6, 17ff.; 11, 30ff., vgl. auch 1. Kor. 6, 9ff. ; Gal. 4,
3f. 8f. ; 5, 19ff.

II. Paulinische Strukturen

a) Das Kerygma als Strukturelement?

Erweist sich der Rückgriff auf das Kerygma als festes Strukturelement

des Römerbriefes, der dann seine Auslegung wäre35? Der
Tatbestand ist komplex. Kerygmatische Formulierungen haben wir
in Rom. 1, 3f.; 3, 24f.; 4, 25; 5, 6-8; 6, 3f.; 8, 11. 32. 34; 10, 9;
14, 9; 15, 3. Teilweise gehen sie auf Tradition, teilweise auf Paulus
selbst zurück. Ihre Funktion ist verschieden. In 3, 24f. etwa hat das

christologische Kerygma eine zentrale Funktion, nämlich die Ge-

34 Vgl. Luz (A. 8), S. 223.
35 Für Rom. 5-8 hat E. Fuchs, Die Freiheit des Glaubens (1949), bes.

S. 118, als Grundlage ein Glaubensbekenntnis vermutet, das die Verse 4, 24f. ;

8, 34cd; 5, 2. 1 in dieser Reihenfolge umfaßt hätte. Die literarkritische Re-



U. Luz, Zum Aufbau von Rom. 1-8 173

rechtigkeit Gottes in Christus zu begründen. An andern Stellen kann
das Kerygma der Begründung der Paränese dienen, z.B. Rom. 15,
3. Wieweit etwa Rom. 4, 25 oder Rom. 8, 32 mehr als rhetorische
Steigerungen sind, ist schwer zu sagen. Sicher hat das christologi-
sche Kerygma bei Paulus eine entscheidende Funktion: In ihm ist
die Gerechtigkeit Gottes grundgelegt, in ihm wurzelt der paulinische
Apostolat (Rom. 1, 3 ff.), in ihm kann allein der Imperativ (Rom. 6,

3ff.; 15, 3) und die Zukunftshoffnung (vgl. Rom. 8, 31-39; 1. Kor.
15) gründen. Es für den Aufbau des Römerbriefs als bestimmend
anzusehen, scheint mir dagegen problematisch.

Als typisch paulinisch erweist sich dagegen ein anderes Strukturelement,

das man am ehesten mit

h) Verifikation theologischer Aussagen an der Wirklichkeit

bezeichnen könnte. Auffallend und deutlich zeigt sich dieser Zug
des paulinischen Denkens in Rom. 836. Auf die paränetische Aus-

konstruktion ist allerdings sehr problematisch. H. Conzelmann, Paulus und
die Weisheit: N. T. Stud. 12 (1965/66), 231-244, S. 232, nennt den Römerbrief

einen « auf weite Strecken als Kommentar zu überkommenen Glaubensformeln»

gestalteten Brief. Rom. 5-8 versteht er als Ringkomposition.
Vorsichtiger ist er in andern Äußerungen: Das Credo ist «festes Strukturelement
der Theologie des Paulus» (Zur Analyse der Bekenntnisformel 1. Kor. 15,
3-5, Ev. Theol. 25 [1965], 1—11, S. 11 Anm. 60) und Rom. 4, 25 «Ausgangspunkt

für die umfassende Existenzanalyse der Kap. 5-8» (Grundriß der
Theologie des Neuen Testaments, 1967, S. 187). Dagegen wendet sich E.
Käsemann, Konsequente Traditionsgeschichte: Zs. Theol. Ki. 62 (1965),
137-152, S. 143, mit einem gewissen Recht. Festzuhalten ist: Das Credo ist
in der Tat ein Strukturelement der paulinischen Theologie. Angesichts der
großen Variabilität in seiner Verwendung erscheint es aber unzutreffend, es
als «festes» Strukturelement zu bezeichnen. Rom. 5-8 im ganzen als
«Existenzanalyse» zu bezeichnen, ist schon angesichts von 5, 12-21; 8, 3f. 18ff.
schwierig. Außerdem schließt Rom. 4, 25 weit eher eine Argumentation ab,
als daß es zum «Ausgangspunkt» von Rom. 5—8 wird. Eher könnte man
Rom. 5, 12-21 als Ausgangspunkt einer existentialen Analyse bezeichnen,
wie dies E. Brandenburger, Adam und Christus (1962), bes. S. 262f. versucht.
Doch kennzeichnet Paulus selbst die in Rom. 6, 1 ff. folgenden Ausführungen
nicht als existentiale Interpretation der objektiven Heilsgrundlage von
Rom. 5, 12-21, vielmehr als Abwehr einer falschen, auf der menschlichen
Ebene daraus gezogenen Konsequenz. Brandenburgers Bestimmung ist also

nur in einem umfassenderen Sinne richtig.
36 Vgl. dazu Luz (A. 8), Kap. VIII/2.



174 U. Luz, Zum Aufbau von Rom. 1-8

sage Rom. 8, 12 folgt die Tauftradition Rom. 8, 14-17, die von dem
Gedanken beherrscht ist: Wir haben den Geist, also sind wir Kinder
und Erben. Aber gerade diese indikativische Aussage soll nun die

gegenwärtige Wirklichkeit nicht überspielen: in Rom. 8, 18ff. folgt
der Hinweis auf die unerlöste Schöpfung. Trotz dem Angeld des

Geistes haben auch die Christen am Seufzen der Schöpfung teil und
haben das Heil nicht anders als als Hoffnung (V. 24). Ja gerade der
Geistbesitz der Gemeinde manifestiert sich nur auf paradoxe Weise :

in unaussprechlichen Seufzern, also in der Schwachheit. Nachdem
nun Paulus so das Heil in der unerlösten Wirklichkeit des Menschen

festgehalten hat, kann er wieder indikativisch sprechen. Nun erst
kann er die enthusiastisch geprägte Katene Rom. 8, 28-30
aufnehmen, die auch die Verherrlichung bereits antezipierend in die
Gegenwart hineinnimmt, und anschließend den hymnisch-trium-
phierenden Schluß Rom. 8, 31-39 folgen lassen. Aber gerade unter
dem Eindruck der Aussage, daß nichts uns von Christus scheiden
kann (Rom. 8, 39), sieht sich Paulus erneut mit der Erage Israel
konfrontiert, die alles, nämlich Gottes Wahrheit, in Erage zu stellen
scheint. So kommt Paulus kurz nach Rom. 8, 39 zur Aussage: Ich
wollte nämlich seihst von Christus verflucht sein zugunsten meiner
Brüder (Rom. 9, 3). Aussagen über die Wirklichkeit und Absolutheit

des Heils und solche über die Unerlöstheit der Welt bleiben
also streng aufeinander bezogen.

Ähnliche Denkstrukturen finden wir auch anderswo. Daß nach der
Schilderung der Herrlichkeit des Neuen Bundes und des apostolischen Amtes
(2. Kor. 3, 4-18) sowie der Erleuchtung der Prediger (4, 1-6) betont wird:
«Wir haben aber diesen Schatz in irdenen Gefäßen» (2. Kor. 4, 7ff.) und:
«Wir leben jetzt fern vom Herrn und sehnen uns nach der himmlischen
Behausung» (vgl. 2. Kor. 5, Iff.), ist nicht zufällig. Auch die Bezogenheit des
Indikativs auf den Imperativ, die wir bei Paulus immer wieder finden, gehört
hieher: Rom. 6, lf. beginnt mit der selben rhetorischen Frage, die bereits
in Rom. 3, 8 auftauchte, aber dort von Paulus knapp zurückgewiesen wurde,
weil er seinen vorgefaßten Gedankengang erst zu Ende bringen wollte:
Sollen wir das Böse tun, damit die Gnade Gottes dadurch um so größer
werde Beide Male folgt diese Frage auf einen stark indikativischen Kontext,
der von der Gerechtigkeit, bzw. von der überwältigenden Wirklichkeit des
Heils Gottes sprach (Rom. 3, 3ff., bzw. 5, 12—21). Daraus ergibt sich die
Frage: Führt die Übermacht von Gottes Gerechtigkeit nicht zur Passivität
des Menschen, der Gott alles überlassen und gerade deshalb in der Sünde
bleiben kann? Paulus hält hier energisch fest, daß die Rechtfertigung aus
Gnade die sittliche Verantwortung des Menschen gerade nicht außer Kraft



U. Luz, Zum Aufbau von Rom. 1—8 175

setzt, sondern begründet. Auch hier bemüht sich Paulus, die göttliche Gnade
in echter, evangelischer Weise auf die menschliche Wirklichkeit zu beziehen.

Wirklichkeit der Gnade und Wirklichkeit der unerlösten Welt
gehören zusammen, ebenso die Wirklichkeit des Indikativs und
Wirklichkeit des Imperativs. Die Gnade Gottes ist gerade in der
Welt, nicht irgendwo über der Welt, mächtig.

3.

Aus der Erkenntnis dieser für das Denken des Paulus konstitutiven

Denkstrukturen können nun für die Beschreibung des
Aufbaus des Römerbriefs einige Konsequenzen gezogen werden:

1. Der Aufbau von Rom. 1, 18ff. bis mindestens 4, 25 erfolgte
nach einem vorgefaßten Plan in Anlehnung an die traditionelle
Gegenüberstellung von alter und neuer Existenz. Paulus stellt hier
die Gerechtigkeit Gottes der Ungerechtigkeit der Menschen
systematisch gegenüber. Rom. 3, 1-9 ist in diesem Zusammenhang als
Exkurs zu beurteilen, dessen Thema in Rom. 9-11 wieder
aufgenommen wird.

2. Die in Rom. 3, 8 auftauchende und dort abgewiesene Frage
wird in Rom. 6, 1 wieder aufgenommen und in 6, 15 nochmals
gestellt. Veranlaßt ist sie ebenso wie in 3, 8 durch den vorangehenden,
stark indikativischen Gedankengang. Daß Paulus jetzt, in Kapitel 6,

auf diese Frage ausführlich eingeht und sie nicht mehr, wie in Kapitel

3, nur entrüstet zurückweist, könnte darauf hinweisen, daß er
jetzt nicht mehr, wie im 3. Kapitel, unter dem Druck eines
vorgefaßten Konzeptes steht, das er möglichst rasch zu Ende bringen
will. Jetzt hat er Zeit für vorher offengebliebene Fragen: für die
Frage nach der Indifferenz des sittlichen Handelns (Rom. 6, Iff.),
für die Frage nach dem Sinn des Gesetzes (3, 31, vgl. 7, 7ff. ; 8, 3ff.),
für die Frage nach der Treue Gottes gegenüber Israel (9-11). So

werden in Rom. 5-11 vorher offengebliebene Fragen in relativer
Ausführlichkeit behandelt. G. Bornkamm37 hat mit Recht darauf
hingewiesen, daß im Römerbrief Fragen, die in andern Briefen nur
angetönt sind, ausführlich dargelegt werden, unbelastet von
aktueller Polemik und unbelastet auch von Zeit- oder Raumknappheit.
Besonders aufschlußreich ist etwa ein Vergleich von 1. Kor. 15, 21.

37 Bornkamm (A. 5), S. 9ff.



176 U. Luz, Zum Aufbau von Rom. 1-8

45 mit Rom. 5, 12ff.38 oder von 1. Kor. 15, 56 mit Rom. 7, 7ff.
Dasselbe läßt sich nun auch vom Verhältnis der Erörterungen im zweiten

Teil des Römerbriefes zu den kurzen Andeutungen im ersten
Teil sagen.

Durch Rom. 6, 1 und 6, 15 wird das Thema des ganzen Kapitels
bestimmt und die beiden Abschnitte 6, 1 ff. und 6, 15 ff. als

zusammengehörig gekennzeichnet. Denn die Frage von V. 15 ist an
sich überflüssig und unterbricht nur den Fortgang der paulinischen
Argumentation. Paulus hat sie nochmals als rhetorische Frage
eingefügt, um klar das Thema und die praktische Ahzweckung des

Kapitels zu betonen. Es geht um das Verhalten der Gemeinde; der

Rückgriff auf die Taufe ist lediglich Argumentationsmittel39. V. 2-4
enthalten die These, V. 5-7 und 8-10 in zwei parallelen Argumentationen

die Begründung, V. 11-14 das Fazit.
3. Daran schließen sich die beiden parallelen Argumentationen

in Rom. 6, 15ff. und 7, Iff. Aus ihnen ergibt sich das Problem des

Verhältnisses von Sünde (in 6, 16ff. besonders betont) und Gesetz

(in 7, Iff. besonders betont). Der Titel in 6, 14 faßt beide Gesichtspunkte

zusammen40. Außerdem ist die Frage nach dem Sinn des

38 Vgl. Luz (A. 8), S. 196 f.
39 Rom. 6 ist also nicht hauptsächlich eine existential© Auslegung des

Kerygmas (Conzelmann [A. 35], N. T. Stud., S. 232), sondern nur mittelbar.
Anhand des Argumentationsmaterials «Taufe» und der damit verbundenen
existentialen Auslegung des Kerygmas wird das in 6, 1 und 15 angegebene
praktische Thema behandelt.

40 Unserm Vorschlag, Rom. 6, 16ff. und 7, Iff. als zwei parallele
Ausführungen zur selben Frage, aber -unter verschiedenem Aspekt zu verstehen,
steht als wichtigstes Argument der liturgisch angereicherte Schluß von
Kapitel 6 ('lr|aoûç XpiUTÔç ô KÙpioç r;püiv V. 23) entgegen, der sich in ähnlicher
Weise in Rom. 5, 21; 7, 25a und 8, 39 wiederholt. Die volle christologische
Titulatur ist nach W. Kramer, Christos Kyrios Gottessohn (1963), S. 84,
Hinweis auf Endposition. Natürlich ist Rom. 7, Iff. durch vôpoç mit 7, 7ff.
verbunden, aber auch Rom. 6, 15ff. durch àpap-ria. Ein plerophorischer
Abschluß wie in 6, 23 war in 7, 5 f. nicht möglich, da diese Verse zugleich Titel
für 7, 7 ff.—8, 11 sind. Im übrigen darf das Gewicht der Kapitelschlüsse nicht
überschätzt werden: Auch in Rom. 1, 4; 1. Kor. 15, 31; Phil. 3, 8 erscheint
die selbe volle christologische Titulatur, aber nicht in Endposition. In 1. Kor.
16, 24; Gal. 6, 18; 1. Thess. 5, 28 liegt Endposition vor, aber eine andere
Reihenfolge der Titel. Weitere Belege für die hier vorliegende Reihenfolge
der Titel in Endposition fehlen, abgesehen von 1. Kor. 1, 9. Im übrigen kann
auch umgekehrt argumentiert werden: Der Abschluß eines Abschnittes mit
der vollen christologischen Titulatur hat zu unserer Kapiteleinteilung ver-



U. Luz, Zum Aufbau von Rom. 1—8 177

Gesetzes von Rom. 3, 31 her noch unbeantwortet. Rom. 7, 5f. ist
zugleich sinngemäßer Abschluß der beiden Abschnitte, die vorangehen,

als auch Überschrift über die folgenden Darlegungen. Es

liegt deshalb auch hier der Gedanke nahe, daß Paulus durch
verschiedene Umstände im Verlauf der Abfassung des Römerbriefs sich
dazu genötigt sah, nochmals thematisch eine Gegenüberstellung von
alter und neuer Existenz einzublenden, diesmal anhand der
Gegenüberstellung von Sünde, Gesetz und Geist (Kap. 7-8).

4. In Rom. 8, 12 scheint Paulus wiederum vom Indikativ zum
Imperativ übergehen zu wollen. Warum er dann dennoch fortfährt,
dialektisch erlösende Tat Gottes und unerlöste Wirklichkeit des

Menschen einander gegenüberzustellen, kann nur vermutet werden.
Zentrum von Rom. 8, 1-11 ist jedenfalls die vermutlich auf
traditionellem Gut basierende, aber hier paulinisch formulierte
Sendungsformel Rom. 8, 3f.41. Rom. 8, 5ff. will offensichtlich begründen

("f«p), wieso nun die durch das Gesetz geforderte Gerechtigkeit
erfüllt ist, nämlich in dem in Christus den Gläubigen geschenkten
Geist. Hier wird also die von Paulus neuformidierte Sendungsformel

noch ausgelegt. Daran schließt sich nun nicht etwa der
Imperativ an (Rom. 8, 12), sondern die alte Tauftradition, die das

Motiv des Erben und den Abbaruf enthält (V. 14 ff.). Auch in Gal. 4,
4-7 ist die traditionelle Sendungsformel eng mit dieser Tauftradition

verbunden42; möglicherweise lag diese Verbindung schon in der
Gemeindetradition vor und hat Paulus mit dazu veranlaßt, die
Wirklichkeit des Pneuma noch weiter auszuführen. Dabei ergab sich
wieder die Notwendigkeit, menschliche und göttliche Wirklichkeit
so aufeinander zu beziehen, daß die Wirklichkeit der Erlösung
gewahrt und dennoch nicht enthusiastisch mißverstanden werden
konnte.

5. Noch offen blieb die Frage nach der Stellung von Kapitel 5 im
Ganzen des Briefs. Zunächst muß gefragt werden: Gehört Rom. 5,
1-11 zum Vorangehenden, also zu 3, 21-4, 25, oder gehört es mit

holten. Sieher kennzeichnet Rom. 6, 23 einen gewissen Abschluß, aber
zunächst nur des Abschnittes 6, 15-22. Daß der Vers das ganze Kapitel 6

zusammenfassend abschließt, ist m. E. nicht beweisbar.
41 Vgl. dazu bes. E. Schweizer, Zum religionsgeschichtlichen Hintergrund

der «Sendungsformel» Gal. 4, 4f., Rom. 8, 3f., Joh. 3, 16f., I. Joh. 4, 9: Zs.
ntl. Wiss. 57 (1966), S. 199-210.

42 Zur Analyse vgl. Luz (A. 8), Kap. V/3c.

12



178 U. Luz, Zum Aufbau von Rom. 1-8

5, 12-21 zusammen zum folgenden Teil43? Sodann ist zu fragen:
Wie hängt Rom. 5, 12ff. mit Rom. 5, 1-11 zusammen?

Rom. 5, 1-11 weist im Vokabular vor allem Berührungen mit
Rom. 3, 21 ff. und Rom. 8 auf44. Mit ôiKanehévxeç ouv (5, 1) ist
eindeutig das Thema von 3, 2Iff. wieder aufgenommen. Der Aorist des

Partizips weist aber auf eine neue Nuance : Während es in Rom. 3,

2Iff. vor allem um die Herkunft der durch Christus geschaffenen
Gerechtigkeit ging, geht es in 5, Iff. vor allem um ihr Ziel: In den

Anfechtungen bewirkt sie Hoffnung, nämlich auf Rettung aus dem
Zorn. Damit liegt gegenüber Rom. 3, 21 ff. auf jeden Pali ein neuer
Akzent vor. Die durch die Liebestat Gottes in Christus geschenkte
Hoffnung (V. 5) wird von Paulus in zwei parallelen Gedankengängen
begründet : Durch den stellvertretenden Tod Christi für Unschuldige
(V. 6-9) bzw. durch seine Versöhnungstat (V. 10) werden wir
gerettet. Beide Gedankengänge sind in der Gemeinde schon bekannt45.

43 Zwischen Rom. 4, 25 und 5, 1 setzen die Zäsur: Häring, Dodd, Michel,
Lietzmann, Nygren, H. W. Schmidt, Huby, Viard, Cornély in ihren
Kommentaren, ferner Klein (A. 20), S. 427; Ortigues (A. 20), S. 54; Lyonnet
(A. 14), Rech. 305; Dupont (A. 18), S. 376; Dahl (A. 20), S. 39; Gäumann
(A. 3), S. 24ff. etc. Hinter 5, 11 setzen die Zäsur: Zahn, Leenhardt in ihren
Kommentaren; Feuillet (A. 6), S. 357ff. etc. Hinter 5, 21 machen die Zäsur:
B. Weiß, Kühl, Sanday-Headlam, Schlatter, Althaus, Lagrange, Gaugier
in ihren Kommentaren; W. Manson, Notes on the Argument of Romans
(Chapter 1-8) : New Testament Essays. Studies in memory of T. W. Manson
(1959), 150-164, S. 159; P. Bonnard, Où en est l'interprétation de l'épître
aux Romains: Rev. théol. phil. III, 1 (1951), 225-243, S. 243 etc.; A.
Descamps, La structure de Rom. 1-11: Anal. bibl. 17-18 (1963), 3-14, S. 10,
faßt Rom. 3, 21—11. 36 als einen Hauptteil, zu dem 1, 18-3, 20 das Vorwort
bilden.

44 Verbindungen nach rückwärts: Aucaiöw: Rom. 2, 13; 3, 4. 20. 24. 26.
28. 30; 4, 2. 5; 5, 1. 9, dann nur noch 6, 7, vgl. aber wieder 8, 30. 33; iricrnç:
1, 5. 8. 12. 17; 3, 3. 22. 25f. 27f. 30f.; 4, 5. 9-16. 19f.; 5, lf., dann erst wieder
9, 30; KCiuxdopai: 2, 17. 23; 5, 2f. 11, vgl. 4, 2; 3, 27; bixaioç vom Menschen:
1, 17; 2, 13; 3, 10. 26; 5, 7. 19; àaepriç: 4, 5; 5, 6. Verbindungen nach vorn:
Aikouöuu s.o.; é\triç: 5, 2. 4f.; 8, 20. 24, im ersten Teil nur 4, 18; xdpiç:
5, 2. 15. 17. 20f. ; 6, 1. 14f. 17; (7, 25), im ersten Teil nur 3, 24; 4, 4. 16;
àydrnT|: 5, 5. 8; 8, 35. 39; vveOga: 5, 5; 7, 6; 8, 2ff. pss.; im ersten Teil nur
2, 29; üno6vr)axuj : 5,6-8. 15; 6,2.7-10; 7, 2f. 6. 10; 8, 13. 34; awZtu: 5, 9f.;
8, 24; Odvaxoç: 5, 10. 12ff. pss.; 6, 3ff. pss.; 7, 5ff. pss.; 8, 2. 6. 38, im ersten
Teil nur 1, 32; £uur) : 5, 10. 17f. 21; 6, 4. 22f. ; 7, 10; 8, 2. 6. 10. 38, im ersten
Teil nur 2, 7. Vgl. besonders auch Dahl (A. 20), S. 37ff., und J. Leenhardt,
Rom. (1957), S. 15f.

45 Zu 5, 9 vgl. bes. 3, 25; zum Motiv der Versöhnung, das in der urchrist-



U. Luz, Zum Aufbau von Rom,. 1-8 179

Wichtig ist aber: Der eschatologische Charakter von Gottes Gerechtigkeit,

die ans dem Gerichtszorn rettet, gehört mit zur Antithese
von Gottes Gerechtigkeit und menschlicher Sünde. Der ganze
Abschnitt über die Sünde stand ja unter dem Motto: «der Zorn Gottes
wird offenbart» (1, 18), und in seinem Verlauf wird mehrmals
nachdrücklich auf den Gerichtszorn hingewiesen, der auf die Sünde folgt
(2, 5ff. ; 3, 5). Daß die Gerechtigkeit Gottes zugleich auch Rettung
vor dem eschatologischen Zorn einschließt, ist also eine aus der
Gegenüberstellung von Sünde und Gerechtigkeit sich ergebende und
von dieser geforderte Aussage. Insofern gehört Rom. 5, 1-11 sachlich

in den durch 1, 18 ff. eingeleiteten Hauptteil über die Gerechtigkeit

Gottes und die menschliche Ungerechtigkeit hinein.

Yon der Gegenüberstellung von Adam und Christus aber können wir nicht
dasselbe sagen. Hier scheint sich in der Tat die Meinung Luthers
aufzudrängen, Rom. 5, 12 ff. sei «eyn lustigen auss/bruch und spaciergang»46 im
Römerbrief. Die Frage nach der Verbindung zwischen Rom. 5, 11 und 12

ist wohl die schwierigste aller Fragen, die uns der Aufbau des Römerbriefs
stellt. Was besagt bià toûto? Vom sonstigen Sprachgebrauch des Paulus her
legt sich nahe, bià toûto prägnant zu verstehen, also nicht als bloße Über-
gangswendung. Ebenfalls legt der paulinisehe Sprachgebrauch die Annahme
nahe, daß sich bîà toûto nach rückwärts und nicht nach vorn bezieht47:
unklar ist nur, ob auf Y. 11, auf V. 9-11 oder gar auf den ganzen Abschnitt
Rom. 3, 21-5, 11. Die Frage ist aber verhältnismäßig nebensächlich, weil
V. IIb sogleich auf V. 10 und das Motiv der Versöhnung zurückweist; die
Verse 9—11, deren futurische Dimension V. 17 ff. entspricht, sind ein
organischer Bestandteil der ganzen Erörterung 5, Iff. Deshalb wird man
bià toûto kaum exklusiv auf die eine oder andere Stelle beziehen dürfen,
sondern wird es am besten als zusammenfassende Aufnahme des ganzen
vorhergehenden Abschnittes verstehen. Paulus würde dann in V. 12 ff. zu einem
Versuch einer «geschichtstheologischen Zusammenfassung» der Gegenüberstellung

von Sünde und Gerechtigkeit ansetzen48. Der Versuch als solcher
hat uns hier nicht zu beschäftigen. Gegenüber 1. Kor. 15, 21 f. 45 fällt auf,
daß Paulus hier, wie oft in unserm Brief, einen aus der Gemeinde
aufgegriffenen Gedanken systematisch zu entwickeln versucht.

liehen Tradition in verschiedener Weise gebraucht wird, vgl. E. Käsemann,
Erwägungen zum Stichwort «Versöhnungslehre im Neuen Testament»: Zeit
und Geschichte. Festschr. R. Bultmann (1964), 47-59, S. 49.

46 M. Luther, Vorrede zum Römerbrief, Weim. Ausg. Deutsche Bibel, 7

(1938), S. 18.
47 Vgl. die ausführlichere Analyse bei Luz (A. 8), S. 209f.
48 Vgl. G. Bornkamm, Paulinische Anakoluthe: Das Ende des Gesetzes

(2. Aufl. 1958), 76-92, S. 81.



180 U. Luz, Zum Aufbau von Rom. 1-8

Wo haben wir nun die Grenze zwischen dem ersten und dem zweiten

Hauptteil des Römerbriefs anzusetzen? Die Frage läßt sich m.E.
darum nicht eindeutig beantworten, weil sie falsch gestellt ist. Sie

setzt voraus, daß Paulus selbst zwei Hauptteile entwerfen wollte.
Das ist aber kaum der Fall. Rom. 5, Iff. gehört sachlich in den mit
1, 18 ff. anhebenden Teil hinein. Rom. 5, 12 ff. läßt sich am ehesten
als Versuch eines zusammenfassenden Fazits daraus verstehen, wobei

Paulus traditionelle geschichtstheologische Kategorien aufgreift.
Von Rom. 6, 1 an war Paulus nicht mehr streng an ein Konzept
gebunden: Hier ergab sich das Folgende jeweils assoziativ aus dem
Vorangegangenen. Früher verdrängte Fragen werden hier
aufgenommen. In Rom. 8 endlich taucht die Rechtfertigungsterminologie
von Rom. 3, 2Iff. und 5, Iff. wieder auf: Paulus lenkt hier seinen
vielfach erweiterten und unterbrochenen Gedankengang zum Thema
zurück und einem Abschluß entgegen. Rom. 9 endlich setzt mit
einer neuen Frage ein, deren Behandlung vermutlich schon von
Anfang an in der Absicht des Paulus lag, die aber gerade nach dem

triumphierenden Abschluß von Rom. 8 besonders dringlich sich
anmeldete: Wo bleibt Gottes Wahrheit und Gerechtigkeit im Sturz
seines erwählten Volkes Israel49?

Ich bin mir bewußt, daß diese Ausführungen notwendigerweise von vielen
Fragezeichen belastet sein müssen. Wir haben Paulus nicht mehr unter uns.
Wir können ihn nicht mehr fragen: Was hast Du bei Beginn der Niederschrift

des Römerbriefs für einen Plan gehabt? Wo hat sich dieser Plan in
der langen Zeit der Niederschrift des Briefes50 verändert und entwickelt? Wo
hat sich Dein Konzept erst im Schreiben ergeben, so daß der fertige Römerbrief

den Intentionen des Anfangs nur noch bedingt entsprach? Vieles bleibt
also hypothetisch. Gegenüber Versuchen wie demjenigen, den ganzen Römerbrief

in ein kompliziertes Dreierschema aufzuteilen51, scheint mir aber die
hier vorgetragene Hypothese nicht nur den Vorzug größerer exegetischer,
sondern auch denjenigen größerer psychologischer Wahrscheinlichkeit zu
haben.

Einige theologische Konsequenzen, die sich aus diesen Zeilen
ergeben könnten, seien nur noch angedeutet: - 1. Das Thema des

49 Die Formulierung erfolgt in Anlehnung an A. Schlatter, Gottes
Gerechtigkeit (3. Aufl. 1959), S. 291.

60 Wenn die Berechnungen von O. Roller, Das Formular der paulinischen
Briefe (1933), S. 13f., vgl. 291, richtig sind, haben wir für die Niederschrift
des Römerbriefs mit einer Zeit von ca. 10 Tagen zu rechnen.

51 Vgl. o. Anm. 6.



U. Luz, Zum Aufbau von Rom. 1-8 181

Römerbriefes ist und bleibt die in Christus geoffenbarte Gerechtigkeit

Gottes. Dieses Thema hält sich durch den ganzen Brief durch.
Der Römerbrief ist also auch in seinem zweiten Teil nicht eine
lockere Assoziation verschiedener Themen. Vielmehr zeigt der
Schluß von Kapitel 8, daß Paulus trotz allen Exkursen beim Thema
«Gerechtigkeit Gottes» bleiben wollte. Und auch in Rom. 9-11 wird
die Frage «Israel» gerade von der Gerechtigkeit Gottes her zum
theologischen Problem (vgl. 9, 14ff.). - 2. Rechtfertigung und Heiligung

bzw. Rechtfertigung und neues Leben brechen nicht als zwei
verschiedene Themata auseinander. Vielmehr impliziert die in
Christus geoffenbarte Gerechtigkeit Gottes sowohl ethische
Konsequenzen als auch Rettung aus dem eschatologischen Zorn. - 3.

Gerechtigkeit Gottes ist für Paulus ein konkretes Phänomen. In
vielfältiger Weise wird sie mit der menschlichen Wirklichkeit und ihren
Auslegungskategorien, mit der Ethik, dem Gesetz, der Sünde, der
unerlösten Welt konfrontiert. Anschauungsmaterial und Terminologie

kann dabei variieren. Rom. 6-8 ist also Konkretisierung,
Ausführung oder Auslegung der Gerechtigkeit Gottes, nicht eine zweite
Fassung der paulinischen Heilslehre in andern, substantialen oder
sakramentalen Kategorien52.

Ulrich Luz, Zürich

52 Im Ergebnis berührt sich dieser Aufsatz mit Gäumanns (A. 3)
Ausführungen, S. 158ff.


	Zum Aufbau von Röm. 1-8

