
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 2

Artikel: Das Problem der Geschichtsphilosophie bei Heinrich Barth

Autor: Gauss, Julia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878686

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878686
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Problem der Geschichtsphilosophie
bei Heinrich Barth

Für Heinrich Barth (1890-1965), der wohl ebenso sehr ein
Philosophiehistoriker wie ein systematischer Denker gewesen ist, besaß
das Problem der Geschichtsphilosophie einen ganz hohen Rang.

1.

Es war ihm bewußt, was für ein zwiespältiges Erbteil uns das
19. Jahrhundert eingebracht hat. Denn, wie er sah, war die
umfassende Geschichtsspekulation, die vor allem mit den Systemen
von Hegel und Comte Epoche gemacht hatte, schon längst, bald
nach der Jahrhundertmitte, durch die rasante Kritik von Kierkegaard

wieder in die Brüche gegangen. In Kierkegaards Auseinandersetzung

mit Hegel erkannte er aber einen «Zusammenstoß von
unerhörten Dimensionen, wie die Geistesgeschichte seinesgleichen
sucht»1.

So ist es jedenfalls bezeichnend, daß Barth bei der Renaissance
der Kierkegaardschen Denkweise nach dem Ende des Ersten
Weltkrieges sich nicht der großen Schar der deutschen Philosophen und
Theologen anschloß, sondern seinen eigenen Weg ging. Während
nämlich die meisten dieser Zeitgenossen im Zeichen Kierkegaards der

ganzen idealistischen Philosophie des 18. und 19. Jahrhunderts den
Abschied gaben und einen «Umbruch des Denkens» vollzogen, der
ihnen nicht tief genug sein konnte, glaubte Barth, er dürfe, ja
müsse Kants Vermächtnis festhalten. Was er dagegen preiszugeben
habe, sei unweigerlich Hegels geschichtsphilosophische Anschauung.

Zu dieser Einsicht führten ihn intensive Studien über Kierkegaard.

Er konnte sich dabei überzeugen, daß der Begriff der existentiellen

Entscheidung, wie er dem dänischen Philosophen zum
fundamentalen Ansatz diente, mit Kants Prinzip der praktischen
Vernunft zusammenstimme: das in freiem Entschluß verantwortlich
tätige Individuum stand für beide im Zentrum ihrer Betrachtung.

Was bedeuteten aber diese Untersuchungen für die Auffassung
der Geschichte? Kierkegaard erhob gegen Hegel den Vorwurf, daß

1 H. Barth, Kierkegaard: Zwischen den Zeiten 4 (1926), 194ff., S. 204.



J. Gauss 121

er das individuelle Existenzproblem unterschlage. Nach Hegels
Spekulation über den geschichtlichen Weltprozeß verblieb dem
Einzelnen ja nur eine untergeordnete Funktion. Er hatte als Kärrner

und Eronarbeiter am Bau des Vernunftreiches mitzuwirken, und
zwar erst noch, wie Hegel hervorhob, nicht in eigener
Zweckbestimmung, sondern für ein unbekanntes Ziel, geleitet von der
«List der Vernunft», wie der Ausspruch besagt: wenn dem Individuum

Unrecht geschehe, gehe dies die Weltgeschichte nichts an2.

Solcher «Dialektik der theoretischen Vernunft», einer im Weltlauf
fortschreitenden Selbstenthüllung des absoluten Geistes, stellt
Kierkegaard, wie sich Barth ausdrückt, eine «Dialektik der praktischen

Vernunft»3 entgegen. Nicht das einmal zu erwartende Endziel

gibt den Ausschlag, sondern jedes Leben in seiner Gegenwart.
Keiner «letzten Generation» kommt es zu, die Früchte der
Weltgeschichte einzuheimsen, vielmehr steht, nach Rankes Worten,
«jede Epoche unmittelbar zu Gott». So nennt Kierkegaard eine
Endspekulation, die mit dem Gehalt des individuellen Daseins «hinterlistig»

spielt, geradewegs «glaubensfeindlich»4. Denn zum wahrhaft
handelnden Subjekt gehört es, daß es an seinem Tun beteiligt sei

und dieses sich nicht anderswoher ableiten lasse, mit anderen Worten,

echte Existenz verträgt sich nicht mit der Determination
dialektischer Notwendigkeit. Aus solchen Gedankengängen zieht Barth
in lapidarer Form sein Fazit: «Wir lehnen auf Grund von Kierkegaards

Einsicht alle spekulative Metaphysik der Geschichte ab.»5

Als weitere Vorkämpfer und Kronzeugen traten neben Kierkegaard

auch noch die Heidelberger Windelband und Rickert, und
beide bestärkten Barth in seiner ablehnenden Haltung. Wie sie meinten,

forderte die Idee der Geschichte ein Auslesekriterium : nur
solches Leben und Streben dürfe als geschichtlich gelten, bei dem Werte
auf dem Spiel stehen6. In generellem Sinn trafen sie also mit Barth
zusammen. Wo sie vom Wertbewußtsein der geschichtlich handelnden

Individuen sprachen, redeten Kierkegaard und Barth von einer
Glaubenshaltung. So sah schließlich Barth nach seinem radikalen

2 H. Barth, Christliche und idealistische Deutung der Geschichte :

Zwischen den Zeiten 3 (1924), S. 161.
3 Wie Anm. 1, S. 204.
4 Wie Anm. 2, S. 167.
5 Ebd., S. 170.
6 Ebd., S. 164.



122 J. Gauss, Das Problem der Geschichtsphilosophie

Urteil auf einen ideengeschichtlichen Kreislauf zurück: Erst hatte
die Aufklärung die Geschichtstatsachen für bloße «Zufälligkeiten»
erklärt, dann die idealistische Philosophie sie in metaphysische
Anschauungen eingebettet, und nun stand man wieder vor unableitbarer

Tatsächlichkeit oder kontingenter Wirklichkeit7. Allerdings
kam dabei ein Ansatz zutage, den die Aufklärer nicht erfaßt hatten.
Wenn diese, vom Standpunkt theoretischer Erkenntnis aus, sich für
befugt hielten, historische Begebenheiten zufällig zu nennen, so
geschah dies aus Geringschätzung. Ganz anders die moderne Sicht vom
praktischen Anspruch her, denn hier bekam geschichtliche
Wirklichkeit eben eine belangvollere Bedeutung. Darum sah sich Barth
denn auch direkt vor die Aufgabe gestellt, einmal «für die
zerbrochene Gedankenwelt»8 einen eigenen Aufriß der Geschichte zu
versuchen.

2.

Ein volles Vierteljahrhundert nach dieser Abrechnung mit Hegel
trat er 1950 an eine zweite kritische Auseinandersetzung heran, diesmal

mit einem Zeitgenossen, mit Karl .Jaspers. Er nahm sich vor,
dessen geschichtsphilosophischen Standpunkt in den beiden
neuerschienenen Werken «Wahrheit» (1949) und «Vom Ursprung und
Ziel der Geschichte» (1950) in einer eindringlichen Rezension zu
präzisieren und zu prüfen9. Jaspers' Auffassung erschien ihm von
Anfang an zwiespältig, auf der einen Seite traditionsgebunden,
nämlich der nachkantischen idealistischen Geschichtsspekulation
verpflichtet, vor allem Eichte und Hegel; auf der anderen Seite
begründet im Selbstverständnis des modernen existenziellen
Denkens. So prägte Barth für Jaspers' Auffassung eigens die Bezeichnung

«Existenz-Idealismus», und dementsprechend unterschied sich
sein Urteil, hier kritisch ablehnend, dort zustimmend.

Zunächst zeichnet er Jaspers als Nachfahren des spekulativen
Idealismus. Wie für Hegel gelte auch für ihn der Geist «in voller
Zeitlichkeit erst eigentlich als wirklich». Daher gibt es keinerlei Be-

7 Ebd., S. 169.
8 Ebd., S. 170.
9 Barth, Karl Jaspers über Glaube und Geschichte: Theol. Zschr. 6 (1950),

S. 434—460.



bei Heinrich Barth 123

Währung der Idealität unseres eigenen Lebens, die sich nicht in
geschichtlicher Konkretion zu erweisen hätte. Im Geschehen der Zeit
tritt Geist jeweils hervor in «Berufsideen, Kulturideen, Volksideen».
Es gilt zu beachten, wie weit historische Tatbestände einer einheitlichen

Idee entsprechen, und damit voranzuschreiten bis zu einer
«umfassenden Geschichtlichkeit der Menschheit», einem Ursprung
der «Sinngebung». Zwar versagt es sich Jaspers, wie Hegel von einer
fortschreitenden Entfaltung des absoluten Geistes in der Geschichte

zu reden. Dafür kennt er aber zeitlich bestimmte Manifestationen
von eminentem, ja übergeschichtlichem Rang, Geschichtsereignisse,
die auf einen «Ursprung vor aller Geschichte» oder eine «Vollendung
nach aller Geschichte» zurückführen, mit anderen Worten, die
Gewähr dafür bieten, daß es in der Geschichte «um etwas geht».

Hier treten nun sofort Barths Zweifel und Bedenken hervor. Liegt
nicht, so fragt er sich, darin eine «Unstimmigkeit» in Jaspers' ge-
schichtsphilosophischen Gedanken, daß er als Existenzialist das
einzelne Leben in seiner Anfechtung erkennt, bedrängt von Schuld,
Nichtigkeit und Tod, daß er sich aber nicht weniger auf eine
umgreifende, sinngebende Autorität der Geschichtswelt im Ganzen
beruft? Und besteht nicht ein Widerspruch, wenn er sich gegenüber
aller Überlieferung aufgeschlossen zeigen will, dennoch aber durch
einen Vorentscheid ein «letztes Wort» der Existenzerhellung, eine
Art der «Incarnation», aus dem Geschichtsverlauf heraushebt? Also
mit einer Ausschließlichkeit, die er selber verpönt, gegenüber anderen

Wahrheitsmanifestationen verfährt? Man bekommt den
Eindruck, daß Barth geradewegs im Namen der Logik reden wolle. Er
argumentiert: Wenn schon der einzelne Mensch, nach der radikalen
Diagnose von Jaspers, in seiner partikulären Existenz scheitern und
in Grenzsituationen seine Verfallenheit erfahren muß, wie sollte
dann die universale Menschheit nicht ebenso sehr von Katastrophen
oder vom allfällig totalen Untergang bedroht sein? Allerdings gibt
er bei seiner Kritik zu, daß Jaspers sich nicht in Illusionen über den
Sinn der Geschichte verliere. Blicke dieser doch mit so offenen Augen

auf alle die «Brüche und Ungeheuern Unstimmigkeiten» des

Weltlaufs und die «ausweglosen Kämpfe» der Menschen, daß er
davor gefeit sei, sie als Eunktionen einer Entwicklung rechtfertigen
zu wollen. Die Weltgeschichte gelte ihm nie und nimmer als das

Weltgericht. Doch wenn dieser fruchtbare Aspekt zu Recht besteht,
wenn so die Existenzfrage auf Messers Schneide steht, dann ver-



124 J. Gauss, Das Problem der Geschichtsphilosophie

mag nach Barths Überzeugung ihr der Mensch, der in «wagender
Humanität» lebt, nicht standzuhalten.

Damit spitzt sich die Auseinandersetzung zu auf die Frage nach
der Beziehung zwischen Geschichte und Glaube. Der Gegensatz liegt
offen da: dem humanitären Vernunftglauben tritt der christliche
Glaube mit seiner Offenbarung über Schöpfung, Versöhnung und
Erlösung entgegen. Barth erklärt, das Transzendente oder Göttliche
verliere die befreiende Bedeutung, wo es selber durch irgendwelche
Hypostasierung in die Geschichte hineingetragen werde. Er protestiert

dagegen, daß gewisse zeitliche Ereignisse wie die sogenannte
Achsenzeit, das Zeitalter der Vorsokratiker, der israelitischen
Propheten und Buddhas, zu einzig relevanten Wahrheitserschließungen
verklärt werden sollen. Und so wirft er Jaspers direkt vor, er urteile
mit einem kulturkämpferischen Bewußtsein. Denn es sei ungerecht,
geschichtlich bezeugte christliche Glaubeserkenntnis für ein dunkles

Gemenge von Dogmen und Konventionen zu halten, statt für
belangvolle Auslegungen eines Glaubensgehalts. So komme es, daß

Jaspers solche Offenbarungen einer bloß partikulären
Glaubensgemeinschaft zuweise, während er die universale Glaubenshaltung
darin erblicke, daß sie mit dem Ernst des Unbedingten sich auf den
Wert des Einzelnen, die Menschenwürde, die Menschenrechte, die
Geistesfreiheit und die metaphysischen Erfahrungen von Jahrtausenden

gründe. So scheiden sich also die Wege. Barth schließt ab
mit dem Hinweis, er werde eines Tages, wie er es für seine Pflicht
halte, seine «Gegenposition» in ausgestalteter Form vorlegen.

3.

Den ersten Entwurf zu einem Geschichtsbild auf Grund des

Existenz-Begriffs wagte Barth schon im Jahre 1924, in einem Vortrag

vor den Zürcher Theologen10. Bezeichnenderweise ist es der
Entwurf eines christlichen Denkers. Er will vom Verhältnis zwischen
Glauben und Geschichte ausgehen und stützt sich zu diesem Zweck
auf Hebr. 11, 1. An erster Stelle übernimmt er die bekannte Definition

des Glaubens als einer «Zuversicht auf das, was man nicht sieht ».

10 Christliche und idealistische Deutung der Geschichte: Zwischen den
Zeiten 3 (1924), S. 171ff.



bei Heinrich Barth 125

Dabei unterscheidet er mit aller Bestimmtheit: Das Unsichtbare
ist nicht, wie der theoretisierende Philosoph etwa meinen möchte,
dasjenige, was nur das spekulative Auge zu sehen vermag. Vielmehr
ist darunter die nichtgegebene Realität zu verstehen, auf die sich
der Mensch im praktischen Verhalten bezieht, im Wagnis des

Handelns, wo er «Glauben fordernd über das Dasein der Dinge hinausgreift».

Es ist dieselbe Wahrheit, die Kierkegaard gleichsetzt mit
tätiger Subjektivität, und wiederum, wie Barth im Überblick auf
mehr als ein Jahrtausend feststellt, dieselbe Wahrheit, die bei Plato
Logos des Guten, bei Kant der Achtung erheischende kategorische
Imperativ heißt und die im Johannes-Evangelium als das Wort
bezeichnet wird, «das am Anfang war». Sie geht so unter verschiedenen
Namen aller menschlichen, sichtbaren Wirklichkeit voraus, selber
unsichtbar in «geheimnisvoller Negativität».

Dem zweiten Vers von Hebr. 11 entnimmt Barth das auswählende

Prinzip, das darüber entscheiden soll, was geschichtlich Geltung
besitze oder nicht. «In diesem Glauben haben sich die Alten Zeugnisse

erworben.» Also beruht historisches Geschehen nicht auf purer
Faktizität, sondern in Äußerungen der menschlichen Freiheit,
anders ausgedrückt, in dem, was durch Glauben zum Ereignis geworden

ist oder - nach Richert - als Glaubenstat wertvoll heißt. Wie
aber nun Vers 3 aussagt, begründen solche Glaubensakte deshalb
Geschichte, weil Gott selber mit seinem Urteil für sie einsteht:
allein im göttlichen Zeugnis liegt der Grund für alle geschichtlichen
Bezeugungen - ntu' so läßt sich begreifen, daß Geschichte überhaupt
etwas zu bezeugen hat. Selbst die Schöpfung gibt dafür Gewähr,
wie der Hinweis des Brieftextes auf den Johannesprolog andeutet -
Schöpfung aber allerdings nicht verstanden sls zeitlich erstes Ereignis

am Anfang der Geschichte, sondern als das Ereignis, das den

Wesensgehalt aller Dinge konstituiert. Indem sich der Logos als

schöpferisches Prinzip vom Geschaffenen abhebt, wird es unmöglich,

schöpferisch tätige Existenz aus dem bloßen Inhalt der Welt
zu deduzieren, ebenso unmöglich aber auch, eine Immanenz Gottes
im Menschendasein anzunehmen. Vielmehr - wie Barth andernorts
seine Interpretation weiterführt11 - überträgt der Logos den
Ereignischarakter auf die von ihm angesprochenen Menschen, so daß sie

11 Das Wort von der Versöhnung. Existenzphilosophie und neutestament
liehe Hermeneutik (1967), S. 207.



126 J. Gauss, Das Problem der Geschichtsphilosophie

auf unvorhergesehene Art ihren Weg gehen. «In dieser Unverfügbarkeit

ist der Logos Geschichte und schafft er Geschichte.»
Es folgt nun die Reihe der alttestamentlichen Zeugen, die «noch

reden, obwohl sie gestorben sind»: Abel, Henoch, Noah, im besonderen

Abraham, dann die weiteren Erzväter und Moses. Wesentlich
ist, daß keiner von ihnen leidend oder handelnd seine Bahn ging,
wie es einfach «kommen mußte». Auch wirkt sich die Tat der
einzelnen Zeugen nicht in einem kontinuierlichen Verlauf auf, und so
besteht unter ihnen kein zwangsläufiger Zusammenhang, wohl aber
eine Übereinstimmung des Sinnes. Entscheidungsvoll ist zudem,
daß sie alle die Verheißungen nicht empfangen haben und sich damit
zufrieden geben mußten, auf Erden nur Fremdlinge zu sein, bereit,
im Leiden und in der Erfolglosigkeit standzuhalten. Es gibt für sie

demnach keinen Endzweck, sowenig wie sie selber Entwicklungsstufen

im Gang der Geschichte bilden. Jeder enthüllt allein den Sinn
eines singulären «Augenblicks». Es wäre daher unangemessen,
doktrinär eine Heilsgeschichte abgrenzen zu wollen. Nur eine Grenze

gibt es. Wenn nämlich mit dem 12. Kapitel des Hebräerbriefes der
Blick auf Jesus, als den eigentlichen Glaubensträger, fällt, geht es

mit dem Interpretationsversuch aus undogmatischer Sicht zu Ende.
Jenseits läge eine Geschichtsschau aus Glaubensgewißheit.

Wie der Bibeltext paranätischen Charakter hat, als Aufruf zu
glaubensstarkem Durchhalten, so ist nach Barths Überzeugung
geschichtliche Überlieferung nicht für einen bloß zuschauenden
Menschen da, sondern für einen Menschen, der praktische Selbsterkenntnis

sucht. Für ein solches praktisches Geschichtsbewußtsein fand
Barth besondere Worte während der tiefsten Bedrohung im Zweiten
Weltkrieg12, durchaus im Anschluß an die einstmalige Auslegung
des Hebräerbriefes. Er warnt seine Zeitgenossen, sich der «Macht
der Tatsachen» zu unterwerfen, warnt ebenso vor der Illusion, es

gebe einen Lauf der Dinge, der der guten Sache zum Sieg verhelfen
müßte. Wer im Glauben für eine Sache einstehen wolle, müsse fähig
sein, den Fehlschlag einzubeziehen und zu unterliegen, ohne
zusammenzubrechen.

Im ganzen scheint es, daß Barth nicht weiter als Geschichtsphilosoph

hervortreten wollte. Anscheinend überrascht fand er in
späteren Jahren in Pestalozzi einen Geistesverwandten und legte

12 Von der Macht der Tatsachen (1942; Inedita UB Basel. Annalen 1942).



bei Heinrich Barth 127

darum 1951 eine kleine Studie vor: Pestalozzi und die Philosophie
der Geschichte13. Was ihn eigen berührt, wie ein gemeinsames
Schicksal, ist die Tatsache, daß Pestalozzi unter lauter Zeitgenossen
lebt, die über den Gesamtverlauf der Menschheitsgeschichte ein
Urteil suchen oder fällen: Rousseau mit seiner Diagnose von der
Depravation der Gesellschaft, Condorcet mit seinem tableau historique

des progrès, des intellektuellen Aufstiegs in der Geschichte,
Herder und Lessing mit der Idee einer göttlichen Zielstrebigkeit,
einer seit der Patriarchenzeit manifesten Vorsehung oder eines Plans
für die Erziehung des Menschengeschlechts. Selbst bei Kant, zum
mindesten als Hypothese, ein historischer Entwicklungsweg zum
ewigen Frieden, nicht zu reden von Hegels Spekulationen. Wie
Barth nun vermerkt, erscheint Pestalozzi als entschiedener Außenseiter.

«Daß der Einzelne das Problem der Geschichte in seiner eigenen

Person ins Rollen bringt und darum sich selbst nach einer
Philosophie der Geschichte zu befragen in der Lage ist - dies ist es, was
in jener Zeit ausschließlich bei Pestalozzi zum Ausdruck kommt.
Denn im Unterschied zu allen berühmten Zeitgenossen stellt sich
die Frage nach einer Dialektik der Geschichte Pestalozzi so, wie es

dieser Frage sachlich angemessen ist: als eine Frage, die in den
Lebenskonflikten des Einzelnen aufgeworfen und beantwortet
wird... In sich erfährt er die Antinomien und ringt er nach ihrer
Überwindung.» Es wäre also kaum zu kühn zu sagen, Barth sehe

bei Pestalozzi eine Vorform seines existenzialistischen Geschichtsbegriffs.

Kein Wunder, daß er ihm voll zustimmt: «Die geschichts-
philosophische Besinnung wird zu dem, was sie im Grunde bedeutet :

Ein Durchschauen des gegenwärtigen Menschen in der
Widersprüchlichkeit seines Daseins.» Deshalb wird ihm Pestalozzis
anthropologische Grundvorstellung wichtig, die Dreiteilung in ein
physisch-vitales, ein soziales und ein sittliches Dasein und der Widerstreit

des Ethischen gegen den triebhaften und gesellschaftlichen
Bereich. Wie Barth meint, stellt Pestalozzi keinen überspannten
Anspruch, sei doch jeder imstande, «die Grundelemente geschichtlichen

Daseins in sich selber aufzudecken». Gewiß dringt Pestalozzi
nicht in die Tiefe eines systematischen Denkens vor. Ihm genügt,
im Blick auf die Menschheit wie auf sich selber, eine einzige Frage,

13 Pestalozzi und die Philosophie der Geschichte: Studia philosophica 11

(1951), 7ff., S. 21.



128 J. Gauss, Das Problem der Geschichtsphilosophie

eine Doppelfrage: «Was hat der Gang des Lebens ans mir gemacht?
Was hat der Gang der Geschichte aus dem Menschengeschlecht
gemacht?»14 Mehr als jede Theorie bedeutet Barth jedoch die schlichte
praktische Konsequenz, die jener ans seiner Betrachtung zieht : «Wir
sollen unsere persönliche Existenz in Liebe und Glaube
durchkämpfen und durchleiden.»15

Zu einer letzten Ausprägung gelangte der Begriff des praktischen
Geschichtsbewußtseins in Barths abschließendem, posthum
erschienenem Werk «Erkenntnis der Existenz». Er wirft allerdings die
geschichtsphilosophische Frage darin nicht in ihrer spezifischen
Problematik auf, sondern im Rahmen einer Zeitphilosophie. Grundlegend

stellt er zunächst fest: Zeit sei primär nicht eine Frage der
Kosmologie, sondern der menschlichen Existenz und «damit eine

Grundfrage der Geschichte»16. Im Unterschied zu anderen
Existenzphilosophen erklärt er, daß er «Existenz» nicht kurzerhand auf eine

Bedeutung der Entscheidung festlegen möchte, vielmehr sie offen
halte für weitere Möglichkeiten einer Existenzerfüllung, sei es in der
Erfahrung der äußeren und der menschlichen Umwelt oder auch
besonders in der eigenen Selbsterfahrung. Sachgemäß rückt eine

Betrachtung über unser Verhältnis zur Vergangenheit in den

Mittelpunkt. Barth führt aus: Wenn wir aussagen, etwas sei

«gewesen», so zeigen wir damit wohl immer eine defiziente Erkenntnis
an17. Denn das Trümmerfeld der Vergangenheit, das «hinter uns»
liege, sei durch Abstraktion zum Faktum erstarrt, und wir nähmen
uns sogar heraus, zu fragen, warum wir eigentlich auf eine Welt von
erstorbenen Taten und Untaten ständig zurückkommen sollten.
Doch bei aller Reflexion auf Vergangenes gebe es außer denjenigen
Dingen, die uns nichts mehr anzugehen scheinen, auch unsere eigene
Vergangenheit, und wir fühlen uns existenzbeteiligt an früheren
Leiden und Leistungen, sei es mit Schmerz oder Genugtuung. Aus
solcher Reflexion entspringe für uns ein Selbstverständnis18, das

uns nahelege, unsere Zukunft so oder anders zu entwerfen, natürlich
nicht ohne die Gefahr, daß wir uns dabei mißverstehen und verfehlen

könnten.

14 Ebd., S. 22.
15 Ebd., S. 25.
16 Erkenntnis der Existenz (1966), S. 247.
17 Ebd., S. 256.
18 Ebd., S. 263.



bei Heinrich Barth 129

In gleicher Weise verhält sich nach Barths Ansicht die kollektive
Existenz, die wir Geschichte heißen19. Auch sie beruht auf den
Vorstellungen, die sie sich von ihrem eigenen Wesen und Wert macht.
So wird der Gang der Geschichte weithin vorgezeichnet durch den

Anspruch, den Menschengruppen oder ein Volk an ihre Zukunft
stellen. Nicht zu vergessen, daß hierbei ebenfalls die Gefahr besteht,
in mythologische Phantasie abzugleiten. Unausweichlich steht eben
alle Reflexion auf «Leben», vom philosophischen Bemühen bis zum
Alltagsgespräch, unter dem Vorzeichen der Fragwürdigkeit. Erst in
der Existenz selbst, d.h. in der praktischen Einstellung, kann es

Bewährung geben.
Gehen wir noch weiter und fragen wir in umfassender Weise nach

dem Sinn all dessen, was in der Zeit existiert, so stehen wir vor nichts
Geringerem als vor dem Problem der Geschichte20. Wiederum gilt
die Parallele: Wie es für den Einzelnen nicht selbstverständlich ist,
daß er an seiner Vergangenheit und Zukunft wahrhaft Anteil nimmt
und er eine Gewähr dafür braucht, daß sie sich ihm nicht in ein
chaotisches Durcheinander auflösen, so bedarf auch die Geschichte
einer sinngebenden Garantie. In sich selber enthält sie ja keine
Voraussetzungen, wodurch sie sich als Sinnzusammenhang erschließen
könnte, im Gegenteil, sie bleibt angewiesen auf ein Prinzip, das sie

transzendiert. In solcher letzten Bezogenheit erweist sich aber die
Zeitlichkeit, also die Zeitphasen der Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft, in ihrer Perspektivität. Was in unserer beschränkten Sicht
als vergangene oder künftige Geschichte erscheint, steht an Rang
und Bedeutung gleich da sub specie aeterni, nämlich in «ewiger
Gegenwart»21. Es besagt gewiß ungemein viel, daß der Philosoph
Barth letztlich auf eine mystische Vokabel greift.

Julia Gauss, Basel

19 Ebd., S. 264.
20 Ebd., S. 285f.
21 Ebd., S. 291.


	Das Problem der Geschichtsphilosophie bei Heinrich Barth

