Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 2

Artikel: Das Problem der Geschichtsphilosophie bei Heinrich Barth
Autor: Gauss, Julia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878686

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878686
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Problem der Geschichtsphilosophie
bei Heinrich Barth

Fiir Heinrich Barth (1890-1965), der wohl ebenso sehr ein Philo-
sophiehistoriker wie ein systematischer Denker gewesen ist, besal}
das Problem der Geschichtsphilosophie einen ganz hohen Rang.

1.

Es war ihm bewulit, was fiir ein zwiespéltiges Erbteil uns das
19.Jahrhundert eingebracht hat. Denn, wie er sah, war die um-
fassende Geschichtsspekulation, die vor allem mit den Systemen
von Hegel und Comte Epoche gemacht hatte, schon lingst, bald
nach der Jahrhundertmitte, durch die rasante Kritik von Kierke-
gaard wieder in die Briiche gegangen. In Kierkegaards Auseinander-
setzung mit Hegel erkannte er aber einen «Zusammenstof3 von un-
erhérten Dimensionen, wie die Geistesgeschichte seinesgleichen
sucht»l.

So ist es jedenfalls bezeichnend, dal Barth bei der Renaissance
der Kierkegaardschen Denkweise nach dem Ende des Ersten Welt-
krieges sich nicht der groen Schar der deutschen Philosophen und
Theologen anschlof3, sondern seinen eigenen Weg ging. Wihrend
nidmlich die meisten dieser Zeitgenossen im Zeichen Kierkegaards der
ganzen idealistischen Philosophie des 18. und 19.Jahrhunderts den
Abschied gaben und einen « Umbruch des Denkens» vollzogen, der
ihnen nicht tief genug sein konnte, glaubte Barth, er diirfe, ja
miisse Kants Verméchtnis festhalten. Was er dagegen preiszugeben
habe, sei unweigerlich Hegels geschichtsphilosophische Anschau-
ung. Zu dieser Einsicht fithrten ihn intensive Studien iiber Kierke-
gaard. Er konnte sich dabei tiberzeugen, dafl der Begriff der existen-
tiellen Entscheidung, wie er dem dénischen Philosophen zum funda-
mentalen Ansatz diente, mit Kants Prinzip der praktischen Ver-
nunft zusammenstimme: das in freiem Entschlull verantwortlich
tédtige Individuum stand fiir beide im Zentrum ihrer Betrachtung.

Was bedeuteten aber diese Untersuchungen fiir die Auffassung
der Geschichte? Kierkegaard erhob gegen Hegel den Vorwurf, dal3

1 H. Barth, Kierkegaard: Zwischen den Zeiten 4 (1926), 194ff., S. 204.



J. Gauss 121

er das individuelle Existenzproblem unterschlage. Nach Hegels
Spekulation iiber den geschichtlichen Weltprozel3 verblieb dem
Einzelnen ja nur eine untergeordnete Funktion. Er hatte als Karr-
ner und Fronarbeiter am Bau des Vernunftreiches mitzuwirken, und
zwar erst noch, wie Hegel hervorhob, nicht in eigener Zweck-
bestimmung, sondern fiir ein unbekanntes Ziel, geleitet von der
«List der Vernunft», wie der Ausspruch besagt: wenn dem Indivi-
duum Unrecht geschehe, gehe dies die Weltgeschichte nichts an?2.
Solcher «Dialektik der theoretischen Vernunft», einer im Weltlauf
fortschreitenden Selbstenthiillung des absoluten Geistes, stellt
Kierkegaard, wie sich Barth ausdriickt, eine «Dialektik der prakti-
schen Vernunft»® entgegen. Nicht das einmal zu erwartende End-
ziel gibt den Ausschlag, sondern jedes Leben in seiner Gegenwart.
Keiner «letzten Generation» kommt es zu, die Friichte der Welt-
geschichte einzuheimsen, vielmehr steht, nach Rankes Worten,
«jede Epoche unmittelbar zu Gott». So nennt Kierkegaard eine End-
spekulation, die mit dem Gehalt des individuellen Daseins «hinter-
listig» spielt, geradewegs «glaubensfeindlich»t. Denn zum wahrhaft
handelnden Subjekt gehort es, dafl es an seinem Tun beteiligt sei
und dieses sich nicht anderswoher ableiten lasse, mit anderen Wor-
ten, echte Existenz vertrigt sich nicht mit der Determination dia-
lektischer Notwendigkeit. Aus solchen Gedankengingen zieht Barth
in lapidarer Form sein Fazit: «Wir lehnen auf Grund von Kierke-
gaards Einsicht alle spekulative Metaphysik der Geschichte ab.»®

Als weitere Vorkampfer und Kronzeugen traten neben Kierke-
gaard auch noch die Heidelberger Windelband und Rickert, und
beide bestédrkten Barth in seiner ablehnenden Haltung. Wie sie mein-
ten, forderte die Idee der Geschichte ein Auslesekriterium : nur sol-
ches Leben und Streben diirfe als geschichtlich gelten, bei dem Werte
auf dem Spiel stehen®. In generellem Sinn trafen sie also mit Barth
zusammen. Wo sie vom Wertbewultsein der geschichtlich handeln-
den Individuen sprachen, redeten Kierkegaard und Barth von einer
Glaubenshaltung. So sah schlieBlich Barth nach seinem radikalen

? H.Barth, Christliche und idealistische Deutung der Geschichte: Zwi-
schen den Zeiten 3 (1924), S. 161.

3 Wie Anm. 1, S. 204.

1 Wie Anm. 2, S. 167.

5 Ebd., S. 170.

¢ Ebd., S. 164.



122 J. Gauss, Das Problem der (eschichtsphilosophie

Urteil auf einen ideengeschichtlichen Kreislauf zuriick: Erst hatte
die Aufklirung die Geschichtstatsachen fiir blofe «Zufilligkeiten»
erklirt, dann die idealistische Philosophie sie in metaphysische An-
schauungen eingebettet, und nun stand man wieder vor unableit-
barer Tatsdchlichkeit oder kontingenter Wirklichkeit?. Allerdings
kam dabei ein Ansatz zutage, den die Aufkldrer nicht erfaf3t hatten.
Wenn diese, vom Standpunkt theoretischer Erkenntnis aus, sich fiir
befugt hielten, historische Begebenheiten zufillig zu nennen, so ge-
schah dies aus Geringschitzung. Ganz anders die moderne Sicht vom
praktischen Anspruch her, denn hier bekam geschichtliche Wirk-
lichkeit eben eine belangvollere Bedeutung. Darum sah sich Barth
denn auch direkt vor die Aufgabe gestellt, einmal «fiir die zer-
brochene Gedankenwelt»® einen eigenen Aufrif} der Geschichte zu
versuchen.

Ein volles Vierteljahrhundert nach dieser Abrechnung mit Hegel
trat er 1950 an eine zweite kritische Auseinandersetzung heran, dies-
mal mit einem Zeitgenossen, mit Karl Jaspers. Er nahm sich vor,
dessen geschichtsphilosophischen Standpunkt in den beiden neu-
erschienenen Werken «Wahrheit» (1949) und «Vom Ursprung und
Ziel der Geschichte» (1950) in einer eindringlichen Rezension zu
prizisieren und zu priifen®. Jaspers’ Auffassung erschien ihm von
Anfang an zwiespiltig, auf der einen Seite traditionsgebunden,
nidmlich der nachkantischen idealistischen Geschichtsspekulation
verpflichtet, vor allem Fichte und Hegel; auf der anderen Seite
begriindet im Selbstverstindnis des modernen existenziellen Den-
kens. So prigte Barth fiir Jaspers’ Auffassung eigens die Bezeich-
nung «Existenz-Idealismus», und dementsprechend unterschied sich
sein Urteil, hier kritisch ablehnend, dort zustimmend.

Zunichst zeichnet er Jaspers als Nachfahren des spekulativen
Idealismus. Wie fiir Hegel gelte auch fiir ihn der Geist «in voller
Zeitlichkeit erst eigentlich als wirklich». Daher gibt es keinerlei Be-

7 Ebd., S. 169.

8 Ebd., S. 170.

® Barth, Karl Jaspers tiber Glaube und Geschichte: Theol. Zschr. 6 (1950),
S. 434-460.



ber Heinrich Barth 123

wahrung der Idealitit unseres eigenen Lebens, die sich nicht in ge-
schichtlicher Konkretion zu erweisen héatte. Im Geschehen der Zeit
tritt Geist jeweils hervor in «Berufsideen, Kulturideen, Volksideen».
Es gilt zu beachten, wie weit historische Tatbestinde einer einheit-
lichen Idee entsprechen, und damit voranzuschreiten bis zu einer
«umfassenden Geschichtlichkeit der Menschheit», einem Ursprung
der «Sinngebung». Zwar versagt es sich Jaspers, wie Hegel von einer
fortschreitenden Entfaltung des absoluten Geistes in der Geschichte
zu reden. Dafiir kennt er aber zeitlich bestimmte Manifestationen
von eminentem, ja iibergeschichtlichem Rang, Geschichtsereignisse,
die auf einen «Ursprung vor aller Geschichte» oder eine «Vollendung
nach aller Geschichte» zuriickfithren, mit anderen Worten, die Ge-
wéahr dafiir bieten, daB3 es in der Geschichte «um etwas geht».

Hier treten nun sofort Barths Zweifel und Bedenken hervor. Liegt
nicht, so fragt er sich, darin eine «Unstimmigkeit» in Jaspers’ ge-
schichtsphilosophischen Gedanken, dafl er als Existenzialist das ein-
zelne Leben in seiner Anfechtung erkennt, bedrdngt von Schuld,
Nichtigkeit und Tod, daBl er sich aber nicht weniger auf eine um-
greifende, sinngebende Autoritéit der Geschichtswelt im Ganzen be-
ruft? Und besteht nicht ein Widerspruch, wenn er sich gegeniiber
aller Uberlieferung aufgeschlossen zeigen will, dennoch aber durch
einen Vorentscheid ein «letztes Wort» der Existenzerhellung, eine
Art der «Incarnation», aus dem Geschichtsverlauf heraushebt? Also
mit einer Ausschliellichkeit, die er selber verpont, gegeniiber ande-
ren Wahrheitsmanifestationen verfihrt? Man bekommt den Ein-
druck, dal Barth geradewegs im Namen der Logik reden wolle. Er
argumentiert: Wenn schon der einzelne Mensch, nach der radikalen
Diagnose von Jaspers, in seiner partikuliren Existenz scheitern und
in Grenzsituationen seine Verfallenheit erfahren muf}, wie sollte
dann die universale Menschheit nicht ebenso sehr von Katastrophen
oder vom allfdllig totalen Untergang bedroht sein? Allerdings gibt
er bei seiner Kritik zu, dafl Jaspers sich nicht in Illusionen iiber den
Sinn der Geschichte verliere. Blicke dieser doch mit so offenen Au-
gen auf alle die «Briiche und ungeheuern Unstimmigkeiten» des
Weltlaufs und die «ausweglosen Kédmpfe» der Menschen, daf3 er da-
vor gefeit sei, sie als Funktionen einer Entwicklung rechtfertigen
zu wollen. Die Weltgeschichte gelte ihm nie und nimmer als das
Weltgericht. Doch wenn dieser furchtbare Aspekt zu Recht besteht,
wenn so die Existenzfrage auf Messers Schneide steht, dann ver-



124 J. Gauss, Das Problem der Geschichtsphilosophie

mag nach Barths Uberzeugung ihr der Mensch, der in «wagender
Humanitat» lebt, nicht standzuhalten.

Damit spitzt sich die Auseinandersetzung zu auf die Frage nach
der Beziehung zwischen Geschichte und Glaube. Der Gegensatz liegt
offen da: dem humanitiren Vernunftglauben tritt der christliche
Glaube mit seiner Offenbarung iiber Schopfung, Versohnung und
Erlosung entgegen. Barth erklirt, das Transzendente oder Gottliche
verliere die befreiende Bedeutung, wo es selber durch irgendwelche
Hypostasierung in die Geschichte hineingetragen werde. Kr prote-
stiert dagegen, dall gewisse zeitliche Ereignisse wie die sogenannte
Achsenzeit, das Zeitalter der Vorsokratiker, der israelitischen Pro-
pheten und Buddhas, zu einzig relevanten WahrheitserschlieBungen
verklirt werden sollen. Und so wirft er Jaspers direkt vor, er urteile
mit einem kulturkdmpferischen BewuBtsein. Denn es sei ungerecht,
geschichtlich bezeugte christliche Glaubeserkenntnis fiir ein dunk-
les Gemenge von Dogmen und Konventionen zu halten, statt fiir
belangvolle Auslegungen eines Glaubensgehalts. So komme es, daf}
Jaspers solche Offenbarungen einer blof partikuliren Glaubens-
gemeinschaft zuweise, wihrend er die universale Glaubenshaltung
darin erblicke, daf} sie mit dem Ernst des Unbedingten sich auf den
Wert des Einzelnen, die Menschenwiirde, die Menschenrechte, die
Geistesfreiheit und die metaphysischen Erfahrungen von Jahrtau-
senden griinde. So scheiden sich also die Wege. Barth schlief3t ab
mit dem Hinweis, er werde eines Tages, wie er es fir seine Pflicht
halte, seine « Gegenposition» in ausgestalteter Form vorlegen.

Den ersten Entwurf zu einem Geschichtsbild auf Grund des
Existenz-Begriffs wagte Barth schon im Jahre 1924, in einem Vor-
trag vor den Ziircher Theologen 1°. Bezeichnenderweise ist es der Ent-
wurf eines christlichen Denkers. Er will vom Verhéltnis zwischen
Glauben und Geschichte ausgehen und stiitzt sich zu diesem Zweck
auf Hebr. 11, 1. An erster Stelle iibernimmt er die bekannte Defini-
tion des Glaubens als einer «Zuversicht auf das, was man nicht siecht».

10 Christliche und idealistische Deutung der Geschichte: Zwischen den
Zeiten 3 (1924), S. 171ff.



bei Heinrich Barth 125

Dabei unterscheidet er mit aller Bestimmtheit: Das Unsichtbare
ist nicht, wie der theoretisierende Philosoph etwa meinen mochte,
dasjenige, was nur das spekulative Auge zu sehen vermag. Vielmehr
ist darunter die nichtgegebene Realitit zu verstehen, auf die sich
der Mensch im praktischen Verhalten bezieht, im Wagnis des Han-
delns, wo er «Glauben fordernd iiber das Dasein der Dinge hinaus-
greift». Es ist dieselbe Wahrheit, die Kierkegaard gleichsetzt mit
titiger Subjektivitit, und wiederum, wie Barth im Uberblick auf
mehr als ein Jahrtausend feststellt, dieselbe Wahrheit, die bei Plato
Logos des Guten, bei Kant der Achtung erheischende kategorische
Imperativ heiB3t und die im Johannes-Evangelium als das Wort be-
zeichnet wird, «das am Anfang wary. Sie geht so unter verschiedenen
Namen aller menschlichen, sichtbaren Wirklichkeit voraus, selber
unsichtbar in «geheimnisvoller Negativitit .

Dem zweiten Vers von Hebr. 11 entnimmt Barth das auswihlen-
de Prinzip, das dariiber entscheiden soll, was geschichtlich Geltung
besitze oder nicht. «In diesem Glauben haben sich die Alten Zeug-
nisse erworben.» Also beruht historisches Geschehen nicht auf purer
Faktizitdt, sondern in AuBerungen der menschlichen Freiheit, an-
ders ausgedriickt, in dem, was durch Glauben zum Ereignis gewor-
den ist oder — nach Rickert — als Glaubenstat wertvoll heil3t. Wie
aber nun Vers 3 aussagt, begrinden solche Glaubensakte deshalb
Geschichte, weil Gott selber mit seinem Urteil fiir sie einsteht:
allein im géttlichen Zeugnis liegt der Grund fiir alle geschichtlichen
Bezeugungen — nur so 1d8t sich begreifen, dafl Geschichte tiberhaupt
etwas zu bezeugen hat. Selbst die Schopfung gibt dafiir Gewéhr,
wie der Hinweis des Brieftextes auf den Johannesprolog andeutet —
Schopfung aber allerdings nicht verstanden sls zeitlich erstes Ereig-
nis am Anfang der Geschichte, sondern als das Ereignis, das den
Wesensgehalt aller Dinge konstituiert. Indem sich der Logos als
schopferisches Prinzip vom Geschaffenen abhebt, wird es unmog-
lich, schopferisch tétige Ixistenz aus dem blofen Inhalt der Welt
zu deduzieren, ebenso unmdoglich aber auch, eine Immanenz Gottes
im Menschendasein anzunehmen. Vielmehr — wie Barth andernorts
seine Interpretation weiterfithrt!! — iibertrégt der Logos den Ereig-
nischarakter auf die von ihm angesprochenen Menschen, so dal} sie

11 Pas Wort von der Versohnung. Existenzphilosophie und neutestament-
liche Hermeneutik (1967), S. 207.



126 J. Gauss, Das Problem der Geschichtsphilosophie

auf unvorhergesehene Art ihren Weg gehen. «In dieser Unverfiig-
barkeit ist der Logos Geschichte und schafft er Geschichte.»

Es folgt nun die Reihe der alttestamentlichen Zeugen, die «noch
reden, obwohl sie gestorben sind»: Abel, Henoch, Noah, im beson-
deren Abraham, dann die weiteren Erzviter und Moses. Wesentlich
ist, dafl keiner von ihnen leidend oder handelnd seine Bahn ging,
wie es einfach «kommen mufite». Auch wirkt sich die Tat der ein-
zelnen Zeugen nicht in einem kontinuierlichen Verlauf auf, und so
besteht unter ihnen kein zwangsldufiger Zusammenhang, wohl aber
eine Ubereinstimmung des Sinnes. Entscheidungsvoll ist zudem,
daB sie alle die Verheilungen nicht empfangen haben und sich damit
zufrieden geben mufiten, auf Erden nur Fremdlinge zu sein, bereit,
im Leiden und in der Erfolglosigkeit standzuhalten. s gibt fiir sie
demnach keinen Endzweck, sowenig wie sie selber Entwicklungs-
stufen im Gang der Geschichte bilden. Jeder enthiillt allein den Sinn
eines singuldren «Augenblicks». Es wire daher unangemessen, dok-
trindr eine Heilsgeschichte abgrenzen zu wollen. Nur eine Grenze
gibt es. Wenn namlich mit dem 12. Kapitel des Hebréerbriefes der
Blick auf Jesus, als den eigentlichen Glaubenstriger, fillt, geht es
mit dem Interpretationsversuch aus undogmatischer Sicht zu Ende.
Jenseits ldge eine Geschichtsschau aus Glaubensgewil3heit.

Wie der Bibeltext parandtischen Charakter hat, als Aufruf zu
glaubensstarkem Durchhalten, so ist nach Barths Uberzeugung ge-
schichtliche Uberlieferung nicht fiir einen bloB zuschauenden Men-
schen da, sondern fiir einen Menschen, der praktische Selbsterkennt-
nis sucht. Fiir ein solches praktisches Geschichtsbewulitsein fand
Barth besondere Worte wihrend der tiefsten Bedrohung im Zweiten
Weltkrieg!2, durchaus im Anschlufl an die einstmalige Auslegung
des Hebraerbriefes. Er warnt seine Zeitgenossen, sich der «Macht
der Tatsachen» zu unterwerfen, warnt ebenso vor der Illusion, es
gebe einen Lauf der Dinge, der der guten Sache zum Sieg verhelfen
miilte. Wer im Glauben fiir eine Sache einstehen wolle, miisse fiahig
sein, den Fehlschlag einzubeziehen und zu unterliegen, ohne zu-
sammenzubrechen.

Im ganzen scheint es, dall Barth nicht weiter als Geschichts-
philosoph hervortreten wollte. Anscheinend iiberrascht fand er in
spiteren Jahren in Pestalozzi einen Geistesverwandten und legte

12 Von der Macht der Tatsachen (1942; Inedita UB Basel. Annalen 1942).



bei Heinrich Barth 127

darum 1951 eine kleine Studie vor: Pestalozzi und die Philosophie
der Geschichte!®. Was ihn eigen beriihrt, wie ein gemeinsames
Schicksal, ist die Tatsache, dall Pestalozzi unter lauter Zeitgenossen
lebt, die iiber den Gesamtverlauf der Menschheitsgeschichte ein
Urteil suchen oder fillen: Rousseau mit seiner Diagnose von der
Depravation der Gesellschaft, Condorcet mit seinem tableau histo-
rique des progres, des intellektuellen Aufstiegs in der Geschichte,
Herder und Lessing mit der Idee einer gottlichen Zielstrebigkeit,
einer seit der Patriarchenzeit manifesten Vorsehung oder eines Plans
fir die Erziehung des Menschengeschlechts. Selbst bei Kant, zum
mindesten als Hypothese, ein historischer Entwicklungsweg zum
ewigen Frieden, nicht zu reden von Hegels Spekulationen. Wie
Barth nun vermerkt, erscheint Pestalozzi als entschiedener Aulen-
seiter. «DaBl der Einzelne das Problem der Geschichte in seiner eige-
nen Person ins Rollen bringt und darum sich selbst nach einer Philo-
sophie der Geschichte zu befragen in der Lage ist — dies ist es, was
in jener Zeit ausschlieflich bei Pestalozzi zum Ausdruck kommt.
Denn im Unterschied zu allen berithmten Zeitgenossen stellt sich
die Frage nach einer Dialektik der Geschichte Pestalozzi so, wie es
dieser Frage sachlich angemessen ist: als eine Frage, die in den
Lebenskonflikten des FEinzelnen aufgeworfen und beantwortet
wird... In sich erfihrt er die Antinomien und ringt er nach ihrer
Uberwindung.» Es wire also kaum zu kiihn zu sagen, Barth sehe
bei Pestalozzi eine Vorform seines existenzialistischen Geschichts-
begriffs. Kein Wunder, dal} er ihm voll zustimmt: «Die geschichts-
philosophische Besinnung wird zu dem, was sie im Grunde bedeutet:
Ein Durchschauen des gegenwirtigen Menschen in der Wider-
spriichlichkeit seines Daseins.» Deshalb wird ihm Pestalozzis anthro-
pologische Grundvorstellung wichtig, die Dreiteilung in ein phy-
sisch-vitales, ein soziales und ein sittliches Dasein und der Wider-
streit des Fthischen gegen den triebhaften und gesellschaftlichen
Bereich. Wie Barth meint, stellt Pestalozzi keinen iiberspannten
Anspruch, sei doch jeder imstande, «die Grundelemente geschicht-
lichen Daseins in sich selber aufzudecken». Gewill dringt Pestalozzi
nicht in die Tiefe eines systematischen Denkens vor. Ihm geniigt,
im Blick auf die Menschheit wie auf sich selber, eine einzige Frage,

13 Pestalozzi und die Philosophie der Geschichte: Studia philosophica 11
(1951), 7ff., S. 21.



128 J.Gauss, Das Problem der Geschichtsphilosophie

eine Doppelfrage: «Was hat der Gang des Lebens aus mir gemacht ?
Was hat der Gang der Geschichte aus dem Menschengeschlecht ge-
macht ?»* Mehr als jede Theorie bedeutet Barth jedoch die schlichte
praktische Konsequenz, die jener aus seiner Betrachtung zieht: «Wir
sollen unsere personliche Existenz in Liebe und Glaube durch-
kimpfen und durchleiden.»?

Zu einer letzten Auspragung gelangte der Begriff des praktischen
Geschichtsbewufitseins in Barths abschlieBendem, posthum er-
schienenem Werk «Erkenntnis der Existenz». Er wirft allerdings die
geschichtsphilosophische Frage darin nicht in ihrer spezifischen
Problematik auf, sondern im Rahmen einer Zeitphilosophie. Grund-
legend stellt er zundchst fest: Zeit sei primér nicht eine Frage der
Kosmologie, sondern der menschlichen Existenz und «damit eine
Grundfrage der Geschichte»'é. Im Unterschied zu anderen Existenz-
philosophen erklért er, daf er « Existenz» nicht kurzerhand auf eine
Bedeutung der Entscheidung festlegen mdchte, vielmehr sie offen
halte fiir weitere Moglichkeiten einer Existenzerfiillung, sei es in der
Erfahrung der dulleren und der menschlichen Umwelt oder auch
besonders in der eigenen Selbsterfahrung. Sachgemal} riickt eine
Betrachtung iiber unser Verhéltnis zur Vergangenheit in den
Mittelpunkt. Barth fiithrt aus: Wenn wir aussagen, etwas sei «ge-
wesen», so zeigen wir damit wohl immer eine defiziente Erkenntnis
an'’. Denn das Triimmerfeld der Vergangenheit, das «hinter uns»
liege, sei durch Abstraktion zum Faktum erstarrt, und wir ndhmen
uns sogar heraus, zu fragen, warum wir eigentlich auf eine Welt von
erstorbenen Taten und Untaten stéindig zuriickkommen sollten.
Doch bei aller Reflexion auf Vergangenes gebe es auller denjenigen
Dingen, die uns nichts mehr anzugehen scheinen, auch unsere eigene
Vergangenheit, und wir fiithlen uns existenzbeteiligt an friiheren
Leiden und Leistungen, sei es mit Schmerz oder Genugtuung. Aus
solcher Reflexion entspringe fiir uns ein Selbstverstindnis'®, das
uns nahelege, unsere Zukunft so oder anders zu entwerfen, natiirlich
nicht ohne die Gefahr, daf3 wir uns dabei millverstehen und verfeh-
len konnten.

14 Ebd., S. 22.

15 Ebd., S. 25.

16 Erkenntnis der Existenz (1966), S. 247.
17 Ebd., S. 256.

18 Ebd., S. 263.



ber Heinrich Barth 129

In gleicher Weise verhélt sich nach Barths Ansicht die kollektive
Existenz, die wir Geschichte heilen®. Auch sie beruht auf den Vor-
stellungen, die sie sich von ihrem eigenen Wesen und Wert macht.
So wird der Gang der Geschichte weithin vorgezeichnet durch den
Anspruch, den Menschengruppen oder ein Volk an ihre Zukunft
stellen. Nicht zu vergessen, daB hierbei ebenfalls die Gefahr besteht,
in mythologische Phantasie abzugleiten. Unausweichlich steht eben
alle Reflexion auf «Leben», vom philosophischen Bemiihen bis zum
Alltagsgesprach, unter dem Vorzeichen der Fragwiirdigkeit. Erst in
der Existenz selbst, d.h. in der praktischen Einstellung, kann es Be-
wihrung geben.

Gehen wir noch weiter und fragen wir in umfassender Weise nach
dem Sinn all dessen, was in der Zeit existiert, so stehen wir vor nichts
Geringerem als vor dem Problem der Geschichte?0. Wiederum gilt
die Parallele: Wie es fiir den Einzelnen nicht selbstverstandlich ist,
daB er an seiner Vergangenheit und Zukunft wahrhaft Anteil nimmt
und er eine Gewédhr dafiir braucht, dal3 sie sich ihm nicht in ein
chaotisches Durcheinander auflésen, so bedarf auch die Geschichte
einer sinngebenden Garantie. In sich selber enthélt sie ja keine Vor-
aussetzungen, wodurch sie sich als Sinnzusammenhang erschlie3en
konnte, im Gegenteil, sie bleibt angewiesen auf ein Prinzip, das sie
transzendiert. In solcher letzten Bezogenheit erweist sich aber die
Zeitlichkeit, also die Zeitphasen der Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft, in ihrer Perspektivitdt. Was in unserer beschrénkten Sicht
als vergangene oder kiinftige Geschichte erscheint, steht an Rang
und Bedeutung gleich da sub specie aeterni, nédmlich in «ewiger
Gegenwart»?!. Es besagt gewill ungemein viel, dafl der Philosoph
Barth letztlich auf eine mystische Vokabel greift.

Julia Gauss, Basel

1 Ebd., S. 264.
20 Ebd., S. 285f.
21 Ebd., S. 291.



	Das Problem der Geschichtsphilosophie bei Heinrich Barth

