Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 2

Artikel: Die 6kumenische Bewegung in orthodoxer Sicht
Autor: Timiadis, Emilianos

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878685

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878685
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die skumenische Bewegung
in orthodoxer Sicht*

Die letzten Begegnungen des Oberhauptes der Orthodozie, des
Patriarchen Athenagéras, mit dem Papst, den Patriarchen von Ser-
bien, Ruménien und Bulgarien, dem Weltkirchenrat und dem Erz-
bischof der anglikanischen Kirche diirfen nicht nur als formelle
Hoflichkeitsbesuche erklért werden. Ihr Ziel war einerseits die Festi-
gung der Beziehungen unter den Griechisch-Orthodoxen und ande-
rerseits die Forderung der Kirchenunion.

Wir sind geteilt in einem Augenblick, in dem die Menschheit eine tiefe
Krise durchmacht, und die Wiedervereinigung aller Christen in der Welt,
die Botschaft des Evangeliums in Afrika und Asien ist verhindert wegen
unserer Spaltung. Es ist das Postulat der Zeit und der Wille Gottes und der
Menschen, dafl die Ursache unserer Teilung ausgeléscht wird und die Liebe
wiederkehrt.

Um dies zu verwirklichen, benétigt Gott aber die Menschen. Er mobilisiert
das Feuer und den Enthusiasmus der ehrfiirchtigen und tapferen Seelen, um
dieses groBle und schwierige Werk zu vollbringen. Wie kénnen HaB, Feind-
schaft, Voreingenommenheit, Fanatismus von Jahrhunderten und MiG-
trauen ausgeloscht werden? Ein Christentum ohne Liebe bedeutet Zusam-
menhanglosigkeit, ist undenkbar. Und deshalb gibt es jederzeit Pioniere der
Verséhnung.

Das, was uns verbindet, ist so viel mehr als das, was uns trennt. Wir
haben den gleichen Erloser, das gleiche Evangelium, den gleichen Glauben.
Es ist nicht richtig, dafl wir unsere verschiedenartigen Ansichtspunkte so

1 Der Verfasser, Metropolit Emilianos Timiddis, ist Bischof von Calabria
und stidndiger Vertreter des Okumenischen Patriarchats von Konstantinopel
beim Weltkirchenrat in Genf. Wir nahmen die Gelegenheit wahr, anléaflich
der Vollversammlung des Weltkirchenrates in Uppsala 1968 seinen Beitrag
zur Bewegung der Kirchenunion deutsch zu tibersetzen, damit ein weiterer
Kreis von Nicht-Orthodoxen verantwortlich und aus erster Hand iiber dieses
aktuelle Thema orientiert wird. Die Orthodoxen Kirchen mit 161 Dele-
gierten bildeten die stérkste Gruppe unter den 800 Delegierten in Uppsala
(Lutheraner und Reformierte je 122 Delegierte). Insgesamt waren in Uppsala
19 Orthodoxe Kirchen mit einer Mitgliedschaft von ca. 200 Millionen ver-
treten, wihrend 1948 bei der Griindung des Weltkirchenrates in Amsterdam
4 Orthodoxe Kirchen mit 13 Vertretern anwesend waren. Dabei hatte sich
die als Auftakt zu Uppsala am 9.—14. Juli 1968 in Chambesy gehaltene Kon-
ferenz der Orthodoxen Kirchen auch intensiv fiir einen theologischen Dialog
mit der Rémisch-Katholischen und allen anderen Kirchen eingesetzt. Panos
Lampsides, Basel.



E. Timiddis, Die 6kumenische Bewegung in orthodoxer Sicht 107

stark hervorheben und dabei so viele gemeinsame Punkte tuibersehen. Mit
gutem Willen von allen Seiten, durch die Aufkldrung der Glaubigen und mit
der Hilfe Gottes wird es moglich sein, den Weg der Wahrheit zu finden, so
daB die Kirche eine Herde werde, deren Hirt und Haupt Christus ist.

Die Reise des 6kumenischen Patriarchen hatte also keinen touri-
stischen Charakter. Zum ersten Male in der Geschichte stattet Seine
Heiligkeit den andern Kirchen einen Besuch ab. Er ist der Triger
der Versohnungsbotschaft. Uberall wird er mit allen Ehren empfan-
gen, weil die Katholiken wie auch die Protestanten der Streitig-
keiten iiberdriissig sind und Durst haben nach Verbriiderung.

Die Kirchenunton wird sicher viele Stadien durchmachen. Be-
stimmt wird sie nicht von einem Tag auf den andern erreicht. Es
braucht Zeit und viel Arbeit seitens des Klerus und der Laien. Das
Schisma hat auch stufenweise begonnen, und ohne Zweifel trugen
sowohl theologische als auch nichttheologische Umstinde dazu bei.

Unsere heutige Epoche verlangt eine Therapie des Ubels. Wir sollen im
Geiste der Liebe und des Schmerzes um den Skandal der Teilung unsere
schon begonnenen Bemiihungen, die zur Versohnung fiihren, vereinigen. Die
katholische Kirche hat schon einen mutigen Schritt unternommen. Mit dem
Vatikanischen Konzil bemiihte sie gich, neue Horizonte zu 6ffnen. Zum ersten
Mal streckte sie den andern Kirchen mit viel Wiarme eine verséhnende
Hand entgegen und zeigte ihre Bereitschaft zur Mitarbeit. Zum ersten Mal
hatten wir Orthodoxe das Privileg, im Konzil als Beobachter dabei sein zu
diirfen und unsere Bemerkungen frei zum Ausdruck zu bringen. — Jedes
Konzil engagiert uns alle fiir eine gemeinsame Aktion. Der Ceist und die
edlen Visionen des Vatikanischen Konzils miissen weitergefithrt werden.
Dies gilt auch fiir das kommende Panorthodoxe Konzil.

Wichtig ist es, die Situation objektiv zu studieren. Deshalb ist es
notwendig, dafl von allen Seiten gemeinsam der Versuch zur Ent-
spannung unserer Beziehungen unternommen wird und die ur-
spriinglichen Griinde der Spaltung bestimmt werden.

Die Unwissenheit beider Seiten iiber die theologische Evolution trug viel
zu unserer Spaltung bei. Diese theologische Evolution ergab sich aus be-
stimmten historischen Notwendigkeiten und Umstinden, wie z.B. der
Isolierung der Kirchen, die aus politischen Grinden und wegen der Ent-
fernung der Theologen im Osten und Westen entstand. Ferner kann man die



108 E. Timiddis, Die 6kwmenische Bewegung in orthodozer Sicht

Ausdrucksschwierigkeiten erwihnen wie auch die Schwierigkeiten in der
Interpretation der theologischen Begriffe. Denn es war schwer, im Latein die
genauen griechischen Begriffe des orthodoxen Dogmas zu finden, falls sie
tuberhaupt existierten. Dann gab es im Westen Einmischungen und Angriffe
von weltlichen Méchten, Herrschern, Konigen gegen den Papst. Der Papst
war gezwungen, seinen Herrschaftsbereich auszudehnen. Seine Aufgabe be-
kam einen irdischen Charalkter, und er verkérperte auch eine weltliche Macht.
In diesem Licht muf3 das Primat studiert werden.

So machten die historischen Verhéltnisse in Byzanz und das Leben unter
dem tirkischen Joch die orthodoxen Bischofe zu Ethnarchen ; eine Tatsache,
die im Westen nicht begriffen wurde, die bis heute fiir die Nichtorthodoxen
so fremd ist und sogar als Skandal angesehen wird.

Jede christliche Synode, welcher Konfession sie auch angehoéren
mag, hat eine gesegnete Aufgabe, wenn sie sich bemiiht, sich ihrer
Epoche ebenbiirtig zu zeigen. Sie soll in der Praxis beweisen, dal
sie ihre Mentalitidt dndern kann, so daf} ihre 6kumenische Breite wie
auch ihre guten Absichten nach allen Richtungen fiihlbar werden.

Der schwierigste Kampf des Vatikanischen Konzils wie auch jedes Konzils
bestand darin, herauszufinden, wie man diese schwankende, unruhige und
gegen den Geist gerichtete Welt gewinnen kann. Diese beunruhigenden
Symptome unserer Welt verstérken das, was in diesem Zusammenhang der
dénische Philosoph Kierkegaard in bezug auf die Dekadenz unserer Zivilisa-
tion sagte: «Kann das Christentum nach all dem eigentlich noch irgendeinen
Dienst erweisen?» Seine Frage ist nicht tibertrieben, weil auch heute, wie
damals, der Glaube von allen Seiten bekdmpft wird, nicht nur von den aus-
gesprochen Gottlosen und Gottesleugnern, sondern meistens von den eigenen
Kindern der Kirche, von uns selbst, die wir als Glaubige gelten. Unvorstellbar
ist der Schaden und die Gleichgiiltigkeit. Gemeinsam haben wir die Pro-
bleme, gemeinsam sollen auch unsere Bemiihungen sein.

Die panhumane Mitarbeit ist ein ethisches Postulat, und in dieser
Hinsicht bedeutete die Begegnung der beiden Oberhidupter von
Rom und Konstantinopel viel.

Der 6kumenische Patriarch Athenagéras besuchte nach seiner Be-
gegnung mit Papst Paul VI. in Rom den Sitz des Weltkirchenrates
in Genf. Er wurde dort herzlich und mit Begeisterung empfangen.
Der Generalsekretdr des Weltkirchenrates hob bei diesem Anlal
den Beitrag des Patriarchats von Konstantinopel zur Bewegung
der Kirchenunion hervor. Fiir die Protestanten bedeuten die An-
wesenheit, der Beistand und die Anteilnahme der orthodoxen Kir-
che am Okumenismus eine Notwendigkeit. Seine Heiligkeit der
Patriarch Athenagéras machte in seiner Antwort darauf aufmerk-



H. Timiddis, Die ékumenische Bewegung in orthodoxer Sicht 109

sam, dafl der Weltkirchenrat sich nicht auf den bis heute errungenen
Erfolgen ausruhen solle, denn sonst bestehe die Gefahr, dall die
Bewegung der Okumene stagniere.

Jeder nimmt im Weltkirchenrat Rucksicht auf die Ansichten der andern.
Es besteht kein MiBtrauen, und wir alle versuchen, uns uiber die Tradition
und die Brauche der andern zu informieren. Von besonderer Bedeutung ist
die Anwesenheit der Orthodoxen Kirchen, denn ohne sie wire keine dku-
menische Bewegung denkbar gewesen. Dies wurde iibrigens immer wieder
sowohl vom friheren als auch vom jetzigen Generalsekretar des Welt-
kirchenrates betont. Die Anwesenheit der Orthodoxen Kirche im Welt-
kirchenrat darf jedoch nicht passiv und statisch sein. Die Vertreter der
griechisch-orthodoxen Kirche sollen jedes Mal, wenn sie an einem Kongrel3
teilnehmen, den Geist und das Bekenntnis zur Tradition der friheren 6ku-
menischen Synoden mit Liebe zum Ausdruck bringen.

Beim letzten Vatikanischen Konzil vertraten wir das Patriarchat
von Konstantinopel, und es war das erste Mal in der Geschichte,
daf3 Beobachter der orthodoxen Kirche an einem katholischen Kon-
zil erschienen.

Nach dem Konzil von Florenz, 1439, existierte kein Kontakt mehr zwi-
schen Rom und Konstantinopel. Es herrschen absolutes Schweigen, Kélte
und MiBtrauen. Kein Versuch wird unternommen, diese Spaltung zu tiber-
briicken, denn von beiden Seiten fehlt der gute Wille. Es folgt die Zeit der
tlirkischen Unterjochung, welche noch mehr Dunkelheit bringt, und jede
Kirche folgt ihrem eigenen Schicksal. Es wird in einem leidenschaftlichen
Ton mit dem Degen der Theologie gefochten. Jede Kirche versucht, die
offentliche Meinung noch mehr zu vergiften und die vorhandenen Unter-
schiede noch mehr zu vergroBern. Es werden gegenseitig Verdammungen
und Vorwiirfe ausgetauscht. Zu selten erscheinen Werke, welche das Ziel
haben, das zu betonen, was uns verbindet, anstatt das, was uns trennt.

Bei der Einladung zum 1. Vatikanischen Konzil, 1868, richtete der Papst
Pius IX. an die griechisch-orthodoxe Kirche einen Brief, der unannehmbar
war. In einem Ton des Hochmuts und der Uberlegenheit gehalten, verur-
sachte er nur Zorn. Der Papst verlangte eine Riickkehr, eine Unterwerfung
und meinte, daB sich die orthodoxe Kirche in einem Irrtum befdnde. Dieser
ungliickliche Versuch trug dazu bei, dal kein Nichtkatholik am Konzil
teilnahm.

Nach der Einladung des Vatikans zum 2. Konzil 1962-65 iiber-
legte sich die griechisch-orthodoxe Kirche, ob sie Beobachter nach
Rom senden sollte. Das 6kumenische Patriarchat hat dann mit einer
tapferen Initiative die anderen autokephalen Kirchen daran er-
innert, dafl in der heutigen Zeit vor allem die Liebe, die Vergebung,



110 H. Timiddis, Die ékumenische Bewegung in orthodoxer Sicht

das Vergessen der Vergangenheit in den Vordergrund gestellt und
eine neue Periode briiderlicher Mitarbeit begonnen werden sollte.

Zu Beginn des Vatikanischen Konzils wurden Archimandriten
als Beobachter des Patriarchats nach Rom gesandt. Um aber der
vierten und letzten Periode des Vatikanischen Konzils mehr Bedeu-
tung zu verleihen, winschte der 6kumenische Patriarch von Kon-
stantinopel, dal3 zuséitzlich noch ein Bischof daran teilndhme. Das
ist ein Beweis dafiir, wie sehr diese Wendung in der Mentalitéit der
katholischen Kirche, die Weitsicht und der gute Wille, der Beitrag
zum Dialog der Liebe, des Friedens und der Mitarbeit geschétzt
wird. Wie befinden uns infolgedessen in einer neuen Periode der Be-
ziehungen zwischen den beiden Kirchen. Als Beobachter nahmen wir
ganz unverbindlich an den Verhandlungen des Konzils teil. Uber-
dies wurden wir von Kardinidlen und anderen Geistlichen zu einem
Dialog eingeladen und um Kritik und AuBerung unserer Meinung
gebeten.

Dem Verhéltnis der orthodoxen Kirche zu Rom wie auch zur
okumenischen Bewegung liegt ein Geist der Weitsicht und der Brii-
derlichkeit zugrunde.

Niemals blieb unsere Kirche im Laufe der Jahrhunderte den andern
Kirchen gegeniiber gleichgiiltig, nicht einmal den Mohammedanern gegeniiber.
Es gentigt, wenn wir uns an die Versuche von Byzanz 1118 bis 1439 erinnern,
den Zwist zu tiberbricken und das Schisma mit dem Westen zu vermeiden.
Aber auch nach dem Fall von Konstantinopel zogerte das 6kumenische Pa-
triarchat — wenn die Verhéltnisse es erlaubten — nie, mit den Vertretern des
Protestantismus in Kontakt zu kommen. In keinem Fall erscheint unsere
Kirche isoliert und kiihl.

Einen entschlossenen Vorsto3 gab in unserem Jahrhundert die berihmte
Botschaft des dkumenischen Stuhls von 1920, welche die andern Kirchen
zu einer Anniherung und Verbindung aufrief, damit stufenweise die ersehnte
Union der Kirchen ermdoglicht werde. Seit damals ist die orthodoxe Kirche
an jedem christlichen Kongre3 anwesend. Sie gebraucht das Rednerpult
dazu, um briiderlich und nicht polemisch iiber das Dogma der orthodoxen
Kirche zu berichten und um jede Voreingenommenheit gegen uns aufzu-
l6sen. Zugleich gewinnen wir viel aus der Erfahrung und der praktischen
Arbeit der andern.

Wenn man die Protokolle der verschiedenen Kirchensynoden liest, die
1948 in Amsterdam, 1954 in Evanston, 1961 in New Delhi, 1968 in Uppsala
stattgefunden haben, dann wird man sehen, mit wieviel briiderlicher Liebe



L. Tvmiddis, Die ékumenische Bewegung in orthodoxer Sicht 111

die Vertreter der verschiedenen Konfessionen gemeinsame Themen, gemein-
same Sorgen, gemeinsame Probleme besprechen und wie sie sich bemiihen,
einen Weg gemeinsamen Marschierens zu finden. Noch nie hat sich eine
Isolierungspolitik als niitzlich erwiesen. Wir haben kein Recht, unsere ge-
erbten Schétze nur fur uns zu besitzen. Wir sind den andern die Wieder-
herstellung der Einheit schuldig, den andern, ob sie uns nah oder fern stehen.

Doch gab es einst und gibt es noch heute manche Leute, die im
Blick auf die Niitzlichkeit der Teilnahme unserer Kirche am Welt-
kirchenrat nicht gleicher Meinung sind. Sie denken, eine solche
Teilnahme sei nachteilig und auch gefdhrlich. Wenn diese Anhénger
einer Isolierung der orthodoxen Kirche ihre Zweifel dullern, er-
scheint ihre Zuriickhaltung gegeniiber der katholischen und prote-
stantischen Kirche nicht ganz unbegriindet. Sie sagen: «Alle, welche
uns aufrichtig kennenzulernen und sich mit uns zu vereinigen wiin-
schen, sind willkommen. Unsere Kirche mit all ihren Schétzen bleibt
offen und zugénglich.» Ferner behaupten sie, dafl die Friichte der
Besprechungen auf Skumenischer Ebene unbedeutend und nicht
die erwarteten seien.

Wohl kann man als Mensch solche und dhnliche Dinge behaupten.
Es gibt aber auch die andere Seite: das Gebot Gottes. Auch
Christus hat sich fiir die aullerhalb Stehenden eingesetzt. Er hat fiir
sie gebetet. Er sah, dal} es notwendig war, dafl auch die Schafe, die
sich aullerhalb der Herde befinden, zuriickkehren. Daran hat er in
den traurigsten Momenten seines Lebens auf Erden gedacht. Eine
heilige Sehnsucht, die fiir uns alle lehrreich sein sollte.

Die 6kumenische Bewegung stellt also zwei Aspekte dar, zwei
Seiten, nicht als Gegensitze, sondern als Ergédnzungen. Alle Zweifel
und auch die Losung des Dilemmas miissen in diesem Licht betrach-
tet werden. Wie kann jener, der zur orthodoxen Kirche gehort, wel-
che die Erfilllung der Wahrheit trigt, zusammen mit Getrennten,
deren Kirchenlehre so verschieden ist, beten und arbeiten ?

Jesus hat die Antwort gegeben, indem er selber fiir die aullerhalb
Stehenden gebetet hat. Wenn wir nicht tiir die Union aller beten,
dann sind wir nicht seine echten Jiinger. Denn, wihrend die Kirche
auf Grund der heiligen Mysterien ihre Einheit bewahrt, da sie von
Gott stammt, so ist sie in Wirklichkeit geteilt, weil sie aus Menschen
besteht.

Diese Wirklichkeit sehen wir im kritischsten Augenblick des Le-
bens Christi, in seiner Passion. Die Einheit der Kirche befand sich



112 E. Timiddis, Die 6kumenische Bewegung in orthodoxer Sichi

in Gefahr. Das spiirte er, und er sah die Zukunft voraus. Er kannte
ja genau den instabilen Charakter seiner Apostel: die Inkonsequenz
des Judas, den Jihzorn des Petrus, das MiBtrauen des Thomas, die
Geltungssucht der Sohne des Zebeddus. Deshalb war er bei ihnen,
um sie zusammenzuhalten. Und er betete: «Heiliger Vater, erhalte
sie in deinem Namen, die du mir gegeben hast, dal} sie eins seien
gleich wie wir» (Joh. 17, 11). Wie ein Vater von vielen Kindern, der
sich im Todeskampf befindet, Angst hat, dafl seine Erben Streit be-
kommen, so ahnte Christus den Schaden, den die Menschen seinem
Werk zufiigen wiirden.

Kaum ging Christus aus dem irdischen Leben, so erschienen Pseudolehrer,
welche irregefithrt wurden und die andern irrefiihrten. Diese wurden nach
dem Pfingstfest in alle Richtungen zerstreut und besuchten verschiedene
Lander. Dort begegneten ihnen andere Welten und Kulturen. Es war daher
unvermeidlich, daB sich Konflikte und MiBverstdndnisse ergaben.

Das bestétigt tibrigens auch die Apostelgeschichte. Solange die erste Ge-
meinde ihren Sitz in Jerusalem hatte, in der Umgebung von Palistina, waren
alle «wie ein Herz, und sie hatten alles gemeinsam». Als das Evangelium mit
griechisch sprechenden Juden in Kontakt kam, entstanden die ersten Risse
in der Einheit. Immer war es notig, Zugestédndnisse zu machen, um die Ein-
heit wiederherzustellen. Nie war die Aufrechterhaltung der Kircheneinheit
leicht. Solange die Einheit besteht, liuft sie Gefahr, wegen nichts in Stiicke zu
zerfallen, wegen menschlichen Hochmuts, menschlicher Arroganz, Herrsch-
sucht, und Leidenschaft. Und wenn die Einheit einmal bricht, dann ist es
schwer, sie wiederherzustellen.

Trotz alldem kann die Kirche angesichts dieser Zerstiickelung
nicht gleichgiiltig bleiben. Es ist die Pflicht der Kirche, ihre abge-
trennten Glieder wieder zu vereinen. Dieses Werk der Vereinigung
verlangt grofle Kunst, Geschick, viel Geduld und Nachsicht, unbe-
grenzte Liebe und Aufopferungsgeist. Darin liegt gerade die Aufgabe
der sogenannten ckumenischen Bewegung. Deshalb durfte sich die
orthodoxe Kirche auf Grund ihrer Natur nicht davon distanzieren.
Sie beeilt sich, um bei der Wiedervereinigung ihrer Teile mitzuhel-
fen. Sie betet fiir die Einheit aller, aber sie arbeitet auch dafiir.

In letzter Zeit gab es manche Konservative, welche sich gegen die Oku-
mene richteten und denen der Besuch des Patriarchen in Rom miBfiel. Sie
beziehen sich auf die Kanones der Apostel 45, 46, 65 und diejenigen des
Konzils von Laodizea 6, 9, 32, 33, 37 betreffend das Nichtzusammenbeten
mit Andersgldubigen. — Welches ist der tiefste Sinn dieser Kanones? Es ist
klar, daf3 sich das Verbot nicht auf ein Zusammenbeten oder eine Diskussion
mit Andersgldubigen bezog, sondern nur auf einen Kontakt in bezug auf die



E. Timeddis, Die 6kumenische Bewegung in orthodoxer Sticht 113

Mysterien. DaBl die heiligen Kanones nicht den Kontakt mit Hiretikern ver-
bieten, sondern ihn im Gegenteil empfehlen, geht aus dem 99. Kanon des
Konzils von Karthago hervor. Dieser lautet: «Jeder ist verpflichtet, die
Fihrer der Donatisten aufzusuchen, mit ihnen zu diskutieren und eine Art
Verbriiderung zu schaffen.»

Auch die Kirchenvéter kamen iibrigens — obwohl sie vom Dogma und
der heiligen Tradition nichts opferten — den Schismatikern und den Anhéingern
von Irrlehren mit menschlicher Liebe entgegen. Sie wiinschten, da@ sich die
Liebe und nicht der Fanatismus und der Hall durchsetzten. Sie wiederholten,
daB Christus fir uns alle gestorben ist. Der heilige Chrysostomus predigte :
«Weil es einen Christus gibt, gibt es auch nur eine Wahrheit» (46. Predigt
uber Matth.).

Wir werden unsere Bande mit den andern Kirchen nicht abbre-
chen, indem wir ihnen Verachtung und Abneigung entgegenbringen.
Das ist kein geeigneter Ausdruck fiir eine wiirdige Haltung. Alle
Kirchenviter verurteilen eine solche Einstellung. Wir sollen unsere
Briider nicht verachten, weil sich ihre Vorfahren aus historischen
Griinden von der ¢einen katholischen Kirche» entfernten, ein
Schisma, eine Trennung, eine Tatsache, fiir die sie selber nicht ver-
antwortlich waren. Wir diirfen sie weder beschimpfen noch verab-
scheuen. Aus der Einstellung unserer Kirchenviter und Theologen
zeigt sich, dafl eine Distanzierung, eine Isolierung von einem auf-
bauenden Dialog mit Andersgldubigen fir das Gewissen der Kirche
unannehmbar war. Dies wurde als nicht passend betrachtet zum
Gebot der Liebe und der Sympathie zum Nichsten, der das Eben-
bild Gottes ist.

Die Liebe Christi erinnert uns an die Pflicht, vom Rednerpult der
Kongresse aus die unverfilschte Wahrheit zu bezeugen und nach
allen Seiten zu betonen. Wir sollen mit den andern Kirchen an einer
Losung so vieler gemeinsamer Probleme mitarbeiten. Wir sollen vor
allem immer wieder deutlich und vermehrt auf die Dinge hinweisen,
die uns verbinden, anstatt auf jene, die uns trennen. Wir sollen die
hermetisch verriegelten Tore der orthodoxen Burg 6ffnen und auf
die Ebene des aufrichtigen 6kumenischen Dialogs hinabsteigen, aus-
geriistet wie Moses und in Ubereinstimmung mit dem ckumenischen
Geist der orthodoxen Theologie.



114 E. Timiadis, Die ékumenische Bewegung in orthodoxer Sicht

Verschiedene Umstéinde brachten die Lehrer und Priester unserer
Kirche im Laufe der Geschichte dazu, Beziehungen mit Nicht-
orthodoxen anzukniipfen. Sie blieben dabei dem Gedanken, eine
isolierte Auffassung iiber den Glauben zu vertreten, fern und dis-
kutierten in Frieden und Liebe mit Katholiken und Protestanten.

Die Grofiziigigkeit, das «weite Herz», wie es der Apostel Paulus in
seinem 2. Kor. nennt, ist eine besondere Tugend der Orthodoxie. Die
geographische Lage jener alten Sitze der sogenannten apostolischen
Kirchen im Mittelmeerraum, der internationale Charakter der Kul-
turen, welche in jenen Wiegen entstanden, beeinfluliten in nicht
geringem Malle die Diskussionsmethode iiber Dogmen und inspirier-
ten eine demokratische Atmosphére und einen freien Dialog.

Man soll sich an den Predigten, die der Apostel Paulus in Athen hielt, ein
Beispiel nehmen: Wie taktvoll leitet er doch sein Thema ein. Er schligt
nicht zu, er beleidigt nicht, er beriithrt ihre heidnischen Anschauungen nicht.
Alles, was das Evangelium mit der alten Welt verbindet, betrachtet er als
Inspiration Gottes. Dies allein gentigt ihm, um seine Horer auf dem Areopag
zu loben. Er beharrt auf den gemeinsamen Punkten. Sie bilden den Aus-
gangspunkt, von welchem aus er zur Predigt iiber die Auferstehung gelangt. —
Wir tiberspringen die Jahrhunderte. In Alexandrien vernichtet eine Epidemie
die Bevdlkerung. Die Opfer sind meistens Heiden. Trotzdem kommt ihnen
der Bischof Dionysius mit einer groBen Zahl von Priestern und Laien zu
Hilfe. Er diskutiert mit ihnen ohne HalBl und Fanatismus; die Liebe ist es,
die den Ton angibt. — Wir kommen zu den Tagen von Genadios Scholarios,
dem Patriarchen von Konstantinopel. Nach der Einnahme von Konstan-
tinopel durch die Tiirken ist er der Meinung, da die Aufgabe der Kirchen
sich nicht auf die Orthodoxen beschrinken durfe. Mohammed, der Eroberer,
verlangt von ihm einen kurzen Bericht tiber den Glauben. Viele Muselmanen
fithren mit ihm wiederholt theologische Gespriiche, welche wiederum ohne
Haf und Fanatismus stattfinden. Diese Einstellung soll man nicht der Tat-
sache zuschreiben, dafl der Patriarch der Besiegte war und sich infolgedessen
gezwungen fiihlte, sich ruhig zu verhalten. Dag freie Berichten tber unsere
geistigen Werte bildet ein charakteristisches Kennzeichen der Orthodoxie,
noch konkreter der «Katholizitét».

Was meinen wir, wenn wir uns zu unserer heiligen Kirche, «einer
heiligen katholischen und apostolischen Kirche» bekennen? Nichts
anderes, als daf3 die Kirche in bezug auf ihre Lehre nicht lokal und
geographisch gebunden ist. Sie macht keine nationalen und keine
rassischen Unterschiede. Sie arbeitet, um ihre Botschaft in der gan-
zen Welt zu verbreiten, mit Takt und Entgegenkommen, mit Me-



E. Timidadis, Die 6kuwmenische Bewegung in orthodoxer Sicht 115

thode und mit einer Sprache, die dem Horer angepalit ist. Es ist
keine Ubertreibung, wenn wir die «Katholizitdt» der Kirche mit der
Mitteilbarkeit als identisch betrachten.

Wir alle murmeln doch von Kind an dieses «ich glaube an eine
katholische Kirche». Und wenn die Umstinde und unsere christ-
lichen Briider uns einladen, ihnen zu berichten, was wir glauben und
wie dieser Glaube sich entfaltete, dann schlieBen wir trotzig Ohren
und Mund. Man schreibt und anathematisiert. Es hei3t, daf3 unsere
Wiirde durch solche Besprechungen mit Nichtorthodoxen verletzt
wird. Man stot sich an einfachen Ausdriicken der Freundschaft.
Man vergiit, dal es Zeit ist, das Eis der UngewiBheit auf beiden
Seiten zu brechen. Auf welch andere Art wére es moglich, die Nicht-
orthodoxen fiir uns zu gewinnen?

Es gab traurige Zeiten, in welchen eine bedeutungsvolle Arbeit zur For-
derung der Beziehungen zu anderen Kirchen nicht erlaubt war. Man muflte
abwarten, man muBte den Glauben bewahren und ihn verteidigen. Wenn
auch damals die Rolle der Kirche tatsdchlich diejenige eines Wichters vor
bestehenden Gefahren war, so ist es heute nicht mehr richtig, nur diese eine
Rolle hervorzuheben. Gewil ist die Kirche auch Wichter. Sie ist aber zu-
gleich Lehrer. Sie ist Amme und Mutter. Eine chronische Verteidigung, ein
fortwahrendes Sichwehren bedeutet eine mifiglickte Verteidigung, ein Nicht-
bestehen von Leben.

Wir stehen noch immer unter dem EinfluB jener Phobie. Es gibt Leute,
welche wollen, daf3 die Orthodoxie sich innerhalb einer Verteidigungszone
bewegt und dall sie ohne Sauerstoff lebt, in einer dauernden Abwehr. Als
ob es nicht andere dringendere Pflichten gibe! Wir lenken die Aufmerksam-
keit unseres Volkes auf nicht bestehende Feinde, indem wir ihre Macht ver-
groflern, selbst dort, wo sie nur mit Mithe und Not existieren. Das heutige
religiose Erwachen der Orthodoxie ist nicht nur eine Frucht der Verteidigung.
Der zeitgenossische Aufbruch muf3 auf die Arbeit und die Aufklarung der
Orthodoxen und der Andersglaubigen zuriickgefithrt werden, auf ein leben-
diges Predigen, auf einen gemeinsamen Kreuzzug zur Ubermittlung aller
Wahrheiten als Lehre und auch als Erlebnis. Wehe uns, wenn es nicht so wére.

Das ist eine bedeutungsvolle Lektion, welche uns die andern Pflichten der
Kirche ins BewuBtsein ruft. Wir miissen dazu beitragen, da3 auch diejenigen,
welche sich der 6kumenischen Bewegung angeschlossen haben, aber welche
uber uns nicht genug informiert sind, unsere Schéitze kennenlernen. Denn
leider waren wir selber dazu nicht geniigend bereit.

Das unschétzbare Erbe unserer Kirchenviiter wurde uns nicht
anvertraut, um verborgen und begraben zu werden. Das Talent
mull vermehrt, verwertet und weitergegeben werden. Die Pflicht
aller Christen besteht darin, daf sie die heiligen Schétze ihres Glau-



116 E. Timiddis, Die okumenische Bewegung in orthodoxer Sicht

bens jedem zur Verfiigung stellen, der es wiinscht, ganz gleich wer
er sei und wo er lebe. Wir miissen immer bereit sein, den Dialog zu
fiithren. In Christus gibt es keinen Unterschied zwischen Ost und
West. Anspruch auf ein Kennenlernen der orthodoxen Kirche haben
alle Kontinente, alle Nationen, alle Rassen, alle Volker, alle Kon-
fessionen. Dies um so mehr, als wir in einer Zeit leben, in welcher
die Volker innerhalb eines Tages Kontakt aufnehmen und sich
leichter denn je begegnen kénnen.

Dieses okumenische Bewulltsein, dieses okumenische Gewissen
soll eine dringende Mission sein, in welche nicht nur die in der
Fremde Weilenden, die Theologen und Priester eingeweiht werden,
sondern auch diejenigen, welche die Bestimmung der Orthodoxie
engstirnig und kurzsichtig zu betrachten pflegen. Die Letztgenann-
ten vergessen dabei jene Eigenschaft der Kirche, welche der Heilige
Irendus wie folgt beschreibt: «Sie soll von einem Ende der Erde bis
zum andern ausgedehnt werden.»

Das groBe Schisma zwischen Rom und Konstantinopel fand nicht auf
einmal statt. Es gingen Auseinandersetzungen, Proteste, Verddchtigungen,
Abweichungen und falsche Auslegungen voraus. So wie der Kranke sich nicht
sofort ins Bett legt, sondern erst nach einer Reihe von krankhaften Sympto-
men, so entwickelten sich in menschlicher Hinsicht auch. die Schwierigkeiten
im Leib der Kirche erst nach und nach. Das unnachgiebige Verhalten des
Kardinals Humbert, die Einmischungen des byzantinischen Hofes und vieler
anderer Politiker machten die schon getribte Atmosphére noch dunkler.
Es muBl von den Kirchen anerkannt und zugegeben werden, dafl Michael
Kerularios, der Patriarch von Konstantinopel, alles unternahm, um eine Ent-
spannung herbeizufithren. Die kalten Winde hatten aber ihr verderbliches
Werk schon vollbracht. Im Jahre 1054 fand der offizielle Abbruch der Be-
ziehungen zwischen den beiden Kirchen statt. Man hat sich gegenseitig
anathematisiert. Es begann aber mit dem Anathema des ungeschickten
Kardinals Humbert, das er auf dem Altar der Hagia Sofia hinterlie3.

Was darauf folgte, ist traurig. Es fehlte das Vertrauen, die Liebe erkaltete,
die Orthodoxen begannen, den Katholiken feindlich zu begegnen, und um-
gekehrt.

Nach dem Kontakt des Patriarchen von Konstantinopel mit dem
Westen wird die Frage aufgeworfen, welches die Verantwortung der
Orthodoxie den andern Kirchen gegeniiber sei. Wenn heutzutage
gemeinsame Interessen die Staaten zwingen, ihre Streitigkeiten auf-
zuheben und die grofie panhumane Familie vorzubereiten, wieviel
mehr gilt dies fiir die Kirchen. Das beweist die Nachkriegsperiode
mit ihrer Anndherungsbewegung in allen Richtungen. Um uns lie-



E. Timiadis, Die okumenische Bewegung in orthodoxer Sicht 117

ben zu kénnen, miissen wir einander vorher kennenlernen. Die Liebe
und die Mitarbeit unter den Christen ist ein Postulat unserer Zeit.
Gemeinsame Gefahren, wie der Atheismus, die Gleichgiiltigkeit der
Christen, der Materialismus, die Armut, verlangen, dafl wir vor allem
auf das achten, was uns verbindet, anstatt auf das, was uns trennt.
Die Theologie muf3 aufhéren, polemisch zu sein. Sie soll der Liebe
und der Versohnung dienen.

Es ist tbrigens unmoglich, daf wir allein und isoliert leben koénnen, in
uns verschlossen, indem wir ignorieren und ignoriert werden. Der Lauf der
Dinge, die sozialen Umwélzungen, die Revolution in der Wissenschaft, der
Materialismus, die Begierde, die gelichteten Reihen der Gldubigen ver-
pflichten uns, den andern naherzukommen. Entweder werden wir die Welt
vereint gewinnen, oder wir laufen Gefahr, alle zusammen verlorenzugehen.
Das sind tibrigens die Beweggriinde der ékumenischen Bewegung: die Liebe
und die aufrichtige Zusammenarbeit in Christus.

Dazu kommt, dafl die Menschen heutzutage voneinander abhingig sind.
Wasg hier geschieht, findet auch an einem andern Ort einen Widerhall. Noch
mehr gilt dies fiir die Kirchen. Das mit bewundernswerten Beschliissen und
Entwirfen beendete Vatikanische Konzil eréffnet eine neue Periode, welche
auch fiir uns Orthodoxe interessant ist. Alles, was dort mit groBer Objek-
tivitédt besprochen wurde, sind auch unsere eigenen brennenden und aktuellen
Themen und Probleme. Die Kirchen diirfen sich nicht nur an die Vergangen-
heit erinnern, sondern sie sollen auch die Anspriiche der Gegenwart betrach-
ten und in die Zukunft hinausblicken.

Die Romisch-Katholische Kirche beginnt, Selbstkritik zu iiben.
Sie stellt fest, was ihr fehlt, was krankhaft ist, was der Korrektur
bedarf. Sie setzt sich mit allen Problemen auseinander. Und gerade
weil diese Probleme von so groBer Bedeutung sind, waren am Vati-
kanischen Konzil alle Konfessionen vertreten. Unter den Orthodo-
xen befanden sich als Beobachter 3 Vertreter des Skumenischen
Patriarchats von Konstantinopel, 3 des Patriarchats von Alexan-
dreien, 3 von Moskau, 1 von Bulgarien, 2 von Serbien, wie auch
Vertreter der Kopten, der Armenier und der Athiopier. Gesamthaft
waren es rund 100.

Die krankhaften Symptome in unserer Kirche und in unserem
nationalen Leben verlangen ein Erwachen, ein Herauskommen aus
dem tiefen Schlaf. Die Lage macht eine Zusammenarbeit von Kir-
che und Volk notwendig. In der 6kumenischen Epoche, in welcher
wir leben, sind gemeinsame Taten und Leistungen notwendig. — Eine
Kluft trennt uns vom Volk. Unsere Predigten werden nicht verfolgt,
sie bewegen niemanden. Unsere Kirchen ziehen nicht wie sie sollten.



118 H. Tvmiddis, Die ékuwmenische Bewegung n orthodoxer Sichi

Die Griinde dafiir sind zahlreich. Das Ubel aber nimmt dauernd
groflere Dimensionen an. Wir diirfen die kritischen Tage, in denen
wir leben, nicht ignorieren. Ein wichtiger Beitrag des Vatikanischen
Konzils ist die richtige Diagnose der kranken Welt und das Angebot
der Liebe als Heilung, die Liebe in allen Richtungen, zum Néchsten
und zum Entferntesten. Das hat der 6kumenische Patriarch von
Konstantinopel gepredigt, als er in Rom und Genf sprach. Liebe
sogar fiir die Atheisten, fiir die Buddhisten, fiir die Muselmanen, fiir
den Islam. Kein Anathema darf ausgesprochen werden, denn nur
durch die Liebe konnen die Menschen in der Welt Freunde werden.
Mit Sturheit werden wir den gleichgiiltigen Menschen noch mehr
verhérten. Auf diese Art werden wir ihn nicht gewinnen, sondern
ihn von uns entfernen.

Jede christliche Versammlung soll also Gott preisen fiir die grolen Be-
mithungen des Vatikanischen Konzils, das sich der heutigen Zeit ebenbiirtig
erwies und Zeugnis fiir eine Anderung in Mentalitit und Verhalten ablegte,
so daB der Geist der Okumenitit und der Einsatz des Vatikans fiir die Nicht-
katholiken und besonders fiir uns Orthodoxe spiirbar wird. — Der Oku-
menismus kann aber nicht einseitig zu einer dogmatischen Union gelangen.
Von Anfang an wurde die offenbarte Wahrheit gespalten, gerade weil Kélte
und Egoismus eindrangen. Die Liebe wurde durch Individualismus ersetzt.
Der Individualismus als Auflésungselement hat sich auch im Bereich des
einheitlichen Glaubens, des Dogmas, ausgewirkt. Die Héresie, das Schisma,
bedeuten das Fehlen der Liebe, der Einheit, des gemeinsamen Denkens und
einer gemeinsamen Seele. — Dal} die Einheit des Dogmas allein den Zerfall
und alle Kirchendekadenz nicht frithzeitig verhindern konnte, zeigt sich
auch in denjenigen Kirchen, in deren Schof8 Gesetzwidrigkeiten vorkamen,
die schlieBlich zur Auflésung fithrten.

Zuerst mul3 ich zu lieben beginnen. Dann erst kénnen die Streitig-
keiten in bezug auf Dogma und Interpretation aufgehoben werden.
Ohne die Liebe, mit chronischem Fanatismus und Voreingenommen-
heit wird die Verstindigung nie zustande gebracht werden. Als
einen Dialog der Liebe hat Seine Heiligkeit der Patriarch von Kon-
stantinopel die erste Phase des Okumenismus bezeichnet, und das
mit Recht. Es ist eine Notwendigkeit, dall sich die Herzen 6ffnen,
daf3 die langjdhrigen Leidenschaften ausgeloscht werden und daf
die einen die andern kennenlernen. — Dieses Fehlen der Liebe war
schwerwiegender als unsere Streitpunkte. Es verfilschte Ereignisse
und schuf beiderseitig viele Marchen. Es verdrehte Gedanken, es
unterstellte Absichten, es vergiftete Beziehungen. Und so wurde die



E. Timiddis, Die okumenische Bewegung in orthodoxer Sichi 119

Kluft nicht nur nicht kleiner, sondern vergroferte sich sogar im
Laufe der Zeit. — Die Liebe gibt mir neue Augen, um die Geschichte
zu sehen, um die Streitigkeiten zu sehen, um die Entfernungen zu
sehen. Erst dann kann derjenige, welcher entfernt ist, in einen
Néchsten umgewandelt werden.

Emilianos Timiddis, Genf



	Die ökumenische Bewegung in orthodoxer Sicht

