
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 2

Artikel: Die ökumenische Bewegung in orthodoxer Sicht

Autor: Timiádis, Emilianòs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878685

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878685
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die ökumenische Bewegung
in orthodoxer Sicht1

Die letzten Begegnungen des Oberhauptes der Orthodoxie, des

Patriarchen Athenagöras, mit dem Papst, den Patriarchen von
Serbien, Rumänien und Bulgarien, dem Weltkirchenrat und dem Erz-
bischof der anglikanischen Kirche dürfen nicht nur als formelle
Höflichkeitsbesuche erklärt werden. Ihr Ziel war einerseits die Festigung

der Beziehungen unter den Griechisch-Orthodoxen und
andererseits die Förderung der Kirchenunion.

Wir sind geteilt in einem Augenblick, in dem die Menschheit eine tiefe
Krise durchmacht, und die Wiedervereinigung aller Christen in der Welt,
die Botschaft des Evangeliums in Afrika und Asien ist verhindert wegen
unserer Spaltung. Es ist das Postulat der Zeit und der Wille Gottes und der
Menschen, daß die Ursache unserer Teilung ausgelöscht wird und die Liebe
wiederkehrt.

Um dies zu verwirklichen, benötigt Gott aber die Menschen. Er mobilisiert
das Feuer und den Enthusiasmus der ehrfürchtigen "und tapferen Seelen, um
dieses große und schwierige Werk zu vollbringen. Wie können Haß,
Feindschaft, Voreingenommenheit, Fanatismus von Jahrhunderten und
Mißtrauen ausgelöscht werden? Ein Christentum ohne Liebe bedeutet Zusam-
menhanglosigkeit, ist undenkbar. Und deshalb gibt es jederzeit Pioniere der
Versöhnung.

Das, was uns verbindet, ist so viel mehr als das, was uns trennt. Wir
haben den gleichen Erlöser, das gleiche Evangelium, den gleichen Glauben.
Es ist nicht richtig, daß wir unsere verschiedenartigen Ansichtspunkte so

1 Der Verfasser, Metropolit Emilianös Timiädis, ist Bischof von Calabria
und ständiger Vertreter des Ökumenischen Patriarchats von Konstantinopel
beim Weltkirchenrat in Genf. Wir nahmen die Gelegenheit wahr, anläßlich
der Vollversammlung des Weltkirchenrates in Uppsala 1968 seinen Beitrag
zur Bewegung der Kirchenunion deutsch zu übersetzen, damit ein weiterer
Kreis von Nicht-Orthodoxen verantwortlich und aus erster Hand über dieses
aktuelle Thema orientiert wird. Die Orthodoxen Kirchen mit 161

Delegierten bildeten die stärkste Gruppe unter den 800 Delegierten in Uppsala
(Lutheraner und Reformierte je 122 Delegierte). Insgesamt waren in Uppsala
19 Orthodoxe Kirchen mit einer Mitgliedschaft von ca. 200 Millionen
vertreten, während 1948 bei der Gründung des Weltkirchenrates in Amsterdam
4 Orthodoxe Kirchen mit 13 Vertretern anwesend waren. Dabei hatte sich
die als Auftakt zu Uppsala am 9.-14. Juli 1968 in Chambesy gehaltene
Konferenz der Orthodoxen Kirchen auch intensiv für einen theologischen Dialog
mit der Römisch-Katholischen und allen anderen Kirchen eingesetzt. Panos
Lampsides, Basel.



E. Timiàdis, Die ökumenische Bewegung in orthodoxer Sicht 107

stark hervorheben und dabei so viele gemeinsame Punkte übersehen. Mit
gutem Willen von allen Seiten, durch die Aufklärung der Gläubigen und mit
der Hilfe Gottes wird es möglich sein, den Weg der Wahrheit zu finden, so
daß die Kirche eine Herde werde, deren Hirt und Haupt Christus ist.

Die Reise des ökumenischen Patriarchen hatte also keinen
touristischen Charakter. Zum ersten Male in der Geschichte stattet Seine

Heiligkeit den andern Kirchen einen Besuch ah. Er ist der Träger
der Versöhnungsbotschaft. Überall wird er mit allen Ehren empfangen,

weil die Katholiken wie auch die Protestanten der Streitigkeiten

überdrüssig sind und Durst haben nach Verbrüderung.

1.

Die Kirchenunion wird sicher viele Stadien durchmachen.
Bestimmt wird sie nicht von einem Tag auf den andern erreicht. Es
braucht Zeit und viel Arbeit seitens des Klerus und der Laien. Das
Schisma hat auch stufenweise begonnen, und ohne Zweifel trugen
sowohl theologische als auch nichttheologische Umstände dazu bei.

Unsere heutige Epoche verlangt eine Therapie des Übels. Wir sollen im
Geiste der Liebe und des Schmerzes um den Skandal der Teilung unsere
schon begonnenen Bemühungen, die zur Versöhnung führen, vereinigen. Die
katholische Kirche hat schon einen mutigen Schritt unternommen. Mit dem
Vatikanischen Konzil bemühte sie sich, neue Horizonte zu öffnen. Zum ersten
Mal streckte sie den andern Kirchen mit viel Wärme eine versöhnende
Hand entgegen und zeigte ihre Bereitschaft zur Mitarbeit. Zum ersten Mal
hatten wir Orthodoxe das Privileg, im Konzil als Beobachter dabei sein zu
dürfen und unsere Bemerkungen frei zum Ausdruck zu bringen. — Jedes
Konzil engagiert uns alle für eine gemeinsame Aktion. Der Geist und die
edlen Visionen des Vatikanischen Konzils müssen weitergeführt werden.
Dies gilt auch für das kommende Panorthodoxe Konzil.

Wichtig ist es, die Situation objektiv zu studieren. Deshalb ist es

notwendig, daß von allen Seiten gemeinsam der Versuch zur
Entspannung unserer Beziehungen unternommen wird und die
ursprünglichen Gründe der Spaltung bestimmt werden.

Die Unwissenheit beider Seiten über die theologische Evolution trug viel
zu unserer Spaltung bei. Diese theologische Evolution ergab sich aus
bestimmten historischen Notwendigkeiten und Umständen, wie z. B. der
Isolierung der Kirchen, die aus politischen Gründen und wegen der
Entfernung der Theologen im Osten und Westen entstand. Ferner kann man die



108 E. Timiâdis, Die ökumenische Bewegung in orthodoxer Sicht

Ausdrueksschwierigkeiten erwähnen wie auch die Schwierigkeiten in der
Interpretation der theologischen Begriffe. Denn es war schwer, im Latein die

genauen griechischen Begriffe des orthodoxen Dogmas zu finden, falls sie

überhaupt existierten. Dann gab es im Westen Einmischungen und Angriffe
von weltlichen Mächten, Herrschern, Königen gegen den Papst. Der Papst
war gezwungen, seinen Herrschaftsbereich auszudehnen. Seine Aufgabe
bekam einen irdischen Charakter, und er verkörperte auch eine weltliche Macht.
In diesem Licht muß das Primat studiert werden.

So machten die historischen Verhältnisse in Byzanz und das Leben unter
dem türkischen Joch die orthodoxen Bischöfe zu Ethnarchen; eine Tatsache,
die im Westen nicht begriffen wurde, die bis heute für die Nichtorthodoxen
so fremd ist und sogar als Skandal angesehen wird.

Jede christliche Synode, welcher Konfession sie auch angehören
mag, hat eine gesegnete Aufgabe, wenn sie sich bemüht, sich ihrer
Epoche ebenbürtig zu zeigen. Sie soll in der Praxis beweisen, daß
sie ihre Mentalität ändern kann, so daß ihre ökumenische Breite wie
auch ihre guten Absichten nach allen Richtungen fühlbar werden.

Der schwierigste Kampf des Vatikanischen Konzils wie auch jedes Konzils
bestand darin, herauszufinden, wie man diese schwankende, unruhige und
gegen den Geist gerichtete Welt gewinnen kann. Diese beunruhigenden
Symptome unserer Welt verstärken das, was in diesem Zusammenhang der
dänische Philosoph Kierkegaard in bezug auf die Dekadenz unserer Zivilisation

sagte: «Kann das Christentum nach all dem eigentlich noch irgendeinen
Dienst erweisen?» Seine Frage ist nicht übertrieben, weil auch heute, wie
damals, der Glaube von allen Seiten bekämpft wird, nicht nur von den
ausgesprochen Gottlosen und Gottesleugnern, sondern meistens von den eigenen
Kindern der Kirche, von uns selbst, die wir als Gläubige gelten. Unvorstellbar
ist der Schaden und die Gleichgültigkeit. Gemeinsam haben wir die
Probleme, gemeinsam sollen auch unsere Bemühungen sein.

Die panhumane Mitarbeit ist ein ethisches Postulat, und in dieser
Hinsicht bedeutete die Begegnung der beiden Oberhäupter von
Rom und Konstantinopel viel.

Der ökumenische Patriarch Athenagöras besuchte nach seiner

Begegnung mit Papst Paul VI. in Rom den Sitz des Weltkirchenrates
in Genf. Er wurde dort herzlich und mit Begeisterung empfangen.
Der Generalsekretär des Weltkirchenrates hob bei diesem Anlaß
den Beitrag des Patriarchats von Konstantinopel zur Bewegung
der Kirchenunion hervor. Für die Protestanten bedeuten die
Anwesenheit, der Beistand und die Anteilnahme der orthodoxen Kirche

am Ökumenismus eine Notwendigkeit. Seine Heiligkeit der
Patriarch Athenagöras machte in seiner Antwort darauf aufmerk-



E. Timiâdis, Die ökumenische Bewegung in orthodoxer Sicht 109

sam, daß der Weltkirchenrat sich nicht anf den his heute errungenen
Erfolgen ausruhen solle, denn sonst bestehe die Gefahr, daß die
Bewegung der Ökumene stagniere.

Jeder nimmt im Weltkirchenrat Rücksicht auf die Ansichten der andern.
Es besteht kein Mißtrauen, und wir alle versuchen, mis über die Tradition
und die Bräuche der andern zu informieren. Von besonderer Bedeutimg ist
die Anwesenheit der Orthodoxen Kirchen, denn ohne sie wäre keine
ökumenische Bewegung denkbar gewesen. Dies wurde übrigens immer wieder
sowohl vom früheren als auch vom jetzigen Generalsekretär des
Weltkirchenrates betont. Die Anwesenheit der Orthodoxen Kirche im
Weltkirchenrat darf jedoch nicht passiv und statisch sein. Die Vertreter der
griechisch-orthodoxen Kirche sollen jedes Mal, wenn sie an einem Kongreß
teilnehmen, den Geist und das Bekenntnis zur Tradition der früheren
ökumenischen Synoden mit Liebe zum Ausdruck bringen.

Beim letzten Vatikanischen Konzil vertraten wir das Patriarchat
von Konstantinopel, und es war das erste Mal in der Geschichte,
daß Beobachter der orthodoxen Kirche an einem katholischen Konzil

erschienen.

Nach dem Konzil von Florenz, 1439, existierte kein Kontakt mehr
zwischen Rom und Konstantinopel. Es herrschen absolutes Schweigen, Kälte
und Mißtrauen. Kein Versuch wird unternommen, diese Spaltung zu
überbrücken, denn von beiden Seiten fehlt der gute Wille. Es folgt die Zeit der
türkischen Unterjochung, welche noch mehr Dunkelheit bringt, und jede
Kirche folgt ihrem eigenen Schicksal. Es wird in einem leidenschaftlichen
Ton mit dem Degen der Theologie gefochten. Jede Kirche versucht, die
öffentliche Meinung noch mehr zu vergiften und die vorhandenen
Unterschiede noch mehr zu vergrößern. Es werden gegenseitig Verdammungen
und Vorwürfe ausgetauscht. Zu selten erscheinen Werke, welche das Ziel
haben, das zu betonen, was uns verbindet, anstatt das, was uns trennt.

Bei der Einladung zum 1. Vatikanischen Konzil, 1868, richtete der Papst
Pius IX. an die griechisch-orthodoxe Kirche einen Brief, der unannehmbar
war. In einem Ton des Hochmuts und der Überlegenheit gehalten,
verursachte er nur Zorn. Der Papst verlangte eine Rückkehr, eine Unterwerfung
und meinte, daß sich die orthodoxe Kirche in einem Irrtum befände. Dieser
unglückliche Versuch trug dazu bei, daß kein Nichtkatholik am Konzil
teilnahm.

Nach der Einladung des Vatikans zum 2. Konzil 1962-65 überlegte

sich die griechisch-orthodoxe Kirche, oh sie Beobachter nach
Rom senden sollte. Das ökumenische Patriarchat hat dann mit einer
tapferen Initiative die anderen autokephalen Kirchen daran
erinnert, daß in der heutigen Zeit vor allem die Liebe, die Vergehung,



110 E. Timi&dis, Die ökumenische Bewegung in orthodoxer Sicht

das Vergessen der Vergangenheit in den Vordergrund gestellt und
eine neue Periode brüderlicher Mitarbeit begonnen werden sollte.

Zu Beginn des Vatikanischen Konzils wurden Archimandriten
als Beobachter des Patriarchats nach Rom gesandt. Um aber der
vierten und letzten Periode des Vatikanischen Konzils mehr Bedeutung

zu verleihen, wünschte der ökumenische Patriarch von
Konstantinopel, daß zusätzlich noch ein Bischof daran teilnähme. Das
ist ein Beweis dafür, wie sehr diese Wendung in der Mentalität der
katholischen Kirche, die Weitsicht und der gute Wille, der Beitrag
zum Dialog der Liebe, des Friedens und der Mitarbeit geschätzt
wird. Wie befinden uns infolgedessen in einer neuen Periode der
Beziehungen zwischen den beiden Kirchen. Als Beobachter nahmen wir
ganz unverbindlich an den Verhandlungen des Konzils teil. Überdies

wurden wir von Kardinälen und anderen Geistlichen zu einem
Dialog eingeladen und um Kritik und Äußerung unserer Meinung
gebeten.

2.

Dem Verhältnis der orthodoxen Kirche zu Rom wie auch zur
ökumenischen Bewegung liegt ein Geist der Weitsicht und der
Brüderlichkeit zugrunde.

Niemals blieb unsere Kirche im Laufe der Jahrhunderte den andern
Kirchen gegenüber gleichgültig, nicht einmal den Mohammedanern gegenüber.
Es genügt, wenn wir uns an die Versuche von Byzanz 1118 bis 1439 erinnern,
den Zwist zu überbrücken und das Schisma mit dem Westen zu vermeiden.
Aber auch nach dem Fall von Konstantinopel zögerte das ökumenische
Patriarchat — wenn die Verhältnisse es erlaubten - nie, mit den Vertretern des
Protestantismus in Kontakt zu kommen. In keinem Fall erscheint unsere
Kirche isoliert und kühl.

Einen entschlossenen Vorstoß gab in unserem Jahrhundert die berühmte
Botschaft des ökumenischen Stuhls von 1920, welche die andern Kirchen
zu einer Annäherung und Verbindimg aufrief, damit stufenweise die ersehnte
Union der Kirchen ermöglicht werde. Seit damals ist die orthodoxe Kirche
an jedem christlichen Kongreß anwesend. Sie gebraucht das Rednerpult
dazu, um brüderlich und nicht polemisch über das Dogma der orthodoxen
Kirche zu berichten und um jede Voreingenommenheit gegen uns aufzulösen.

Zugleich gewinnen wir viel aus der Erfahrung und der praktischen
Arbeit der andern.

Wenn man die Protokolle der verschiedenen Kirchensynoden liest, die
1948 in Amsterdam, 1954 in Evanston, 1961 in New Delhi, 1968 in Uppsala
stattgefunden haben, dann wird man sehen, mit wieviel brüderlicher Liebe



E. Timiadis, Die ökumenische Bewegung in orthodoxer Sicht 111

die Vertreter der verschiedenen Konfessionen gemeinsame Themen, gemeinsame

Sorgen, gemeinsame Probleme besprechen und wie sie sich bemühen,
einen Weg gemeinsamen Marschierens zu finden. Noch nie hat sich eine
Isolierungspolitik als nützlich erwiesen. Wir haben kein Recht, unsere
geerbten Schätze nur für uns zu besitzen. Wir sind den andern die
Wiederherstellung der Einheit schuldig, den andern, ob sie uns nah oder fern stehen.

Doch gab es einst und gibt es noch heute manche Leute, die im
Blick auf die Nützlichkeit der Teilnahme unserer Kirche am
Weltkirchenrat nicht gleicher Meinung sind. Sie denken, eine solche
Teilnahme sei nachteilig und auch gefährlich. Wenn diese Anhänger
einer Isolierung der orthodoxen Kirche ihre Zweifel äußern,
erscheint ihre Zurückhaltung gegenüber der katholischen und
protestantischen Kirche nicht ganz unbegründet. Sie sagen: «Alle, welche
uns aufrichtig kennenzulernen und sich mit uns zu vereinigen
wünschen, sind willkommen. Unsere Kirche mit all ihren Schätzen bleibt
offen und zugänglich.» Ferner behaupten sie, daß die Früchte der
Besprechungen auf ökumenischer Ebene unbedeutend und nicht
die erwarteten seien.

Wohl kann man als Mensch solche und ähnliche Dinge behaupten.
Es gibt aber auch die andere Seite: das Gebot Gottes. Auch
Christus hat sich für die außerhalb Stehenden eingesetzt. Er hat für
sie gebetet. Er sah, daß es notwendig war, daß auch die Schafe, die
sich außerhalb der Herde befinden, zurückkehren. Daran hat er in
den traurigsten Momenten seines Lebens auf Erden gedacht. Eine
heilige Sehnsucht, die für uns alle lehrreich sein sollte.

Die ökumenische Bewegung stellt also zwei Aspekte dar, zwei
Seiten, nicht als Gegensätze, sondern als Ergänzungen. Alle Zweifel
und auch die Lösung des Dilemmas müssen in diesem Licht betrachtet

werden. Wie kann jener, der zur orthodoxen Kirche gehört, welche

die Erfüllung der Wahrheit trägt, zusammen mit Getrennten,
deren Kirchenlehre so verschieden ist, beten und arbeiten?

Jesus hat die Antwort gegeben, indem er selber für die außerhalb
Stehenden gebetet hat. Wenn wir nicht für die Union aller beten,
dann sind wir nicht seine echten Jünger. Denn, während die Kirche
auf Grund der heiligen Mysterien ihre Einheit bewahrt, da sie von
Gott stammt, so ist sie in Wirklichkeit geteilt, weil sie aus Menschen
besteht.

Diese Wirklichkeit sehen wir im kritischsten Augenblick des
Lebens Christi, in seiner Passion. Die Einheit der Kirche befand sich



112 E. Timiâdis, Die ökumenische Bewegung in orthodoxer Sicht

in Gefahr. Das spürte er, und er sah die Zukunft voraus. Er kannte
ja genau den instabilen Charakter seiner Apostel: die Inkonsequenz
des Judas, den Jähzorn des Petrus, das Mißtrauen des Thomas, die
Geltungssucht der Söhne des Zebedäus. Deshalb war er bei ihnen,
um sie zusammenzuhalten. Und er betete: «Heiliger Vater, erhalte
sie in deinem Namen, die du mir gegeben hast, daß sie eins seien

gleich wie wir» (Joh. 17, 11). Wie ein Vater von vielen Kindern, der
sich im Todeskampf befindet, Angst hat, daß seine Erben Streit
bekommen, so ahnte Christus den Schaden, den die Menschen seinem
Werk zufügen würden.

Kaum ging Christus aus dem irdischen Leben, so erschienen Pseudolehrer,
welche irregeführt wurden und die andern irreführten. Diese wurden nach
dem Pfingstfest in alle Richtungen zerstreut und besuchten verschiedene
Länder. Dort begegneten ihnen andere Welten und Kulturen. Es war daher
unvermeidlich, daß sich Konflikte und Mißverständnisse ergaben.

Das bestätigt übrigens auch die Apostelgeschichte. Solange die erste
Gemeinde ihren Sitz in Jerusalem hatte, in der Umgebung von Palästina, waren
alle «wie ein Herz, und sie hatten alles gemeinsam». Als das Evangelium mit
griechisch sprechenden Juden in Kontakt kam, entstanden die ersten Risse
in der Einheit. Immer war es nötig, Zugeständnisse zu machen, um die Einheit

wiederherzustellen. Nie war die Aufrechterhaltung der Kircheneinheit
leicht. Solange die Einheit besteht, läuft sie Gefahr, wegen nichts in Stücke zu
zerfallen, wegen menschlichen Hochmuts, menschlicher Arroganz, Herrschsucht,

und Leidenschaft. Und wenn die Einheit einmal bricht, dann ist es

schwer, sie wiederherzustellen.

Trotz alldem kann die Kirche angesichts dieser Zerstückelung
nicht gleichgültig bleiben. Es ist die Pflicht der Kirche, ihre
abgetrennten Glieder wieder zu vereinen. Dieses Werk der Vereinigung
verlangt große Kunst, Geschick, viel Geduld und Nachsicht,
unbegrenzte Liebe und Aufopferungsgeist. Darin liegt gerade die Aufgabe
der sogenannten ökumenischen Bewegung. Deshalb durfte sich die
orthodoxe Kirche auf Grund ihrer Natur nicht davon distanzieren.
Sie beeilt sich, um bei der Wiedervereinigung ihrer Teile mitzuhelfen.

Sie betet für die Einheit aller, aber sie arbeitet auch dafür.

In letzter Zeit gab es manche Konservative, welche sich gegen die
Ökumene richteten und denen der Besuch des Patriarchen in Rom mißfiel. Sie
beziehen sich auf die Kanones der Apostel 45, 46, 65 und diejenigen des

Konzils von Laodizea 6, 9, 32, 33, 37 betreffend das Nichtzusammenbeten
mit Andersgläubigen. - Welches ist der tiefste Sinn dieser Kanones? Es ist
klar, daß sich das Verbot nicht auf ein Zusammenbeten oder eine Diskussion
mit Andersgläubigen bezog, sondern nur auf einen Kontakt in bezug auf die



E. Timiâdis, Die ökumenische Bewegung in orthodoxer Sicht 113

Mysterien. Daß die heiligen Kanones nicht den Kontakt mit Häretikern
verbieten, sondern ihn im Gegenteil empfehlen, geht aus dem 99. Kanon des
Konzils von Karthago hervor. Dieser lautet: «Jeder ist verpflichtet, die
Führer der Donatisten aufzusuchen, mit ihnen zu diskutieren und eine Art
Verbrüderung zu schaffen.»

Auch die Kirchenväter kamen übrigens - obwohl sie vom Dogma und
der heiligen Tradition nichts opferten - den Schismatikern und den Anhängern
von Irrlehren mit menschlicher Liebe entgegen. Sie wünschten, daß sich die
Liebe und nicht der Fanatismus und der Haß durchsetzten. Sie wiederholten,
daß Christus für uns alle gestorben ist. Der heilige Chrysostomus predigte:
«Weil es einen Christus gibt, gibt es auch nur eine Wahrheit» (46. Predigt
über Matth.).

Wir werden unsere Bande mit den andern Kirchen nicht abbrechen,

indem wir ihnen Verachtung und Abneigung entgegenbringen.
Das ist kein geeigneter Ausdruck für eine würdige Haltung. Alle
Kirchenväter verurteilen eine solche Einstellung. Wir sollen unsere
Brüder nicht verachten, weil sich ihre Vorfahren aus historischen
Gründen von der «einen katholischen Kirche» entfernten, ein
Schisma, eine Trennung, eine Tatsache, für die sie selber nicht
verantwortlich waren. Wir dürfen sie weder beschimpfen noch
verabscheuen. Aus der Einstellung unserer Kirchenväter und Theologen
zeigt sich, daß eine Distanzierung, eine Isolierung von einem
aufbauenden Dialog mit Andersgläubigen für das Gewissen der Kirche
unannehmbar war. Dies wurde als nicht passend betrachtet zum
Gebot der Liebe und der Sympathie zum Nächsten, der das Ebenbild

Gottes ist.

Die Liebe Christi erinnert uns an die Pflicht, vom Rednerpult der
Kongresse aus die unverfälschte Wahrheit zu bezeugen und nach
allen Seiten zu betonen. Wir sollen mit den andern Kirchen an einer
Lösung so vieler gemeinsamer Probleme mitarbeiten. Wir sollen vor
allem immer wieder deutlich und vermehrt auf die Dinge hinweisen,
die uns verbinden, anstatt auf jene, die uns trennen. Wir sollen die
hermetisch verriegelten Tore der orthodoxen Burg öffnen und auf
die Ebene des aufrichtigen ökumenischen Dialogs hinabsteigen,
ausgerüstet wie Moses und in Übereinstimmung mit dem ökumenischen
Geist der orthodoxen Theologie.

8



114 E. Timiâdis, Die ökumenische Bewegung in orthodoxer Sicht

3.

Verschiedene Umstände brachten die Lehrer und Priester unserer
Kirche im Laufe der Geschichte dazu, Beziehungen mit Niclit-
orthodoxen anzuknüpfen. Sie blieben dabei dem Gedanken, eine
isolierte Auffassung über den Glauben zu vertreten, fern und
diskutierten in Frieden und Liebe mit Katholiken und Protestanten.

Die Großzügigkeit, das «weite Herz», wie es der Apostel Paulus in
seinem 2. Kor. nennt, ist eine besondere Tugend der Orthodoxie. Die
geographische Lage jener alten Sitze der sogenannten apostolischen
Kirchen im Mittelmeerraum, der internationale Charakter der
Kulturen, welche in jenen Wiegen entstanden, beeinflußten in nicht
geringem Maße die Diskussionsmethode über Dogmen und inspirierten

eine demokratische Atmosphäre und einen freien Dialog.
Man soll sich an den Predigten, die der Apostel Paulus in Athen hielt, ein

Beispiel nehmen: Wie taktvoll leitet er doch sein Thema ein. Er schlägt
nicht zu, er beleidigt nicht, er berührt ihre heidnischen Anschauungen nicht.
Alles, was das Evangelium mit der alten Welt verbindet, betrachtet er als
Inspiration Gottes. Dies allein genügt ihm, um seine Hörer auf dem Areopag
zu loben. Er beharrt auf den gemeinsamen Punkten. Sie bilden den
Ausgangspunkt, von welchem aus er zur Predigt über die Auferstehimg gelangt. -
Wir überspringen die Jahrhunderte. In Alexandrien vernichtet eine Epidemie
die Bevölkerung. Die Opfer sind meistens Heiden. Trotzdem kommt ihnen
der Bischof Dionysius mit einer großen Zahl von Priestern und Laien zu
Hilfe. Er diskutiert mit ihnen ohne Haß und Fanatismus; die Liebe ist es,
die den Ton angibt. - Wir kommen zu den Tagen von Genadios Scholarios,
dem Patriarchen von Konstantinopel. Nach der Einnahme von Konstantinopel

durch die Türken ist er der Meinimg, daß die Aufgabe der Kirchen
sich nicht auf die Orthodoxen beschränken dürfe. Mohammed, der Eroberer,
verlangt von ihm einen kurzen Bericht über den Glauben. Viele Muselmanen
führen mit ihm wiederholt theologische Gespräche, welche wiederum ohne
Haß und Fanatismus stattfinden. Diese Einstellung soll man nicht der
Tatsache zuschreiben, daß der Patriarch der Besiegte war und sich infolgedessen
gezwungen fühlte, sich ruhig zu verhalten. Das freie Berichten über unsere
geistigen Werte bildet ein charakteristisches Kennzeichen der Orthodoxie,
noch konkreter der «Katholizität».

Was meinen wir, wenn wir uns zu unserer heiligen Kirche, «einer

heiligen katholischen und apostolischen Kirche» bekennen? Nichts
anderes, als daß die Kirche in bezug auf ihre Lehre nicht lokal und
geographisch gebunden ist. Sie macht keine nationalen und keine
rassischen Unterschiede. Sie arbeitet, um ihre Botschaft in der ganzen

Welt zu verbreiten, mit Takt und Entgegenkommen, mit Me-



E. Timiâdis, Die ökumenische Bewegung in orthodoxer Sicht 115

thode und mit einer Sprache, die dem Hörer angepaßt ist. Es ist
keine Übertreibung, wenn wir die «Katholizität» der Kirche mit der
Mitteilbarkeit als identisch betrachten.

Wir alle murmeln doch von Kind an dieses «ich glaube an eine
katholische Kirche». Und wenn die Umstände und unsere christlichen

Brüder uns einladen, ihnen zu berichten, was wir glauben und
wie dieser Glaube sich entfaltete, dann schließen wir trotzig Ohren
und Mund. Man schreibt und anathematisiert. Es heißt, daß unsere
Würde durch solche Besprechungen mit Nichtorthodoxen verletzt
wird. Man stößt sich an einfachen Ausdrücken der Freundschaft.
Man vergißt, daß es Zeit ist, das Eis der Ungewißheit auf beiden
Seiten zu brechen. Auf welch andere Art wäre es möglich, die
Nichtorthodoxen für uns zu gewinnen?

Bs gab traurige Zeiten, in welchen eine bedeutungsvolle Arbeit zur
Förderung der Beziehungen zu anderen Kirchen nicht erlaubt war. Man mußte
abwarten, man mußte den Glauben bewahren und ihn verteidigen. Wenn
auch damals die Rolle der Kirche tatsächlich diejenige eines Wächters vor
bestehenden Gefahren war, so ist es heute nicht mehr richtig, nur diese eine
Rolle hervorzuheben. Gewiß ist die Kirche auch Wächter. Sie ist aber
zugleich Lehrer. Sie ist Amme und Mutter. Eine chronische Verteidigung, ein
fortwährendes Sichwehren bedeutet eine mißglückte Verteidigung, ein
Nichtbestehen von Leben.

Wir stehen noch immer unter dem Einfluß jener Phobie. Es gibt Leute,
welche wollen, daß die Orthodoxie sich innerhalb einer Verteidigungszone
bewegt und daß sie ohne Sauerstoff lebt, in einer dauernden Abwehr. Als
ob es nicht andere dringendere Pflichten gäbe Wir lenken die Aufmerksamkeit

unseres Volkes auf nicht bestehende Feinde, indem wir ihre Macht
vergrößern, selbst dort, wo sie nur mit Mühe und Not existieren. Das heutige
religiöse Erwachen der Orthodoxie ist nicht nur eine Frucht der Verteidigung.
Der zeitgenössische Aufbruch muß auf die Arbeit und die Aufklärung der
Orthodoxen und der Andersgläubigen zurückgeführt werden, auf ein lebendiges

Predigen, auf einen gemeinsamen Kreuzzug zur Übermittlung aller
Wahrheiten als Lehre und auch als Erlebnis. Wehe uns, wenn es nicht so wäre.

Das ist eine bedeutungsvolle Lektion, welche uns die andern Pflichten der
Kirche ins Bewußtsein ruft. Wir müssen dazu beitragen, daß auch diejenigen,
welche sich der ökumenischen Bewegung angeschlossen haben, aber welche
über uns nicht genug informiert sind, unsere Schätze kennenlernen. Denn
leider waren wir selber dazu nicht genügend bereit.

Das unschätzbare Erbe unserer Kirchenväter wurde uns nicht
anvertraut, um verborgen und begraben zu werden. Das Talent
muß vermehrt, verwertet und weitergegeben werden. Die Pflicht
aller Christen besteht darin, daß sie die heiligen Schätze ihres Glau-



116 E. Timiâdia, Die ökumenische Bewegung in orthodoxer Sicht

bens jedem zur Verfügung stellen, der es wünscht, ganz gleich wer
er sei und wo er lebe. Wir müssen immer bereit sein, den Dialog zu
führen. In Christus gibt es keinen Unterschied zwischen Ost und
West. Anspruch auf ein Kennenlernen der orthodoxen Kirche haben
alle Kontinente, alle Nationen, alle Rassen, alle Völker, alle
Konfessionen. Dies um so mehr, als wir in einer Zeit leben, in welcher
die Völker innerhalb eines Tages Kontakt aufnehmen und sich
leichter denn je begegnen können.

Dieses ökumenische Bewußtsein, dieses ökumenische Gewissen
soll eine dringende Mission sein, in welche nicht nur die in der
Fremde Weilenden, die Theologen und Priester eingeweiht werden,
sondern auch diejenigen, welche die Bestimmung der Orthodoxie
engstirnig und kurzsichtig zu betrachten pflegen. Die Letztgenannten

vergessen dabei jene Eigenschaft der Kirche, welche der Heilige
Irenaus wie folgt beschreibt : « Sie soll von einem Ende der Erde bis
zum andern ausgedehnt werden.»

Das große Schisma zwischen Rom und Konstantinopel fand nicht auf
einmal statt. Es gingen Auseinandersetzungen, Proteste, Verdächtigungen,
Abweichungen und falsche Auslegungen voraus. So wie der Kranke sich nicht
sofort ins Bett legt, sondern erst nach einer Reihe von krankhaften Symptomen,

so entwickelten sich in menschlicher Hinsicht auch die Schwierigkeiten
im Leib der Kirche erst nach und nach. Das unnachgiebige Verhalten des

Kardinals Humbert, die Einmischungen des byzantinischen Hofes und vieler
anderer Politiker machten die schon getrübte Atmosphäre noch dunkler.
Es muß von den Kirchen anerkannt und zugegeben werden, daß Michael
Kerularios, der Patriarch von Konstantinopel, alles unternahm, um eine

Entspannung herbeizuführen. Die kalten Winde hatten aber ihr verderbliches
Werk schon vollbracht. Im Jahre 1054 fand der offizielle Abbruch der
Beziehungen zwischen den beiden Kirchen statt. Man hat sich gegenseitig
anathematisiert. Es begann aber mit dem Anathema des ungeschickten
Kardinals Humbert, das er auf dem Altar der Hagia Sofia hinterließ.

Was darauf folgte, ist traurig. Es fehlte das Vertrauen, die Liebe erkaltete,
die Orthodoxen begannen, den Katholiken feindlich zu begegnen, und
umgekehrt.

Nach dem Kontakt des Patriarchen von Konstantinopel mit dem
Westen wird die Frage aufgeworfen, welches die Verantwortung der
Orthodoxie den andern Kirchen gegenüber sei. Wenn heutzutage
gemeinsame Interessen die Staaten zwingen, ihre Streitigkeiten
aufzuheben und die große panhumane Familie vorzubereiten, wieviel
mehr gilt dies für die Kirchen. Das beweist die Nachkriegsperiode
mit ihrer Annäherungsbewegung in allen Richtungen. Um uns lie-



E. Timiddis, Die ökumenische Bewegung in orthodoxer Sicht 117

ben zu können, müssen wir einander vorher kennenlernen. Die Liebe
und die Mitarbeit unter den Christen ist ein Postulat unserer Zeit.
Gemeinsame Gefahren, wie der Atheismus, die Gleichgültigkeit der
Christen, der Materialismus, die Armut, verlangen, daß wir vor allem
auf das achten, was uns verbindet, anstatt auf das, was uns trennt.
Die Theologie muß aufhören, polemisch zu sein. Sie soll der Liebe
und der Versöhnung dienen.

Bs ist übrigens unmöglich, daß wir allein und isoliert leben können, in
uns verschlossen, indem wir ignorieren und ignoriert werden. Der Lauf der
Dinge, die sozialen Umwälzungen, die Revolution in der Wissenschaft, der
Materialismus, die Begierde, die gelichteten Reihen der Gläubigen
verpflichten uns, den andern näherzukommen. Entweder werden wir die Welt
vereint gewinnen, oder wir laufen Gefahr, alle zusammen verlorenzugehen.
Das sind übrigens die Beweggründe der ökumenischen Bewegung: die Liebe
und die aufrichtige Zusammenarbeit in Christus.

Dazu kommt, daß die Menschen heutzutage voneinander abhängig sind.
Was hier geschieht, findet auch an einem andern Ort einen Widerhall. Noch
mehr gilt dies für die Kirchen. Das mit bewundernswerten Beschlüssen und
Entwürfen beendete Vatikanische Konzil eröffnet eine neue Periode, welche
auch für trns Orthodoxe interessant ist. Alles, was dort mit großer Objektivität

besprochen wurde, sind auch unsere eigenen brennenden und aktuellen
Themen und Probleme. Die Kirchen dürfen sich nicht nur an die Vergangenheit

erinnern, sondern sie sollen auch die Ansprüche der Gegenwart betrachten

und in die Zukunft hinausblicken.

Die Römisch-Katholische Kirche beginnt, Selbstkritik zu üben.
Sie stellt fest, was ihr fehlt, was krankhaft ist, was der Korrektur
bedarf. Sie setzt sich mit allen Problemen auseinander. Und gerade
weil diese Probleme von so großer Bedeutung sind, waren am
Vatikanischen Konzil alle Konfessionen vertreten. Unter den Orthodoxen

befanden sich als Beobachter 3 Vertreter des ökumenischen
Patriarchats von Konstantinopel, 3 des Patriarchats von Alexandrien,

3 von Moskau, 1 von Bulgarien, 2 von Serbien, wie auch
Vertreter der Kopten, der Armenier und der Äthiopier. Gesamthaft
waren es rund 100.

Die krankhaften Symptome in unserer Kirche und in unserem
nationalen Leben verlangen ein Erwachen, ein Herauskommen aus
dem tiefen Schlaf. Die Lage macht eine Zusammenarbeit von Kirche

und Volk notwendig. In der ökumenischen Epoche, in welcher
wir leben, sind gemeinsame Taten und Leistungen notwendig. - Eine
Kluft trennt uns vom Volk. Unsere Predigten werden nicht verfolgt,
sie bewegen niemanden. Unsere Kirchen ziehen nicht wie sie sollten.



118 E. Timiâdis, Die ökumenische Bewegung in orthodoxer Sicht

Die Gründe dafür sind zahlreich. Das Übel aber nimmt dauernd
größere Dimensionen an. Wir dürfen die kritischen Tage, in denen
wir leben, nicht ignorieren. Ein wichtiger Beitrag des Vatikanischen
Konzils ist die richtige Diagnose der kranken Welt und das Angebot
der Liebe als Heilung, die Liebe in allen Richtungen, zum Nächsten
und zum Entferntesten. Das hat der ökumenische Patriarch von
Konstantinopel gepredigt, als er in Rom und Genf sprach. Liebe

sogar für die Atheisten, für die Buddhisten, für die Muselmanen, für
den Islam. Kein Anathema darf ausgesprochen werden, denn nur
durch die Liebe können die Menschen in der Welt Freunde werden.
Mit Sturheit werden wir den gleichgültigen Menschen noch mehr
verhärten. Auf diese Art werden wir ihn nicht gewinnen, sondern
ihn von uns entfernen.

Jede christliche Versammlung soll also Gott preisen für die großen
Bemühungen des Vatikanischen Konzils, das sich der heutigen Zeit ebenbürtig
erwies und Zeugnis für eine Änderung in Mentalität und Verhalten ablegte,
so daß der Geist der Ökumenität und der Einsatz des Vatikans für die Nicht-
katholiken und besonders für uns Orthodoxe spürbar wird. — Der Oku-
menismus kann aber nicht einseitig zu einer dogmatischen Union gelangen.
Von Anfang an wurde die offenbarte Wahrheit gespalten, gerade weil Kälte
und Egoismus eindrangen. Die Liebe wurde durch Individualismus ersetzt.
Der Individualismus als Auflösungselement hat sich auch im Bereich des
einheitlichen Glaubens, des Dogmas, ausgewirkt. Die Häresie, das Schisma,
bedeuten das Fehlen der Liebe, der Einheit, des gemeinsamen Denkens und
einer gemeinsamen Seele. — Daß die Einheit des Dogmas allein den Zerfall
und alle Kirchendekadenz nicht frühzeitig verhindern konnte, zeigt sich
auch in denjenigen Kirchen, in deren Schoß Gesetzwidrigkeiten vorkamen,
die schließlich zur Auflösung führten.

Zuerst muß ich zu lieben beginnen. Dann erst können die Streitigkeiten

in bezug auf Dogma und Interpretation aufgehoben werden.
Ohne die Liebe, mit chronischem Fanatismus und Voreingenommenheit

wird die Verständigung nie zustande gebracht werden. Als
einen Dialog der Liebe hat Seine Heiligkeit der Patriarch von
Konstantinopel die erste Phase des Ökumenismus bezeichnet, und das

mit Recht. Es ist eine Notwendigkeit, daß sich die Herzen öffnen,
daß die langjährigen Leidenschaften ausgelöscht werden und daß
die einen die andern kennenlernen. - Dieses Fehlen der Liebe war
schwerwiegender als unsere Streitpunkte. Es verfälschte Ereignisse
und schuf beiderseitig viele Märchen. Es verdrehte Gedanken, es

unterstellte Absichten, es vergiftete Beziehungen. Und so wurde die



E. Timiâdis, Die ökumenische Bewegung in orthodoxer Sicht 119

Kluft nicht nur nicht kleiner, sondern vergrößerte sich sogar im.

Laufe der Zeit. - Die Liebe gibt mir neue Augen, um die Geschichte

zu sehen, um die Streitigkeiten zu sehen, um die Entfernungen zu
sehen. Erst dann kann derjenige, welcher entfernt ist, in einen
Nächsten umgewandelt werden.

Emilianos Timiâdis, Genf


	Die ökumenische Bewegung in orthodoxer Sicht

