
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 2

Artikel: Verantwortung und Norm im Hinblick auf die Situationsethik

Autor: Oyen, Hendrik van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878684

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878684
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verantwortung und Norm
im Hinblick auf die .Situationsethik1

Der Terminus Situationsethik gehört zu den neueren Errungenschaften

der Theologie. Er ist mehr oder weniger an die Stelle eines
anderen gekommen : der Kasuistik. Die Kasuistik ging davon aus,
daß es einen eindeutigen Komplex von feststehenden Normen und
Pflichten gäbe, die an und für sich zu abstrakt und auch zu apodiktisch

sind, um im sittlichen Handeln ganz und ohne jeden Abstrich
verwirklicht zu werden. Man bemühte sich deshalb, diese Normen
auf das praktische Leben anwendbar zu machen. Man stellte für
bestimmte Fälle, casus, Regeln auf und komponierte an Hand von
früher schon vorgefallenen Entscheidungen Handbücher der
Kasuistik, deren Gebrauch namentlich in der Beichte von unerläßlicher

Bedeutung war und wohl immer noch ist. Die berühmteste
Sammlung kasuistischer Kompilationen ist vom Jesuiten Augustin
Lehmkuhl, 1918 in Holland gestorben, der in seinen Casus conscien-
tiae sich auf die Aussagen von 3000 Moraltheologen beruft. Man soll
nicht meinen, die Kasuistik sei eine bloß katholische Angelegenheit.
Jede Materialethik, sei sie von Emil Brunner oder Karl Barth, um
einige der letzten Zeit zu nennen, bietet kasuistische Empfehlungen,
auch wenn sie nicht mehr den Anspruch erheben, für alle Fälle die
normative Weisung zu erteilen.

Nun ist jedoch in den letzten Jahren die Geltung bestimmter
unabänderlicher Normen immer fragwürdiger geworden. Man war sich
wohl schon immer bewußt, daß je nach religiöser, kultureller, sozialer

Einstellung auch die Normen und Pflichten der Menschen anders

aufgefaßt werden. Wir brauchen nicht einmal an so weit
auseinanderliegende Kulturen wie Indien und Europa zu denken. Pascal
hat schon die Beobachtung gemacht, daß am einen Ufer des Elusses
die Leute andere Normen und Sitten haben als am anderen. Immerhin

hat die Unsicherheit über unabänderliche sittliche Normen in
den letzten Jahrzehnten erheblich zugenommen und ist praktisch
Gemeingut geworden. Zahlreiche Faktoren haben dazu beigetragen.
Viele scheinbar für immer gefestigte Ordnungen wurden einer
genauen Prüfung unterworfen: Ehe, Erziehung, Generationenfolge,

1 AbschiedsVorlesung am 18. November 1968.



92 H. van Oyen, Verantwortung und Norm im Hinblick

wirtschaftliche Beziehungen, wie Eigentum und Arbeit, politische
Autorität und akademische Freiheit. Technik und Kybernetik wühlten

nach zwei Weltkriegen eine zutiefst beunruhigte Menschheit
dermaßen auf, daß überall neue Antworten und neue Werte
aufkommen, ohne daß man weiß, ob die alten schon ganz aufzugeben
seien. Denn auch die am meisten vorprellenden Visionäre einer

neuen, aus Revolte resultierenden Kultur sind sich bewußt, daß
kein Mensch, sei er noch so genial, imstande sein wird, eine solche

neue Kultur ab ovo ins Leben zu rufen: Man wird schließlich auf
das bis jetzt Errungene aufbauen imd, bescheidener als von einer
Revolution, von einer Evolution sprechen müssen. Das bedeutet,
daß viele soziale Normen auch heute noch ihren Gebrauchswert
beibehalten, auch wenn man sie nicht mehr als so endgültig und
unumstößlich einschätzt, wie das früher der Fall war. Diese
Auflockerung hat nun den Wechsel von Kasuistik zur Situationsethik
zur Folge.

1.

Was ist damit gemeint? Der Begriff «Situation» bezieht sich
weniger auf räumliche als auf zeitliche, besser gesagt auf geschichtliche

Konstellationen. Wenn ich meine Abschiedsvorlesung halte, ist
meine Situation nicht deshalb geprägt, weil ich in diesem Hörsaal
lese, sondern indem ich Abschied von meiner Lehrtätigkeit nehme.
Die Vokabel Situation, ausführlich von Jean-Paul Sartre zum
Gegenstand der Besinnung gemacht, zeigt also das Subjekt des
Handelns und seine Umwelt in einer bestimmten Lage: eben jetzt
Abschied. Der Begriff «Situation» ist deshalb zur Wesenskategorie der
Existenzphilosophie geworden, weil man erkannte, daß das Menschsein

nie etwas Neutrales, Unbestimmtes und Abstraktes, sondern
jeweils konkret von seinen Mitmenschen, seiner Umwelt und seiner
eigenen Geschichte mitbedingt ist. Jeder Mensch ist in diese Je-
meinigkeit, in diese konkrete Situation eingeschlossen, er wird von
ihr aufgerufen zu handeln; er hat sich zu entscheiden. So hängen
Situation und Entscheidung eng zusammen. Es ist das große
Verdienst Kierkegaards gewesen, diese Zusammenhänge grundsätzlich
aufzudecken. Wir Menschen sind immer im Werden. Wir greifen in
unserem Handeln die Zukunft voraus und bilden sie, weil wir uns
gezwungen sehen, in der Zeit vorwärtszuschreiten, uns dem Alten



auf die Situationsethik 93

zu widersetzen, Neues aufzugreifen, Zeitliches in Ewiges zu
verwandeln. Wir sehen uns veranlaßt, das Wahre, Bleibende zu ergreifen.

Denn wahrhaftes Existieren versucht aus der Situation das

Zukünftige und damit etwas Endgültiges zu gestalten. Tun wir das

nicht, so gehen wir bloß «geschäftig» mit der Zeit um, wir lassen es

beim Alten und drehen uns im Kreise der Langeweile oder der
Vergänglichkeit.

Wenn Kierkegaard Situation und Entscheidung auf eine Weise
ins Blickfeld gerückt hat, wie wir sie wohl nie mehr aus dem Auge
verlieren werden, und die Konkretion des menschlichen Handelns
von der ihm begegnenden Lage aus sichtbar geworden ist, so meldet
sich nun die Frage, ob wir mit dem Terminus « Situationsethik» eine

völlig befriedigende Lösung der neuen Fragen angedeutet haben. Ist
die Lehre vom verantwortlichen Handeln, wie man die Wissenschaft
der Ethik wohl am geeignetsten umschreiben könnte, tatsächlich
immer und überall Situationsethik? Könnte dieser Terminus nicht
den Anschein erwecken, nur die uns entgegenstehende Umwelt
bedinge unser Handeln? Je nach der Lage handeln wir: Konfrontation

mit Normen oder Pflichten sei hinfähig geworden, und das

Motto lautet finis sanctificat media, das Ziel heiligt die Mittel, wie
das auch von einem prominenten Situationsethiker, Jos. Fletcher,
mit Begeisterung aufgenommen wird. Man hat gelegentlich den
Jesuiten vorgeworfen, unter diesem Motto hätten sie die greulichsten

Verbrechen gutgeheißen; eine wichtige Korrektur, wenn nicht
Ehrenrettung wäre hier wohl angebracht, indem wir feststehen, daß
«das» Ziel der Societas Jesu die Förderung und Ausbreitung der
Kirche Christi auf Erden war. Nur unter dieser Bedingung meinte
man die Losung ausgeben zu dürfen: das Ziel heiligt die Mittel. Es

war also ausgesprochen eine Norm vorhanden, die den Handelnden
von vornherein in seinem Pfhchtenkreis limitierte und auf das eine
Ziel hin legitimierte.

a) Es ist nun von grundlegender Bedeutung, daß auch die bis

jetzt vorliegenden Darstellungen einer Situationsethik es unweigerlich

mit einer Norm zu tun haben: nämlich mit dem Liebesgebot
Christi. Niemand von ihnen hat, soweit ich sehe, sich die sarkastische

Losung erlaubt, die man witzig von Bernhard Shaw kennt:
Wer kann, handelt, wer nicht kann, gibt Unterricht. Eine total leere
Formel wünscht man nicht, ebensowenig wie Kant überzeugt war,
daß sein kategorischer Imperativ bloß eine leere Formel sei. Hoch-



94 H. van Oyen, Verantwortung und Norm im Hinblich

stens könnte man dem Fascismus davon einen Vorwurf machen,
einfach blindlings die Situation ausgenützt zu haben, etwa mit der
Losung eines Mussolini: vivere pericolosamente. Die Situationsethik

ist nicht normlos, sondern basiert auf dem Liebesgebot und
besitzt nur ein einziges Dogma: Konversion zur Welt.

Wie das angestrebt wird, ist allerdings sehr verschieden. Es gehen
hier zwei Linien auseinander: eine mehr suhjektivistische und eine

objektivistische. Man denkt dabei unwillkürlich an eine
Unterscheidung, die Max Weber in der Ethik eingeführt hat. Er
unterschied Gesinnungsethik und Verantwortungsethik; er sah in der
reinen Gesinnungsethik einen Mangel an Orientierung bezüglich der
Ansprüche unserer Umwelt; die reine Gesinnung sei abstrakt, sie

ignoriere die Notwendigkeit der Anpassung unseres Handelns an
das geschichtlich Gewordene. Eine Ethik der Verantwortung würde
dieser Forderung besser entsprechen. Sie würde das Gleichgewicht
zwischen dem handelnden Subjekt und der objektiven Gegenstandswelt

zu suchen haben. Nun erinnern die Versuche der Situationsethik

ausgesprochen an diese Unterscheidung. Man sieht, wie einerseits

alles auf die Gesinnung, die Norm zurückgeführt wird, wie
andererseits alles auf das Ziel ankommt, das angestrebt werden soll.
Einerseits dominiert ein Sollen, andererseits ein Sein, das sich aus
der Situation ergibt und dem sich auch der Christ einsichtsvoll
anzuschließen habe. Die New Morality von Bischof Robinson, die
« Situation-Ethics » von Jos. Fletcher, die «ethische Forderung» von
Knud Logstrup stellen sich auf die Seite des handelnden Subjekts und
sehen es unter eine absolute Norm gestellt : die Liebe. Allerdings ist
auch hier die Situation des Subjekts Ausgangspunkt, nur ist man
sich ihres Festgefahrenseins, ihrer Determinierung scharf bewußt.
Hier wird weniger auf die Zukunft hin entschieden, im Glauben, die
Znkunft lasse sich jeweils neu gestalten. Menschen und Begebenheiten

sind eben so, wie sie sind, und man soll in ihnen den Nächsten
lieben. Man soll nicht mit schroffen und abstrakten Normen an sie

herantreten, nicht mit lebensfremden Dogmen. Man wird sich sagen
müssen, daß jedeNorm : nicht stehlen, nicht ehebrechen, nicht töten,
und was es da alles gibt, dem Gebot der Liebe gegenüber relativ wird
und es vorkommen kann, daß man eben doch töten muß oder mit
einer Notlüge drohendem Unrecht die Stirne zu bieten hat. Es können

da schwere Opfer von uns verlangt werden und Taten, die uns
moralisch völlig abwegig vorkommen, während die Liebe sie gebietet.



auf die Situationsethik 95

Fletcher schwebt etwa die schwere Entscheidung der Maquis vor, die ein
junges Mitglied ihrer Gruppe töten mußten, damit er unter der Folter nicht
alle verriete, ein Thema, das Sartre in « Morts sans sépulture » auf die Bühne
brachte. Oder die grauenhafte Tat einer Negerin, die in den amerikanischen
Freiheitskriegen ihr weinendes Kind erwürgte, weil es sonst die ganze Gruppe
den Indianern verraten hätte, während eine weiße Mutter nicht imstande
war, ihr Kind zu töten, und infolgedessen alle entdeckt und ermordet werden.
Die Frage taucht dann bei Fletcher auf: Sollte man wirklich in diesen
notwendigen Vergehen gegen das moralische Gebot von einer unabwendbaren
Schuld reden, oder sollte man hier Schuld- und Reuegefühle auf der Seite
lassen und sich bloß sagen, man bedaure, eben so handeln zu müssen, es
sei doch von eigentlicher Schuld keine Rede Wir verstehen jetzt besser, wie
Fletcher die Losung : das Ziel heiligt die Mittel, restlos zu akzeptieren bereit
ist. Nun ist allerdings zu sagen, daß es diese subjektivistische Form der
Situationsethik praktisch nur mit sog. Pflichtenkollisionen zu tun hat. In
einer Pflichtenkollision stoßen zwei Forderungen aufeinander: etwa die
Mutterliebe und die Rettung der Gruppe, und blitzartig hat man sich zu
entscheiden, welche die höhere Pflicht ist. Dabei spielt doch wohl kaum die
Liebe eine durchschlaggebende Rolle, wie Fletcher vorgibt, sondern ein
gerütteltes Maß an rationaler Überlegung, wenn auch in der Zeitspanne von
einigen Sekunden. Denn im Falle der Maquis überlegen sie sich: der junge
Kamerad wird morgen unter der Folter sowieso sterben müssen; die Negerin
weiß, sie wird sterben müssen, falls sie ihr Kind nicht opfert. Die Lage ist
dermaßen festgefahren, daß kein Entkommen mehr ist. Diese Situationsethik

hat es weniger mit Entscheidungen zu tun, welche bei Offenheit der
Situation die Zukunft vorgreifen, als vielmehr mit Pflichtenkollisionen, die
tatsächlich normatives Pflichtgefühl voraussetzen - man lehnt Antinomis-
mus nachdrücklich ab -, nun jedoch durch einen Akt der Liebe überhöht und
entschieden werden. Ob hier allein Liebe mitspielt ist, wie gesagt, fraglich,
und außerdem scheint es noch fraglicher, ob man was hier Liebe genannt wird
mit der neutestamentlichen Agape identifizieren darf, was nachdrücklich
vorausgesetzt wird. Darauf ist nachher noch zurückzukommen.

b) Zunächst wenden wir uns der mehr objektivistischen
Situationsethik zu, die es mit einer offenen Lage von Umwelt und
Mitmenschen zu tun hat und die Liebe als einzige Norm zum
verantwortlichen Handeln gebietet. Hier würde man von einer moderneren
Form des in Amerika und der Ökumene so beliebten «Social
Gospel» sprechen können.

Das eigentliche Problem dieser Situationsethik ist von Richard Niebuhr
in seinem Buch The Responsible Self besonders geschickt fixiert worden. Er
sagt, früher wurde in moralischer Hinsicht gefragt : wie handle ich gut, d. h.
welchem Ideal wäre nachzufolgen; dann verschob sich die Lage, und das
wurde die Frage : wie handle ich richtig, was schreiben mir Pflicht und Gesetz

vor; heute wird in erster Linie gefragt: what is going on?, was ist los, und



96 H. van Oyen, Verantwortung und Norm im Hinblick

da sind nicht mehr die Antworten: the good or the right, sondern: what
is the fitting, was ist das Sachdienliche?, das Zweckmäßige? Also: das
Normative liegt schon im Gegebenen verklausuliert ; man muß es entdecken,
um zur richtigen Entscheidung zu kommen. Taktisches Handeln ist
erwünscht, das sachdienlich die Situation ergreift und weiterführt. «Life is

commitment», hatte Oldham geschrieben, und die von Leuten wie
Lehmann, Cox, Sittler, West, Shaull, von Oppen und vielen anderen
befürwortete Verantwortung aus der Situation bezieht sich weniger auf die
Erfüllung einer Norm als auf die sog. Vermenschlichung des Menschen. Diese
macht sich kund in den Wandlungen der Situation.

Auf überraschende Weise bekommt dabei die Vokabel
Königsherrschaft Christi über die Welt einen neuen Inhalt. Früher in der
dialektischen Theologie eher unbefangen angesetzt, ohne daß man
die Konsequenzen für die säkulare Problematik ernsthaft prüfte,
bekommt sie jetzt eine säkulare Konkretion ; eine integrale Sozialisierung

des Begriffes tritt ein. Christus als König und die Welt werden

dermaßen aufeinander angewiesen, daß man nicht zu Unrecht
von einem neuen Justinianismus gesprochen hat. Denn so paradox
sich zunächst Christus und Welt verhalten («mein Reich ist nicht
von dieser Welt»), so wenig sie sich noch bis vor kurzem aufeinander
harmonisch abstimmen ließen, so radikal kommt einem die Wendung

vor, wenn nun die Aufspaltungen der sozialen Situation einem
plötzlich als christlich vorgestellt werden. Der Marburger Sozial-
ethiker Dietrich von Oppen erklärt die Gemeinde Christi zum
Zentrum der modernen Gesellschaft. Nicht mehr am Rande der Socie-

tas, sondern mittendrin befinde sich die Gemeinde. Was den modernen

Menschen kennzeichnet : Freiheitsdrang, Entsakralisierung
bestehender Ordnungen, daß jeder einzelne Mensch in beruflicher
Beanspruchung steht, Zukunftshoffnung, Glaubensverlust und Atheismus,

welche Phänomene die Situation auch aufweisen möge, sie

werden alle mit dem Prädikat christlich versehen. Denn die
Säkularisierung sei eben ein christliches Phänomen. Es würde uns zu
lange aufhalten im einzelnen zu zeigen, wie Harvey Cox die Wandlung

vom bürgerlich-frommen Lebensraum in die Weite und Fremde
der Technopolis parallelisiert mit dem Aufbruch des Evangeliums
aus dem Gesetz. Oder wie sein Lehrer Paul Lehmann die vom. christlichen

Glauben geforderte Vermenschlichung des Menschen in der
säkularen Welt als eine Form des Königtums Gottes einschätzt, um
in den Ereignissen des weltlichen Geschehens die Handschrift Gottes
lesen zu können. So fallen Königsherrschaft Christi und Leben mit-



auf die Situationsethik 97

ten in der Welt auf eine überraschende Weise zusammen.
Verantwortung ist fitting of the situation ; mit Normen, Pflichten, Werten
hat das nichts mehr zu tun. Die christliche Verantwortung kommt
dem marxistischen Imperativ jetzt sehr nahe : Einsicht in die Lage,
wo der geschichtliche Prozeß einen gestellt hat, und dort mit dem
Werden des Geschehens im Einklang sein. Die objektivierende
Situationsethik gibt dem Geschehen apologetisch ein christliches
Vorzeichen. Man kann sich des Eindruckes5 nicht erwehren, daß die
ökumenischen Tagungen von Genf und Uppsala unter der vigueur
dieser Form der Situationsethik standen. Es läßt sich nicht in
Abrede stellen, daß die innerweltlichen Zwecke die höchste Aufmerksamkeit

auf sich zogen. Die Gegensätze zwischen den Habenichtsen und
den Plutokraten unter den Völkern dominierten die Diskussionen
und riefen nach sachdienlicher Einsicht. Dahei wird es niemanden
wundern, daß der Dialog zwischen Marxisten und Christen eine
ausgesprochene Aktualität bekommt, ist es doch der Marxismus, der
am ehesten eine Analogie zum christlichen Glauben abgibt und ist
es ihrerseits die Situationsethik, die am ehesten eine Analogie zur
Methodik des Marxismus darstellt: verantwortliches Handeln im
Kairos der Geschichte.

Es mag einleuchten, daß in dieser Gestalt der objektivistischen
Situationsethik weniger die Norm der Liebe, als individuellen Aktes,
im Vordergrund steht als vielmehr die kollektive Verantwortung
für die Gestaltung mitmenschlicher Solidarität in einer von
Überbevölkerung bedrohten Welt. Nicht Norm, sondern Verantwortung
ist die entscheidende Problematik. Nicht Pfiiclitenkollision des
einzelnen Individuums, sondern kollektives Infragegestelltsein vom
Säkulum her. Dabei scheint mir diese objektivistische Situationsethik

einer großen Gefahr ausgesetzt : Es ist eine Ambivalenz an ihr
zu beobachten, die ihr einen naiven und damit unbiblischen Charakter

verleiht. Ich meine folgendes : Es ist dieser Situationsethik eigen,
höchst optimistisch die Dynamik der Soziologie vor den Wagen der
Frohen Botschaft zu spannen. Damit wird einerseits ein naiver
Optimismus ausgebreitet, als ob die Königsherrschaft Christi den Auftrag

hätte, eine Umwälzungstechnik der Gesellschaft herzustellen.
Aus der Perspektive dieses Optimismus konnten in Uppsala
Vertreter der Entwicklungsländer die Forderung stellen, die Kirche
sollte gerade in politicis ihre Autorität geltend machen und zu neuen
Lebens- und Gesellschaftsformen vordringen. Dieser unbefangene

7



98 H. van Oyen, Verantwortung und Norm im Hinblick

und kindliche Glaube an die Macht der Kirche wird andererseits

von einer triumphalen Lehre geschürt, welche behauptet, die
Gemeinde sei das Fundament der Gesellschaft. Man erweckt damit den

Eindruck, als ob man für alle Fragen und Nöte die erwünschte
Lösung zur Hand hätte. Dieser Imperialismus ist einem falschen
Idealismus zu verdanken, der naive Geister in den Glauben versetzt, es

käme nur auf das Wissen an, um schon mit einem Grad guten Willens

neue, glückliche Welten zu erzeugen. Wir meinen, daß es mit
den biblischen Signaturen einigermaßen anders gestellt ist. Zugegeben

sei, daß auch diese von der Hoffnung getragen werden, es werde
eine Neuschöpfung Gottes geben, wodurch die eschatologische
Erwartung der einzelnen Aussagen erst greifbar wird. Aber gerade weil
die eschatologische Hoffnung dort so lebendig ist, leuchtet im
gleichen Moment das Wissen um die tiefe Zerrüttung dieser Welt ein.
Es ist eine Zerrüttung insofern, als der Mensch der ständigen Gefahr
ausgesetzt ist, seine kleine Welt als die einzig wichtige und deshalb

zu hebende zu hegen und zu pflegen. Er möchte sich in seiner
winzigen Welt wohl fühlen, glücklich sein. Was kümmert mich das da
draußen Jesus sagt in der Bergpredigt : «Wenn ihr hebt, die euch
heben, was habt ihr für einen Lohn? Tun nicht auch die Zöllner
dasselbe Und wenn ihr nur eure Brüder grüßt, was tut ihr Besonderes
Tun nicht die Heiden dasselbe» (Matth. 5, 46f.)? Hier offenbart sich
eine Verfallenheit an eigene Interessen, eine Verschrobenheit der
Lebenshaltung, eine Machtbegierde, die mit einer biblischen Vokabel

« Sünde» genannt wird, das heißt das Ziel verfehlen, in die falsche
Richtung blicken, weshalb die Verkündigung Jesu auf die Vokabel
metanoia, Umkehr, ausgerichtet ist.

2.

Wohin soll nun der Mensch sich richten? Was führt ihn zur
Umkehr, welche Kräfte wären da zu nennen, die imstande sind, den
Menschen aus dieser am Ich haftenden Verfallenheit (sei es nun
Familie, Nation, Geld oder Ehre) zu lösen?

Wir haben vorerst die Antworten der Situationsethik gehört: a) einzige
Norm sei die Liebe, b) das christliche Handeln zeige sich in Verantwortung
für die Welt. Beide Antworten enthalten einen höchst beachtenswerten
Aufruf: ertens die Einsicht, die beiden gemeinsam ist, daß man nie in ab-



auf die Situationsethik 99

stracto zu handeln habe, sondern die Situation des hic et nunc die
Entscheidung erst ins Leben rufe, zweitens, daß eine Norm unser Handeln
qualifiziert und wir nicht einfach aufs Geratewohl uns entscheiden (das kann
mal vorkommen, aber wir finden das ungemütlich, es kann uns angst und
bange werden, weil wir im Gewissen keine echte Direktive verspüren; der
ganze Vorwurf der heutigen Jugend, akademisch oder politisch, beruht doch
darauf, daß man die Überzeugung hat, man sei in der heutigen Kultur der
vorhin erwähnten Verfallenheit auf extreme Weise anheimgefallen; mehr
denn je fordert man, auf echte Normen zu hören und sie zu verwirklichen),
drittens scheint die Losung: Verantwortung für die Welt, echten und höchst
dringlichen Impulsen zu entsprechen. Denn sie durchbricht grundsätzlich
die engen Umklammerungen, welche die «eigene» Welt mit ihren Normen
von Klasse, Nation, Rasse usw. kennzeichnet. Man sucht Offenheit, Bereitschaft

für den Mitmenschen, wer er auch sei. Dennoch läßt sich die Frage
nicht umgehen: Wird in diesen Formen der Situationsethik das Verhältnis
von Norm und Verantwortung so abgestimmt, wie das in der Verkündigung
Christi von der Umkehr vorausgesetzt wird

Das würde bedeuten, daß wir zu prüfen haben, wie das Verhältnis
von Botschaft und Gebot zu verstehen sei. Namentlich die Frage:
Was heißt im evangelischen Sinne Gebot, steht hier zur Debatte.
Worte wie Norm und Verantwortung sind neue Vokabeln. Man
sucht sie umsonst im biblischen Vokabular, wie auch etwa Person
oder Gesellschaft. Wenn nun jedoch die Situationsethik einerseits
zurückgreift auf die Norm der Agape als der von Christus gebotenen
Liebe und auf die Verantwortung als das Offensein für den Nächsten,

wer er auch sei, so sind damit so erhebliche Faktoren der
christlichen Verkündigung hervorgehoben, daß die Frage berechtigt
ist : Sind damit die wesentlichen Elemente christlicher Botschaft in
Sicht gekommen, oder hat man im Eifer, die Welt und ihre Fragen
zu berücksichtigen, Grundsätzliches hinter sich gelassen. Schon der

einseitige Terminus «Situationsethik» gibt Anlaß, hier weiter zu
fragen. Denn entweder ist die Vokabel « Situation» eine Selbstverständlichkeit,

oder sie bringt eine einseitige Interpretation des christlichen

Handelns zum Ausdruck, die der Korrektur bedarf.
Was heißt in der biblischen Sprache Gebot? Es heißt nicht Gesetz

im Sinne von nomos, nicht Norm im Sinne von formaler Direktive
für mögliche Entscheidung. Gebot ist in erster Linie Aufruf, die

Führung Gottes in unserem Leben zu erfahren. Das Wort hat
heilsgeschichtlichen Inhalt, d.h. es geht davon aus, daß der Gottesglaube
vom geschenkten Heil lebt, von einer Gnade, die in die Welt
gekommen ist, um diese Welt aus ihrer Verfallenheit heraus zu be-



100 H. van Oyen, Verantwortung und Norm im Hinblick

freien. Die Achse der Welt ist Macht; die Achse Gottes ist die

Agape, die Liehe, die «Gnadenmacht». Jesus läßt dem Gebot der
Nächstenliebe das Gebot der Gottesliebe vorangehen: «mit dem ganzen

Herzen, der ganzen Seele, mit dem ganzen Denken». Die neuere
Situationsethik hat die Neigung, das erste und größte Gebot zu
übersehen, weil es eine Zumutung scheint, diese Liebe zu Gott zu
verlangen. Es will mir scheinen, daß wir mit der Preisgabe dieses

ersten Gebotes die Grundlage dessen aufgegeben haben, was
biblisch als Gebot zu verstehen sei. Erfüllung von Nächstenliebe als für
sich stehendes Gebot kennen auch andere Religionen und
weltanschauliche Orientierungen, wie etwa der Humanismus. Denn das
erste Gebot ist keineswegs Gesetz oder Norm, sondern setzt das
Freiwerden für die Gnadenmacht Gottes (Käsemann) voraus, mit
der er sich um die Geschichte seines Geschöpfes bemüht. Philosophisch

betrachtet mutet dieser Glaube an das Kommen Gottes als
eine metaphysische Figur an und erscheint dem Verstand
unzulässig. Dennoch hat die Vernunft im Zusammenspiel mit dem «illative

sense», um mit Kardinal Newman zu sprechen: mit dem
Wahrheitsbewußtsein, das imstande ist, intuitiv und divinatorisch letzte
Mysterien aufzufassen, die Gabe, über die Grenzen des bloßen
Verstandes hinaus frei zu werden für die biblische Botschaft, die sagt,
daß es Gott gefallen habe, sich in Christus zu offenbaren. Irgendwie
reagiert auch die Vernunft des Menschen zustimmend auf die
Botschaft, die das Tiefste aussagt, was jemals in Worten zum Ausdruck
kam: daß es eine Bewegtheit Gottes gibt, der bereit ist, sich der
Welt, bis in ihre letzte Zerfallenheit, bis zum Kreuz, anzunehmen.
Erst im Licht dieser Gnade wird offenbar, was «Welt » ist : sie ist das

Komplement zur Erlösung. Sie ist als Schöpfung schon ein Werk
der Freude, der Gunst Gottes : Die Bibel spricht in diesem Sinne von
«Erde». In ihrer Verfallenheit jedoch ist sie «Welt» geworden. In
sich hat sie keinen Anspruch, es sei denn, sie sei voller Verheißung
der Güte Gottes, sie könne zu einer Neuschöpfung erschaffen werden.

Wenn die Situationsethik heute so gerne von Welt und
Konversion zur Welt spricht, dann hat sie sich wohl zu überlegen, daß
sie dabei stillschweigend die Verheißung der Erde voraussetzt,
einmal als «Welt» für die Botschaft Christi frei zu werden. Mit Recht
konstatiert mein Landsmann Edward Schillebeeckx2 : «DasVerhält-

2 E. Schillebeeckx, Weltverständnis im Glauben (1965), S. 132.



auf die Situationsethik 101

nis zwischen Kirche und Welt ist keine Beziehung zwischen dem
Religiösen und dem Profanen, dem Ubernatürlichen und dem
Innerweltlichen, sondern der Dialog zwischen den beiden komplementären

Verwirklichungsformen des einen Christentums: dem sakralen,

eigens gesetzten kirchlichen Ausdruck des theologalen Lebens
der Gläubigen und dem weltlichen nicht eigens gesetzten Ausdruck
dieses Gnadenlebens». Für die gläubige Interpretation von «Welt» ist
sie trotz ihrer Verfallenheit schon Verheißung. Ich war jahrelang
Strafanstaltseelsorger : Nirgends habe ich diese Verheißung Gottes
mitten in der seelischen und moralischen Zerrüttung deutlicher
gespürt als dort.

Dieser Sachverhalt mußte erst kurz gestreift werden, damit wir
auf unsere Frage nach Norm und Verantwortung aus der Sicht des

Gebotes eine Antwort bekommen.
Wir haben festgestellt : Das Gebot ist die Botschaft der geschichtlichen

Bemühung Gottes um die Welt. Das Primäre unseres Ent-
scheidens kann also nicht sein: wie die innerweltlichen Zwecke ein
wenig besser zu arrangieren und organisieren seien, wie wir diese

Welt für alle bewohnbarer machen. Die Kirche hat nun einmal
nicht zu konkurrieren mit der Unesco oder den United Nations,
auch wenn deren Korrektur längst fällig ist. Das Primäre ist: Gibt
die Botschaft ein normatives Gebot fürs Leben? Und wenn ja, wie
verhalten sich Norm und Verantwortung, konkretes Handeln in der
Situation?

Bei der Beantwortung dieser Frage stoßen wir bei der Situationsethik

auf einen empfindlichen Mangel: In der biblischen Sprache
kommt ständig der Begriff Recht, Gerechtigkeit vor. Wer meint, die
Liebe bringe alles in Ordnung, ignoriert ein mächtiges Stück «Welt».
Es ist mit Recht von einem Juristen, Peter Noll, die Bemerkung
gemacht worden3: «Auch wenn alle Menschen gut wären und stets aus
Liebe handelten, bedürfte es der Verkehrsregeln und der
Fahrpläne.» Die oberflächliche Konstatierung: wir würden als Norm nur
die Liebe brauchen und alle Normen werden hinfällig, geht gerade
an der Wirklichkeit vorbei, die sie so gerne berücksichtigen möchte.
Und ich erlaube mir die Überzeugung auszusprechen, daß, wer am
meisten über Normen schimpft, am unbarmherzigsten seine
Nebenmenschen beurteilt und normiert.

3 P.Noll, Jesus und das Gesetz (1968), S. 14.



102 H. van Oyen, Verantwortung und Norm im Hinblick

Das Verhältnis von Liebe und Recht als Zusammenspiel von
Norm und Verantwortung ist im Neuen Testament intensiv
berücksichtigt. Das Kommen Jesu findet in einer Welt von Normen und
Weisungen statt : zeremoniell, sozial, politisch. Sie bilden insgesamt
die pluralistische Verzweigung am einen Baum des Volkslebens
Israels : an der torah. Die torah ist die Fügung, wodurch Israel sich

von seinem Gott gerufen und geheiligt weiß und wodurch es das

eigene Leben vor ihm zu heiligen habe. Das Leben aus der torah ist
Verwirklichung des Gebotes zur Heiligung des Namens. Der Dekalog
gehört dabei zu den Grundrechten des Bundes Israels mit seinem
Gott. Wir müssen schon hier beobachten, wie gnädige Führung,
rechtlicher Anspruch und demütiger Gehorsam zu einem
einzigartigen Gebilde zusammenwachsen, das in unendlich vielen Geboten
und Verboten (613) um das ganze Leben einen Zaun aufrichtet, der

von Jesus gewiß respektiert, aber doch auch immer wieder auf die
tiefste und eigentlichste Intention hin zurückgeführt wird. Und diese

eigentlichste Intention ist die Gnade, die Liebe des erwählenden und
erlösenden Gottes. Ihr gegenüber werden nun alle Normen und
Gebote relativ; sie bekommen einen notwendig-praktischen Wert für
das tägliche Leben; dabei soll man achtgeben, daß Norm und Sünde
einander nicht allzu nahe gebracht werden. In seiner erhellenden
Schrift «Jesus» konstatiert der Jerusalemer Neutestamentler David
Flüsser: «Die Sensitivität des antiken Judentums entwickelte
gegenüber der einfachen Sicht des Alten Testamentes eine ganze
Dialektik der Sünde, denn da der Mensch nicht mehr als ein
unproblematisches Wesen gesehen wird, sind jetzt auch die Sünden
selbst zum Problem geworden. Eine Sünde kann, wenn man sich
nicht vorsieht, zu einer anderen führen, und sogar das, was nicht
wie eine Sünde aussieht, kann den Menschen in eine wirkliche Sünde
verstricken. Wenn man diese Auffassung auf die Gebote überträgt,
dann heißt es, daß die leichten Gebote genauso wichtig sind wie die
schweren.» Genau mit dieser das Leben in die Enge, in die Angst
treibenden Interpretation der Gebote bricht Jesus. Das Zusammenspiel

von Recht und Liebe soll wieder ins Gleichgewicht gebracht
werden, d.h. der Mensch soll erst einmal von dem Trauma befreit
sein, sich ständig zu versündigen. Eine falsche Auffassung der Norm
gibt dazu Anlaß. Die Vorschriften fürs tägliche Leben werden dann
verabsolutiert, jedes Vergehen dagegen bedeutet Sünde. Es wird
völlig vergessen, daß sie zur Linderung der Machtspannungen im



auf die Situationsethik 103

sozialen Leben gegeben worden sind, nicht znr Aufbürdung neuer
Lasten. Die Haltung Jesu wird deutlich am Sabbatgebot : Wie war
der Sabbat mit seinem Gerüst von unendlich vielen Paragraphen
zu einer dauernden Chance der Versündigung geworden! Jesus

räumt dieses Gerüst mit einer Handbewegung weg : Der Sabbat ist
um des Menschen willen da, nicht der Mensch für den Sabbat Die
Hauptverantwortung liegt für Jesus dort, wo der gnädige Ruf Gottes
als Agape, als Gnadenmacht uns veranlaßt, so zu handeln wie er.
Das heißt, dem Mitmenschen so in fürsorglicher, liebender Inobhutnahme

begegnen, daß dieser Mitmensch durch unser Handeln froh
wird, gelöst, in den weiten Horizont der göttlichen Gnade gestellt.
Deshalb spricht Jesus das auf den ersten Blick erstaunliche Wort:
«Alles, was ihr wollt, das euch die Menschen tun, das sollt auch ihr
ihnen tun, denn darin besteht das Gesetz und die Propheten»
(Matth. 7, 12). Hier wird die ganze Fülle der torah in die goldene
Regel transponiert. Es gibt eine große Gesamtverantwortung: daß

wir uns in unsere eigenen, tiefsten Ideale und Träume einleben,
versetzen: was wir gerne möchten, daß das Leben uns biete, ja dieses

Tiefmenschliche sei die Bereitschaft für den Mitmenschen. Das sollen

wir anderen tun. Die goldene Regel bedeutet nicht : wie du mir,
so ich dir, sondern sie bedeutet: das tiefe Einfühlungsvermögen in
die eigentliche Menschlichkeit. Das wäre die Agape, die «Liebe», ein
völlig unzureichendes Wort übrigens für das, was eigentlich gemeint
ist. Die Normen, die Weisungen sind Hilfsmittel, die einigermaßen
die sozialen Spannungen der Gesellschaft entlasten. Das ist für Jesus
das «Recht», so auch für Paulus. Vergessen wir nicht, daß es damals
keine eigentliche Jurisprudenz in unserem Sinne gab; die Juristen
waren die Schriftgelehrten und die Gesetzesbestimmungen die
Vorschriften des öffentlichen Lebens. Primär ist das also der Bereich der

geistigen Verantwortung, in der wir nach den Evangelien miteinander

leben : da ist der Glaube an die Bemühung Gottes um die
verfallene Welt die Grundlage, hier findet das Gebot im doppelten
Sinne seine eigentliche Quelle. Der Glaubende darf und soll
versuchen, ebenfalls so zielbewußt das Leben seines Nächsten in Obhut
zu nehmen, wie er selber möchte, daß man ihn verstehe und helfe.
Nun hat er das mitten in der geschichtlich gewordenen, nur zu oft
dem Bösen verfallenen Welt zu verwirklichen. Da tauchen nun die
Normen auf: sagen wir mal zunächst der Dekalog oder die vielen
Mahnungen, wie Paulus sie an die Gemeinden gibt. Sollten diese



104 H. van Oyen, Verantwortung und Norm im Hinblick

nun als absolute Gebote buchstäblich verstanden werden, so werden

sie zu einer hoffnungslosen Zwangsjacke. Der Mensch kann sich
nicht mehr ordentlich bewegen ; er stößt überall an, er meint ständig
zu sündigen und gelangt in eine Mentalität, die vor anderen
unglaubwürdig ist, und in Heuchelei hinein. Normen müssen dem Gebot
dienen, sie müssen elastisch sein; sie halten die Menschlichkeit, ihre
Grenzen und Schranken im Auge, oder sie sind ein Verhängnis.

3.

Was sagt uns das heute im Hinblick auf die Situationsethik Ich
habe versucht, in meinen Schriften den Unterschied zwischen
Agape und Philia zu betonen. Es scheint mir, daß in der Spannung
zwischen Verantwortung und Norm im Hinblick auf die Situation
von dieser Unterscheidung her zum Schluß folgendes gesagt werden
kann.

Wir sind alle froh, daß wir im öffentlichen Leben noch so etwas
wie die Respektierung des Dekalogs, eingebettet in vielen moralischen
und juristischen Bestimmungen des Zivil- und Strafrechtes,
beobachten können. Niemand hat es gerne, daß ihm etwas gestohlen wird,
daß sein Name und seine Ehre entwürdigt werden oder seine Erau
ihm wegläuft. Es steckt hinter dem Gefüge des Ethisch-Juristischen
als Struktur der Öffentlichkeit eine bewahrende Güte gegen das

Chaos, die Luther schon als eine Liebe zur Ordnung, kurz gesagt
als Philia, verstanden hat. Dennoch sind wir überzeugt, daß wir es

hier nicht mit starren Gesetzlichkeiten zu tun haben, die niemals
relativiert werden. Sie werden (setzen wir mal den Dekalog voraus)
im praktischen Leben immer wieder relativiert, ohne daß man
immer von Schuld und Sünde reden kann; wir müssen allmählich
einsehen, daß das eine Theologen-Zumutung ist, die uns niemand mehr
abnimmt. Fletcher hat recht, wenn er sagt: Als der Arzt in einer
Notsituation das Embryo töten muß, wird er den Akt bedauern,
aber kann man von Schuld sprechen? Vor wem wird er schuldig,
wenn die Situation von ihm eine schwere Entscheidung verlangt?
Und werde ich schuldig, wenn ich mich einmal aggressiv äußere, weil
mein Charakter eine gewisse Aggressivität nicht unterdrücken kann,
oder wenn ich eine erotische Grenze überschreite, die andere Leute
sich vielleicht nicht zumuten würden Wir werden zugeben müssen,



auf die Situationsethik 105

daß auch die besten Christen sich in all diesen Gebieten nicht anders

gebärden als die Nicht-Christen und daß es untragbar wäre, hier
immer von Schuld und Sünde zu reden. Die Norm soll dem Leben
dienstbar sein, eine Hilfe, eine Anleitung, ein Paradigma. Nur kann
das Leben selber nie normativ sein; das wäre das Chaos! Wir sind
froh, daß wir noch in einer Gesellschaft leben, in der wir uns noch
über eine Reihe von Anstandsregeln freuen können. Nur haben sie

nicht das Recht und die Aufgabe, die mitmenschlichen Beziehungen
so zu nivellieren, daß das jeweilig Menschliche, als Charakter, als

Veranlagung und besonders als Schranke, ausgewischt würde. An
diesen Problemen stößt nun das christliche Ethos in das Seelsorgerliche

vor, wie oft in meinen Vorlesungen betont wurde. Es sieht
nicht Normen, sondern Menschen an. Der Ethiker wird ohne

Seelsorge zum Moralisten. Das haben wir nie zu vergessen, und wer das
außer acht läßt, ist in der Gefahr, die eschatologische Seite dieses

Ethos, die Erwartung des Reiches Gottes zu übersehen. Das bezieht
sich auf die Tatsache, daß die Philia durch die Agape wie eine Insel
im Meer umbrandet wird. In ihr findet der Glaube den weiten Horizont,

den er braucht, um zu einer Tat zu gelangen, die nicht mehr
mit sich selbst rechnet, die bereit ist, das Leben zum Opfer zu bringen,

eine Tat, die letzte Nachfolge Christi wie das synoptische
«arneisthai»: selbstverleugnend das Kreuz auf sich nehmen,
bedeutet: eine Tat, die kein Gesetz vorschreiben und von der Welt
kaum verstanden werden kann, eine Tat des Glaubens, die das
kommende Reich eschatologisch offenbart. Das wäre christliche Nachfolge

: Sie verlangt das große Wagnis, mitten in der Welt nicht von
der Welt zu sein. Kein Mensch kann sie von uns fordern, sie kann
nicht zur Norm werden, keine Obrigkeit sie zum Gesetz machen, sie

ist die letzte, endgültige Verantwortung, in der der Gläubige sich
vor seinem Herrn befindet und ihm das apostolische Wort zur
Wahrheit wird, daß das Leben ihm ein Dienst für Christus sei und
der Tod Gewinn. Das ist die eschatologische Seite des christlichen
Ethos, die letzte große Verantwortung. Es ist nicht nur ein Warten
auf das Licht, sondern ein ihm Entgegenschreiten in der kindlichen
Überzeugung, daß Christus derselbe ist, gestern und heute und in
der Ewigkeit.

Hendrik van Oyen, Basel


	Verantwortung und Norm im Hinblick auf die Situationsethik

