Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 25 (1969)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

W. A. M. BEUKEN, Haggai-Sacharja 1-8. Studien zur Uberlieferungsgeschichte
der friihnachexilischen Prophetie. = Studia Semitica Neerlandica, 10.
Assen, Van Gorcum, 1967. XVII & 350 p. Gld. 26.90.

Ce livre devra retenir 'attention non seulement des commentateurs des
prophétes Aggée et Zacharie, mais aussi de ceux qui s’intéressent au probléme
de la transmission et de la rédaction finale des livres prophétiques. Le
R.P. Beuken, dans une étude dont il faut admirer la solidité pour ’ensemble
et la rigueur des analyses de détail, a tenté de situer ces deux ceuvres par
rapport & leurs rédacteurs derniers.

Aprés un chapitre d’introduction qui pose le probléme de la transmission
des ceuvres prophétiques et donne un apercu rapide de la facon dont les
commentaires ont traité la question pour Aggée-Zacharie 1-8, quatre
sections forment le corps du volume. Elles peuvent se diviser en deux
parties. La premiére étude Aggée et Zacharie 1-8 dans leur structure actuelle,
en mettant en relief le travail des rédacteurs tant pour le plan que pour les
additions issues de leur main. La seconde reprend ces prophéties dans leur
état antérieur a ces «retractations». Disons de suite que pour Beuken les
prophéties d’Aggée et Zacharie 1-8 ont été prises en main par les cercles
lévitiques héritiers du Deutéronome et créateurs de 1’ceuvre du Chroniqueur.
C’est par 1’analyse précise du caractére «lévitique» de certaines pieces qu’il
peut isoler les éléments qu’il tient pour rédactionnels.

Dans le livre d’Aggée, ces éléments sont plutét limités, formant avant tout
le cadre des différentes sections, P. ex. pour 1, 1-15a, ce seraient les v. 1 et 2
ainsi que la notice historique des v. 12-14 ou le vocabulaire et les préoc-
cupations du Chroniqueur émergent le mieux. L’auteur reconnait que plus
d’une fois on en est réduit a des conjectures (p. 81) et que seules les considé-
rations sur I’ensemble peuvent emporter 1’adhésion. Chemin faisant, nous
touchons aussi & 1’éxégése proprement dite des différentes parties, anticipant
sur celle qui sera donnée en seconde moitié du livre. Ainsi la fameuse thorah
de 2, 10-14 est interprétée selon la position de Rothstein: rejet des Samari-
tains. La possibilité d’une prédication & ’adresse du peuple lui-méme n’est
pas envisagée.

Pour Zacharie I'analyse peut porter sur un matériau plus important. Il
s’agira avant tout des piéces qui encadrent les huit visions, alors que celles-ci
ont été peu touchées par le travail rédactionnel. L’auteur étudie trés atten-
tivement ce qu’il appelle les «prédications lévitiques». Telles sont 1, 1-6 que
les commentateurs traitent habituellement comme une introduction paréné-
tique; puis I’évocation de I'histoire sainte en 7, 7-14, et la prédication de
8, 9-17.

Pour 1, 3-6 et 8, 10 un tableau comparatif établi avec 2 Ch. 30, 6-9 et
2 Ch. 15, 5-7 montre un contact évident avec le vocabulaire et les préoccupa-
tions théologiques, encore qu’il n’y ait pas parallélisme rigoureux. Bien str,
pour maint contact ainsi établi — et l’auteur le reconnait — on peut penser
que Zacharie lui-méme baignait dans une telle atmosphére et pouvait



58 Rezensionen

utiliser le méme langage. Mais le fait que ces indices littéraires apparaissent
surtout dans les piéces extérieures aux visions, piéces dont le caractére
secondaire a toujours été relevé, favorise I’hypothése de Beuken.

La deuxiéme partie de 'ouvrage étudie les différentes piéces dans ce que
Pauteur appelle la forme ¢pré-chroniste». Elle fourmille de remarques
intéressantes relatives aux contacts littéraires et thématiques des deux
prophetes par rapport aux auteurs antérieurs. Les visions de Zacharie sont
traitées trés généreusement (p. 230-316), surtout, bien entendu, la quatriéme
(véture de Josué et les oracles sur Zorobabel) et la cinquiéme (les deux oints).
Il n’est pas possible d’entrer dans le détail: les exégetes de métier liront ces
pages avec plaisir.

L’acribie de l'analyse donne par moments un caractére de lourdeur &
I'ouvrage. On peut se demander, par exemple, si le v. 1, 6 exigeait & lui seul
une démonstration de dix pages pour établir son caractére deutéronomiste
et rédactionnel. Mais c’est la rancon de la qualité. Les termes sont étudiés
avec rigueur, tant sur le plan grammatical que littéraire, la comparaison
avec des passages analogues dans la littérature chroniste ou deutéronomiste
est soignée. Ajoutons que l’auteur mafitrise bien les commentaires sur
Aggée-Zacharie, ainsi que les nombreuses études afférant & son projet. En
fin de volume, une table des termes hébreux spécialement étudiés rendra
bien service. Théophane Chary, Strasbourg

Worreang RicHTER, Recht und Ethos. Versuch einer Ortung des weisheit-
lichen Mahnspruches. = Stud. zum Alten und Neuen Testament, 15.
Minchen, Kosel-Verlag, 1966. 217 S. DM 38.—.

In seiner klassischen Untersuchung iiber die Urspriinge des israelitischen
Rechts postulierte Albrecht Alt 1934 eine spezifisch israelitische, ver-
mutlich der kultischen Begehung des Laubhiittenfestes zuzuordnende apo-
diktische Rechtsformulierung, die sich deutlich von dem unterschied, was
Israel mit den Rechtstraditionen des Vorderen Orients gemeinsam hatte.
Seine Feststellungen haben auf der einen Seite nicht geringe Bedeutung fir
die Erorterung der letzten Jahre tber das Bundesformular gehabt; auf der
anderen Seite sind sie in der letzten Zeit ebenso nach der formalen wie
inhaltlichen Seite neu diskutiert und z.T. in Frage gestellt worden. Es kann
hier nur auf die umfassenden und griindlichen Uberlegungen von Erhard
Gerstenberger (Wesen und Herkunft des «Apodiktischen Rechts» 1965)
hingewiesen werden, die den Begriff «Apodiktisches Recht» als solchen ab-
lehnen und die so formulierten Vorschriften in den Bereich der Lebens-
ordnungen des Sippenverbandes riicken. Dabei zieht er auch die weisheit-
lichen Mahnworte in den Kreis der Betrachtung ein.

Gerade von dieser Seite, der Weisheit aus, greift Richter in seiner ebenso
sorgfaltigen wie scharfsinnigen Untersuchung das Thema auf. IThr Ziel ist,
zu kléren, welche formale Gruppe nach alttestamentlichem Selbstversténd-
nis nicht zu Recht und Gesetz zdhlt, und wie sich Ethos im Alten Testament
darstellen kann. Thr Gegenstand in engerem Sinne ist darum das weisheit-



Rezenstonen 59

liche Mahn- und Warnwort, der Vetitivl mit nachfolgender, im einzelnen
verschieden formulierter Begriindung. Der Ausgangspunkt der Unter-
suchung ist die Sammlung Spr. 22, 17-24, 22 (III), deren Einheitlichkeit,
Schichtung und Verhédltnis zur Weisheit des Amen-em-ope eingehend
erortert wird, denn hier begegnet diese Form besonders héufig. Sie findet
sich. aber auch, wenngleich. in verschiedener Dichte, in anderen Gattungen
und Abschnitten, vor allem im Pentateuch und im deuteronomistischen
Geschichtswerk; bisweilen in der Gottesrede, meistens aber im Gesprich
zweier Partner, was die Herkunft der Form aus zwischenmenschlichem
Sprachgebrauch erkennen 148t.

Im Unterschied dazu kommen die Prohibitive (eingeleitet durch %) mit
folgender Begrindung (°2), vor allem in den Gesetzessammlungen vor.
Die Begriindung ist nachtrigliche Erweiterung der ursprunglich selbstin-
digen Prohibitive. Fiir diese Erweiterung hat deren Reihenbildung Bedeu-
tung, denn sie stellt bereits in moglichst knapper Form gleichsam einen
Kanon der Ausbildung dar, der durch Begriindungen vertieft werden
konnte. Solche Begriindungen begegnen vornehmlich bei den Prohibitiven,
die ein bestimmtes Gruppenethos ausdriicken ; ihr Inhalt 148t an weisheitlich
gepréigte Schulen oder auch an Priesterkreise denken.

Da nun Vetitiven auflerhalb der Spr Prohibitive innerhalb der Spr ent-
sprechen koénnen, ist es moglich die Vetitivform der Spr aus ihrer Isolierung
zu befreien. Sie ist nicht allein aus der Sprachform des téglichen Lebens
zu verstehen, sondern hat auch eine Wurzel, die in ihrem Verhiltnis zu den
Prohibitiven liegt. Auch diese sind keineswegs Gesetz oder gesetztes Recht,
sondern eher Recht im Sinne eines Ordnungsdenkens, das sich einer herr-
schenden Gesellschaftsstruktur oder einzelnen Gruppen in dieser einfugt;
fiir dann Ausdruck eines bestimmenden Ethos dieser sindsie. In einem letzten
Kapitel werden die erkennbaren Verbindungen im einzelnen verfolgt, und
ihr Fortleben in der Weisheitsliteratur dargestellt.

Dieser Versuch, einige Hauptlinien nachzuziehen, kann nur einen schwa-
chen Eindruck von der Fiille der eingehenden Analysen und Uberlegungen
hinterlassen, die das Buch enthilt. Es ist gewil keine leichte Lektiire,
sondern erfordert intensivste Kinarbeitung, aber es lohnt sie auch mit
vielen neuen Gesichtspunkten und Anregungen. Angesichts des geschlossenen
Bildes, das hier entworfen wird, ist es schwer, einzelne Anmerkungen zu
machen. Ich wurde z.B. fragen, ob die Form nicht manchmal zu sehr auf
Kosten des Inhalts betont wird; das "3 R0~ ‘?R (z.B. Gen. 21,17; 1. Sam.
23, 17; Ri. 6, 23; 2. Kon. 19, 6) scheint mcht ein Mahnwort im eigentlichen
Sinne. Das 02%) 217 MM in Spr. 22, 23; 23, 11 liegt auf einer anderen
Ebene als Hos. 4 1 (S 55) Das sind naturlich Kleinigkeiten; sie scheinen
mir aber mit einer tiefer reichenden Frage zusammenzuhingen. Auch wenn
man zugesteht, daB es sich bei den Prohibitiven nicht um Rechtsformulie-

1 Der Begriff Vetitiv (durch bR eingeleitet) ist aus W. von Soden,
Grundri3 der akkadischen Grammatik: An. Or. 33 (1952) § 81 hi entnommen
(Richter, S.38 Anm. 101).



60 Rezenstonen

rungen handelt, so scheint das Urteil, es handele sich um den Niederschlag
des Ethos einzelner (fithrender) Gruppen innerhalb einer gesellschaftlichen
Struktur, ausgepréagt in weisheitlicher Schulung, nun doch zu eng gefal3t.
Wenn der Verfasser auch deutlich den Unterschied zwischen Prohibitiv und
Vetitiv betont, so fallen sie schlief3lich doch irgendwie zusammen.

Das bleiben Fragen am Rande, die den Kern der Darstellung nicht
beriihrt, das Bild, das in groBer Geschlossenheit und Ausfiithrlichkeit von
der Entwicklung einer Form und weisheitlichen Denkens iiberhaupt ge-
zeichnet wird. Es ist dem Verfasser gelungen, die Weisheit aus zu isolierter
Betrachtung zu lésen und in den breiten Strom israelitischen Lebens und
Denkens einzustellen. Dafiir schulden wir ihm Dank.

Hans-Joachim Stoebe, Basel

Aporr BUCHLER, Studies in Sin and Atonement in the Rabbinic Literature
of the Iirst Century. [1928.] New impression. (Library of Biblical Studies,
ed. by H. M. Orlinsky.) Prolegomenon by Frederick C. Grant. New York,
Ktav Publishing House, 1967. xxxix + 461 S. § 12.50.

Dr. Adolf Bichler (1867-1939) wurde von seiner Mutter, einer armen
Witwe, frih zum Rabbiner und Gelehrten bestimmt. Er erhielt eine aus-
gezeichnete talmudische und weltliche Ausbildung in Budapest, Breslau und
Leipzig und lehrte in Wien, spéter in London. Seine mannigfaltigen Interes-
sen lenkten ihn auf die verschiedensten Gebiete judischer Wissenschaft. Vor
allem hat er die historische Bedeutsamkeit der rabbinischen Texte erwiesen
und fruchtbar gemacht, wihrend sie zuvor weithin zugunsten hellenistisch-
romischer Quellen abgewertet worden sind (Wellhausen, Schurer). Biichlers
Methoden entsprechen seinem bescheidenen Charakter, seiner leidenschaft-
lichen Hingabe an Forschung und Lehre. Er stellt nie Thesen auf, sondern
prift alle zur Frage erreichbaren Texte mit philologischer und historischer
Genauigkeit. Schwierigkeiten umgeht er nicht, sondern stellt die Probleme
in ihrer Differenziertheit und Kompliziertheit dar.

Die vorliegende Untersuchung iiber Siinde und Sithne bringt in jedem
Kapitel die Entwicklung von der Bibel bis ins zweite nachchristliche Jahr-
hundert mit zahlreichen Zitaten meist in vollem Wortlaut mit Parallelstellen
und Textvarianten (viele rabbinische Texte in Hebréisch). Ein fithlbarer
Mangel ist das Fehlen eines Registers, durch das dieses Buch zu einer Fund-
grube fir viele Fragen, etwa iiber Recht, Opfer oder Lehre, wiirde. Das 1. Ka-
pitel erldutert die Pflicht jlidischer Menschen zum Gehorsam gegen den
ihnen am Sinai auferlegten Bund Gottes, das Joch des Himmelreiches oder
der Tora. Dieser Gehorsam ist gefordert, ob er sich unmittelbar auf Gott be-
zieht oder auf den Néachsten, ob das Gebot verstanden wird oder nicht. Das
2. Kapitel behandelt das Problem des Dienstes an Gott aus Furcht oder
Liebe, das unter den Gelehrten des ersten nachchristlichen Jahrhunderts am
Beispiel Hiobs diskutiert wurde. Leiden wurden als Liuterung verstanden;
und selbst nach den Martyrien der Aufsténde wurde hellenistische Ablehnung
des Leidens nicht akzeptiert. Die Befleckung durch die Stinde (3. und 4. Ka-
pitel) betrifft oft nicht nur den Einzelnen, sondern die Gemeinschaft. So ist



Rezenstonen 61

auch die Reinigung eine Angelegenheit der Gemeinde. Alle levitische Ent-
sihnung ist aber nur ein Bild fir die erstrebte sittliche Reinigung. Dem
Opfer (Kapitel 5) mull stets die menschliche Wiedergutmachung voraus-
gehen. Doch auch. die Sithne des Opfers ist nicht identisch mit Gottes Ver-
gebung, die seiner freien Gnade vorbehalten bleibt.

Lehrreich ist auch das Prolegomenon von F. C. Grant (Neutestamentler
am Union Theological Seminary, New York) zum vorliegenden Neudruck
des bereits 1927 erschienenen Werkes. Grant setzt das von Biichler erarbeitete
Material zur historischen Umwelt in Beziehung. Er zeigt die primitiven Vor-
stufen des jlidischen StindenbewuBtseins, dann vor allem die parallelen Vor-
stellungen in der griechischen Antike, in Qumran und im beginnenden
Christentum. Dessen Zusammenhang mit der Bibel und seine gleichzeitige
Entfernung vom Judentum wird ohne polemische Abwertung gezeigt. Die
Quelle der christlichen Versthnungslehre liegt nach Grant nicht bei dem
gnostisierenden Paulus (der phariséisch-exegetische Tradition nur schlecht
fortfithrt), sondern in einem Milieu vorpaulinisch-apokalyptischer Eschato-
logie. Der Versuch, das Paradox des getoteten Messias zu verstehen, fihrt
eher zu hellenistischen als zu jlidischen Gedanken: er wird fiur das Heil der
Menschheit geopfert. Die Vorstellung einer Ursiinde und einer einmaligen
Sithne, die zugleich Vergebung ist, beinhaltet die Gefahr einer gebotslosen
Gnosis. Nach biblischer Botschaft ist aber Siinde nicht allgemeine Siind-
haftigkeit, sondern konkrete, individuell verantwortete Verfehlung. Darum
ist auch nicht allgemeine Sitthne gefordert, die mit dem Glaubensbekenntnis
geleistet wére, sondern konkrete Umkehr, Wiedergutmachung und gegen-
seitige Vergebung. Reinhold Mayer, Tibingen

Haxs-Arwin WiLckE, Das Problem eines messianischen Zwischenreichs bet
Paulus. = Abhandl. z. Theol. des A. u. N. T., 51. Zirich, Zwingli Verlag,
1967. 199 S. Fr. 25.40.

A timely discussion of the messianic interim reign confronts us. This
dissertation (Marburg, 1965) examines if there are roots of the fully elabor-
ated teaching in Pauline theology. Chiliasm teaches a preliminary completion
of the kingdom of God on earth through the intervention of the glorified
Christ; it has often been met either with enthusiastic acclaim or by decided
rejection. Not only the Johannine Apocalypse, but perhaps also the author
of Barnabas and certainly Papias represent Christian chiliasm (p. 13).

A careful examination of the Johannine text is followed by an analysis
of Jewish apocalyptic thought. Wilcke suggests that the later teaching of
the interim reign is a compromise: 1) of the earthly-national hope for the
messianic king and 2) the universal-transcendent eschatology. This hope
originates in the last two decades of the first Christian century — after the
catastrophe of 70 A.D. (pp. 48, 47).

Justin believed in the appearance of the millennium in Jerusalem, but
this did not mean he would not recognize true faith in those who could not
share his view. Irenaeus, Tertullian and Hippolytus were chiliasts. But the
teaching was resisted wherever Greek philosophy was influential in the



62 Rezensionen

Church. Clement of Alexandria and Origen overcame the influence of chiliasm ;
in the Western world it remained much longer. The early Augustine was
filled with this thought and only changed when he read Ticonius. He then
held the church’s interpretation of the Johannine Apocalypse where the
kingdom is considered to be the time-span between Christ’s first appearance
on earth and his return. This understanding was generally held into the
Middle Ages and has traces in the Roman Catholic church even today.
Wilcke sees here the “‘entscheidenden Vorgang der Ent-eschatologisierung”
(p. 14).

Tracing chiliasm throughout the history of the Church he notes that in
the 19th century the millennial hope was important for Reformed scholars
(Auberlen, Beck, Menken) as well as for Lutherans (Blumhardt, Frank,
Hofmann, Léhe) (p. 15). Today, chiliastic thought is generally found among
biblical lay-groups and in some of the younger churches in Africa, Asia,
South America and Indonesia. However, todays’ theology is mostly sceptical
towards chiliasm; P. Althaus is perhaps the clearest opponent.

Like his teacher W. G. Kimmel, Wilcke sees his task as the elimination
of the view that there will be an interregnum (Rev. 20) between the Parousia
and the end of the world. This view is in no way comparable or related to
the central message of the N. T. and stands not only in isolation, but also
in opposition to the apocalyptic account of Jesus (Lk. 17, 21). It is simply
a very lonely mythological concept in the N. T. which needs to be critically
eliminated.

In the midst of the 19th century scholars representing the interim period
were no longer supporting their views solely with the Johannine text, but
began to find similar expressions in Paul. According to Wilcke’s investiga-
tions W. Georgii was one of the first to use Pauline references (I. Cor. 15,
20ff., I. Thess. 4, 131f.) to strengthen his teaching (p. 17f.). Even men like
Pfleiderer, Grimm, de Wette, Teichmann, R. Stidhelin, Kabisch, and Schmie-
del followed this approach at the turn of the century (p. 18).

In the twentieth century there was little change. Representatives were
Wernle, Bousset, Holtzmann, Hadorn, J. Weiss and the most outspoken
A. Schweitzer. Also P. Althaus was willing to see I. Cor. 15 in reference to
the messianic interim (p. 18). Wilcke outlines those texts which have at
times been used as representative: I. Thess. 4, 13-18, II. Thess. 1, 5-12,
Phil. 3, 10-14, I. Cor. 15, 20ff. (pp. 51-55). The most frequently used text
(I. Cor. 15, 20-28) receives special attention; I. Thess. 4, 13—-18 is examined
as well (pp. 56-147). The exegetical insights presented in the discussion of
I. Cor. 15: 22 (original sin) (p. 67f.) and B. Weiss’ suggestion to connect
v. 23a to v. 22 (p. 83) in the Tdyua interpretation was especially worthwhile
(p. 76f.).

Wilcke concludes that for Paul the deciding soteriological factor has
already occurred in God’s Christ-event. While all people have the possibility
to be saved from the wrath of God, for those who believe in Christ the
eschatological salvation is a sure hope. While the powers of the eschaton
are already present, the final completion is still futuristic and will be fully
realized when the Lord reveals himself again. The event will come after all



Rezenstonen 63

powers have been subjected and the reign has been returned to the Father.
Paul’s eschatology is directed towards the coming Bacileia Tod 8eol and the
oUuv-XploTd-being is made possible in the resurrection and change. In Pauline
eschatology there remains no room for the earthly-messianic reign, but this
aeon is without interim stage and will at the end of this world go at once
into the eternal reign of God. Then the Christians will be forever with their
Lord.

However, the chiliastic concept is post-Pauline and falsifies the apostle’s
theology in that it interprets eivar ouv Xpiot® as purely a preliminary state
of salvation (p. 156). «Die apokalyptische Bildersprache der paulinischen
Eschatologie ist nicht um ihrer selbst willen gewéhlt, sondern ist der da-
maligen Zeit angepaltes sprachliches Mittel, um zum Ausdruck zu bringen,
daB Gottes schon zugesprochene und die Rechtfertigung schenkende dikaiosivn
bei der Parusie, der Auferstehung, der Verwandlung und schlieBlich im
eivar ovv Xprot® ihre endgiiltige Vollendung am Ende der Zeiten finden
wird» (p. 157). Were we to limit the salvation (which belongs to the Christians
already now) to the present only, then Paul would proclaim to us his fu-
turistic-eschatological thoughts as he did at Corinth.

Manfred Kwiran, Basel

Patrick V. Dias, Vielfalt der Kirche tn der Vielfalt der Jiinger, Zeugen und
Diener. Mit einem Vorwort von W. A. Visser 't Hooft. = Okumenische
Forschungen, hrsg. von H. Kiing und J. Ratzinger, 1, 2. Freiburg i.B.,
Herder, 1968. 408 S. DM 38.—.

Unter sorgfiltiger Beachtung des neutestamentlichen Materials wird ein
irenisches 6kumenisches Programm entfaltet. Indem der Verfasser nicht in
erster Linie vom Amt, sondern vielmehr vom Dienst sprechen mochte, hat
fur ihn die Vielfalt kirchlicher Strukturen in einer pluralistischen Welt
existentielle Berechtigung.

Dias neigt vom Horizont Tiibingens aus dazu, E. Kisemann die ganze
protestantische und H. Kiing die ganze katholische Forschung vertreten zu
lassen. Mit seiner klaren, warmen Diktion bringt er iiberall Harmonie zu-
stande. Die historischen Probleme werden bertuhrt, ohne néher verfolgt zu
werden. Auf der Synthese liegt alles Gewicht, und die Zusammenstellung der
elementaren Tatsachen ist gewill sehr lehrreich. Bo Reicke, Basel

Ruporr STrRAUSS, Der neue Mensch innerhald der Theologie Augustins.
Zirich, EVZ-Verlag, 1967. X + 125 S. Fr. 12.80.

Es handelt sich um eine Basler Dissertation vom Jahre 1960. Der Ver-
fasser nennt seine Arbeit den Versuch, «einen Querschnitt durch die Theologie
Augustins zu geben unter dem Gesichtspunkt des neuen Menschen» (S. 1).
Er fihrt dieses Vorhaben in sieben Kapiteln durch. Die drei ersten Kapitel
(¢Der neue Mensch in theologisch-philosophischer Sicht», «Die Gotteslehre
Augustins im Blick auf den neuen Menschen» und ¢Augustins Anschauungen



64 Rezenstonen

iiber Seele und Leib») bieten einen Einblick in die philosophische, anthropo-
logische und theologische Gedankenwelt des Kirchenvaters. In den folgenden
vier Kapiteln («Die Begriindung des neuen Menschen», « Die Moglichkeit des
neuen Menschen», « Die GewiBBheit des neuen Menschen» und «Die Wirklich-
keit des neuen Menschen») entfaltet der Verfasser die Hauptgedanken Au-
gustins zum Thema des neuen Menschen. So erscheint Augustins Theologie
als «theozentrische Existenz-Theologie» (S. 112), die aus der Egozentrik
menschlichen Daseins zur Theozentrik eines neuen Lebens vor Gott fuhrt.
Der Verfasser stiitzt sich bei seiner Darstellung ganz auf die Werke Augustins;
er unterliffit bewult eine Auseinandersetzung mit der gelehrten Literatur
uber die augustinische Theologie. Das gibt einerseits seiner Abhandlung eine
aullerordentliche Dichte, gestaltet aber andererseits ihre Lektiire etwas
mithsam. Zwischenuberschriften im Text (nicht nur im Inhaltsverzeichnis)
und vermehrte Zitate aus den Werken Augustins wiren fir den Leser hilf-
reich. Im ganzen wird man urteilen kénnen, dal dem Verfasser gelungen ist,
was er sich vorgenommen hat: eine Hinfithrung in die Theologie Augustins
zu geben, die Freude an seinem theologischen Denken weckt und das Ver-
stindnis des Kirchenvaters fordert. Martin Kiinzi, Bleienbach, Kt. Bern

Louis VILLETTE, For et sacrement. De Saint Thomas ¢ Karl Barth. Paris,
Bloud & Gay, 1964. 400 S. Fr.b. 380.—.

Dem Verfasser, dem wir diese Studie verdanken — eine solche mit dem-
selben Titel fiir die Epoche vom Neuen Testament bis Augustinus war dieser
vorausgegangen — ist Anerkennung und Achtung fiir sein Werk nicht zu
verweigern. Er hat sich groBle Muhe gegeben, die Entwicklung der Relation
von «Glaube» und «Sakrament» in ihren wichtigsten Zigen zu erkennen.
Seiner Darstellung gelingen nicht selten prignante Formulierungen und
Bilder, an denen man sich orientieren kann, und zwar gerade auf dem Felde
der ihm in vieler Hinsicht doch so fremden reformatorischen Theologie. So
etwa der Nachweis, wie Luther und Melanchthon die traditionellen Be-
grifflichkeiten der scholastischen Sakramentslehre positiv aufnehmen und
doch wieder charakteristisch umgiellen (S. 98), oder die scharfsinnige und in
theologische Tiefen fithrende Konfrontation von Luthers und Calvins theo-
logischem Grundansatz (S. 172), wie iiberhaupt das Kapitel «Calvin» (S. 157
bis 205) in vieler Hinsicht beeindruckt. Hier wie an vielen anderen Stellen
merkt man den ehrlichen Willen zum ékumenischen Dialog, in dessen Dienst
der Autor seine Arbeit gestellt sehen méchte (S. 385).

Trotzdem l&6t sich im ganzen bei der Lekture ein Gefiihl des Unbefriedigt-
seins schwer unterdriicken, und zwar betrifft dies eigentiimlicherweise
weniger die oftmals harten und einseitig-ungerechten Urteile tiber das pro-
testantische Sakramentsverstindnis als vielmehr die Weise des Verfassers,
die Entwicklung im katholischen Raum zu beleuchten. Zwar sind auch im
Blick auf die reformatorische Theologie insofern ernsthafte Bedenken zu er-
heben, als z. T. wesentliche Aspekte derselben einfach iibergangen werden.
So sei an ein Beispiel erinnert, das wir gerade zu Recht im allgemeinen gelobt



Rezenstonen 65

haben: bei Calvin wird zwar durchaus treffend die wesentliche Bedeutung
seiner Lehre vom Heiligen Geist fiir die Bestimmung von Sakrament und
Glaube herausgestellt, hingegen bleibt ganz im Dunkeln, dal eben diese
spezifische Geist-Lehre Calvins nur die eine Seite seiner Christologie ist und
sich keineswegs nur von einem «metaphysischen» Transzendenzgedanken
herleitet (S. 1681ff.), sondern aus der soteriologisch-eschatologischen, und
eben darum auch pneumatologischen Funktion des erhdhten Christus
stammt, der die Welt regiert und zugleich das Haupt der Kirche ist. Nicht
weniger mull moniert werden, daf3 die Bedeutung der Christologie in der
Darstellung der Rechtfertigungslehre und der Sakramentsauffassung Luthers
ganz einfach zu kurz kommt.

Diese fundamentalen Verzeichnungen und Unterlassungen in der Dar-
stellung der protestantischen Theologie sind zwar bedauerlich, ordnen sich
aber leicht dem bisherigen kontroverstheologischen Schema aus katholischer
Sicht ein, womit man freilich auch wird feststellen miissen, daB auch diese
Arbeit keinen wirklichen Fortschritt in der historischen Analyse bietet, die
fiir einen echten 6kumenischen Dialog eine fruchtbringende Voraussetzung
bedeuten kénnte. Hingegen bedriickt besonders die Darstellung der katho-
lischen Entwicklung. Es ist nicht nur ernsthaft zu fragen, ob man in wenigen
Seiten (8. 72-79) Bonaventuras volle Ubereinstimmung in dieser Sache mit
einem so breit ausgelegten Thomas (S. 13-72) nachweisen kann, sondern es
mull befremden, wenn die skotistische und occamistische Scholastik mit
ithrer ungeheuren Auswirkung fiur die vorreformatorische Epoche — sie
fithrte dazu, da3 ein Mann wie Luther gar nicht in die Lage kam, Thomas
ausgiebig und grindlich zu studieren, da dieser eben kaum mehr gelehrt und
gelesen wurde — gerade nur am Rande gtstreift, jedenfalls nicht wirklich
dargestellt wird, um mit diesem Mittel den Reformatoren den Vorwurf zu
machen, sie hitten sich eine Karikatur von der geltenden Kirchenlehre zu-
recht gemacht und in sinnloser Weise gegen eine solche polemisiert (S. 93.
143ff. u. 6.). Dall das doch keineswegs bloB historische, sondern fur die
Kirchengeschichte essentielle Problem, wieso die vorreformatorische Kirche
generell und faktisch nicht so gelehrt hat, wie nach der Darstellung Villettes
eben Thomas gelehrt habe, einfach zu iibergehen, 146t sich wirklich nicht
mit dem Vorwurf abtun, die Gegner hétten sich mutwillig einen Popanz
konstruiert, um gegen diesen polemisieren zu koénnen. Ein dhnliches Spiel
wiederholt sich in der Darstellung des Tridentinums und der folgenden
Epoche (8. 206-249. 252-282): die besondere Eigenart der faktischen
Kirchenlehre und Sakramentsfrommigkeit dieser Zeit wird kaum beachtet;
die neueren katholischen Forschungen zur Frage von dem Schicksal des
Tridentinums innerhalb der katholischen Kirche (Geillelmann u. a.) werden
tiberhaupt nicht ertrtert, hingegen Cano, Bellarmin und Suarez als Ver-
treter des wahren Thomas zu erweisen versucht.

Der wahre Thomas aber habe nach Villette so tiber die Relation von
Glaube und Sakrament gelehrt, daf3 das «opus operatum» in jeder nétigen
Weise das «opus operans» freistelle und so die «fides» als unerliafllich ange-
sehen wiirde. Das Sakrament sei als «opus dei» (S. 92) zu verstehen, und die
reformatorische Auffassung, die katholische Sakramentslehre habe daraus



66 Rezenstonen

ein ¢opus hominis» gemacht, sei ein mehr oder weniger absichtliches, eben
karikierendes Miflverstdndnis. Man glaubt unserem Autor gerne die bei-
gebrachten Beweise und sieht Thomas in einem neuen Lichte, das kiinftig
beherzigt werden muf3. Man muf3 aber doch auch sofort weiterfragen, warum
Villette nicht weiter ausholt, um abzukldren, welche Rolle nun im opus dei
des Sakramentes, das doch gerade auch Luther und Calvin als solches aner-
kennen, das Menschenwerk des Rituals, die Handhabung des Sakramentes
usw. gespielt hat. Das alles bleibt unerortert, d. h. aber, Villette geht auf die
Frage nicht ein, wieso es kommen konnte, dafl den Reformatoren faktisch
eine Ritualisierung und ein Sakramentalismus begegnete, die Luther hell-
sichtig in den Rahmen der soteriologischen Problematik der « Werkerei» ge-
stellt sah. M. a. W. die eigentlich schwierigen Kernfragen werden vom Ver-
fasser ausgeklammert.

Fragt man nach der Leitlinie dieser Arbeit, dann st68t man auf eine
durchgehende Negierung des reformatorischen «sola fide», wihrend zugleich
die unbedingte Notwendigkeit der «fides» als solcher ausdriicklich zugestan-
den wird. Die Fides ist aber — unser Verfasser hilt dies fiir eine der wichtigsten
Entdeckungen des heiligen Thomas (S. 46; 56ff. bes. 61; 65. 68. 69. 71) —
schon durch den «Glauben der Kirche» zur Stelle, so daBl der Glaube des
Einzelnen zwar wunschenswert, aber nicht mehr nétig ist, um die Wirk-
samkeit des Sakramentes zu sichern. Nach Villettes Meinung «konstituiert»
die Mittlerrolle der Kirche und ihres Glaubens den «Angelpunkt der theo-
logischen Explikation» (S. 72) betreffs des Verhéltnisses von Glaube und
Sakrament. Kennzeichnenderweise wird in den reichlichen Verweisen auf
dieses Problem niemals der Institutionscharakter der Kirche, das Amts-
priestertum und die Ritualgesetzlichkeit in ihrer grundsétzlichen Problematik
reflektiert. Wie sich der «Glaube der Kirche» eben als «fides» erweist, wird
prinzipiell niemals bedacht. Sollte dieses ganze Werk bewul3t oder unbewul3t
jenem Trend ausgeliefert sein, der sich gegenwirtig im Katholizismus be-
merkbar macht, nédmlich «Sakrament» und «Kirche» in einer ganz neuen
und gegenitiber bisher intensiveren Beziehung zu sehen?

Dem in vieler Hinsicht aufschluBreichen Werk werden viele aufmerksame
Leser gewtinscht. Wilhelm Dantine, Wien

Wirtaerm HaMMER, Die Melanchthonforschung im Wandel der Jahrhunderte. 1
(15619-1799). = Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte, 35.
Giitersloh, Gerd Mohn, 1967. 885 S. DM 140.— (Mitglieder 125.—).

Das Werk, dessen erster Band hier vorliegt, enthélt eine Melanchthon-
bibliographie, die fiir die Jahre 1519 bis 1799 nicht weniger als 1502 Nummern
vorlegt. Nun ist zu beachten, dafl die einzelnen Ausgaben der Schriften
Melanchthons und die dltesten Editionen seiner Werke in dem Buch nicht
enthalten sind. Es umfaf3t, generell betrachtet, die Sekundérliteratur: die
romisch-katholischen Streitschriften, die ganz oder teilweise gegen Me-
lanchthon gerichtet sind, die zahlreichen Veréffentlichungen protestan-
tischerseits, die sich ausdriicklich auf ihn berufen oder ihn bekimpfen



Rezensionen 67

(Flacius u. a.), die Gedenkreden nach seinem Tod usw. Jeder Titel ist genau
registriert, der Buchinhalt wird angegeben, der Anlall genannt und der
Fundort verzeichnet. Kein nennenswertes Detail fehlt; eine bemerkenswerte
Kleinarbeit ist hier geleistet. Zugleich greift das Werk in die Primérliteratur
iiber. Nicht nur werden die zeitgendssischen Schriften (1519-1560) aufge-
fihrt, den ganzen Band durchziehen Angaben iiber Abdrucke von Briefen,
Gedichten und Gutachten Melanchthons, die teilweise in den Melanchthon-
ausgaben fehlen und also auch in der Forschung unbekannt geblieben sind.
Der Band wird zur wichtigen Fundgrube fiir den Forscher, die allerdings
erst ein genaues Register voll zuginglich machen wird. Es fallt auf, dal3
Johann Timanns «Farrago» (1555) fehlt, die viele Melanchthoniana enthélt.
Nachdem zum 400. Todestag Melanchthons ein «vorlaufiges Verzeichnis der
Melanchthon-Drucke des 16. Jahrhunderts» erschien (O. Beutenmiiller, Halle
1960), das die Jahre 1510-1524 umfalBt, ist durch W. Hammers Buch das
Erscheinen eines vollstédndigen Verzeichnisses nun dringend geworden. Es
wiirde den vorliegenden ersten Band ergénzen. Gespannt sein kann man jetzt
schon auf den zweiten Band dieses fiir den Melanchthonforscher unentbehr-
lichen Werkes. Wilkelm H. Neuser, Telgte b. Miinster

PeETER FRAENKEL und MARTIN GRESCHAT, Zwanzig Jahre Melanchthon-
studium. Sechs Literaturberichte (1945—1965). = Travaux d’humanisme et
renaissance, 93. Genéve, Librairie Droz, 1967. xii + 214 S.

Die vorliegende Melanchthonbibliographie umfaft die Neuerscheinungen
der Jahre 1945 bis 1965. Der erste Bericht ist in dem Sammelband «Philipp
Melanchthon. Forschungsbeitrige zur vierhundertsten Wiederkehr seines
Todestages» (1961) abgedruckt worden, er erschien zusammen mit den
néchsten vier in den Jahren 1960 bis 1967 in der Zeitschrift Bibliothéque
d’Humanisme et Renaissance, der sechste Bericht ist neu angefiigt. Es han-
delt sich also um eine Zusammenfassung in einer Neuausgabe. Sie kann nur
begriift werden, denn durch sie wird dem Chaos gewehrt, das im Blick auf die
Quellen, insbesondere bei den Melanchthonbriefen, zu beklagen ist; die ver-
streute neuerschienene Sekundérliteratur wird gesammelt. Den Titeln sind
jeweils kurze Inhaltsangaben beigegeben, die bei den entlegenen und fremd-
sprachigen Veréffentlichungen besonders ausfiihrlich sind. Auf Wertungen
ist durchweg verzichtet, und auch die Urteile tiber die Forschungslage sind
wohltuend zuriickhaltend. Dem Forscher bietet die Lektiire eine Fiille neuer
Erkenntnisse, die er sonst kaum gewinnen kann. Gelegentlich sind Liicken
in der Berichterstattung festzustellen, so etwa wenn die Daten der neuent-
deckten vier Melanchthonbriefe an Heinrich Ham(me) fehlen (S. 86). Der
Gebrauch des Buches wird leider durch das Fehlen ausfiihrlicher Register
begrenzt. Es sind nur ein Verfasserverzeichnis und ein chronologisches Re-
gister der erwidhnten Melanchthonschriften ete. beigegeben. Ein Namens-
und Stichwortverzeichnis wéire notwendig. Das Buch vermittelt einen guten
Eindruck von dem erstaunlichen Aufschwung, den die Melanchthonforschung
seit Kriegsende genommen hat. Wilhelm H. Neuser, Telgte b. Miinster



68 Rezensionen

ERNST STAEHELIN, Die Korrespondenz des Basler Professors Jakob Christoph
Beck (1711-1785). = Studien z. Geschichte der Wissenschaften in Basel,
18. Basel, Helbing und Lichtenhahn, 1968, 401 S. Fr. 32.—,

J. C. Beck war neben seinen Professuren fiir Geschichte und dann (ab
1744) fir Theologie KErster Bibliothekar der Universitédtsbibliothek. Das
hatte eine rege Korrespondenz zur Folge, die iiber den Rahmen der Theologie
weit hinausging. Prof. Staehelin hat die Briefe von und an Beck, die in
vollem Wortlaut acht dicke Bénde fiillen wiirden, im Auszug wiedergegeben
und damit der Forschung wertvolles Material dargeboten, zumal Alles durch
Register und Kurzbiographien erschlossen ist. Fur die Geschichte der
Schweiz ist der Briefwechsel mit den verschiedenen Gliedern der Familien
Bodmer, Breitinger, Bernoulli, Lavater, Lichtenhan, Merian, Stickelberger,
Thurneysen, Wettstein u. a. ertragreich. Auch fiir die deutsche Wissen-
schaftsgeschichte ergeben sich z.T. neue Perspektiven durch die Kor-
respondenz mit den Theologen Pfaff, Doéderlein, Ernesti, Mosheim, Walch
(Jena und Goéttingen), Wyttenbach (Bern und Marburg).

Beck steht auch mit den Heidelberger Professoren Briinings, Butting-
hausen, Hottinger und Joh. Jakob Wundt in Verbindung. Sind es mit den
Straburgern Schoepflin und Grandidier historische Fragen, die be-
handelt werden, so geht es im Briefwechsel mit Froereisen vor allem um
Person und Lehre des Grafen Zinzendorf, den Froereisen fanatisch bekampft.
Unter diesem EinfluB werden verschiedenen schweizerischen Kandidaten
die Zulassungsurkunden zum geistlichen Amt widerrufen.

Fir die Geschichte und Kirchengeschichte Badens ergeben sich auch wert-
volle Aufschliisse. Steht doch Beck mit der Residenz der Baden-Dur-
lachischen Markgrafen in Basel in besten Beziehungen. Die Rite Drollinger,
Herbster, der Leibarzt Eichrodt sind Beck personlich bekannt. Lukas
Gysendorfer, ein Basler, Pfarrer der reformierten Gemeinde in Karlsruhe
(1723-1738), berichtet ihm laufend uber alle Vorfille am Karlsruher Hof;
manche «Strafversetzung» Baden-Durlachischer Pfarrer wird so plausibel.
Beck hat mit seiner Familie 6fters Badekuren in Badenweiler und Langen-
steinbach unternommen, so kennt er die Zusammenhénge auch aus eigener
Anschauung. Die Speziale Wenkebach (Lérrach) und Louis (Emmendingen)
wenden sich mit Biicherwiinschen an Beck. Prof. Tittel-Karlsruhe, der
Promotor Johann Peter Hebels, ist mit einer schwungvollen lateinischen
Epistola vertreten; er sollte wohl Mitglied einer Basler literarischen Gesell-
schaft werden. Beim Rektor Malsch (1675-1742) bedankt sich Beck fur die
Ubersendung zweier Programme (Nr. 97). Fiirstabt Gerbert von St. Blasien
hatte die Basler Bibliothek aufgesucht, um liturgiegeschichtliche For-
schungen zu treiben, und die Folge ist ein Briefwechsel. Auch mit Andreas
Lamey aus Minster im Elsal}, einem Schiiler Schoepflins und Herausgeber
von dessen «Alsatia diplomatica», spater Bibliothekar der kurpfilzischen
Bibliothek in Mannheim und Sekretédr der kurpfilzischen Akademie, ergibt
sich ein solcher. Dieser Lamey ist der Stammvater der badischen Pfarrer-
und Beamtenfamilie, die sogar einen Staatsminister hervorbrachte.

Philosophiegeschichtlich ist interessant die Korrespondenz mit Johann



Rezensionen 69

Jakob Brucker (1696-1770), Lateinschulrektor in Kaufbeuren und (ab 1744)
Pfarrer in Augsburg, dem Verfasser einer vielbdndigen Geschichte der
Philosophie, nach der auch Goethe studiert hat. Ferner ist sehr bezeichnend
Becks Ringen mit dem Wolffianismus, den Nr. 65, 78, 90. 377 widerspiegeln.
Von dem aus Basel stammenden Mediziner Johann Heinrich Respinger
(1709-1782) hat sich Beck am 27. August 1738 aus Marburg Genaueres tiber
Wolffs Lehrweise berichten lassen.

Weltweite Beziehungen bestehen mit Pennsylvanien, das reformierte Pre-
diger bekommen goll, und mit Ungarn, zumal in Basel eine ungarische Bibel-
iibersetzung gedruckt worden ist. Zahlreiche Ungarn hatten in Basel Theo-
logie studiert und die Ubersetzung betreut.

Einige Druckfehler sind stehengeblicben, so S. 16 (es statt eo); S. 55
(Probst); S. 245 (Schlacht bei St. Jakob an der Birs 1744 statt 1444); S. 261
(Stickelberguer, sonst Stickelberger); S. 399 (Nonnenweiher, sonst Nonnen-
weier (die heutige Schreibweise); sie sind aber nicht sinnstorend.

Die sorgfiltige Arbeit, Zeugnis eines stupenden Gelehrtenfleiles, ist
geeignet, die Lebensarbeit dieses Theologen Beck in neuem Licht zu sehen,
zumal die 3. Aufl. von Die Rel. in Gesch. u. Geg. ihn nicht einmal dem Namen
nach erwihnt und die 3. Aufl. der Realencyklopéadie nur zu berichten wuflte,
dall er eine Konkordanz herausgegeben hatte und dall er die naturliche
Religion tiber die geoffenbarte gestellt habe?,

Wilhelm Awugust Schulze, Mannheim

JUroeEN HENKYS, Bibelarbeit. Der Umgang mit der Heiligen Schrift in den
evangelischen Jugendverbinden nach dem Hrsten Weltkrieg. Hamburg,
Furche-Verlag, 1966. 261 S.

Es handelt sich bei dieser Greifswalder Dissertation keineswegs nur um
eine sachlich grindliche und methodisch saubere Spezialstudie fir einen
engen Interessentenkreis, wie man aus dem Untertitel vermuten kénnte.
Vielmehr verdichtet sich die Darstellung eines kirchengeschichtlichen Phii-
nomens zu einer grundsitzlichen theologischen Frage von groBem Gewicht.

Kurz nach dem Ersten Weltkrieg wurde fur evangelische Jugendkreise die
Bibel in neuer Weise Mittelpunkt, indem sich junge Menschen in Gruppen
in sie einarbeiteten und sich so ihrem Anspruch stellten. Beginnend im Evan-
gelischen Verband fiir die weibliche Jugend, hat die «Bibelarbeit» in weiten
Kreisen evangelischer Jugend (wie CVJM, DCSV, BK und MBK, BDJ) Ein-
gang gefunden, um dann zum «Geschenk der Jugend an die ganze Kirche»
zu werden (8. 217, nach O. Hammelsbeck). Sowohl die Evangelischen Stu-
dentengemeinden als auch Akademien und Kirchentag sind Abkémmlinge
dieser Bewegung (S. 181f.).

Der Verfasser stellt zunéchst in lehrreicher Weise die Vorgeschichte der
evangelischen Jugendkreise und ihres Verhéltnisses zur Bibel dar. Sodann
befragt er das Aufkommen der «Bibelarbeit» auf seine Zusammenhénge mit

1 Realencyklopéadie, 10 (1901), S. 701, Z. 36; 21 (1908), S. 463, Z. 56f.



70 Rezensionen

zeitgendssischen kulturkritischen Stromungen wie der Arbeitsschulbewegung
(wichtig besonders H. Gaudig), der deutschen Jugendbewegung (welcher
hier trotz ihrer « Wortferne» einige Bedeutung zukommt), der reformatori-
schen Selbstbesinnung der Theologie (K. Holl und der Luther-Renaissance;
der «dialektischen Theologie»; den Erben des Biblizismus wie M. Kéhler
und A. Schlatter. Wichtig ist das Urteil: «Zu einer eigentlichen Breiten-
wirkung unter den Bibellesern hat der durch Luther-Renaissance und dia-
lektische Theologie bestimmte theologische Klimawechsel... dort gefiihrt,
wo er zugleich das Erbe des neueren Biblizismus, vornehmlich des durch M.
Kaihler... vertretenen, lebendig werden lie» S. 213f.).

Das Ziel des Autors ist ein fundamental theologisches und aktuell kirch-
liches. Seine Studie versteht sich als Vorarbeit fiir eine «Theorie der Bibel-
arbeit», die uns die Praktische Theologie dringend schuldet (S. 209). Hierzu
zeigt der Verf. wichtige Anséitze auf: bei M. Kéhler, der seine Theologie bewul3t
in den Dienst der bibellesenden Laien stellte; in der Theologie der «charisma-
tischen Gemeinde» bei den Exegeten E. Schweizer, E. Kédsemann und G.
Eichholz, bei K. Barth (besonders Kirchl. Dogm. IV, 3) und R. Bohren; auch
in O. Hammelsbecks Unterrichts-Verstéindnis u. a. m. Gehort der gemein-
schaftliche Umgang mit der Bibel zu den Grundformen des evangelischen
Lebens? (S. 218). Diese Frage resultiert aus der fruchtbaren Entdeckung der
Bibelarbeit durch die evangelische Jugend vor 50 Jahren wie durch die Krise
der Bibelarbeit heute. Die scharfe Herausarbeitung der Frage ist ebenso ein
Verdienst des Verfagsers wie die Andeutung theologischer Antwort. Wie ver-
hilt sich die gemeinschaftliche Bibelarbeit der «Laien» theologisch und
praktisch zur Verkindigung des Wortes Gottes, wie zum Erfordernis kritisch-
exegetischer Bibelwissenschaft? Leider kann diesen Fragen — Fragen im
Horizont derjenigen nach der Korrelation von Hermeneutik und Ekklesio-
logie (vgl. S. 223) — hier nicht weiter nachgegangen werden.

Zum Schlull aber noch zwei spezielle Bemerkungen: 1. Die Befragung
K. Barths speziell von den zeitgendssischen Jugendkreisen und deren Bibel-
arbeit her fuhrt zu wichtigen Ergénzungen zum Thema «Karl Barth und die
Padagogik», das ich in meiner Dissertation abgehandelt habe!. — 2. Der
Autor weist mit diesem Buch der Praktischen Theologie nicht nur einen
Fragenkreis, sondern eigentlich eine neue Disziplin zu. Auch er bestétigt
damit R. Bohrens Worte von den «immer neuen Anforderungen», die an die
Praktische Theologie gestellt werden, und von dem «katastrophalen Per-
sonalmangel» in diesem Fach, dem zum Schaden von Theologie und Kirche
«Differenzierung in den Lehrstiihlen weithin fehlt»?2.

Jiirgen Fangmeier, Wuppertal

1 J. Fangmeier, Erziehung in Zeugenschaft. Karl Barth und die Pédagogik
(1964).

2 R. Bohren, Zukunftsperspektiven der Praktischen Theologie: Wort und
Gemeinde. Ed. Thurneysen zum. 80. Geburtstag (1968), S. 404.



Rezensionen 71

Ferix FLUCKIGER, Hxistenz und Glaube. Kritische Betrachtungen zur existen-
tialen Inierpretation. Wuppertal, R. Brockhaus, 1966. 108 S. DM 7.80.

Bezeichnend fiir Flickigers Studie ist seine These im Vorwort (S. 5): bei
Bultmann spiele die Philosophie nicht mehr die Rolle einer ancilla theologiae,
sondern werde zum Mafstab fiir das Reden von Gott und das Verstehen der
Bibel tiberhaupt. Diese Eingangsthese wird in vier groflen « Attacken» unter-
mauert: 1. «Existenziale Interpretation», 2. «Mythos und Prophetie»,
3. «Probleme der Hermeneutik und 4. des Weltbilds». In doppelter Hinsicht
wird Bultmanns theologiegeschichtliche Stellung charakterisiert: Der Ansatz
seiner Theologie ist bestimmt durch zwei Grundaxiome Heideggerscher Onto-
logie: die radikale Jenseitigkeit und Trennung des «Seins» vom Welthaften
erschlieBt den Gottesbegriff, und Existenz als einziger Bertthrungspunkt
zwischen «Sein» und «Seiendem» riickt so ins Zentrum der theologischen
Besinnung. Fliickiger sieht in der Entweltlichung Gottes bei Bultmann einen
fiir das Deutschland von 1945 willkommenen Gegenschlag gegen die ver-
hingnisvolle «Blut- und Bodentheologie» des Dritten Reichs und zugleich
eine Moglichkeit, der Vergangenheit auszuweichen (S. 71). Hier wire viel-
leicht an Flickiger die kritische Gegenfrage nach der Stellung Bultmanns
innerhalb der dialektischen Theologie und der Bekennenden Kirche als seiner
eigentlichen Ausgangsposition zu stellen. Zu zeigen, dall sich Bultmanns
Neuansatz jedoch im Reden von Existenz und ihrem Versténdnis sowie einem
konstruierten Gottesbegriff schlieBlich verfingt und totlduft, ist Ziel dieser
Studie. Bultmanns Thesen, die dem vermeintlich wissenschaftlichen Denken
des modernen Menschen entgegenkommen wollen, werden von Fliackiger als
Unterstellungen entlarvt, sowohl was Bultmanns Bild von der eigentlichen
Intention der Bibel als auch, was sein Bild vom modernen Menschen betrifft
und von der ganzen Breite der Schrift, der Sicht der praktischen Theologie
und einem unvoreingenommenen wissenschaftlichen Denken her zudem als
unwissenschaftlich widerlegt.

1. Die ontologischen Voraussetzungen der existenzialen Interpretation,
ihre Bestimmungen iiber das Sein in seiner grundsitzlichen ontologischen
Differenz, uber das Selbstverstindnis der Existenz als Ort der Gottesoffen-
barung sowie ihr présentisch-existentialistischer Zeitbegriff vergewaltigen
nach Flickiger biblische Rede von Gott (S. 45). — 2. Bultmanns Alternative
«mythologisch oder wissenschaftlich» wird nach Fluckiger der spezifischen
Intention biblischer Rede nicht gerecht, die ja Bildhaftes und Historisches
verschmilzt und eher alg prophetische Predigt erfaBt werden kann, die von
erlebter Geschichte zeugt. Zudem sei Bultmanns Mythosbegriff unange-
bracht, weil er das MiBBversténdnis hervorrufe, als projiziere die Bibel ledig-
lich Diesseitiges ins Ubernatiirliche (S. 76). — 3. Gegen Bultmanns Her-
meneutik, die mythisch-bildhaftes Denken durch abstrakt-wissenschaftliches
ersetzen will, wendet Flickiger ein, dafl ja beide Denkformen sich in der
Geschichte wie auch schon in der Bibel nie abgel6st hitten, sondernnoch heute
befruchtend nebeneinanderstiinden. Auch sei Glaube nicht abhéingig oder
garantiert durch eine bestimmte Denkform der interpretierenden Verkiin-
digung oder durch Hermeneutik aufweisbar. Die abstrakt-existenzial-



72 Rezensionen

theologische Aussageform erschwere ganz im Gegensatz zu ihrer urspring-
lichen Intention das Verstehen, weil sie von den Priamissen eines unbiblischen
philosophischen Gottesbegriffs herkomme, der den biblischen verdringt hat,
und die Texte unter der Brille einer philosophischen Ontologie auf ein
schon vorher feststehendes Selbstverstiandnis hin befragt (S. 80ff.). — 4. Bult-
manns Polemik gegen ein vermeintliches geschlossenes Drei-Stockwerk-
Denken der Bibel stellt Fliickiger die Tatsache entgegen, daBl die Bibel von
der Erfahrung einer dynamischen Weltwirklichkeit ausgeht, die durch Gottes
Schépferwillen lebt und vergeht. «Mythische» Spuren sind bereits vom
Monotheismus her inhaltlich neu gefullt.

Es kommt Fluckigers Studie zugut, daf er sowohl Heidegger als Bultmann
gut kennt, und man kann deshalb aus seiner Arbeit fundierte Kenntnis er-
werben. Seine Ablehnung Bultmanns ist aber doch durch gewisse Verein-
fachungen erkauft. So diirfte man nicht sagen, dal nach Bultmann alle Aus-
sagen eliminiert werden miissen, die das goéttliche Handeln als kosmisches
Geschehen verstehen oder die vom «Eingreifen Gottes» in das Weltgeschehen
sprechen (S. 30). In Bultmanns vieldiskutiertem Aufsatz «Neues Testament
und Mythologie» z. B. geht es Bultmann ja gerade darum, das Handeln
Gottes in Jesus Christus festzuhalten. Eine Vereinfachung durfte auch der
Satz bringen: «Die Ontologie Bultmanns erschlieft das Wesen Gottes aus
dem Wesen des Menschen» (S. 81), denn auch Bultmann will ja Offenbarungs-
theologe sein und kommt aus der dialektischen Theologie. Zu fragen wire
auch, ob Flickiger in seinem hermeneutischen Zirkel seinerseits einer sub-
jektivistischen Verkiirzung erliegt, wenn er nicht das Wort, sondern die per-
sonliche Glaubensiiberzeugung des Predigers zum Ausgangspunkt der Predigt
macht (8. 79{f.).

Christa Heyd, Bischofszell, Kt. Thurgau

Krauvus-DieTer NORENBERG, Analogia imaginis. Der Symbolbegriff in der
Theologie Paul Tillichs. Gitersloh, Gerd Mohn, 1966. 232 S. DM 19.80.

Der archimedische Punkt im Denksystem Paul Tillichs ist der Symbol-
begriff. Diesen visiert Klaus-Dieter Nérenberg in einer griindlichen Unter-
suchung an, wobei es ihm gelingt, die entscheidenden Linien im philosophi-
schen und theologischen Denken Tillichs nachzuziehen. Die Arbeit stellt die
gekiirzte Fassung einer Dissertation dar, die 1964 in Hamburg vorgelegt
wurde, und gliedert sich in drei Hauptteile.

1. Zunichst erfolgt eine allgemeine Begriffsbestimmung des terminus
technicus Symbol. Dabei geht der Verfasser kurz auf die Geschichte des
Symbolischen in Psychologie, Asthetik und Philosophie ein sowie auf das
Denken der alttestamentlichen Gemeinde, der alten wie der reformatorischen
Kirche, dargestellt an ihren fithrenden Vertretern. Mit einem Blick auf die
Neuzeit wird dieser Abschnitt beschlossen. — 2. Im zweiten und umfang-
reichsten Teil wird erarbeitet, welche Bedeutung der Symbolbegriff bei Til-
lich hat und was dieser auf Grund seiner Bedeutung zu leisten vermag.
Norenberg setzt dabei gleichsam Stein auf Stein, ohne eine Stufe zu iiber-
springen, was dem Kenner Tillichs manchmal langatmig vorkommen mag.



Rezenstonen 73

Doch erweist der Verfasser gerade dadurch seine Redlichkeit. Was seine Dar-
legungen besonders wertvoll erscheinen lassen, sind stéindige Hinweise oder
ein Verweilen bei den GroBlen unserer Philosophie- und Theologiegeschichte.
Ob griechische Philosophen, Kirchenviter, Reformatoren wie Vorreforma-
toren, Philosophen und Theologen des 19. und des 20.Jahrhunderts — es wird
stindig auf sie Bezug genommen und das Gemeinsame mit Tillich oder das
Unterschiedliche herausgestellt. So ist z.B. der konzentriert dargebotene Ver-
gleich zwischen der Analogiekonzeption Tillichs mit der des Thomas (S.170ff.)
fiir den Leser ein hervorragender «Leckerbissen». — 3. Nérenberg betont im
Vorwort, daf3 die nédhere Beschéaftigung mit Tillich aus einer groen Faszina-
tion erwuchs. Der Faszinierte wird jedoch auch zum Kritiker. Seine kriti-
schen Gedanken fithrt er im letzten Hauptteil an, der die Héhepunkte der
Abhandlung bringt (vorher kommt Kritik vereinzelt z.B. auf den S. 130,
141, 147 u.a. zum Durchbruch). Kurz vor der Eréffnung dieses entscheiden-
den Abschnitts wird festgehalten: «Die als Symbolhaftigkeit verstandene
Analogiekonzeption der analogia imaginis ist also weder historisch unzuver-
lassig gebraucht, noch allgemein dem Analogiedenken des Katholizismus ent-
gegengesetzt, sondern erweitert den Gedanken der analogia entis bei Thomas
um den Gedanken der Bildanalogie, der im Grunde schon bei Augustin und
Bonaventura begegnet und dort den platonischen Urbild-Abbild-Gedanken
ewiterfithrt. Die Fundierung des Symbolischen als der analogia imaginis auf
dem Glauben und der Korrelationsmethode auf dem ,theologischen Zirkel*
wehrt bei Tillich die Gefahr einer thomistisch-neuthomistischen natiirlichen
Theologie ab» (S. 180).

Von den wichtigen Fragezeichen, die Nérenberg setzt, seien nur genannt
das «Problem von Ontologie und Personalismus» (S. 185) — «hier ist die
Hauptschwierigkeit die neutrische Bestimmung der neuen Wirklichkeit»
(S. 197). Eine Folge davon ist nach der sicherlich richtigen Meinung des Ver-
fassers die Blisse des Gebets bei Tillich (S. 209). Auch die Trinitédtslehre wird
dadurch problematisch (S. 197). Ferner sei hingewiesen auf das Problem des
nicht unbedingt anerkannten Zusammenhangs zwischen der historischen
Faktizitdt Jesu von Nazareth und der Verkiindigung der Jiinger, worauf
schon Karl Barth 1923 zu sprechen kam. Besonders deutlich wirkt sich diese
Schwierigkeit, wie Norenberg aufzeigt, bei der Behandlung der Auferstehung
aus (S. 197 u. S. 203{f.). Den Vorwurf der Zeit- und Geschichtslosigkeit der
Selbstméchtigkeit des Symbols (S. 218) wiirde ich nicht erheben. — Noéren-
berg 146t bei seiner Kritik 6fter anklingen, dafl Tillich Schwéchen seiner
Konzeption selbst erkannt habe, aber er ist fiir ihn «ein Gefangener seines
eigenen Systems» (S. 220). GroBe Anerkennung und — wo erforderlich — Ab-
lehnung stoBen z.B. in folgenden Sitzen hart aufeinander: Die «doppelte
Verankerung des Symbols ,Gott’ und der ganzen Theologie Tillichs im Exi-
stentiellen und im Ontologischen ist eine nicht hoch genug einzuschétzende
Leistung Tillichs, die seinem theologischen Denken eine gréBere Breite und
Leistungsfahigkeit gibt als etwa der Theologie Schleiermachers oder Bult-
manns» (S. 225). Aber: «Tillich denkt auf Grund seiner Korrelationsmethode
zu stark vom Menschen aus und zu wenig im Sinne der biblischen Offen-
barung, die von Gott ausgeht» (S. 187). — Der letzte Satz des Buches «Gott



74 Rezensionen

aber ist groBer und reicher, als es die Methode der Korrelation ausdriicken
kann» gilt doch wohl fiir alle menschlichen Versuche, etwas von Gottes
Wirken auszusagen. Gewill aber — und das ist das Verdienst N6renbergs mit
dieser seiner Abhandlung tiber die Beschaftigung mit Tillich hinaus — werden
seine Leser darin bestéirkt, gegeniiber einem theologischen System, das sich
auf nur einer Analogie griindet, nicht ohne Vorbehalte zu bleiben.

Folkert Miiller, Bremen

VITTORE SUBILIA, La nuova cattolicita del Cattolicesimo. Una valutazione pro-
testante del Concilio Vaticano Secondo. = Nuovi studi teologici, 1. Torino,
editrice Claudiana, 1967. 310 S. L. 2200.-.

Der Titel dieses Werkes vom Systematiker und Dekan der Waldenser-
Fakultat in Rom ldBt zunéchst vermuten, es handle sich vornehmlich um
eine Darstellung und Beurteilung der durch das Vaticanum II offenbar ge-
wordenen Wandlungen innerhalb des rémischen Katholizismus. Allerdings
wird die ganze Konzilsarbeit und ihr Ertrag dem Leser in prachtvoller, dem
romanischen Geiste eigener Klarheit dargelegt, analysiert, gedeutet und ge-
wertet. Aber das geschieht nun, und darin erkennen wir auch das Anliegen
Subilias und die grole Bedeutung seines Werkes, in einer Konfrontation,
die den Leser zugleich grundlegend mit dem reformatorischen Glaubensgut
selbst vertraut macht. Es geht Subilia nicht nur darum, die kleine evange-
lische Minderheit Italiens ihres Glaubens neu froh und bewul3t zu machen
und gegen einen schwirmerischen Okumenismus zu impfen, sondern eine
Grundlage zu schaffen fiir einen fruchtbaren Dialog mit den katholischen
Italienern, gebildeten Laien und Klerikern, denen der Zugang zum Ver-
stindnis evangelischen Denkens bisher rein sprachlich wenig moéglich war.
Diese Grundlage hat Subilia in einer umfassenden Dokumentation pro-
testantischer Theologie von der Reformation bis zur Gegenwart nunmehr
gelegt. Dariiber hinaus wird auch der deutschsprachige Theologe bei einiger
Kenntnis der italienischen Sprache einen wertvollen Einblick in das Konzil
gewinnen und sich davon tiberzeugen kénnen, da auch die neue Katholizitét
Roms noch immer rémisch ist. Philipp Alder, Ziefen, Kt. Baselland

WALTER NEIDHART, Psychologie des Religionsunterrichts. 2. iiberarb. und
erw. Aufl. Zirich & Stuttgart, Zwingli Verlag, 1967. 288 S. DM 19.80.

In einer Situation, da Begriffe wie «Psychologisierung» und «Péadagogi-
sierung» leider immer noch in der Theologie naiv abwertend gebraucht
werden, andererseits aber die unmittelbar praktische Anwendung her-
meneutischer Erkenntnisse sténdig mifllingt, weil das theologische Bewuft-
sein mit historisch-exegetischen Erkenntnissen viel, mit empirischem Tat-
sachenwissen aber kaum belastet ist, verdienen Bicher, die hier Abhilfe
verschaffen, besondere Aufmerksamkeit. Schon in der 1. Auflage hat sich
Neidhart darum verdient gemacht, dem Religionslehrer die ihn und sein
Fach betreffenden Konsequenzen der Pédagogischen Psychologie darzu-



Rezensionen 75

stellen und an praxisnahen Beispielen zu verdeutlichen, also den Blick fiir
Realitiaten wie Gefuhlsklima, Motivation, Phantasie, Gedichtnis usw. zu
offnen. Wenn Neidharts Bemiithungen, den Schiiler in seiner Lernwirklichkeit
zu verstehen (etwa am Problem der konnotativen Bedeutung), oder seine
Gedanken iiber die gruppendynamischen Krifte im Unterricht von der
religionspiddagogischen Forschung stérker beachtet und fortgefithrt worden
wiren, hatte man sich vielleicht manch steriles Thema ersparen kénnen.
In der 2. Auflage hat der Verfasser nicht nur neu erschienene Literatur
(leider mehr theologische als psychologische) eingearbeitet und den Text
gestrafft, sondern auch seine sachliche Position mit Umstellungen prézisiert
und mit neuen Einsichten ergénzt. Mit viel Verstandnis fir die volkskirch-
lichen Schwierigkeiten und groBlem Einfiihlungsvermdégen in die mannig-
fachen Konfliktsituationen des Religionsunterrichts sucht Neidhart nach
Losungen, die sich theologisch verantworten und psychologisch praktizieren
lassen. M. E. ist der Autor mit seinem wissenschaftsmethodischen Denken
bereits weiter als die MiBversténdnisse, die er terminologisch mitunter
provoziert. Was er von den Funktionen der latenten Kirche sagt (Freiheit,
Offenheit usw.), der er den Religionsunterricht zuordnet, gilt doch als
Korrektiv fiir die manifeste, wenn diese nicht tiberhaupt ein defizienter
Modus von Kirche sein soll. SchlieBlich scheint mir auch die unfruchtbare
Alternative Lehre oder Verkundigung (S. 85) bei Neidhart immanent uber-
wunden, weil in ihr eine dogmatische und eine empirische Frage problem-
blind kollidieren, was sich meist nur terminologisch, aber kaum psychologisch
oder didaktisch auswirkt. Neidharts Buch zdhlt auch in der 2. Auflage zu
den religionspiadagogischen Standardwerken, die nicht zu kennen einem

Religionslehrer als grobe Fahrldssigkeit angerechnet werden muf.
Hans-Drieter Bastian, Bonn

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHATU

ScawEeiz. The Ecumenical Review 20, 4 (1968): D. T. Niles, K. D. Kaunda,
B. Ward, J. Baldwin, Lord Caradon, T. A. Gill, O. F. Nolde, R. R. K. A.
Gardiner, M. M. Thomas, A. Dumas, P. Jones: Addresses at the Assembly
of the World Council of Churches, Uppsala 1968. Freiburger Zeitschrift fiir
Philosophie und Theologie 15, 2 (1968): K. Barth, Kirche in Erneuerung
(161-170); H. U. von Balthasar, Einigung in Christus (171-189); A. M. Haas,
Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart (190-261); T. Schaller,
Die Meister-Eckhart-Forschung von der Jahrhundertwende bis zur Gegen-
wart (262-316). Internationale kirchliche Zeitschrift 58, 3 (1968): A. E. Riithy,
Das Leben aus der Zukunft in der Sicht des A. T. (133-154); K. Stalder, Das
Leben aus der Zukunft in der Sicht des N. T. (155-181); U. Kiiry, Das Leben
aus der Zukunft in systematischer Sicht (182-206). Judaica 23, 3 (1968):
H. Schmid, Prophet und Koénig im Alten Testament (152-166). Kurchenblatt



	Rezensionen

