
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

W. A. M. Beuren, Haggai-Sacharja 1-8. Studien zur Überlieferungsgeschichte
der frühnachexilischen Prophétie. Studia Semitica Neerlandica, 10.

Assen, Yan Gorcum, 1967. XVII & 350 p. Gld. 26.90.

Ce livre devra retenir l'attention non seulement des commentateurs des

prophètes Aggée et Zacharie, mais aussi de ceux qui s'intéressent au problème
de la transmission et de la rédaction finale des livres prophétiques. Le
R.P. Beuken, dans une étude dont il faut admirer la solidité pour l'ensemble
et la rigueur des analyses de détail, a tenté de situer ces deux œuvres par
rapport à leurs rédacteurs derniers.

Après un chapitre d'introduction qui pose le problème de la transmission
des œuvres prophétiques et donne un aperçu rapide de la façon dont les
commentaires ont traité la question pour Aggée-Zacharie 1-8, quatre
sections forment le corps du volume. Elles peuvent se diviser en deux
parties. La première étude Aggée et Zacharie 1—8 dans leur structure actuelle,
en mettant en relief le travail des rédacteurs tant pour le plan que pour les
additions issues de leur main. La seconde reprend ces prophéties dans leur
état antérieur à ces «retractations». Disons de suite que pom- Beuken les

prophéties d'Aggée et Zacharie 1-8 ont été prises en main par les cercles

lévitiques héritiers du Deutéronome et créateurs de l'œuvre du Chroniqueur.
C'est par l'analyse précise du caractère «lévitique» de certaines pièces qu'il
peut isoler les éléments qu'il tient pour rédactionnels.

Dans le livre d'Aggée, ces éléments sont plutôt limités, formant avant tout
le cadre des différentes sections, P. ex. pour 1, 1-15 a, ce seraient les v. 1 et 2

ainsi que la notice historique des v. 12-14 où le vocabulaire et les
préoccupations du Chroniqueur émergent le mieux. L'auteur reconnaît que plus
d'une fois on en est réduit à des conjectures (p. 81) et que seules les considérations

sur l'ensemble peuvent emporter l'adhésion. Chemin faisant, nous
touchons aussi à l'exégèse proprement dite des différentes parties, anticipant
sur celle qui sera donnée en seconde moitié du livre. Ainsi la fameuse thorah
de 2, 10-14 est interprétée selon la position de Rothstein: rejet des Samaritains.

La possibilité d'une prédication à l'adresse du peuple lui-même n'est
pas envisagée.

Pour Zacharie l'analyse peut porter sur un matériau plus important. Il
s'agira avant tout des pièces qui encadrent les huit visions, alors que celles-ci
ont été peu touchées par le travail rédactionnel. L'auteur étudie très
attentivement ce qu'il appelle les «prédications lévitiques». Telles sont 1, 1-6 que
les commentateurs traitent habituellement comme une introduction paréné-
tique; puis l'évocation de l'histoire sainte en 7, 7-14, et la prédication de

8, 9-17.
Pour 1, 3-6 et 8, 10 un tableau comparatif établi avec 2 Ch. 30, 6-9 et

2 Ch. 15, 5-7 montre un contact évident avec le vocabulaire et les préoccupations

théologiques, encore qu'il n'y ait pas parallélisme rigoureux. Bien sûr,
pour maint contact ainsi établi — et l'auteur le reconnaît — on peut penser
que Zacharie lui-même baignait dans une telle atmosphère et pouvait



58 Rezensionen

utiliser le même langage. Mais le fait que ces indices littéraires apparaissent
surtout dans les pièces extérieures aux visions, pièces dont le caractère
secondaire a toujours été relevé, favorise l'hypothèse de Beuken.

La deuxième partie de l'ouvrage étudie les différentes pièces dans ce que
l'auteur appelle la forme «pré-chroniste». Elle fourmille de remarques
intéressantes relatives aux contacts littéraires et thématiques des deux
prophètes par rapport aux auteurs antérieurs. Les visions de Zacharie sont
traitées très généreusement (p. 230-316), surtout, bien entendu, la quatrième
(vêture de Josué et les oracles sur Zorobabel) et la cinquième (les deux oints).
Il n'est pas possible d'entrer dans le détail : les exégètes de métier liront ces

pages avec plaisir.
L'acribie de l'analyse donne par moments un caractère de lourdeur à

l'ouvrage. On peut se demander, par exemple, si le v. 1, 6 exigeait à lui seul
une démonstration de dix pages pour établir son caractère deutéronomiste
et rédactionnel. Mais c'est la rançon de la qualité. Les termes sont étudiés
avec rigueur, tant sur le plan grammatical que littéraire, la comparaison
avec des passages analogues dans la littérature chroniste ou deutéronomiste
est soignée. Ajoutons que l'auteur maîtrise bien les commentaires sur
Aggée-Zacharie, ainsi que les nombreuses études afférant à son projet. En
fin de volume, une table des termes hébreux spécialement étudiés rendra
bien service. Théophane Chary, Strasbourg

Wolfgang Richter, Recht und Ethos. Versuch einer Ortung des weisheitlichen

Mahnspruches. Stud, zum Alten und Neuen Testament, 15.

München, Kösel-Verlag, 1966. 217 S. DM 38.-.

In seiner klassischen Untersuchung über die Ursprünge des israelitischen
Rechts postulierte Albrecht Alt 1934 eine spezifisch israelitische,
vermutlich der kultischen Begehung des Laubhüttenfestes zuzuordnende
apodiktische Rechtsformulierung, die sich deutlich von dem unterschied, was
Israel mit den Rechtstraditionen des Vorderen Orients gemeinsam hatte.
Seine Feststellungen haben auf der einen Seite nicht geringe Bedeutimg für
die Erörterung der letzten Jahre über das Bundesformular gehabt; auf der
anderen Seite sind sie in der letzten Zeit ebenso nach der formalen wie
inhaltlichen Seite neu diskutiert und z.T. in Frage gestellt worden. Es kann
hier nur auf die umfassenden und gründlichen Überlegungen von Erhard
Gerstenberger (Wesen und Herkunft des «Apodiktischen Rechts» 1965)
hingewiesen werden, die den Begriff «Apodiktisches Recht» als solchen
ablehnen und die so formulierten Vorschriften in den Bereich der
Lebensordnungen des Sippenverbandes rücken. Dabei zieht er auch die weisheitlichen

Mahnworte in den Kreis der Betrachtung ein.
Gerade von dieser Seite, der Weisheit aus, greift Richter in seiner ebenso

sorgfältigen wie scharfsinnigen Untersuchung das Thema auf. Ihr Ziel ist,
zu klären, welche formale Gruppe nach alttestamentlichem Selbstverständnis

nicht zu Recht und Gesetz zählt, und wie sich Ethos im Alten Testament
darstellen kann. Ihr Gegenstand in engerem Sinne ist darum das Weisheit-



Rezensionen 59

liehe Mahn- und Wamwort, der Vetitiv1 mit nachfolgender, im einzelnen
verschieden formulierter Begründung. Der Ausgangspunkt der
Untersuchung ist die Sammlung Spr. 22, 17-24, 22 (III), deren Einheitlichkeit,
Schichtung und Verhältnis zur Weisheit des Amen-em-ope eingehend
erörtert wird, denn hier begegnet diese Form besonders häufig. Sie findet
sich aber auch, wenngleich in verschiedener Dichte, in anderen Gattungen
und Abschnitten, vor allem im Pentateuch und im deuteronomistischen
Geschichtswerk ; bisweilen in der Gottesrede, meistens aber im Gespräch
zweier Partner, was die Herkunft der Form aus zwischenmenschlichem
Sprachgebrauch erkennen läßt.

Im Unterschied dazu kommen die Prohibitive (eingeleitet durch xV) mit
folgender Begründung C"p), vor allem in den Gesetzessammlungen vor.
Die Begründung ist nachträgliche Erweiterung der ursprünglich selbständigen

Prohibitive. Für diese Erweiterung hat deren Reihenbildung Bedeutung,

denn sie stellt bereits in möglichst knapper Form gleichsam einen
Kanon der Ausbildung dar, der durch Begründungen vertieft werden
konnte. Solche Begründungen begegnen vornehmlich bei den Prohibitiven,
die ein bestimmtes Gruppenethos ausdrücken; ihr Inhalt läßt an weisheitlich
geprägte Schulen oder auch an Priesterkreise denken.

Da nun Vetitiven außerhalb der Spr Prohibitive innerhalb der Spr
entsprechen können, ist es möglich die Vetitivform der Spr aus ihrer Isolierung
zu befreien. Sie ist nicht allein aus der Sprachform des täglichen Lebens
zu verstehen, sondern hat auch eine Wurzel, die in ihrem Verhältnis zu den
Prohibitiven liegt. Auch diese sind keineswegs Gesetz oder gesetztes Recht,
sondern eher Recht im Sinne eines Ordnungsdenkens, das sich einer
herrschenden Gesellschaftsstruktur oder einzelnen Gruppen in dieser einfügt;
für dann Ausdruck eines bestimmenden Ethos dieser sindsie. In einemletzten
Kapitel werden die erkennbaren Verbindungen im einzelnen verfolgt, und
ihr Fortleben in der Weisheitsliteratur dargestellt.

Dieser Versuch, einige Hauptlinien nachzuziehen, kann nur einen schwachen

Eindruck von der Fülle der eingehenden Analysen und Überlegungen
hinterlassen, die das Buch enthält. Es ist gewiß keine leichte Lektüre,
sondern erfordert intensivste Einarbeitimg, aber es lohnt sie auch mit
vielen neuen Gesichtspunkten und Anregungen. Angesichts des geschlossenen
Bildes, das hier entworfen wird, ist es schwer, einzelne Anmerkungen zu
machen. Ich würde z.B. fragen, ob die Form nicht manchmal zu sehr auf
Kosten des Inhalts betont wird; das ,3 NTTpVx (z.B. Gen. 21, 17; 1. Sam.

T ' ~
23, 17; Ri. 6, 23; 2. Kön. 19, 6) scheint nicht ein Mahnwort im eigentlichen
Sinne. Das 3TV nTP in Spr. 22, 23; 23, 11 liegt auf einer anderen
Ebene als Hos. 4, 1 (S. 55). Das sind natürlich Kleinigkeiten; sie scheinen
mir aber mit einer tiefer reichenden Frage zusammenzuhängen. Auch wenn
man zugesteht, daß es sich bei den Prohibitiven nicht um Rechtsformulie-

1 Der Begriff Vetitiv (durch *7X eingeleitet) ist aus W. von Soden,
Grundriß der akkadischen Grammatik: An. Or. 33 (1952) § 81 hi entnommen
(Richter, S.38 Anm. 101).



60 Rezensionen

rangen handelt, so scheint das Urteil, es handele sieh um den Niederschlag
des Ethos einzelner (führender) Gruppen innerhalb einer gesellschaftlichen
Struktur, ausgeprägt in weisheitlicher Schulung, nun doch zu eng gefaßt.
Wenn der Verfasser auch deutlich den Unterschied zwischen Prohibitiv und
Vetitiv betont, so fallen sie schließlich doch irgendwie zusammen.

Das bleiben Fragen am Rande, die den Kern der Darstellung nicht
berührt, das Bild, das in großer Geschlossenheit und Ausführlichkeit von
der Entwicklung einer Form und weisheitlichen Denkens überhaupt
gezeichnet wird. Es ist dem Verfasser gelungen, die Weisheit aus zu isolierter
Betrachtung zu lösen und in den breiten Strom israelitischen Lebens und
Denkens einzustellen. Dafür schulden wir ihm Dank.

Hans-Joachim Stoebe, Basel

Adolf Büchleb, Studies in Sin and Atonement in the Rabbinic Literature
of the First Century. [1928.] New impression. (Library of Biblical Studies,
ed. by H. M. Orlinsky.) Prolegomenon by Frederick C. Grant. New York,
Ktav Publishing House, 1967. xxxix + 461 S. $ 12.50.

Dr. Adolf Büchler (1867-1939) wurde von seiner Mutter, einer armen
Witwe, früh zum Rabbiner und Gelehrten bestimmt. Er erhielt eine
ausgezeichnete talmudische und weltliche Ausbildung in Budapest, Breslau und
Leipzig und lehrte in Wien, später in London. Seine mannigfaltigen Interessen

lenkten ihn auf die verschiedensten Gebiete jüdischer Wissenschaft. Vor
allem hat er die historische Bedeutsamkeit der rabbinischen Texte erwiesen
und fruchtbar gemacht, während sie zuvor weithin zugunsten hellenistischrömischer

Quellen abgewertet worden sind (Wellhausen, Schürer). Büchlers
Methoden entsprechen seinem bescheidenen Charakter, seiner leidenschaftlichen

Hingabe an Forschung und Lehre. Er stellt nie Thesen auf, sondern
prüft alle zur Frage erreichbaren Texte mit philologischer und historischer
Genauigkeit. Schwierigkeiten umgeht er nicht, sondern stellt die Probleme
in ihrer Differenziertheit und Kompliziertheit dar.

Die vorliegende Untersuchung über Sünde und Sühne bringt in jedem
Kapitel die Entwicklung von der Bibel bis ins zweite nachchristliche
Jahrhundert mit zahlreichen Zitaten meist in vollem Wortlaut mit Parallelstellen
und Textvarianten (viele rabbinische Texte in Hebräisch). Ein fühlbarer
Mangel ist das Fehlen eines Registers, durch das dieses Buch zu einer Fundgrube

für viele Fragen, etwa über Recht, Opfer oder Lehre, würde. Das 1.

Kapitel erläutert die Pflicht jüdischer Menschen zum Gehorsam gegen den
ihnen am Sinai auferlegten Bund Gottes, das Joch des Himmelreiches oder
der Tora. Dieser Gehorsam ist gefordert, ob er sich unmittelbar auf Gott
bezieht oder auf den Nächsten, ob das Gebot verstanden wird oder nicht. Das
2. Kapitel behandelt das Problem des Dienstes an Gott aus Furcht oder
Liebe, das unter den Gelehrten des ersten nachchristlichen Jahrhunderts am
Beispiel Hiobs diskutiert wurde. Leiden wurden als Läuterung verstanden;
und selbst nach den Martyrien der Aufstände wurde hellenistische Ablehnung
des Leidens nicht akzeptiert. Die Befleckung durch die Sünde (3. und 4.

Kapitel) betrifft oft nicht nur den Einzelnen, sondern die Gemeinschaft. So ist



Rezensionen 61

auch die Reinigung eine Angelegenheit der Gemeinde. Alle levitische
Entsühnung ist aber nur ein Bild für die erstrebte sittliche Reinigung. Dem
Opfer (Kapitel 5) muß stets die menschliche Wiedergutmachung vorausgehen.

Doch auch die Sühne des Opfers ist nicht identisch mit Gottes
Vergebung, die seiner freien Gnade vorbehalten bleibt.

Lehrreich ist auch das Prolegomenon von P. C. Grant (Neutestamentier
am Union Theological Seminary, New York) zum vorliegenden Neudruck
des bereits 1927 erschienenen Werkes. Grant setzt das von Büchler erarbeitete
Material zur historischen Umwelt in Beziehung. Er zeigt die primitiven
Vorstufen des jüdischen Sündenbewußtseins, dann vor allem die parallelen
Vorstellungen in der griechischen Antike, in Qumran und im beginnenden
Christentum. Dessen Zusammenhang mit der Bibel und seine gleichzeitige
Entfernung vom Judentum wird ohne polemische Abwertung gezeigt. Die
Quelle der christlichen Versöhnungslehre liegt nach Grant nicht bei dem
gnostisierenden Paulus (der pharisäisch-exegetische Tradition nur schlecht
fortführt), sondern in einem Milieu vorpaulinisch-apokalyptischer Eschatologie.

Der Versuch, das Paradox des getöteten Messias zu verstehen, führt
eher zu hellenistischen als zu jüdischen Gedanken: er wird für das Heil der
Menschheit geopfert. Die Vorstellung einer Ursünde und einer einmaligen
Sühne, die zugleich Vergebung ist, beinhaltet die Gefahr einer gebotslosen
Gnosis. Nach biblischer Botschaft ist aber Sünde nicht allgemeine
Sündhaftigkeit, sondern konkrete, individuell verantwortete Verfehlung. Darum
ist auch nicht allgemeine Sühne gefordert, die mit dem Glaubensbekenntnis
geleistet wäre, sondern konkrete Umkehr, Wiedergutmachung und
gegenseitige Vergebimg. Reinhold Mayer, Tübingen

Hans-Alwin Wilcke, Das Problem eines messianischen Zwischenreichs bei
Paulus. Abhandl. z. Theol. des A. u. N. T., 51. Zürich, Zwingli Verlag,
1967. 199 S. Fr. 25.40.

A timely discussion of the messianic interim reign confronts us. This
dissertation (Marburg, 1965) examines if there are roots of the fully elaborated

teaching in Pauline theology. Chiliasm teaches a preliminary completion
of the kingdom of God on earth through the intervention of the glorified
Christ ; it has often been met either with enthusiastic acclaim or by decided
rejection. Not only the Johannine Apocalypse, but perhaps also the author
of Barnabas and certainly Papias represent Christian chiliasm (p. 13).

A careful examination of the Johannine text is followed by an analysis
of Jewish apocalyptic thought. Wilcke suggests that the later teaching of
the interim reign is a compromise: 1) of the earthly-national hope for the
messianic king and 2) the universal-transcendent eschatology. This hope
originates in the last two decades of the first Christian century — after the
catastrophe of 70 A.D. (pp. 48, 47).

Justin believed in the appearance of the millennium in Jerusalem, but
this did not mean he would not recognize true faith in those who could not
share his view. Irenaeus, Tertullian and Hippolytus were chiliasts. But the
teaching was resisted wherever Greek philosophy was influential in the



62 Rezensionen

Church. Clement of Alexandria and Origen overcame the influence of chiliasm ;

in the Western world it remained much longer. The early Augustine was
filled with this thought and only changed when he read Ticonius. He then
held the church's interpretation of the Johannine Apocalypse where the
kingdom is considered to be the time-span between Christ's first appearance
on earth and his return. This understanding was generally held into the
Middle Ages and has traces in the Roman Catholic church even today.
Wilcke sees here the "entscheidenden Vorgang der Ent-eschatologisierung"
(p. 14).

Tracing chiliasm throughout the history of the Church he notes that in
the 19th century the millennial hope was important for Reformed scholars
(Auberlen, Beck, Menken) as well as for Lutherans (Blumhardt, Frank,
Hofmann, Löhe) (p. 15). Today, chiliastic thought is generally found among
biblical lay-groups and in some of the younger churches in Africa, Asia,
South America and Indonesia. However, todays' theology is mostly sceptical
towards chiliasm; P. Althaus is perhaps the clearest opponent.

Like his teacher W. G. Kümmel, Wilcke sees his task as the elimination
of the view that there will be an interregnum (Rev. 20) between the Parousia
and the end of the world. This view is in no way comparable or related to
the central message of the N. T. and stands not only in isolation, but also
in opposition to the apocalyptic account of Jesus (Lk. 17, 21). It is simply
a very lonely mythological concept in the N. T. which needs to be critically
eliminated.

In the midst of the 19th century scholars representing the interim period
were no longer supporting their views solely with the Johannine text, but
began to find similar expressions in Paul. According to Wilcke's investigations

W. Georgii was one of the first to use Pauline references (I. Cor. 15,

20ff., I. Thess. 4, 13ff.) to strengthen his teaching (p. 17f.). Even men like
Pfleiderer, Grimm, de Wette, Teichmann, R. Stähelin, Kabisch, and Schmiedel

followed this approach at the turn of the century (p. 18).
In the twentieth century there was little change. Representatives were

Wernle, Bousset, Holtzmann, Hadorn, J. Weiss and the most outspoken
A. Schweitzer. Also P. Althaus was willing to see I. Cor. 15 in reference to
the messianic interim (p. 18). Wilcke outlines those texts which have at
times been used as representative: I. Thess. 4, 13-18, II. Thess. 1, 5-12,
Phil. 3, 10-14, I. Cor. 15, 20ff. (pp. 51—55). The most frequently used text
(I. Cor. 15, 20-28) receives special attention; I. Thess. 4, 13-18 is examined
as well (pp. 56-147). The exegetical insights presented in the discussion of
I. Cor. 15: 22 (original sin) (p. 67f.) and B. Weiss' suggestion to connect
v. 23a to v. 22 (p. 83) in the nrnua interpretation was especially worthwhile
(p. 76f.).

Wilcke concludes that for Paul the deciding soteriological factor has
already occurred in God's Christ-event. While all people have the possibility
to be saved from the wrath of God, for those who believe in Christ the
eschatological salvation is a sure hope. While the powers of the eschaton
are already present, the final completion is still futuristic and will be fully
realized when the Lord reveals himself again. The event will come after all



Rezensionen 63

powers have been subjected and the reign has been returned to the Father.
Paul's eschatology is directed towards the coming ßaffi\eia toO 6eo0 and the
aùv-Xpiaxw-being is made possible in the resurrection and change. In Pauline
eschatology there remains no room for the earthly-messianic reign, but this
aeon is without interim stage and will at the end of this world go at once
into the eternal reign of God. Then the Christians will be forever with their
Lord.

However, the chiliastic concept is post-Pauline and falsifies the apostle's
theology in that it interprets eîvai aùv Xpiaxdi as purely a preliminary state
of salvation (p. 156). «Die apokalyptische Bildersprache der paulinischen
Eschatologie ist nicht um ihrer selbst willen gewählt, sondern ist der
damaligen Zeit angepaßtes sprachliches Mittel, um zum Ausdruck zu bringen,
daß Gottes schon zugesprochene und die Rechtfertigung schenkende biKaioaùvr]
bei der Parusie, der Auferstehimg, der Verwandlung und schließlich im
eivai aùv Xpiaxâ) ihre endgültige Vollendung am Ende der Zeiten finden
wird» (p. 157). Were we to limit the salvation (which belongs to the Christians
already now) to the present only, then Paul would proclaim to us his
futuristic-eschatological thoughts as he did at Corinth.

Manfred Iiwiran, Basel

Patrick V. Dias, Vielfalt der Kirche in der Vielfalt der Jünger, Zeugen und
Diener. Mit einem Vorwort von W. A. Visser 't Hooft. Ökumenische
Forschungen, hrsg. von H. Küng und J. Ratzinger, 1, 2. Freiburg i.B.,
Herder, 1968. 408 S. DM 38.—.

Unter sorgfältiger Beachtung des neutestamentlichen Materials wird ein
irenisches ökumenisches Programm entfaltet. Indem der Verfasser nicht in
erster Linie vom Amt, sondern vielmehr vom Dienst sprechen möchte, hat
für ihn die Vielfalt kirchlicher Strukturen in einer pluralistischen Welt
existentielle Berechtigung.

Dias neigt vom Horizont Tübingens aus dazu, E. Käsemann die ganze
protestantische und H. Küng die ganze katholische Forschung vertreten zu
lassen. Mit seiner klaren, warmen Diktion bringt er überall Harmonie
zustande. Die historischen Probleme werden berührt, ohne näher verfolgt zu
werden. Auf der Synthese liegt alles Gewicht, und die Zusammenstellung der
elementaren Tatsachen ist gewiß sehr lehrreich. Bo Reiche, Basel

Rudolf Strauss, Der neue Mensch innerhalb der Theologie Augustins.
Zürich, EVZ-Verlag, 1967. X + 125 S. Fr. 12.80.

Es handelt sich um eine Basler Dissertation vom Jahre 1960. Der
Verfasser nennt seine Arbeit den Versuch, «einen Querschnitt durch die Theologie
Augustins zu geben unter dem Gesichtspunkt des neuen Menschen» (S. 1).

Er führt dieses Vorhaben in sieben Kapiteln durch. Die drei ersten Kapitel
(«Der neue Mensch in theologisch-philosophischer Sicht», «Die Gotteslehre
Augustins im Blick auf den neuen Menschen» und «Augustins Anschauungen



64 Rezensionen

über Seele und Leib») bieten einen Einblick in die philosophische, anthropologische

und theologische Gedankenwelt des Kirchenvaters. In den folgenden
vier Kapiteln («Die Begründung des neuen Menschen», «Die Möglichkeit des

neuen Menschen», «Die Gewißheit des neuen Menschen» und «Die Wirklichkeit
des neuen Menschen») entfaltet der Verfasser die Hauptgedanken Au-

gustins zum Thema des neuen Menschen. So erscheint Augustins Theologie
als «theozentrische Existenz-Theologie» (S. 112), die aus der Egozentrik
menschlichen Daseins zur Theozentrik eines neuen Lebens vor Gott führt.
Der Verfasser stützt sich bei seiner Darstellung ganz auf die WerkeAugustins;
er unterläßt bewußt eine Auseinandersetzung mit der gelehrten Literatur
über die augustinische Theologie. Das gibt einerseits seiner Abhandlung eine
außerordentliche Dichte, gestaltet aber andererseits ihre Lektüre etwas
mühsam. Zwischenüberschriften im Text (nicht nur im Inhaltsverzeichnis)
und vermehrte Zitate aus den Werken Augustins wären für den Leser
hilfreich. Im ganzen wird man urteilen können, daß dem Verfasser gelungen ist,
was er sich vorgenommen hat ; eine Einführung in die Theologie Augustins
zu geben, die Freude an seinem theologischen Denken weckt und das
Verständnis des Kirchenvaters fördert. Martin Künzi, Bleienbach, Kt. Bern

Louis Villette, Foi et sacrement. De Saint Thomas à Karl Barth. Paris,
Bloud & Gay, 1964. 400 S. Fr.b. 380.-.

Dem Verfasser, dem wir diese Studie verdanken — eine solche mit
demselben Titel für die Epoche vom Neuen Testament bis Augustinus war dieser

vorausgegangen - ist Anerkennung und Achtung für sein Werk nicht zu
verweigern. Er hat sich große Mühe gegeben, die Entwicklung der Relation
von « Glaube » und « Sakrament » in ihren wichtigsten Zügen zu erkennen.
Seiner Darstellung gelingen nicht selten prägnante Formulierungen imd
Bilder, an denen man sich orientieren kann, und zwar gerade auf dem Felde
der ihm in vieler Hinsicht doch so fremden reformatorischen Theologie. So

etwa der Nachweis, wie Luther und Melanchthon die traditionellen
Begrifflichkeiten der scholastischen Sakramentslehre positiv aufnehmen und
doch wieder charakteristisch umgießen (S. 98), oder die scharfsinnige und in
theologische Tiefen führende Konfrontation von Luthers und Calvins
theologischem Grundansatz (S. 172), wie überhaupt das Kapitel «Calvin» (S. 157

bis 205) in vieler Hinsicht beeindruckt. Hier wie an vielen anderen Stellen
merkt man den ehrlichen Willen zum ökumenischen Dialog, in dessen Dienst
der Autor seine Arbeit gestellt sehen möchte (S. 385).

Trotzdem läßt sich im ganzen bei der Lektüre ein Gefühl des Unbefriedigtseins

schwer unterdrücken, und zwar betrifft dies eigentümlicherweise
weniger die oftmals harten und einseitig-ungerechten Urteile über das
protestantische Sakramentsverständnis als vielmehr die IVeise des Verfassers,
die Entwicklung im katholischen Raum zu beleuchten. Zwar sind auch im
Blick auf die reformatorische Theologie insofern ernsthafte Bedenken zu
erheben, als z. T. wesentliche Aspekte derselben einfach übergangen werden.
So sei an ein Beispiel erinnert, das wir gerade zu Recht im allgemeinen gelobt



Rezensionen 65

haben: bei Calvin wird zwar durchaus treffend die wesentliche Bedeutung
seiner Lehre vom Heiligen Geist für die Bestimmung von Sakrament und
Glaube herausgestellt, hingegen bleibt ganz im Dunkeln, daß eben diese
spezifische Geist-Lehre Calvins nur die eine Seite seiner Christologie ist und
sich keineswegs nur von einem «metaphysischen» Transzendenzgedanken
herleitet (S. 168ff.), sondern aus der soteriologisch-eschatologischen, und
eben darum auch pneumatologischen Funktion des erhöhten Christus
stammt, der die Welt regiert und zugleich das Haupt der Kirche ist. Nicht
weniger muß moniert werden, daß die Bedeutung der Christologie in der
Darstellung der Rechtfertigungslehre und der Sakramentsauffassung Luthers
ganz einfach zu kurz kommt.

Diese fundamentalen Verzeichnungen und Unterlassungen in der
Darstellung der protestantischen Theologie sind zwar bedauerlich, ordnen sich
aber leicht dem bisherigen kontroverstheologischen Schema aus katholischer
Sicht ein, womit man freilich auch wird feststellen müssen, daß auch diese
Arbeit keinen wirklichen Fortschritt in der historischen Analyse bietet, die
für einen echten ökumenischen Dialog eine fruchtbringende Voraussetzung
bedeuten könnte. Hingegen bedrückt besonders die Darstellung der
katholischen Entwicklung. Es ist nicht nur ernsthaft zu fragen, ob man in wenigen
Seiten (S. 72-79) Bonaventuras volle Übereinstimmung in dieser Sache mit
einem so breit ausgelegten Thomas (S. 13-72) nachweisen kann, sondern es
muß befremden, wenn die skotistische und occamistische Scholastik mit
ihrer ungeheuren Auswirkung für die vorreformatorische Epoche — sie
führte dazu, daß ein Mann wie Luther gar nicht in die Lage kam, Thomas
ausgiebig und gründlich zu studieren, da dieser eben kaum mehr gelehrt und
gelesen wurde - gerade nur am Rande gtstreift, jedenfalls nicht wirklich
dargestellt wird, um mit diesem Mittel den Reformatoren den Vorwurf zu
machen, sie hätten sich eine Karikatur von der geltenden Kirchenlehre
zurecht gemacht und in sinnloser Weise gegen eine solche polemisiert (S. 93.
143ff. u. ö.). Daß das doch keineswegs bloß historische, sondern für die
Kirchengeschichte essentielle Problem, wieso die vorreformatorische Kirche
generell und faktisch nicht so gelehrt hat, wie nach der Darstellung Villettes
eben Thomas gelehrt habe, einfach zu übergehen, läßt sich wirklich nicht
mit dem Vorwurf abtun, die Gegner hätten sich mutwillig einen Popanz
konstruiert, um gegen diesen polemisieren zu können. Ein ähnliches Spiel
wiederholt sich in der Darstellung des Tridentinums und der folgenden
Epoche (S. 206-249. 252-282): die besondere Eigenart der faktischen
Kirchenlehre und Sakramentsfrömmigkeit dieser Zeit wird kaum beachtet;
die neueren katholischen Forschungen zur Frage von dem Schicksal des
Tridentinums innerhalb der katholischen Kirche (Geißelmann u. a.) werden
überhaupt nicht erörtert, hingegen Cano, Bellarmin und Suarez als
Vertreter des wahren Thomas zu erweisen versucht.

Der wahre Thomas aber habe nach Villette so über die Relation von
Glaube und Sakrament gelehrt, daß das «opus operatum» in jeder nötigen
Weise das «opus operans» freistelle und so die «fides» als unerläßlich
angesehen würde. Das Sakrament sei als «opus dei» (S. 92) zu verstehen, und die
reformatorische Auffassung, die katholische Sakramentslehre habe daraus

5



66 Rezensionen

ein «opus hominis» gemacht, sei ein mehr oder weniger absichtliches, eben
karikierendes Mißverständnis. Man glaubt unserem Autor gerne die
beigebrachten Beweise und sieht Thomas in einem neuen Lichte, das künftig
beherzigt werden muß. Man muß aber doch auch sofort weiterfragen, warum
Villette nicht weiter ausholt, um abzuklären, welche Rolle nun im opus dei
des Sakramentes, das doch gerade auch Luther und Calvin als solches
anerkennen, das Menschenwerk des Rituals, die Handhabung des Sakramentes
usw. gespielt hat. Das alles bleibt unerörtert, d. h. aber, Villette geht auf die
Frage nicht ein, wieso es kommen konnte, daß den Reformatoren faktisch
eine Ritualisierung und ein Sakramentalismus begegnete, die Luther
hellsichtig in den Rahmen der soteriologischen Problematik der «Werkerei»
gestellt sah. M. a. W. die eigentlich schwierigen Kernfragen werden vom
Verfasser ausgeklammert.

Fragt man nach der Leitlinie dieser Arbeit, dann stößt man auf eine
durchgehende Negierung des reformatorischen «sola fide», während zugleich
die unbedingte Notwendigkeit der « fides » als solcher ausdrücklich zugestanden

wird. Die Fides ist aber — unser Verfasser hält dies für eine der wichtigsten
Entdeckungen des heiligen Thomas (S. 46; 56ff. bes. 61; 65. 68. 69. 71) -
schon durch den «Glauben der Kirche» zur Stelle, so daß der Glaube des

Einzelnen zwar wünschenswert, aber nicht mehr nötig ist, um die
Wirksamkeit des Sakramentes zu sichern. Nach Villettes Meinung «konstituiert»
die Mittlerrolle der Kirche und ihres Glaubens den «Angelpunkt der
theologischen Explikation» (S. 72) betreffs des Verhältnisses von Glaube und
Sakrament. Kennzeichnenderweise wird in den reichlichen Verweisen auf
dieses Problem niemals der Institutionscharakter der Kirche, das Amts-
priestertum und die Ritualgesetzlichkeit in ihrer grundsätzlichen Problematik
reflektiert. Wie sich der «Glaube der Kirche» eben als « fides » erweist, wird
prinzipiell niemals bedacht. Sollte dieses ganze Werk bewußt oder unbewußt
jenem Trend ausgeliefert sein, der sich gegenwärtig im Katholizismus
bemerkbar macht, nämlich «Sakrament» und «Kirche» in einer ganz neuen
und gegenüber bisher intensiveren Beziehung zu sehen?

Dem in vieler Hinsicht aufschlußreichen Werk werden viele aufmerksame
Leser gewünscht. Wilhelm Dantine, Wien

Wilhelm Hammer, Die Melanchthonforschung im Wandel der Jahrhunderte. 1

(1519-1799). Quellen und Forschungen zur Reformationsgeschichte, 35.

Gütersloh, Gerd Mohn, 1967. 885 S. DM 140.- (Mitglieder 125.-).

Das Werk, dessen erster Band hier vorliegt, enthält eine Melanchthon-
bibliographie, die für die Jahre 1519 bis 1799 nicht weniger als 1502 Nummern
vorlegt. Nun ist zu beachten, daß die einzelnen Ausgaben der Schriften
Melanchthons und die ältesten Editionen seiner Werke in dem Buch nicht
enthalten sind. Es umfaßt, generell betrachtet, die Sekundärliteratur: die
römisch-katholischen Streitschriften, die ganz oder teilweise gegen Me-
lanchthon gerichtet sind, die zahlreichen Veröffentlichungen protestan-
tischerseits, die sich ausdrücklich auf ihn berufen oder ihn bekämpfen



Rezensionen 67

(Flacius u. a.), die Gedenkreden nach seinem Tod usw. Jeder Titel ist genau
registriert, der Buchinhalt wird angegeben, der Anlaß genannt und der
Fundort verzeichnet. Kein nennenswertes Detail fehlt ; eine bemerkenswerte
Kleinarbeit ist hier geleistet. Zugleich greift das Werk in die Primärliteratur
über. Nicht nur werden die zeitgenössischen Schriften (1519-1560) aufgeführt,

den ganzen Band durchziehen Angaben über Abdrucke von Briefen,
Gedichten und Gutachten Melanchthons, die teilweise in den Melanchthon-
ausgaben fehlen und also auch in der Forschung unbekannt geblieben sind.
Der Band wird zur wichtigen Fundgrube für den Forscher, die allerdings
erst ein genaues Register voll zugänglich machen wird. Es fallt auf, daß
Johann Timanns « Farrago» (1555) fehlt, die viele Melanchthoniana enthält.
Nachdem zum 400. Todestag Melanchthons ein «vorläufiges Verzeichnis der
Melanchthon-Drucke des 16. Jahrhunderts» erschien (O. Beutenmüller, Halle
1960), das die Jahre 1510-1524 umfaßt, ist durch W. Hammers Buch das
Erscheinen eines vollständigen Verzeichnisses mm dringend geworden. Es
würde den vorliegenden ersten Band ergänzen. Gespannt sein kann man jetzt
schon auf den zweiten Band dieses für den Melanchthonforscher unentbehrlichen

Werkes. Wilhelm H. Neuser, Telgte b. Münster

Peter Fraenkel und Martin Greschat, Zwanzig Jahre Melanchthon-
studium. Sechs Literaturberichte (1945-1965). Travaux d'humanisme et
renaissance, 93. Genève, Librairie Droz, 1967. xii + 214 S.

Die vorliegende Melanchthonbibliographie umfaßt die Neuerscheinungen
der Jahre 1945 bis 1965. Der erste Bericht ist in dem Sammelband «Philipp
Melanchthon. Forschungsbeiträge zur vierhundertsten Wiederkehr seines

Todestages» (1961) abgedruckt worden, er erschien zusammen mit den
nächsten vier in den Jahren 1960 bis 1967 in der Zeitschrift Bibliothèque
d'Humanisme et Renaissance, der sechste Bericht ist neu angefügt. Es handelt

sich also um eine Zusammenfassung in einer Neuausgabe. Sie kann nur
begrüßt werden, denn durch sie wird dem Chaos gewehrt, das im Blick auf die
Quellen, insbesondere bei den Melanchthonbriefen, zu beklagen ist; die
verstreute neuerschienene Sekundärliteratur wird gesammelt. Den Titeln sind
jeweils kurze Inhaltsangaben beigegeben, die bei den entlegenen und
fremdsprachigen Veröffentlichungen besonders ausführlich sind. Auf Wertungen
ist durchweg verzichtet, und auch die Urteile über die Forschungslage sind
wohltuend zurückhaltend. Dem Forscher bietet die Lektüre eine Fülle neuer
Erkenntnisse, die er sonst kaum gewinnen kann. Gelegentlich sind Lücken
in der Berichterstattung festzustellen, so etwa wenn die Daten der
neuentdeckten vier Melanchthonbriefe an Heinrich Ham(me) fehlen (S. 86). Der
Gebrauch des Buches wird leider durch das Fehlen ausführlicher Register
begrenzt. Es sind nur ein Verfasserverzeichnis und ein chronologisches
Register der erwähnten Melanchthonschriften etc. beigegeben. Ein Namensund

Stichwortverzeichnis wäre notwendig. Das Buch vermittelt einen guten
Eindruck von dem erstaunlichen Aufschwung, den die Melanchthonforsehung
seit Kriegsende genommen hat. Wilhelm H. Neuser, Telgte b. Münster



68 Rezensionen

Ernst Staehelin, Die Korrespondenz des Basler Professors Jakob Christoph
Beck (1711-1785). Studien z. Geschichte der Wissenschaften in Basel,
18. Basel, Helbing und Lichtenhahn, 1968, 401 S. Fr. 32.-.

J. C. Beck war neben seinen Professuren für Geschichte und dann (ab
1744) für Theologie Erster Bibliothekar der Universitätsbibliothek. Das
hatte eine rege Korrespondenz zur Folge, die über den Rahmen der Theologie
weit hinausging. Prof. Staehelin hat die Briefe von und an Beck, die in
vollem Wortlaut acht dicke Bände füllen würden, im Auszug wiedergegeben
und damit der Forschung wertvolles Material dargeboten, zumal Alles durch
Register und Kurzbiographien erschlossen ist. Für die Geschichte der
Schweiz ist der Briefwechsel mit den verschiedenen Gliedern der Familien
Bodmer, Breitinger, Bernoulli, Lavater, Lichtenhan, Merian, Stickelberger,
Thurneysen, Wettstein u. a. ertragreich. Auch für die deutsche
Wissenschaftsgeschichte ergeben sich z. T. neue Perspektiven durch die
Korrespondenz mit den Theologen Pfaff, Döderlein, Ernesti, Mosheim, Walch
(Jena und Göttingen), Wyttenbach (Bern und Marburg).

Beck steht auch mit den Heidelberger Professoren Brünings, Büttinghausen,

Hottinger und Joh. Jakob Wundt in Verbindung. Sind es mit den
Straßburgern Schoepflin und Grandidier historische Fragen, die
behandelt werden, so geht es im Briefwechsel mit Froereisen vor allem um
Person und Lehre des Grafen Zinzendorf, den Froereisen fanatisch bekämpft.
Unter diesem Einfluß werden verschiedenen schweizerischen Kandidaten
die Zulassungsurkunden zum geistlichen Amt widerrufen.

Für die Geschichte und Kirchengeschiehte Badens ergeben sich auch wertvolle

Aufschlüsse. Steht doch Beck mit der Residenz der Baden-Durlachischen

Markgrafen in Basel in besten Beziehungen. Die Räte Droilinger,
Herbster, der Leibarzt Eichrodt sind Beck persönlich bekannt. Lukas
Gysendörfer, ein Basler, Pfarrer der reformierten Gemeinde in Karlsruhe
(1723—1738), berichtet ihm laufend über alle Vorfälle am Karlsruher Hof;
manche «Strafversetzung» Baden-Durlachischer Pfarrer wird so plausibel.
Beck hat mit seiner Familie öfters Badekuren in Badenweiler und
Langensteinbach unternommen, so kennt er die Zusammenhänge auch aus eigener
Anschauung. Die Speziale Wenkebach (Lörrach) und Louis (Emmendingen)
wenden sich mit Bücherwünschen an Beck. Prof. Tittel-Karlsruhe, der
Promotor Johann Peter Hebels, ist mit einer schwungvollen lateinischen
Epistola vertreten; er sollte wohl Mitglied einer Basler literarischen Gesellschaft

werden. Beim Rektor Malsch (1675-1742) bedankt sich Beck für die
Übersendung zweier Programme (Nr. 97). Fürstabt Gerbert von St. Blasien
hatte die Basler Bibliothek aufgesucht, um liturgiegeschichtliche
Forschungen zu treiben, und die Folge ist ein Briefwechsel. Auch mit Andreas
Lamey aus Münster im Elsaß, einem Schüler Schoepflins und Herausgeber
von dessen «Alsatia diplomatica», später Bibliothekar der kurpfälzischen
Bibliothek in Mannheim und Sekretär der kurpfälzischen Akademie, ergibt
sich ein solcher. Dieser Lamey ist der Stammvater der badischen Pfarrerund

Beamtenfamilie, die sogar einen Staatsminister hervorbrachte.
Philosophiegeschichtlich ist interessant die Korrespondenz mit Johann



Rezensionen 69

Jakob Brucker (1696-1770), Lateinschulrektor in Kaufbeuren und (ab 1744)
Pfarrer in Augsburg, dem Verfasser einer vielbändigen Geschichte der
Philosophie, nach der auch Goethe studiert hat. Ferner ist sehr bezeichnend
Becks Ringen mit dem Wolffianismus, den Nr. 65, 78, 90. 377 widerspiegeln.
Von dem aus Basel stammenden Mediziner Johann Heinrich Respinger
(1709-1782) hat sich Beck am 27. August 1738 aus Marburg Genaueres über
Wolffs Lehrweise berichten lassen.

Weltweite Beziehungen bestehen mit Pennsylvanien, das reformierte
Prediger bekommen soll, und mit Ungarn, zumal in Basel eine ungarische
Bibelübersetzung gedruckt worden ist. Zahlreiche Ungarn hatten in Basel Theologie

studiert und die Übersetzung betreut.
Einige Druckfehler sind stehengeblieben, so S. 16 (es statt eo); S. 55

(Probst); S. 245 (Schlacht bei St. Jakob an der Birs 1744 statt 1444); S. 261

(Stickelberguer, sonst Stickelberger) ; S. 399 (Nonnenweiher, sonst Nonnenweier

(die heutige Schreibweise) ; sie sind aber nicht sinnstörend.
Die sorgfältige Arbeit, Zeugnis eines stupenden Gelehrtenfleißes, ist

geeignet, die Lebensarbeit dieses Theologen Beck in neuem Licht zu sehen,
zumal die 3. Aufl. von Die Rel. in Gesch. u. Geg. ihn nicht einmal dem Namen
nach erwähnt und die 3. Aufl. der Realencyklopädie nur zu berichten wußte,
daß er eine Konkordanz herausgegeben hatte und daß er die natürliche
Religion über die geoffenbarte gestellt habe1.

Wilhelm August Schulze, Mannheim

Jühgen Henkys, Bibelarbeit. Der Umgang mit der Heiligen Schrift in den
evangelischen Jugendverbänden nach dem Ersten Weltkrieg. Hamburg,
Furche-Verlag, 1966. 261 S.

Es handelt sich bei dieser Greifswalder Dissertation keineswegs nur um
eine sachlich gründliche und methodisch saubere Spezialstudie für einen
engen Interessentenkreis, wie man aus dem Untertitel vermuten könnte.
Vielmehr verdichtet sich die Darstellung eines kirchengeschichtlichen
Phänomens zu einer grundsätzlichen theologischen Frage von großem Gewicht.

Kurz nach dem Ersten Weltkrieg wurde für evangelische Jugendkreise die
Bibel in neuer Weise Mittelpunkt, indem sich junge Menschen in Gruppen
in sie einarbeiteten und sich so ihrem Anspruch stellten. Beginnend im
Evangelischen Verband für die weibliche Jugend, hat die «Bibelarbeit» in weiten
Kreisen evangelischer Jugend (wie CVJM, DCSV, BK und MBK, BDJ)
Eingang gefunden, um dann zum «Geschenk der Jugend an die ganze Kirche»
zu werden (S. 217, nach O. Hammelsbeck). Sowohl die Evangelischen
Studentengemeinden als auch Akademien und Kirchentag sind Abkömmlinge
dieser Bewegung (S. 181f.).

Der Verfasser stellt zunächst in lehrreicher Weise die Vorgeschichte der
evangelischen Jugendkreise und ihres Verhältnisses zur Bibel dar. Sodann
befragt er das Aufkommen der «Bibelarbeit» auf seine Zusammenhänge mit

1 Realencyklopädie, 10 (1901), S. 701, Z. 36; 21 (1908), S. 463, Z. 56f.



70 Rezensionen

zeitgenössischen kulturkritischen Strömungen wie der Arbeitsschulbewegung
(wichtig besonders H. Gaudig), der deutschen Jugendbewegung (welcher
hier trotz ihrer «Wortferne» einige Bedeutimg zukommt), der reformatorischen

Selbstbesinnimg der Theologie (K. Holl und der Luther-Renaissance ;

der «dialektischen Theologie»; den Erben des Biblizismus wie M. Kahler
und A. Schlatter. Wichtig ist das Urteil: «Zu einer eigentlichen
Breitenwirkung unter den Bibellesern hat der durch Luther-Renaissance und
dialektische Theologie bestimmte theologische Klimawechsel... dort geführt,
wo er zugleich das Erbe des neueren Biblizismus, vornehmlich des durch M.
Kahler... vertretenen, lebendig werden ließ» S. 213f.).

Das Ziel des Autors ist ein fundamental theologisches und aktuell
kirchliches. Seine Studie versteht sich als Vorarbeit für eine «Theorie der
Bibelarbeit», die uns die Praktische Theologie dringend schuldet (S. 209). Hierzu
zeigt der Verf. wichtige Ansätze auf : bei M. Kahler, der seine Theologie bewußt
in den Dienst der bibellesenden Laien stellte; in der Theologie der «charismatischen

Gemeinde» bei den Exegeten E. Schweizer, E. Käsemann und G.
Eichholz, bei K. Barth (besonders Kirchl. Dogm. IV, 3) und R. Bohren; auch
in O. Hammelsbecks Unterrichts-Verständnis u. a. m. Gehört der
gemeinschaftliche Umgang mit der Bibel zu den Grundformen des evangelischen
Lebens? (S. 218). Diese Frage resultiert aus der fruchtbaren Entdeckimg der
Bibelarbeit durch die evangelische Jugend vor 50 Jahren wie durch die Krise
der Bibelarbeit heute. Die scharfe Herausarbeitung der Frage ist ebenso ein
Verdienst des Verfassers wie die Andeutung theologischer Antwort. Wie
verhält sich die gemeinschaftliche Bibelarbeit der «Laien» theologisch und
praktisch zur Verkündigung des Wortes Gottes, wie zum Erfordernis
kritischexegetischer Bibelwissenschaft? Leider kann diesen Fragen - Fragen im
Horizont derjenigen nach der Korrelation von Hermeneutik und Ekklesio-
logie (vgl. S. 223) - hier nicht weiter nachgegangen werden.

Zum Schluß aber noch zwei spezielle Bemerkungen: 1. Die Befragimg
K. Barths speziell von den zeitgenössischen Jugendkreisen und deren
Bibelarbeit her führt zu wichtigen Ergänzungen zum Thema «Karl Barth und die
Pädagogik», das ich in meiner Dissertation abgehandelt habe1. — 2. Der
Autor weist mit diesem Buch der Praktischen Theologie nicht nur einen
Fragenkreis, sondern eigentlich eine neue Disziplin zu. Auch er bestätigt
damit R. Bohrens Worte von den «immer neuen Anforderungen», die an die
Praktische Theologie gestellt werden, und von dem «katastrophalen
Personalmangel» in diesem Fach, dem zum Schaden von Theologie und Kirche
« Differenzierung in den Lehrstühlen weithin fehlt » 2.

Jürgen Fangmeier, Wuppertal

1 J. Fangmeier, Erziehung in Zeugenschaft. Karl Barth und die Pädagogik
(1964).

2 R. Bohren, Zukunftsperspektiven der Praktischen Theologie: Wort und
Gemeinde. Ed. Thurneysen zum 80. Geburtstag (1968), S. 404.



Rezensionen 71

Felix Flückigeb, Existenz und Glaube. Kritische Betrachtungen zur existen-
tialen Interpretation. Wuppertal, R. Brockhaus, 1966. 108 S. DM 7.80.

Bezeichnend für Flückigers Studie ist seine These im Vorwort (S. 5): bei
Bultmann spiele die Philosophie nicht mehr die Rolle einer ancilla theologiae,
sondern werde zum Maßstab für das Reden von Gott und das Verstehen der
Bibel überhaupt. Diese Eingangsthese wird in vier großen «Attacken»
untermauert: 1. «Existenziale Interpretation», 2. «Mythos und Prophétie»,
3. «Probleme der Hermeneutik und 4. des Weltbilds». In doppelter Hinsicht
wird Bultmanns theologiegeschichtliche Stellung charakterisiert : Der Ansatz
seiner Theologie ist bestimmt durch zwei Grundaxiome Heideggerscher Ontologie:

die radikale Jenseitigkeit und Trennung des «Seins» vom Welthaften
erschließt den Gottesbegriff, und Existenz als einziger Berührungspunkt
zwischen «Sein» und «Seiendem» rückt so ins Zentrum der theologischen
Besinnung. Fliickiger sieht in der Entweltlichung Gottes bei Bultmann einen
für das Deutschland von 1945 willkommenen Gegenschlag gegen die
verhängnisvolle «Blut- und Bodentheologie» des Dritten Reichs und zugleich
eine Möglichkeit, der Vergangenheit auszuweichen (S. 71). Hier wäre
vielleicht an Flückiger die kritische Gegenfrage nach der Stellung Bultmanns
innerhalb der dialektischen Theologie und der Bekennenden Kirche als seiner
eigentlichen Ausgangsposition zu stellen. Zu zeigen, daß sich Bultmanns
Neuansatz jedoch im Reden von Existenz und ihrem Verständnis sowie einem
konstruierten Gottesbegriff schließlich verfängt und totläuft, ist Ziel dieser
Studie. Bultmanns Thesen, die dem vermeintlich wissenschaftlichen Denken
des modernen Menschen entgegenkommen wollen, werden von Flückiger als
Unterstellungen entlarvt, sowohl was Bultmanns Bild von der eigentlichen
Intention der Bibel als auch, was sein Bild vom modernen Menschen betrifft
und von der ganzen Breite der Schrift, der Sicht der praktischen Theologie
und einem unvoreingenommenen wissenschaftlichen Denken her zudem als
unwissenschaftlich widerlegt.

1. Die ontologischen Voraussetzungen der existenzialen Interpretation,
ihre Bestimmungen über das Sein in seiner grundsätzlichen ontologischen
Differenz, über das Selbstverständnis der Existenz als Ort der Gottesoffenbarung

sowie ihr präsentisch-existentialistischer Zeitbegriff vergewaltigen
nach Flückiger biblische Rede von Gott (S. 45). — 2. Bultmanns Alternative
«mythologisch oder wissenschaftlich» wird nach Flückiger der spezifischen
Intention biblischer Rede nicht gerecht, die ja Bildhaftes und Historisches
verschmilzt und eher als prophetische Predigt erfaßt werden kann, die von
erlebter Geschichte zeugt. Zudem sei Bultmanns Mythosbegriff unangebracht,

weil er das Mißverständnis hervorrufe, als projiziere die Bibel lediglich

Diesseitiges ins Übernatürliche (S. 76). — 3. Gegen Bultmanns
Hermeneutik, die mythisch-bildhaftes Denken durch abstrakt-wissenschaftliches
ersetzen will, wendet Flückiger ein, daß ja beide Denkformen sich in der
Geschichte wie auch schon in der Bibel nie abgelösthätten, sondernnochheute
befruchtend nebeneinanderstünden. Auch sei Glaube nicht abhängig oder
garantiert durch eine bestimmte Denkform der interpretierenden Verkündigung

oder durch Hermeneutik aufweisbar. Die abstrakt-existenzial-



72 Rezensionen

theologische Aussageform erschwere ganz im Gegensatz zu ihrer ursprünglichen

Intention das Verstehen, weil sie von den Prämissen eines unbiblischen
philosophischen Gottesbegriffs herkomme, der den biblischen verdrängt hat,
und die Texte unter der Brille einer philosophischen Ontologie auf ein
schon vorher feststehendes Selbstverständnis hin befragt (S. 80ff.). - 4.

Bultmanns Polemik gegen ein vermeintliches geschlossenes Drei-Stockwerk-
Denken der Bibel stellt Flückiger die Tatsache entgegen, daß die Bibel von
der Erfahrung einer dynamischen Weltwirklichkeit ausgeht, die durch Gottes
Schöpferwillen lebt und vergeht. «Mythische» Spuren sind bereits vom
Monotheismus her inhaltlich neu gefüllt.

Es kommt Flückigers Studie zugut, daß er sowohl Heidegger als Bultmann
gut kennt, und man kann deshalb aus seiner Arbeit fundierte Kenntnis
erwerben. Seine Ablehnung Bultmanns ist aber doch durch gewisse
Vereinfachungen erkauft. So dürfte man nicht sagen, daß nach Bultmann alle
Aussagen eliminiert werden müssen, die das göttliche Handeln als kosmisches
Geschehen verstehen oder die vom «Eingreifen Gottes» in das Weltgeschehen
sprechen (S. 30). In Bultmanns vieldiskutiertem Aufsatz «Neues Testament
und Mythologie» z. B. geht es Bultmann ja gerade darum, das Handeln
Gottes in Jesus Christus festzuhalten. Eine Vereinfachung dürfte auch der
Satz bringen: «Die Ontologie Bultmanns erschließt das Wesen Gottes aus
dem Wesen des Menschen» (S. 81), denn auch Bultmann will ja Offenbarungs-
theologe sein und kommt aus der dialektischen Theologie. Zu fragen wäre
auch, ob Flückiger in seinem hermeneutischen Zirkel seinerseits einer sub-
jektivistischen Verkürzung erliegt, wenn er nicht das Wort, sondern die
persönliche Glaubensüberzeugung des Predigers zum Ausgangspunkt der Predigt
macht (S. 79ff.).

Christa Heyd, Bischofszell, Kt. Thurgau

Klaus-Dieter Nörenberg, Analogia imaginis. Der Symbolbegriff in der
Theologie Paul Tillichs. Gütersloh, Gerd Mohn, 1966. 232 8. DM 19.80.

Der archimedische Punkt im Denksystem Paul Tillichs ist der Symbolbegriff.

Diesen visiert Klaus-Dieter Nörenberg in einer gründlichen
Untersuchung an, wobei es ihm gelingt, die entscheidenden Linien im philosophischen

und theologischen Denken Tillichs nachzuziehen. Die Arbeit stellt die
gekürzte Fassung einer Dissertation dar, die 1964 in Hamburg vorgelegt
wurde, und gliedert sich in drei Hauptteile.

1. Zunächst erfolgt eine allgemeine Begriffsbestimmung des terminus
technicus Symbol. Dabei geht der Verfasser kurz auf die Geschichte des

Symbolischen in Psychologie, Ästhetik und Philosophie ein sowie auf das
Denken der alttestamentlichen Gemeinde, der alten wie der reformatorischen
Kirche, dargestellt an ihren führenden Vertretern. Mit einem Blick auf die
Neuzeit wird dieser Abschnitt beschlossen. - 2. Im zweiten und
umfangreichsten Teil wird erarbeitet, welche Bedeutung der Symbolbegriff bei
Tillich hat imd was dieser auf Grund seiner Bedeutung zu leisten vermag.
Nörenberg setzt dabei gleichsam Stein auf Stein, ohne eine Stufe zu
überspringen, was dem Kenner Tillichs manchmal langatmig vorkommen mag.



Rezensionen 73

Doch erweist der Verfasser gerade dadurch seine Redlichkeit. Was seine

Darlegungen besonders wertvoll erscheinen lassen, sind ständige Hinweise oder
ein Verweilen bei den Großen unserer Philosophie- und Theologiegeschichte.
Ob griechische Philosophen, Kirchenväter, Reformatoren wie Vorreformatoren,

Philosophen und Theologen des 19. und des 20. Jahrhunderts - es wird
ständig auf sie Bezug genommen und das Gemeinsame mit Tillich oder das
Unterschiedliche herausgestellt. So ist z.B. der konzentriert dargebotene
Vergleich zwischen der Analogiekonzeption Tillichs mit der des Thomas (S. 170ff.)
für den Leser ein hervorragender «Leckerbissen». - 3. Nörenberg betont im
Vorwort, daß die nähere Beschäftigung mit Tillich aus einer großen Faszination

erwuchs. Der Faszinierte wird jedoch auch zum Kritiker. Seine
kritischen Gedanken führt er im letzten Hauptteil an, der die Höhepunkte der
Abhandlung bringt (vorher kommt Kritik vereinzelt z.B. auf den S. 130,
141, 147 u.a. zum Durchbruch). Kurz vor der Eröffnung dieses entscheidenden

Abschnitts wird festgehalten: «Die als Symbolhaftigkeit verstandene
Analogiekonzeption der analogia imaginis ist also weder historisch unzuverlässig

gebraucht, noch allgemein dem Analogiedenken des Katholizismus
entgegengesetzt, sondern erweitert den Gedanken der analogia entis bei Thomas
um den Gedanken der Bildanalogie, der im Grunde schon bei Augustin und
Bonaventura begegnet und dort den platonischen Urbild-Abbild-Gedanken
ewiterführt. Die Fundierung des Symbolischen als der analogia imaginis auf
dem Glauben und der Korrelationsmethode auf dem ,theologischen Zirkel'
wehrt bei Tillich die Gefahr einer thomistisch-neuthomistischen natürlichen
Theologie ab» (S. 180).

Von den wichtigen Fragezeichen, die Nörenberg setzt, seien nur genannt
das «Problem von Ontologie und Personalismus» (S. 185) — «hier ist die
Hauptschwierigkeit die neutrische Bestimmimg der neuen Wirklichkeit»
(S. 197). Eine Folge davon ist nach der sicherlich richtigen Meinung des
Verfassers die Blässe des Gebets bei Tillich (S. 209). Auch die Trinitätslehre wird
dadurch problematisch (S. 197). Ferner sei hingewiesen auf das Problem des

nicht unbedingt anerkannten Zusammenhangs zwischen der historischen
Faktizität Jesu von Nazareth und der Verkündigung der Jünger, worauf
schon Karl Barth 1923 zu sprechen kam. Besonders deutlich wirkt sich diese

Schwierigkeit, wie Nörenberg aufzeigt, bei der Behandlung der Auferstehung
aus (S. 197 u. S. 203ff.). Den Vorwurf der Zeit- und Geschichtslosigkeit der
Selbstmächtigkeit des Symbols (S. 218) würde ich nicht erheben. - Nörenberg

läßt bei seiner Kritik öfter anklingen, daß Tillich Schwächen seiner
Konzeption selbst erkannt habe, aber er ist für ihn «ein Gefangener seines

eigenen Systems» (S. 220). Große Anerkennung und - wo erforderlich -
Ablehnung stoßen z.B. in folgenden Sätzen hart aufeinander: Die «doppelte
Verankerung des Symbols ,Gott' und der ganzen Theologie Tillichs im
Existentiellen und im Ontologischen ist eine nicht hoch genug einzuschätzende
Leistung Tillichs, die seinem theologischen Denken eine größere Breite und
Leistungsfähigkeit gibt als etwa der Theologie Schleiermachers oder
Bultmanns» (S. 225). Aber: «Tillich denkt auf Grund seiner Korrelationsmethode
zu stark vom Menschen aus und zu wenig im Sinne der biblischen
Offenbarung, die von Gott ausgeht» (S. 187). - Der letzte Satz des Buches «Gott



74 Rezensionen

aber ist größer und reicher, als es die Methode der Korrelation ausdrücken
kann» gilt doch wohl für alle menschlichen Versuche, etwas von Gottes
Wirken auszusagen. Gewiß aber - und das ist das Verdienst Nörenbergs mit
dieser seiner Abhandlung über die Beschäftigung mit Tillich hinaus — werden
seine Leser darin bestärkt, gegenüber einem theologischen System, das sich
auf nur einer Analogie gründet, nicht ohne Vorbehalte zu bleiben.

Folkert Müller, Bremen

Vittore Subilia, La nuova cattolicità del Cattolicesimo. Una valutazione
protestante del Concilio Vaticano Secondo. Nuovi studi teologici, 1. Torino,
éditrice Claudiana, 1967. 310 S. L. 2200.-.

Der Titel dieses Werkes vom Systematiker und Dekan der Waldenser-
Fakultät in Rom läßt zunächst vermuten, es handle sich vornehmlich um
eine Darstellung und Beurteilung der durch das Vaticanum II offenbar
gewordenen Wandlungen innerhalb des römischen Katholizismus. Allerdings
wird die ganze Konzilsarbeit und ihr Ertrag dem Leser in prachtvoller, dem
romanischen Geiste eigener Klarheit dargelegt, analysiert, gedeutet und
gewertet. Aber das geschieht nun, und darin erkennen wir auch das Anliegen
Subilias und die große Bedeutung seines Werkes, in einer Konfrontation,
die den Leser zugleich grundlegend mit dem reformatorisehen Glaubensgut
selbst vertraut macht. Es geht Subilia nicht nur darum, die kleine evangelische

Minderheit Italiens ihres Glaubens neu froh und bewußt zu machen
und gegen einen schwärmerischen Ökumenismus zu impfen, sondern eine
Grundlage zu schaffen für einen fruchtbaren Dialog mit den katholischen
Italienern, gebildeten Laien und Klerikern, denen der Zugang zum
Verständnis evangelischen Denkens bisher rein sprachlich wenig möglich war.
Diese Grundlage hat Subilia in einer umfassenden Dokumentation
protestantischer Theologie von der Reformation bis zur Gegenwart nunmehr
gelegt. Darüber hinaus wird auch der deutschsprachige Theologe bei einiger
Kenntnis der italienischen Sprache einen wertvollen Einblick in das Konzil
gewinnen und sich davon überzeugen können, daß auch die neue Katholizität
Roms noch immer römisch ist. Philipp Alder, Ziefen, Kt. Baselland

Walter Neidhart, Psychologie des Religionsunterrichts. 2. Überarb. und
erw. Aufl. Zürich & Stuttgart, Zwingli Verlag, 1967. 288 S. DM 19.80.

In einer Situation, da Begriffe wie «Psychologisierung» und «Pädagogi-
sierung» leider immer noch in der Theologie naiv abwertend gebraucht
werden, andererseits aber die unmittelbar praktische Anwendung her-
meneutischer Erkenntnisse ständig mißlingt, weil das theologische Bewußtsein

mit historisch-exegetischen Erkenntnissen viel, mit empirischem
Tatsachenwissen aber kaum belastet ist, verdienen Bücher, die hier Abhilfe
verschaffen, besondere Aufmerksamkeit. Schon in der 1. Auflage hat sich
Neidhart darum verdient gemacht, dem Religionslehrer die ihn und sein
Fach betreffenden Konsequenzen der Pädagogischen Psychologie darzu-



Rezensionen 75

stellen und an praxisnahen Beispielen zu verdeutlichen, also den Blick für
Realitäten wie Gefühlsklima, Motivation, Phantasie, Gedächtnis usw. zu
öffnen. Wenn Neidharts Bemühungen, den Schüler in seiner Lernwirklichkeit
zu verstehen (etwa am Problem der konnotativen Bedeutimg), oder seine
Gedanken über die gruppendynamischen Kräfte im Unterricht von der
religionspädagogischen Forschung stärker beachtet und fortgeführt worden
wären, hätte man sich vielleicht manch steriles Thema ersparen können.

In der 2. Auflage hat der Verfasser nicht nur neu erschienene Literatur
(leider mehr theologische als psychologische) eingearbeitet und den Text
gestrafft, sondern auch seine sachliche Position mit Umstellungen präzisiert
und mit neuen Einsichten ergänzt. Mit viel Verständnis für die volkskirchlichen

Schwierigkeiten und großem Einfühlungsvermögen in die mannigfachen

Konfliktsituationen des Religionsunterrichts sucht Neidhart nach
Lösungen, die sich theologisch verantworten und psychologisch praktizieren
lassen. M. E. ist der Autor mit seinem wissenschaftsmethodischen Denken
bereits weiter als die Mißverständnisse, die er terminologisch mitunter
provoziert. Was er von den Funktionen der latenten Kirche sagt (Freiheit,
Offenheit usw.), der er den Religionsunterricht zuordnet, gilt doch als
Korrektiv für die manifeste, wenn diese nicht überhaupt ein defizienter
Modus von Kirche sein soll. Schließlich scheint mir auch die unfruchtbare
Alternative Lehre oder Verkündigung (S. 85) bei Neidhart immanent
überwunden, weil in ihr eine dogmatische und eine empirische Frage problemblind

kollidieren, was sich meist nur terminologisch, aber kaum psychologisch
oder didaktisch auswirkt. Neidharts Buch zählt auch in der 2. Auflage zu
den religionspädagogischen Standardwerken, die nicht zu kennen einem
Religionslehrer als grobe Fahrlässigkeit angerechnet werden muß.

Hans-Dieter Bastian, Bonn

Notizen und Glossen

Zeitschrietenschatt

Schweiz. The Ecumenical Review 20, 4 (1968): D. T. Niles, K. D. Kaunda,
B. Ward, J. Baldwin, Lord Caradon, T. A. Gill, O. F. Nolde, R. R. K. A.
Gardiner, M. M. Thomas, A. Dumas, P. Jones: Addresses at the Assembly
of the World Council of Churches, Uppsala 1968. Freihurger Zeitschrift für
Philosophie und Theologie 15, 2 (1968): K. Barth, Kirche in Erneuerung
(161-170); H. U. von Balthasar, Einigung in Christus (171-189); A. M. Haas,
Zur Frage der Selbsterkenntnis bei Meister Eckhart (190-261); T. Schaller,
Die Meister-Eckhart-Forschung von der Jahrhundertwende bis zur Gegenwart

(262-316). Internationale kirchliche Zeitschrift 58, 3 (1968): A. E. Rüthy,
Das Leben aus der Zukunft in der Sicht des A. T. (133-154); K. Stalder, Das
Leben aus der Zukunft in der Sicht des N. T. (155-181) ; U. Küry, Das Leben
aus der Zukunft in systematischer Sicht (182-206). Judaica 23, 3 (1968):
H. Schmid, Prophet und König im Alten Testament (152-166). Kirchenblatt


	Rezensionen

