Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 1

Artikel: Bubers Kritik an Jesus

Autor: Hedinger, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878682

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bubers Kritik an Jesus

Wie mancher jiidische Denker macht Martin Buber einen grofien
Unterschied zwischen dem Glauben und Wirken Jesu von Nazareth
einerseits und den dogmatisch-ethischen Vorstellungen des Christen-
tums andererseits. Dem Glauben und Wirken Jesu fiihlt er sich
nidher als den moralischen und religiésen Anschauungen des «syn-
kretistischen Christentum[s] des Abendlandes»!. Das «Urchristen-
tum» sollte « Ur-Judentum» heillen, denn es «hat mit dem Judentum
weit mehr als mit dem zu schaffen, was man heute als Christentum
bezeichnet»2. Buber stellt dabei die geschichtlich und geistes-
geschichtlich unwahrscheinliche These eines Zusammenhangs zwi-
schen Jesus von Nazareth und seiner Bewegung mit den «Rechabi-
ten» und «Essiern» auf. Uberzeugender ist seine Einreihung des
Nazareners in den Kampf der «Religiositédt der Tat» gegen «Zere-
monialgesetz» und «Erstarrung»®. Er stellt die ur-jiidische, pro-
phetisch-jesuanische Religiositédt der « Unbedingtheit der Tat», bzw.
der «gottlichen Unbedingtheit» sowohl dem jiidischen Zeremonialis-
mus und Nomismus als auch dem christlichen Synkretismus
(Christentum ist fiir Buber per definitionem Synkretismus) gegen-
iiber. Verstindnis und Lob der ur-jidischen Bewegung Jesu werden
so implizit zur Kritik der jiidischen und der christlichen Religions-
geschichte.

Wenn wir im folgenden die Kritik Martin Bubers an Jesus von
Nazareth skizzieren und beleuchten, darf seine Auffassung von der
Nihe Jesu zum Ur- Judentum (bzw. zu Bubers eigener Religions-
philosophie) nie vergessen werden? Die leider nur in Ansitzen
begegnende Kritik sei unter den drei Stichworten notiert: 1) Die
ungebrochene Gottesunmittelbarkeit Jesu und die ethische Uber-

1 M. Buber, Der Jude und sein Judentum (abgek. Judentum, 1963), S. 38.
2 Buber, ebd. S. 37.

3 Ebd.

4 Seine These von der Nihe, ja Identitédt zwischen Jesus und dem Ur-
Judentum kulminiert etwa im Satz: « Was an den Anfingen des Christen-
tums nicht eklektisch, was daran schoépferisch war, das war ganz und gar
nichts anderes als Judentum», Judentum, S. 37. Ein erschépfender Ver-
gleich von Bubers Religionsphilosophie mit dem Gottes- und Menschen-
verstdndnis Jesu miulte natirlich die Néahe der Anthropologie Jesu und
Bubers kritisch untersuchen.



U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus 41

forderung des Menschen, 2) Die Gewaltlosigkeit und das Kreuz und
3) Die Lihmung der Hoffnung durch die Christologie. Die drei
Teilabschnitte enthalten auch Elemente einer Anti-kritik. Diese
mochte jedoch nicht als umfassende Widerlegung verstanden werden ;
sie mochte und kann nicht in undialogischen Ungeist vorgenommen
werden. Die Unterscheidung zwischen dem historischen Jesus und
dem Christusverstindnis der verschiedenen jiidischen und hel-
lenistischen Schichten der neutestamentlichen Literatur ist im
Auge zu behalten; sie lif3t sich aber nicht iiberall absolut durch-
fithren. Sonst wiirde der Raum eines Aufsatzes gesprengt, auch
darum, weil Buber sein Jesusverstdndnis nicht mit den Einzeler-
gebnissen der neutestamentlichen Wissenschaft konfrontiert.

a) Buber schitzt Jesus, weil dieser Glauben Vertrauen nennt,
Vertrauen auf den «selbstverstindlich» seienden Gott. Mit der
«Selbstverstiandlichkeit Gottes» will Buber kein pantheistisches
Lebensgefiihl bezeichnen, sondern die Ferne der «altisraelitisch»
Glaubenden vom «christlichen Synkretismus» markieren, fiir den
die «absolute Unwahrnehmbarkeit alles Ewigen» charakteristisch
ist5. Die «Selbstverstandlichkeit Gottes» spiegelt sich auch in
Jesu Lehre von der «EKinheit des wahrhaften Lebens», bzw. der
Einheit von Geist und Natur®. Die «Selbstverstidndlichkeit Gottes»
vertriagt sich schlecht mit einer dualistischen Anthropologie, d. h.
einer Anthropologie des ewigen Gegensatzes von Natur und Geist.
Eine solche Anthropologie enthélt, nach Buber, die Theologie des
Paulus?”.

5 Buber, Zwei Glaubensweisen (1950), S. 22. Im Lichte dieser Ausfithrung
miillte einmal geprift werden, ob der christlich-dogmatische Satz von der
Unsichtbarkeit Gottes (vielleicht gerade kombiniert mit einem «pan-theisti-
scheny» Weltverstindnis) fir die Rede vom «Tode Gottes» verantwortlich ist,
die seit Hegel im abendlédndisch-christlichen Raum vermehrt zu horen ist.

% Buber, Hinweise (1953), S. 61.

7 Ebd. Nach Buber hat Paulus seines Meisters Lehre von der Einheit des
wahrhaften Lebens «zersetzt». Gegen diesen Vorwurf muBl der Ort der
paulinischen Anthropologie hervorgehoben werden, wie er etwa in Rém. 7,
23ff. begegnet: es ist der Ort der Hamartologie, des Nachweises vom Aus-
einanderbrechen des Lebens extra Christum, extra gratiam Dei. Die pau-



42 U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus

Freilich, Jesus ist an dieser paulinischen «Zersetzung» der
Anthropologie und Ethik Jesu nicht unschuldig. Die Religiositdt
des Paulus ist eben doch auch ein Resultat der geschichtlichen
Wirkung Jesu, genauer: derjenigen Wirkung Jesu, die ihn vom
Pharisdismus unterscheidet. Wir kommen damit auf die Kernge-
danken der fiir unser Thema wichtigen Aufsitze «Pharisdertumy
und «Bericht und Berichtigung», die Buber im Jahre 1925, bzw.
1926 schrieb. Buber gewahrt einen wichtigen Unterschied zwischen
den Pharisiern und Jesus — einen andern freilich als den, der von
der vulgér christlichen Polemik vorgebracht wird® Die Gegner-
schaft Jesu zu den Pharisdern ist gleichsam fiir die paulinische
Abweichung vom Ur-Judentum offen. Fiir Buber wird das Ur-
Judentum wesentlich durch die Pharisder verkorpert®. Insofern
sich Jesus von ihnen unterscheidet, weicht auch er vom Ur-Juden-
tum ab.

Worin nun besteht der Abstand, die Gegnerschaft Jesu zu den
Pharisdern? Sie besteht darin, dafl Jesus die «Weisung»'® der
Sinaioffenbarung nicht in die «lebendige Uberlieferung» des Volkes

linische Anthropologie durchbricht aber die Grenzen der Hamartologie
(Rom. 7, 25). Die paulinische Hamartologie konnte freilich zur Dominanten
des Christentums werden, welches darauf die berechtigte jldische Kritik
provozierte.

8 Den wirklichen Pharisder trifft der Vorwurf der Heuchelei und des
Zeremonialismus nicht. Buber, Judentum, S. 225f.; so aber auch schon
Paulus, Phil. 3, 6. Mark. 12, 28 weill von einem Phariséer, der Jesus im
Ernst befragt; bei Matth. und Luk. muBl er das bereits aus versucherisch-
hinterlistiger Absicht tun (vgl. Judentum, S. 225). Vor allem jedoch hat
Matth. 23 der vulgéren christlichen Polemik den Anla@3 zur Identifizierung
der «Pharisder» mit « Heuchlern» gegeben.

% Fur Buber sind die Pharisier keineswegs mit der jiidischen Orthodoxie
identisch, welche den schépferischen Prozefl der unabléssigen, korrektiven
Erorterung der Uberlieferung in den «Aggregatszustand der abgeschlossenen
Giiltigkeit» versetzt hat. Die «gegenwirtige westliche Orthodoxie vollends
ist ein neosadduziisches Gebilde, nur da aus dem sadduziischen Heiligtum
der Bibel ein das ganze talmudisch tiberlieferte Gesetz mitumfassendes ge-
worden ist» (Judentum, S. 227).

10 So interpretiert Buber den Begriff «Thora». Er widersetzt sich dem
paulinischen Nomosverstdndnis, das den «innern dynamischen und vitalen
Charakter» der «Thora» ausradiert und aus ihr eine «grézisierende, objekti-
vierende» GréBe gemacht habe (Zwei Glaubensweisen, S. 55). Als «objekti-
vierende» GréBe ist zweifelsohne der paulinische Begriff 16 ypduuo anzu-
sehen; er bezeichnet das vom Menschen der Siinde pervertierte Gesetz.



U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus 43

hineinstellt und so die Abwandlung und Auslegung der ersteren im
«gelebten Augenblick» verunmoglicht 11, In der Folge greift aber Bu-
ber weniger den fehlenden Bezug zur Uberlieferung in Jesu Thoraver-
stédndnis an als Jesu Vordringen in die « Urabsicht» Gottes. Wahrend
die Sadduzéer (in ihrer Ablehnung der Tradition) nur bis zum «Sinai»
zuriickgingen, will Jesus in die « Wolke iiberm Berg» dringen, aus
der die Stimme schallt, «in die Ur- unbedingtheit der Weisung, wie
sie war, ehe sie sich in der menschlichen Materie brach». Jesus «will
die Thora ,erfiilllen’, das heiB3t, er will ihre Urfiille aufrufen und
wirklich. machen»'?. Buber ist nun freilich der Meinung, daf die
Thora Gottes in ihrer Urfiille, bzw. Jesus in seinem Zuriickgehen
auf sie, den Menschen in seinen Bedingtheiten versengen muf.
Die Phariséer jedoch erbringen einen «heiligen Verzicht»'?; dadurch
versengt ihre Auffassung der Thora des Menschen Tun und Sein
nicht. Der in die «Wolke» dringende Jesus handelt gerade anders
als Mose, der nach Ex. 34, 29ff. eine Hiille iiber das Antlitz gelegt
hatte, damit die Israeliten sich vor dem im Héren des Sinaigottes
strahlend gewordenen Antlitz nicht fiirchten muBten't. Jesus
bringt durch sein Eindringen in die «Wolke», in die Majestit Gottes,
faktisch lihmende Angst iiber die Menschen. Buber macht Jesus
beinahe zur Gegenfigur des Christus, der nach 2. Kor. 3, 8 und
17 die Macht des «Dienstes des Geistes in Herrlichkeit und Freiheit»
ist. Wir treffen bei Buber nur eine schwache exegetische Begriindung
der erwahnten Auffassung Jesu. Im Aufsatz «Bericht und Be-
richtigung» verweist er auf Matth. 5, 17f.15. Vermutlich wird er
neben andern Perikopen aus den Logien von Matth. 5-7 auch an
Jesu Infragestellung der pharisdischen Ehescheidungspraxis und
ihrer «mosaischen» Begriindung gedacht haben!®. Die nach Mark.

11 Judentum, S. 226. 12 Ebd.

13 Ebd., S. 233; vgl. Fortsetzung oben.

14 Vgl. dazu die midraschartige Auslegung von Ex. 34, 34 in 2. Kor. 3,
6ff. In letzter Konsequenz scheint fiir Buber Jesus die Rolle zu spielen, die
fiir Paulus Mose spielt.

15 Judentum, S. 233; s. u.

16 Mark. 10, 2ff. R. Bultmann, Geschichte der synoptischen Tradition
(31957), S. 51, scheidet zwischen Rahmung und «Herrenwort» (V. 6-9). Er
zahlt Mark. 10, 6-9 zu den «Herrenworten», die «eben einfach als ein Ele-
ment des paulinischen Materials der Gemeinde» vorhanden waren ; «von dem
man sich, wenn man darauf reflektierte, bewullt war, es vom Meister emp-
fangen zu haben, — natiirlich mit einem inneren geschichtlichen Recht».



44 U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus

10, 6 im Munde Jesu begegnende Wendung amo d& dpxifig kticewg
deutet auf einen Sachverhalt, der Bubers Begriff der «Urabsicht»
Gottes entspricht.

b) Es gilt, sich die Spannung bewullt zu machen, die zwischen
der skizzierten Kritik Bubers an Jesus und seiner positiven Ein-
schitzung der Religiositat der «gottlichen Unbedingtheit» besteht.
Gerade diese hatte doch Buber als urjiidisches Wesensmerkmal
herausgestellt, gerade ihretwegen hatte Buber das Urschristentum
bzw. Jesus als Exponenten des Ur-Judentums anerkannt!?’! Wo
aber die Differenz zwischen Jesus und den Pharisdern verhandelt
wird, scheint aber die Religiositdt und Ethik der Phariséer unter
die Herrschaft der menschlichen Bedingtheiten und geschichtlichen
Gegebenheiten zu riicken und damit vom Ur- Judentum abzuriicken.
Es wire jedoch voreilig, unter diesem Anschein Bubers Jesus-
interpretation des Selbstwiderspruches zu bezichtigen; eine solche
Bezichtigung hétte es sich erspart, auf sein Ringen um eine Ab-
grenzung zwischen Jesus und den Pharisdern wirklich einzugehen.
DafBl nach Bubers Intention die Pharisder nicht vom Ur-Judentum
abriicken, ergibt der Vergleich der Begriffe «Unbedingtheit» und
«Ur- unbedingtheit». Der erstere kennzeichnet das Ur-Judentum,
einschlieflich der Phariséder, der letztere Jesus und seine Anhénger.
Die Pharisder leiten Gottes Wesen und Willen keineswegs von den
menschlichen Fakten und Gegebenheiten ab. Sie erkennen jedoch,
daBl sich Gottes Wille mit den schopferischen Moglichkeiten der
menschlichen Situation verbindet, die zugleich noch die Moglich-
keiten der unerlosten Welt sind. Sie gestehen ein, dafl der jetzt
giltige Wille Gottes (nicht in seinem Charakter als unbedingt
gebietender, aber gegeniiber der Urfiille seines Wesens) ein ge-
brochener ist. Von der Fiille seiner Weisung ist die noch nicht
erloste Welt durch einen Abstand getrennt. Kein Mensch der noch
nicht erlosten Welt erkiihne sich, diesen Abstand zu leugnen oder
zu iberspringen! Jesus aber hat, indem er in Gottes « Ur-unbe-
dingtheit» eindrang, gerade dies getan.

Der Mensch Jesus stand unter der groBen Erfahrung, die Thora
zu erfiillen. Durch seine eigene Erfahrung «emporgehoben», ver-
heilt er in seiner Nachfolge das schlechthinnige FErfiillen der
Thora!8, In diesem ethischen Enthusiasmus aber tritt er, nach

17 S. oben bei n. 3.
18 Judentum, S. 233. Buber verweist dabei auf Matth. 5, 17f. Der judische



U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus 45

Buber, Gott zu nahe. Er stellt seine Menschlichkeit und die
Menschlichkeit seiner Anhénger so sehr in die Sphére Gottes, dal
er zugleich die Gottheit Gottes und die Geschopflichkeit des
Menschen verletzt®. Buber bringt fiir Jesu Eindringen in die
Urfiille Gottes und seiner Weisung viel Verstindnis auf; aber er
zieht solchem Uberstieg in die unverhiillte Gottessphire den
«heiligen Verzicht» der Phasirder2® vor. Die Pharisder sind sich
der Unerfiillbarkeit des Gebotes (etwa des Gebotes der Liebe zu
Gott und dem Nichsten) bewullt, aber sie lehren dennoch «die
Erfiillbarkeit im Soviel-ich-vermag jedes wirklichen Menschen-
tags»2l. Wo dieser heilige Verzicht nicht erbracht wird, da schligt
das hohe Bewulltsein der Erfiillbarkeit des Gebotes noch leicht in
Verzweiflung und Resignation um. Buber bemerkt bei Paulus die
«Verzweiflung an der erfahrenen Unerfiillbarkeit» und schlieflich
die faktische «Auflosung» des Gebotes?2. Wo hingegen der «heilige
Verzicht» auf das gottgleiche Erfiillen des Gebotes die Religiositit
und Ethik bestimmt, da wird der Mensch sowohl vor der Ver-
zweiflung als auch vor der Einklammerung des Gebotes bewahrt.

Religionswissenschafter J. Klausner hilt den griechischen Text von Matth.
5, 17 fir eine Fehliibersetzung aus dem Aramiischen, wo es urspriinglich
geheilen habe: «Und ich bin nicht gekommen zu erfillen», Jesus von Naza-
reth (1934), S. 54.

19 In diesem Zusammenhang mull auch Bubers Bemerkung beachtet
werden, wonach Jesus «der erste in der Reihe der Menschen ist», die «aus
der Verborgenheit der Gottesknechte, dem wirklichen ,Messiasgeheimnis’
tretend, in ihrer Seele und in ihrem Wort sich die Messianitit zuerkannten»:
Die chassidische Botschaft (1952), S. 29. Das Eindringen Jesu in die «Ur-
unbedingtheit Gottes» entspricht seinem Heraustreten aus der Verborgen-
heit der Gottesknechte. Im interessanten Aufsatz «Christus, Chassidismus,
Gnosis» bestreitet Buber, dal er Jesu Heraustreten aus der Verborgenheit
der Gottesknechte als Schuld erachte. Die von den Jiingern erteilte Antwort
— daB er der Christus sei — hélt er wesentlich fiir das Selbstverstdndnis Jesu.
In der Folge dieser Antwort wird dann Jesus freilich zur «Bedrangung des
Endes» gefiithrt, die Jesus in der «htéchsten Unschuld» vollzog ; Buber, Werke,
3 (1963), S. 957. Dennoch bewertet Buber das Bedringen des Endes im
Ganzen als etwas Negatives; U. Hedinger, Theol. Zeitschr. 22 (1966),
S. 266£f.

20 Judentum, S. 233.

21 Ebd. In anderm Zusammenhang erhilt das (relative) Erfillen des
Gebotes noch eine positivere Wertung, namlich die Wertung als «beschei-
denes Umgehen» mit Gott: Buber, Gottesfinsternis (1953), S. 142.

22 Judentum, S. 233.



46 U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus

Weil Jesus sich nicht darum kimmerte, dal der Mensch «nicht
im Urreinen wird atmen konnen», darum hat ihn nie die Ahnung
betroften, dafl seine Lehre schlieflich eine «Kluft zwischen ge-
meintem und gelebtem Leben» aufreillen wird 23.

Daf} Jesus die lebendige, aus dem Geist und Herzen stammende
Tat betont, das macht ihn zur hervorragenden Gestalt der ur-
judischen Religiositdt. Indem er aber in die Urfiille der Thora
eindringt und die ungebrochene FErfiillung derselben lehrt und
verheilt, tritt er der Souveridnitidt und Einzigkeit Gottes sowie der
Geschopflichkeit des Menschen (insbesondere des Menschen der
unerlosten Welt) zu nahe. Er wird so verantwortlich fiir das Ver-
schwinden der Zukunftsausgerichtetheit des Glaubens?* (bzw. des
Wissens um die Unerlostheit der Schopfung) und fiir die faktische
Ausklammerung des Gebotes aus dem geschichtlichen Leben.
Beides waren Faktoren und Exponenten der Entwicklung der
Bewegung Jesu zum synkretistischen Christentum.

¢) Da hier nicht der Ort ist, auf Bubers Interpretation der
paulinischen Ethik einzugehen, reflektieren wir jetzt auf iiber Ver-
stindnis der Religiositdt Jesu. Buber falit Jesus als einen ethischen
Enthusiasten auf, der trotz seiner Gro3e und Reinheit fatale Ver-
sprechungen aufgestellt hat, die den Menschen faktisch einfach zu
Uberforderungen ausschlugen. Von den neutestamentlichen Texten
her mul} diese Auffassung eine Verzeichnung genannt werden. Ist
die Historizitat des «Heilandsrufes» von Matth. 11, 29 auch um-
stritten, so steht die Echtheit der Uberlieferungen nicht in Frage,
wonach Jesus sich zu den Miihseligen und Belasteten gestellt hat.
Wiire Jesus einfach ein ethischer Enthusiast gewesen, so hitte er
in Matth. 11, 19 nicht Tehwv@v @ilog kal duapTwhdv genannt
werden konnen. Seine Solidaritdt mit den Beladenen war nicht
bloB3 pidagogischer Art. Das bezeugt auch noch Apg. 15, 101,
wenn der Satz, der die Mission unter den Hellenisten rechtfertigt,
auch eher als Ausdruck eines vulgiren Paulinismus zu werten ist.
Auf den unbedingten Liebes- und Vergebungszuspruch, den Jesu
Verhalten implizierte?®, geht Buber m.W. nirgends ein. Gewil,

23 Judentum, S. 226.

24 8. Abschnitt 3.

2% Nach E. Fuchs lag der Grund zur Kreuzigung Jesu darin, daB er
«Gottes Willen kurzerhand als einen gniadigen Willen im eigenen Verhalten»
geltend machte. Zur Frage nach dem historischen Jesus (1960), S. 155.



U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus 47

Jesus hat zugleich gebieterisch. und streng in die Nachfolge und
in die Ausrichtung auf die kommende Gottesherrschaft gerufen.
Man mull mit H. Braun zugleich von der «Radikalisierung der
Gnade» und von der «Radikalisierung der Tora» durch Jesus
sprechen 26, Wie verhalten sich diese beiden Aspekte des Wirkens
Jesu zueinander? Es wire einseitig, dieses Verhiltnis lediglich als
Dialektik von Gesetz und Gnade zu bestimmen?': das verschérfte
Gebot rufe einer gesteigerten Bereitschaft fiir die Gnade?8. Dann
wiirde ja die Gnade den fordernden Anspruchscharakter des
Wortes Jesu aufheben. Vielmehr hat der Zuspruch der Liebe, der
von Jesu Wort und Liebe ausgeht, selber strengen Anspruchs-
charakter. Der Empfinger der Barmherzigkeit mul3 selber barm-
herzig werden; wer weil3, dal3 Jesu Botschaft Leben verheiit und
bringt und darum gréfer ist als die Sicherheiten des religiosen und
Okonomischen Besitzes, der soll sich nicht striauben, auf Jesu
Zumutung hin das Besorgen und Besitzen seiner Giiter fahren-
zulassen?®. Jesu Verhalten und Verkiindigen der Liebe fordert
zum Mut der Liebe heraus und ist insofern die Zumutung der
Liebe; diese féllt mit dem Wesen — und nicht bloB mit einer ge-
brochenen Form der Thora zusammen.

d) Freilich, Bubers Kritik an Jesus schirft die Augen fiir die
negativen Folgen, die der schon in der Friihzeit des Christentums
waltende Enthusiasmus gezeitigt hat. Der Enthusiasmus, der in
palédstinensischen und hellenistischen Varianten?3° auftrat, verband
sich bald mit nomistischer, bald mit antinomistischer Religiositét.
Mittelbar hat er die Geschichte der Verzweiflung am Gebot, aber

26 H. Braun, Gesammelte Studien zum Neuen Testament und seiner
Umwelt (1962), S. 248.

%7 (Gibt etwa Mark. 10, 25-27 ein Recht her zu solcher Deutung? Mark. 10,
25-27 besteht aus dem bekannten Wort vom Nadelohr, einem Drohwort
gegen die Reichen — Bultmann (A. 16, S. 110), gesteht diesem die Wahr-
scheinlichkeit der Echtheit zu — im Betroffensein der Junger, die erkennen,
da3 Jesu Drohung jeden Menschen trifft, und schlieBlich im Verweis Jesu
auf die Méglichkeit Gottes. Sicher gibt aber Mark. 10, 25-27 kein Recht,
den Zuspruch und Anspruch Jesu lediglich im Sinne der erwédhnten Dialektik
zu verstehen.

28 Matth. 18, 33.

29 Mark. 10, 17. 21.

30 Der Enthusiasmus, der nach 2. Tim. 2, 18 das Schon-Geschehensein
der Auferstehung lehrte, ist eine palédstinensisch-hellenistische Mischform.



48 U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus

auch die Geschichte der Domestizierung des Gebotes zu biirger-
lichem Wohlverhalten verursacht. Erist geistesgeschichtlichauch eine
Ursacheder «doppelten Moral», der (katholischen) Ethik, die zwischen
Geboten und «Ratschligen» des Evangeliums (welche der mona-
stisch. lebende Mensch als Gebote beachtet) unterschied. Letztlich
ist er aber auch eine Ursache der «doppelten Moral», die zum
Kennzeichen vor allem der protestantischen Religiositdt wurde.
Die «doppelte Moral» stellte hier nur den Einzelnen oder die kleine
Gemeinschaft, nicht aber die Gesellschaft unter die Verbindlichkeit
des Gebotes Jesu; sie konnte sich hier auch auf die Gesinnung
konzentrieren und das Gebot von der Ebene der konkreten ge-
schichtlichen Tat verdringen. Gerade der jiidische Denker hat
wahrhaftig das Recht, die Radikalisierungen und Domestizierungen
(in) der Geschichte des christlichen Glaubens und Tuns kritisch zu
durchleuchten, ja bis zum Auftreten und Wirken Jesu hin zu
durchleuchten. Der Christ hat allerdings allen Grund, das ebenso
kritisch zu tun wie der Jude. Weil der Christ Jesus Christus als
Befreiung von der Macht des radikalen Enthusiasmus und der
domestizierten Moral bekennt, weil er also keinen Anlaf3 hat, die
Zweideutigkeiten der christlichen Religiositdt und Ethik schon in
Jesus zu begriinden, darum muf} er die Kritik sogar noch stéirker
betreiben. Die Frage indessen legt sich nahe, ob Jesu Wirken nicht
auch zu den geistesgeschichtlichen Bewegungen gehoére, die sich
durch Motive durchsetzen, die ihrem Kern geradezu entgegenge-
setzt sind3. Diese Frage impliziert eine harte Anfechtung des
Glaubens an Christus. Offenbar wurde der Name Jesus Christus
millbraucht sowohl fiir den Radikalismus und Enthusiasmus — der
sich iiber die Bedingtheiten und Gegebenheiten der Geschichte
hinwegsetzt — als auch fiir die domestizierte Moral — die die Gege-
benheiten, wenn sie nur den Anschein von Ruhe und Ordnung
erwecken, religios verkldrt. Mull in dieser Tatsache etwa Jesu
Kreuz wahrgenommen werden — das Kreuz jetzt nicht als wunder-
bares Glaubensparadox, sondern als Ende und Scheitern der
Sendung Jesu verstanden ?

31 Vgl. D. Bonhoeffers Feststellung und Reflexion der Diskrepanz zwi-
schen Intention und Folge von Luthers Reformation, Widerstand und Er-
gebung (1956), S. 70.



U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus 49
2.

a) In einem 1939 an Gandhi gerichteten Brief3? begegnet eine
interessante Kritik Bubers an Jesu Stellung gegeniiber dem Ubel,
gegeniiber Jesu Einwilligung in Verurteilung und Kreuzigung.
Leider kritisiert Buber nur andeutend. Er schreibt: «Ich méochte
Thnen nicht verschweigen, dafl ich zwar nicht unter den Kreuzigern
Jesu, aber auch nicht unter seinen Anhéngern gewesen wire. Denn
ich kann mir nicht verbieten lassen, dem Ubel zu widerstreben,
wo ich sehe, dall es daran ist, das Gute zu vernichten. Ich mul,
wie dem Ubel in mir, so dem Ubel in der Welt widerstreben.»33
Expressis verbis trifft hier nur die Anhénger Jesu Kritik; doch ist
der Grundsatz der Widerstandslosigkeit gegen das Ubel vom
Verhalten Jesu selbst nicht zu trennen. Fiir Buber liegt das Problem
«Jesus und das Kreuz», undifferenziert gesprochen, in der Mitte
zwischen der vor allem in den paulinischen und johanneischen
Schriften begegnenden Theologie und der Christologie K. Blochs —
in der Mitte also zwischen der Interpretation, die das Kreuz
zugleich als in Jesu Willen liegend und als Heilsereignis auffaft,
und derjenigen, die das Kreuz als Katastrophe und durchaus nicht
in Jesu Willen liegend erachtet3!. Buber versteht das Kreuz nicht

32 Buber, Judentum, S. 629ff. Der Brief wirbt um Gandhis Verstiandnis
fiir die Juden, insbesondere fiir ihre Niederlassungsbestrebungen in Paléstina.

3% Ebd., S. 642. Buber verwendet hier faktisch einen andern Begriff von
«Ubel» als dort, wo er Jesu Wort: « Widerstrebet nicht dem Ubel» (Matth. 5,
39) interpretiert: « Widerstrebet dem Ubel, indem ihr das Gute tut, schlaget
nicht auf das Reich des Ubels los, sondern tut euch alsbald zum Reich des
Guten zusammen — dann wird die Zeit kommen, wo das Ubel euch nicht
mehr zu widerstreben vermag, nicht weil ihr es besiegt, sondern weil ihr es
erlost habt», Judentum, S. 102. Hier ist «Ubel» nicht das schlechthin Ge-
walttétige und Unterdriickende (wie im Brief an Gandhi), sondern so etwas
wie Trieb oder Elementarkraft (zu diesen Begriffen vgl. Judentum, S. 34
und 574), der unter die Vorherrschaft einer destruktiven Tendenz geraten
ist. Jesu Umgang mit den Menschen hat gewil auch die im Sinne Bubers
verstandene Erlosung des Ubels in sich geschlossen. Zugleich jedoch muf
die fiir das neutestamentliche Jesusversténdnis zentrale Bitte: «Erlése uns
von dem Bésen» (Matth. 6, 13) erinnert bleiben. Jesu Wirken ist also nicht
bloB unter dem Gesichtspunkt der therapeutischen Erlosung des Ubels,
sondern auch und vor allem auch unter demjenigen der Verheilung der
eschatologischen Erlésung wom Ubel zu verstehen.

34 8. E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung (1959), S. 1489.



50 U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus

als Heilsereignis, aber das Kreuz scheint ihm doch in Jesu Willen
gelegen zu haben. Aber gerade das lehnt er ab, den Willen zum
Kreuz, die Ergebung in die Uberwiltigung des Guten durch das
Ubel. Der Widerstand gegen das Ubel ist geboten, ja zuweilen ist
sogar der Widerstand durch Gewalt geboten: «Ich will die Gewalt
nicht. Aber wenn ich nicht anders als durch sie verhindern kann,
daB das Ubel das Gute vernichtet, werde ich hoffentlich Gewalt
iiben und mich in Gottes Hande geben.»?® Hitte Jesus sich also
doch auf irdische oder iiberirdische Walffen stiitzen sollen, um
seiner Verhaftung und Verurteilung zu entgehen?3¢ Buber fiihrt
nahe an diese Frage heran, auch wenn er sie weder stellt noch
bejaht. Nehmen wir die angedeuteten Gedanken der zitierten Brief-
stelle auf und fithren wir sie weiter zu einer radikalen Kritik des
Verhaltens Jesu gegeniiber seinem nahenden Ende! Hat Jesus nicht
in passivem Quietismus das Ubel und die Gewalt auf sich zukommen
lassen ?37 Hat er am Ende darum auf Widerstand verzichtet, weil
er reine Hinde bewahren, weil er keine Schuld auf sich laden wollte ?
Dann wire Jesu Wort an Petrus: «Stecke dein Schwert in die
Scheide ! 38 auf seine Weise (natiirlich auf héherer Ebene, weil doch
ein Martyrer einem vorsichtigen politischen Machthaber iiberlegen
ist) eine Analogie zum Héindewaschen des Pilatus3®. Hat Jesus
nicht selber Anlafl dazu gegeben, dall er zu so etwas wie zu einer
Chiffer des Verharrens in Unschuld und passiver Vorsehungs-
gliubigkeit geworden ist? Hétte Jesus das nicht tun sollen, was
zur Zeit des zweiten Weltkrieges viele (charakteristischerweise
viele Nichtchristen!) taten, die die Unmenschlichkeit bekimpften
und so ihre Unschuld preisgaben? Hat Jesus, noch radikaler ge-
fragt, durch seine Ergebung in Verurteilung und Tod nicht einen
Prozel3 eréffnet, den man als Apotheose des Todes und des Nichtigen
bezeichnen mul3? Hat er nicht die Verwechslung des Schopfers
und Erlosers mit den Méchten gefordert, die den Zuspruch und
Anspruch der Liebe ersticken? Ist Jesus zumindest nicht in die
Néhe jener Sphiare geriickt, wo der die Opferung Isaaks heischende

35 Buber, Judentum, S. 642.

3¢ Luk. 22, 49 und Matth. 26, 53.

37 Von der These A. Schweitzers, Von Reimarus zu Wrede (1906), S. 3861f.,
wonach Jesus sein Ende provoziert habe, sehen wir hier ab.

38 Matth. 26, 52.

3% Matth. 27, 24,



U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus 51

Gott Abrahams von dem das Sohnsopfer heischenden Moloch kaum
noch zu unterscheiden war — in die Néhe jener Sphire also, die
durch die Propheten und ihrer Forderung «bescheidener» Gottes-
furcht und «bescheidenen» Gottesdienstes verschlossen worden
war?4° Ist der vor seinem KEnde stehende Jesus darum nicht mit-
verantwortlich geworden fiir ein Christentum, das so lange dem
Ubel nicht widerstrebt hat, bis es erfahren muBte, dafl es keines
Widerstandes mehr méchtig war gegen die rasenden Exzesse der
Imperatoren?4!

b) Nicht nur die christliche Pietét, sondern auch die christliche
Theologie wird diese Fragen, die die Kritik Bubers radikal zu Ende
zu denken versuchten, als Blagsphemien empfinden. Man kann
ihnen entgegenhalten, dafl Jesus nicht in naiver Vorsehungsgldubig-
keit und in fatalistischer Ergebung in den Tod geschritten sei;
man kann in diesem Zusammenhang etwa auf den Anfang seines
Gebetes in Gethsemane verweisen: «Abba, Vater, alles ist dir
moglich, lal} diesen Kelch an mir voriibergehen!» (Mark. 14, 36;
Abschwichungen bei Matth. und Luk.). Gegen den Vorwurf, daf3
Jesus keine Schuld auf sich laden wollte, kann man mit Recht
einwenden, dal} er in seiner Solidaritat mit Zoéllnern und Siindern 42
Schuld auf sich lud und gerade um solcher Solidaritdt willen ge-
kreuzigt wurde?®®. SchlieBlich mufl man auch bedenken, dafl die
Hinzelheiten seiner Verhaftung und Verurteilung in historisches
Dunkel getaucht sind, dal} es also, m. a. W., aullerordentlich pro-
blematisch wire, eine Christologie vor allem auf die Einzeliiberlie-
ferungen der synoptischen und johanneischen Passionsgeschichte
zu griinden.

¢) Jesu Hinnahme seines Todes wird freilich von den verschieden-
sten neutestamentlichen Schichten und Schriften vorausgesetzt.
Es lafit sich nun nicht sagen, dafl diese Hinnahme schon als solche,
ungebrochen und eindeutig, als opus Dei, bzw. als passio Dei auf-
zufassen sei. Nicht nur sein Leben, sondern auch sein Sterben nimmt
teil an den Bedingtheiten und Zweideutigkeiten der menschlichen
Situation. Es geht darum. nicht an, sein Sterben als reine mani-
festatio Dei aufzufassen oder es geradezu als Aufhebung der Be-

40 Buber, Gottesfinsternis (A. 21), S. 142.
41 Buber, Judentum, S. 104.

12 Mark. 2, 16; Matth. 11, 19.

43 Anm. 26.



52 U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus

grenztheit seines Lebens zu preisent. Die (wenn auch legendéren)
Berichte iiber Jesu Einstellung zu seinem bevorstehenden Ende
sind vor einer Interpretation im Sinne des religios-heroischen
Quietismus (der die Differenz zwischen dem Leben schaffenden
Gott und den Gottheiten des Schicksals aufhebt5) mindestens
nicht geschiitzt und miissen so als Reflex der Bedingtheit auch
seines Sterbens verstanden werden.

Jesu Tod ist aber nach den neutestamentlichen Schriften ge-
rechtfertigt und so von den Zweideutigkeiten und Begrenztheiten
des menschlichen Todes, insbesondere auch des Mirtyrertodes,
losgesprochen und geldst worden. Gott hat Jesus vom Tode aufer-
weckt. Gott, sein Wort und Licht, ist nicht nur der Grund des
Lebens und der Sendung Jesu, sondern erweist sich auch als
Befreiung Jesu von der Macht und Zweideutigkeit des Todes. So
wurde sein Leben und sein Sterben zu der vom Vater empfangenen
Herrlichkeit (Doxa), die gleicherweise Macht der Gnade und Wahr-
heit 4® und damit die Macht des ewigen Lebens ist47. Buber bekennt
sich allerdings nicht zur Rechtfertigung des Menschen Jesus, bzw.
zum Liebeserweis Gottes an Jesus, die beide «Auferweckung von
den Toten» heillen*s. Der Christ tut es, weil er an die Antwort
Gottes auf die Liebe Jesu und an die Fortsetzung der Liebe Jesu
durch Gott glaubt.

d) Weil Gott Jesus von den Toten auferweckt hat, darum driickt
die im lukanischen Sondergut berichtete Kreuzesbitte Jesu «Vater,
vergib ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun»*® nicht einfach die

4t Diese Tendenz ist typisch fiir die Christologie R. Tillichs, Systema-
tische Christologie, 1 (1956), S. 160f. Sie wird teilweise korrigiert durch die
im Hinblick auf Jesu Kreuzestod aufgestellte These, daf3 der, der sich. fiir die
Wahrheit toten 148t, tragisch fur die Schuld derer verantwortlich ist, die
ihn téten: Systematische Theologie, 2 (1958), S. 144.

45 Das synoptische Gethsemanegebet Jesu (Mark. 14, 36) scheint einem
quietistischen Verstéindnis insofern offen zu sein, als es die anféingliche Bitte
um Abwendung des drohenden Endes lediglich der menschlichen Angst
konzediert und sie so nicht auf die Ebene stellt, wo wirklich um die Unter-
scheidung zwischen Gott und Moloch gerungen wird.

46 Joh. 1, 1. 5. 14.

47 Joh. 3, 16.

48 (Der junge) Buber wiirdigt in der Betrachtung des Isenheimer Altars
die Auferstehung Christi als «allfarbene Einheit», als Vereinigung der gegen-
siatzlichen Farben: Hinweise (1953), S. 28; B. Casper, Das dialogische
Denken (1967), S. 42. 49 Tuk. 23, 34.



U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus 53

Tugend der Hochherzigkeit aus. Die Liebe verabschiedet sich nicht
in einem hochherzigen Tugendakt von den Menschen, die sich ihr
widersetzen, sondern sie vollzieht die Krisis. Das heil3t, sie vollzieht
die radikale und kreatorische Scheidung zwischen dem Menschen
als unbedingt geliebtem Geschopf Gottes und dem Menschen als
Siinder, der der Liebe entfremdet ist und die Liebe verdreht.
Diese Krisis und Schépfung 1aft sich nicht als — ohnehin pro-
blematische *® Unterscheidung zwischen Person und Tat ausgeben.
Sie trennt den Menschen von seinem Zerrbild, das faktisch iiber
seine Existenz und Geschichte Macht gewann, und schafft so den
ganzen Menschen, den Menschen des gottlichen Wohlgefallens. Das
im Licht der Auferweckungstat Gottes stehende Kreuz Jesu wird
so mitsamt seinem Leben zum Grund der Krisis des Siinders und
der Erschaffung des ganzen und unbedingt geliebten Menschen.

In einem 1930 gehaltenen Vortrag vor vier deutschen Juden-
missionsgesellschaften stellt Buber die These auf, da3 der christliche
Glaube an die Einung des Menschen mit Gott (der schon fiir Jesus
nachzuweisen ist)5' die Orientierung und die Hoffnung auf die
Zukunft lihme: «Eben das aber, dall wir nicht vermeinen, uns
ihm einen zu konnen, befdhigt uns, so inbriinstig danach zu ver-
langen, ,dafl die Welt in der Ko6nigsherrschaft des Gewaltigen zu-
rechtgebracht werde‘.»52 Als Kritik des genuin christlichen Glaubens
oder gar des Glaubens Jesu, der ganz auf die Zukunft der Gottes-
herrschaft ausrichtete, kann man diesen Satz nicht annehmen.
Er weist aber darauf hin, daBl im Christentum Mystik und In-
dividualismus den Menschen der verheillenen Zukunft des Gottes-
reiches verschlossen haben 53. Der christliche Glaube ist im Hinblick

50 Vgl. Buber tiber seine Anthropologie in Judentum, S. 136: «Dem
Menschenbild, dem wir zustreben, sind... die Persénlichkeit und ihre Tat
eins und unteilbar.»

51 Anm. 18. 12.

52 Buber, Judentum, S. 210.

53 Vgl. etwa J. G. Fichtes Angriff auf diejenigen, die nicht ahnen, «daf}
jeder, der nur will, auf der Stelle selig» sein konne (nach E. Staehelin, Das
Reich Gottes in der Verkiindigung Jesu Christi, 1963, S. 289).



54 U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus

auf die Einung Gottes mit dem Menschen Jesus (und nicht der
Einung des Menschen mit Gott!) Hoffnung darauf, dal Gott alles
Seiende in die Entsprechung zur Liebe Jesu Christi und zu seiner
Liebe zu Jesus bringen wird %4.

Eine nur auf die Inkarnation und das Kreuz konzentrierte
Theologie freilich fithrt zur Aufgabe des harrenden und tétigen
Ausseins auf die Zukunft. Diese Theologie gibt die Menschwerdung
Gottes, bzw. die im Kreuz und in der Auferweckung Jesu geschehene
Krisis und Verséhnung als Eschaton, als uniiberholbares Heil, als
Erlosung aus. Bubers Charakterisierung des jiidischen Glaubens ist
insofern berechtigt, als sie auf das Abriicken des christlichen
Glaubens von der Zukunftsbezogenheit zielt®®: «Uns ist nicht an
einem. Punkt der Geschichte ein Heiland erschienen, daf} eine neue,
erloste mit ihm begédnne. Da nichts Gekommenes uns beruhigt hat,
sind wir ganz ausgerichtet auf das Kommen des Kommenden.»%¢
Der Begriff «Erscheinung des Heilandes» verlangt eine Differen-
zierung: namlich zwischen dem, was das Kommen Jesu erbracht
hat und erbringt, und dem, was es erst verheiflen hat. Das Leben,
Sterben und Auferwecktwerden Jesu Christi hat die Verséhnung
des siindigen Menschen mit Gott vollzogen, indem es den Menschen
zum Empfinger und Partner der Liebe Gottes erklirt. Buber weil3
freilich nichts von einer geschehenen Verschnung; Verschnung -
iibrigens die Verséhnung aller Menschen — koinzidiert bei ihm mit
der Erlosung?’. Der christliche Glaube bekennt, daf3 Gott in Jesus
uniiberholbar gehandelt hat; er unterscheidet sich in diesem

54 1, Kor. 15, 28. Gerade auch fir Paulus ist der Glaube konstitutiv
hoffende Zuwendung zur Zukunft.

55 Selbst bei christlichen Theologen, die an sich an der («futurischen»)
Eschatologie und so an der Differenz zwischen Eschatologie einerseits und
Soteriologie sowie Kkklesiologie andererseits festhalten, verblaft die ur-
christliche Zukunftsbezogenheit des Glaubens. Auf rémisch-katholischer
Seite statuiert J. Daniélou, Das Geheimnis des Kommens des Herrn (1951),
S. 35, daBl «das Vergangene grofler ist als das Kommende». Der evangelische
Theologe O. Cullmann bestimmt als spezifischen Unterschied zwischen
christlichem und jidischem Glauben: «Die Eschatologie ist nicht beseitigt,
wohl aber entthront, und das gilt zugleich in chronologischer und sachlicher
Hinsicht»: Christus und die Zeit (1946), S. 122,

56 Buber, Judentum, S. 210; vgl. auch S. 211.

57 Ebd., 8. 207. Vgl. jedoch Werke, 3 (A. 19), S. 955, wo Buber im Zu-
sammenhang des «Mysteriendramals] von géttlichem Sterben und Auf-
erstehen» Gott erwahnt, der den Vélkern Sithne gewihrte.



U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus 55

Bekenntnis vom jiidischen Glauben. Der christliche Glaube sagt
aber nicht aus, dall Gott in Jesus von Nazareth, in seinem Leben
und Sterben schon das uniiberholbar Letzte, das Reich der Er-
losung vom Tode und der ihn kennzeichnenden Gegensitze in
Geschichte und Geist aufgerichtet habe. In der Kritik dieser
enthusiastisch-doketischen Behauptung féllt der christliche Glaube
mit dem jiidischen zusammen. Jesus hat die Hrlosung also erst
verheiflen, die Erlosung, die alles Seiende in die Macht der Liebe
Gottes riicken und damit die Liebe Gottes allem Seienden evident
machen wird.

Wo bereits die Versohnung, die Proklamierung der unbedingten
Liebe Gottes, als Erlésung, als universale Verwirklichung der Liebe
ausgegeben wird, da miissen die Gegensdtze in Geschichte und
Geist geleugnet oder eo ispo als satanisch, als Méchte eines von der
Erlosung a radice ausgeschlossenen Weltbereiches deklariert werden.
Weil der christliche Glaube die Differenz zwischen Verschnung und
Erlosung festhélt, darum mufBl er sich nicht als Aufhebung der
Dramatik geistiger Gegensitze ausgeben. Bubers Charakterisierung
des christlichen Glaubens ist darum nur fir sein enthusiastisch-
doketisches Zerrbild einschligig: Weil «Offenbarung»®® und «Er-
losung» zusammenfallen, gibt es zwei Welten, «die erloste, in der
kein Gegensatz und Widerspruch, also keine Dramatik mehr be-
steht», und die unerloste Welt, «die Welt hinter Gottes Riicken, die
aus nichts als Gegensatz und Widerspruch besteht»®®. Es ist
wichtig, dal der Christ im geschichtlichen und geisticen Bereich
die Gegensitze anerkennt, die das Noch-nicht-Erlostsein der Welt
markieren. Sollte er diese leugnen oder als schlechthin satanisch
bezeichnen, dann wiirde sein Suchen nach relativen Vermittlungen
und Losungen fiir Probleme (wie etwa fiir den Nahostkonflikt)®®

5 Dem Zusammenhang nach ist die Ersetzung dieses Begriffes durch
denjenigen der «Verséhnung» legitim; nicht von ungefihr tritt jedoch dieser
bei Buber in den Hintergrund (s. Anm. 57).

59 Buber, Judentum, S. 750. Mit der Anerkennung der harten, aber
nicht teuflischen Gegensdtze im Bereich des Geistes hidngt auch Bubers
Klage iiber die «Ideenlosigkeit unserer inneren Kémpfe» zusammen (s. Ju-
dentum, S. 469).

80 Daf im Konflikt zwischen Israel und der arabischen Welt harte Gegen-
sitze geschichtlicher und geistiger Art aufeinanderprallen — da hier also
nicht einfach eine Seite recht, die andere unrecht hat, zeigt etwa die von
J. P. Sartre edierte Aufsatzsammlung: Le conflit israélo-arabe (1967).



56 U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus

gelihmt, wo geistige und geschichtliche Gegensitze besonders hart

aufeinanderprallen.
£

Martin Bubers Kritik an Jesus von Nazareth hat uns auf die
enthusiastische Ethik aufmerksam gemacht, die den Menschen
iiberfordert und schliefllich in ethische Resignation umschligt.
Uberforderung und Resignation haben beide in der Geschichte des
christlichen Ethos gewaltet. Bubers Kritik weist die Problematik
der traditionellen christlichen Lehre von der Ergebung nach; sie
hebt in diesem Zusammenhang die zweideutigen Aspekte von Jesu
Todesbejahung hervor und lifit mittelbar die Auferweckung Jesu
als Rechtfertigung seines Sterbens erkennen. Sie signalisiert das
Verschwinden der Hoffnung auf die der noch unerlosten Welt
verheillene Zukunft. Das Verblassen der eschatologischen Hoffnung
folgt sowohl aus dem ethischen Enthusiasmus als auch aus einer
auf die Inkarnation oder das Kreuz Jesu konzentrierten Theologie.
In der Kritik des Zuriicktretens der Hoffnung und Zukunft ist
Bubers «urjiidische Religiositat» zugleich «ur-christlich»é!.

Nur im Ernstnehmen der Kritik Bubers an Jesus von Nazareth
kann das heute so empfohlene christlich-jiidische Gesprich zu
seinem Wesen, d.h. zu einer fruchtbaren Auseinandersetzung

kommen.
Ulrich Hedinger, Basel

81 Glaube an Jesus Christus ist konstitutiv Hoffnung auf Jesus als den
verheiBenen Christus (Apg. 3, 20f.); vgl. dazu U. Hedinger, Hoffnung zwi-
schen Kreuz und Reich (1968), 2BIII.



	Bubers Kritik an Jesus

