
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 1

Artikel: Bubers Kritik an Jesus

Autor: Hedinger, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878682

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bubers Kritik an Jesus

Wie mancher jüdische Denker macht Martin Buher einen großen
Unterschied zwischen dem Glauben und Wirken Jesu von Nazareth
einerseits und den dogmatisch-ethischen Vorstellungen des Christentums

andererseits. Dem Glauben und Wirken Jesu fühlt er sich
näher als den moralischen und religiösen Anschauungen des «syn-
kretistischen Christentum[s] des Abendlandes»1. Das «Urchristentum»

sollte «Ur-Judentum» heißen, denn es «hat mit dem Judentum
weit mehr als mit dem zu schaffen, was man heute als Christentum
bezeichnet»2. Buber stellt dabei die geschichtlich und
geistesgeschichtlich unwahrscheinliche These eines Zusammenhangs
zwischen Jesus von Nazareth und seiner Bewegung mit den «Rechabi-
ten» und «Essäern» auf. Überzeugender ist seine Einreihung des

Nazareners in den Kampf der «Religiosität der Tat» gegen «Zere-

monialgesetz» und «Erstarrung»3. Er stellt die ur-jüdische,
prophetisch-jesuanische Religiosität der «Unbedingtheit der Tat», bzw.
der «göttlichen Unbedingtheit» sowohl dem jüdischen Zeremonialis-
mus und Nomismus als auch dem christlichen Synkretismus
(Christentum ist für Buber per definitionem Synkretismus) gegenüber.

Verständnis und Lob der ur-jüdischen Bewegung Jesu werden
so implizit zur Kritik der jüdischen und der christlichen
Religionsgeschichte.

Wenn wir im folgenden die Kritik Martin Bubers an Jesus von
Nazareth skizzieren und beleuchten, darf seine Auffassung von der
Nähe Jesu zum Ur- Judentum (bzw. zu Bubers eigener
Religionsphilosophie) nie vergessen werden4. Die leider nur in Ansätzen
begegnende Kritik sei unter den drei Stichworten notiert: 1) Die
ungebrochene Gottesunmittelbarkeit Jesu und die ethische Über-

1 M. Buber, Der Jude und sein Judentum (abgek. Judentum, 1963), S. 38.
2 Buber, ebd. S. 37.
3 Ebd.
4 Seine These von der Nähe, ja Identität zwischen Jesus und dem

UrJudentum kulminiert etwa im Satz: «Was an den Anfängen des Christentums

nicht eklektisch, was daran schöpferisch war, das war ganz und gar
nichts anderes als Judentum», Judentum, S. 37. Ein erschöpfender
Vergleich von Bubers Religionsphilosophie mit dem Gottes- und
Menschenverständnis Jesu müßte natürlich die Nähe der Anthropologie Jesu und
Bubers kritisch untersuchen.



U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus 41

forderung des Menschen, 2) Die Gewaltlosigkeit und das Kreuz und
3) Die Lähmung der Hoffnung durch die Christologie. Die drei
Teilabschnitte enthalten auch Elemente einer Anti-kritik. Diese
möchte jedoch nicht als umfassende Widerlegung verstanden werden ;

sie möchte und kann nicht in undialogischen Ungeist vorgenommen
werden. Die Unterscheidung zwischen dem historischen Jesus und
dem Christusverständnis der verschiedenen jüdischen und
hellenistischen Schichten der neutestamentlichen Literatur ist im
Auge zu behalten; sie läßt sich aber nicht überall absolut
durchführen. Sonst würde der Raum eines Aufsatzes gesprengt, auch
darum, weil Buber sein Jesusverständnis nicht mit den
Einzelergebnissen der neutestamentlichen Wissenschaft konfrontiert.

1.

a) Buber schätzt Jesus, weil dieser Glauben Vertrauen nennt,
Vertrauen auf den «selbstverständlich» seienden Gott. Mit der
«Selbstverständlichkeit Gottes» will Buber kein pantheistisches
Lebensgefühl bezeichnen, sondern die Ferne der «altisraelitisch»
Glaubenden vom «christlichen Synkretismus» markieren, für den
die «absolute Unwahrnehmbarkeit alles Ewigen» charakteristisch
ist5. Die «Selbstverständlichkeit Gottes» spiegelt sich auch in
Jesu Leime von der «Einheit des wahrhaften Lebens», bzw. der
Einheit von Geist und Natur6. Die «Selbstverständlichkeit Gottes»

verträgt sich schlecht mit einer dualistischen Anthropologie, d. h.
einer Anthropologie des ewigen Gegensatzes von Natur und Geist.
Eine solche Anthropologie enthält, nach Buber, die Theologie des

Paulus7.

6 Buber, Zwei Glaubensweisen (1950), S. 22. Im Lichte dieser Ausführung
müßte einmal geprüft werden, ob der christlich-dogmatische Satz von der
Unsichtbarkeit Gottes (vielleicht gerade kombiniert mit einem «pan-theisti-
schen» Weltverständnis) für die Rede vom «Tode Gottes» verantwortlich ist,
die seit Hegel im abendländisch-christlichen Raum vermehrt zu hören ist.

6 Buber, Hinweise (1953), S. 61.
7 Ebd. Nach Buber hat Paulus seines Meisters Lehre von der Einheit des

wahrhaften Lebens «zersetzt». Gegen diesen Vorwurf muß der Ort der
paulinischen Anthropologie hervorgehoben werden, wie er etwa in Rom. 7,
23ff. begegnet: es ist der Ort der Hamartologie, des Nachweises vom
Auseinanderbrechen des Lebens extra Christum, extra gratiam Dei. Die pau-



42 U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus

Freilich, Jesus ist an dieser paulinischen «Zersetzung» der

Anthropologie und Ethik Jesu nicht unschuldig. Die Religiosität
des Paulus ist eben doch auch ein Resultat der geschichtlichen
Wirkung Jesu, genauer: derjenigen Wirkung Jesu, die ihn vom
Pharisäismus unterscheidet. Wir kommen damit auf die Kerngedanken

der für unser Thema wichtigen Aufsätze «Pharisäertum»
und «Bericht und Berichtigung», die Buher im Jahre 1925, bzw.
1926 schrieb. Buber gewahrt einen wichtigen Unterschied zwischen
den Pharisäern und Jesus - einen andern freilich als den, der von
der vulgär christlichen Polemik vorgebracht wird8. Die Gegnerschaft

Jesu zu den Pharisäern ist gleichsam für die pauliuische
Abweichung vom Ur-Judentum offen. Für Buber wird das

UrJudentum wesentlich durch die Pharisäer verkörpert9. Insofern
sich Jesus von ihnen unterscheidet, weicht auch er vom Ur-Judentum

ab.
Worin nun besteht der Abstand, die Gegnerschaft Jesu zu den

Pharisäern? Sie besteht darin, daß Jesus die «Weisung»10 der

Sinaioffenbarung nicht in die «lebendige Überlieferung» des Volkes

linische Anthropologie durchbricht aber die Grenzen der Hamartologie
(Rom. 7, 25). Die paulinische Hamartologie konnte freilich zur Dominanten
des Christentums werden, welches darauf die berechtigte jüdische Kritik
provozierte.

8 Den wirklichen Pharisäer trifft der Vorwurf der Heuchelei und des

Zeremonialismus nicht. Buber, Judentum, S. 225f. ; so aber auch schon
Paulus, Phil. 3, 6. Mark. 12, 28 weiß von einem Pharisäer, der Jesus im
Ernst befragt; bei Matth, und Luk. muß er das bereits aus versucherisch-
hinterlistiger Absicht tun (vgl. Judentum, S. 225). Vor allem jedoch hat
Matth. 23 der vulgären christlichen Polemik den Anlaß zur Identifizierung
der «Pharisäer» mit «Heuchlern» gegeben.

9 Für Buber sind die Pharisäer keineswegs mit der jüdischen Orthodoxie
identisch, welche den schöpferischen Prozeß der unablässigen, korrektiven
Erörterung der Überlieferung in den «Aggregatszustand der abgeschlossenen
Gültigkeit» versetzt hat. Die «gegenwärtige westliche Orthodoxie vollends
ist ein neosadduzäisches Gebilde, nur daß aus dem sadduzäischen Heiligtum
der Bibel ein das ganze talmudisch überlieferte Gesetz mitumfassendes
geworden ist» (Judentum, S. 227).

10 So interpretiert Buber den Begriff «Thora». Er widersetzt sich dem
paulinischen Nomosverständnis, das den «innem dynamischen und vitalen
Charakter» der «Thora» ausradiert und aus ihr eine «gräzisierende,
objektivierende» Größe gemacht habe (Zwei Glaubensweisen, S. 55). Als
«objektivierende» Größe ist zweifelsohne der paulinische Begriff to -fpäpaa
anzusehen; er bezeichnet das vom Menschen der Sünde pervertierte Gesetz.



U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus 43

hineinstellt und so die Abwandlung und Auslegung der ersteren im
«gelebten Augenblick» verunmöglichtn. In der Folge greift aber Buber

weniger den fehlenden Bezug zur Überlieferung inJesu Thoraver-
ständnis an als Jesu Vordringen in die «Urabsicht» Gottes. Während
die Sadduzäer (in ihrer Ablehnung der Tradition) nur bis zum « Sinai»

zurückgingen, will Jesus in die «Wolke überm Berg» dringen, aus
der die Stimme schallt, «in die Ur- unbedingtheit der Weisung, wie
sie war, ehe sie sich in der menschlichen Materie brach». Jesus «will
die Thora ,erfüllen', das heißt, er will ihre Urfülle aufrufen und
wirklich machen»12. Buber ist nun freilich der Meinung, daß die
Thora Gottes in ihrer Urfülle, bzw. Jesus in seinem Zurückgehen
auf sie, den Menschen in seinen Bedingtheiten versengen muß.
Die Pharisäer jedoch erbringen einen «heiligen Verzicht»13; dadurch
versengt ihre Auffassung der Thora des Menschen Tun und Sein
nicht. Der in die «Wolke» dringende Jesus handelt gerade anders
als Mose, der nach Ex. 34, 29ff. eine Hülle über das Antlitz gelegt
hatte, damit die Israeliten sich vor dem im Hören des Sinaigottes
strahlend gewordenen Antlitz nicht fürchten mußten14. Jesus

bringt durch sein Eindringen in die «Wolke», in die Majestät Gottes,
faktisch lähmende Angst über die Menschen. Buber macht Jesus
beinahe zur Gegenfigur des Christus, der nach 2. Kor. 3, 8 und
17 die Macht des «Dienstes des Geistes in Herrlichkeit und Freiheit»
ist. Wir treffen bei Buber nur eine schwache exegetische Begründung
der erwähnten Auffassung Jesu. Im Aufsatz «Bericht und
Berichtigung» verweist er auf Matth. 5, 17 f.15. Vermutlich wird er
neben andern Perikopen aus den Logien von Matth. 5-7 auch an
Jesu Infragestellung der pharisäischen Ehescheidungspraxis und
ihrer «mosaischen» Begründung gedacht haben16. Die nach Mark.

11 Judentum, S. 226. 12 Ebd.
13 Ebd., S. 233; vgl. Fortsetzung oben.
14 Vgl. dazu die midraschartige Auslegung von Ex. 34, 34 in 2. Kor. 3,

6 ff. In letzter Konsequenz scheint für Buber Jesus die Rolle zu spielen, die
für Paulus Mose spielt.

15 Judentum, S. 233; s. u.
16 Mark. 10, 2ff. R. Bultmann, Geschichte der synoptischen Tradition

(31957), S. 51, scheidet zwischen Rahmung und «Herrenwort» (V. 6-9). Er
zählt Mark. 10, 6-9 zu den «Herrenworten», die «eben einfach als ein
Element des paulinischen Materials der Gemeinde » vorhanden waren ; « von dem
man sich, wenn man darauf reflektierte, bewußt war, es vom Meister
empfangen zu haben, - natürlich mit einem inneren geschichtlichen Recht».



44 U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus

10, 6 im Munde Jesu begegnende Wendung (xttc> bc àpxôç Kxiaeujç

deutet auf einen Sachverhalt, der Bubers Begriff der «Urabsicht»
Gottes entspricht.

b) Es gilt, sich die Spannung bewußt zu machen, die zwischen
der skizzierten Kritik Bubers an Jesus und seiner positiven
Einschätzung der Religiosität der «göttlichen Unbedingtheit» besteht.
Gerade diese hatte doch Buber als urjüdisches Wesensmerkmal
herausgestellt, gerade ihretwegen hatte Buber das Urschristentum
bzw. Jesus als Exponenten des Ur-Judentums anerkannt17! Wo
aber die Differenz zwischen Jesus und den Pharisäern verhandelt
wird, scheint aber die Religiosität und Ethik der Pharisäer unter
die Herrschaft der menschlichen Bedingtheiten und geschichtlichen
Gegebenheiten zu rücken und damit vom Ur- Judentum abzurücken.
Es wäre jedoch voreilig, unter diesem Anschein Bubers
Jesusinterpretation des Selbstwiderspruches zu bezichtigen; eine solche

Bezichtigung hätte es sich erspart, auf sein Ringen um eine

Abgrenzung zwischen Jesus und den Pharisäern wirklich einzugehen.
Daß nach Bubers Intention die Pharisäer nicht vom Ur-Judentum
abrücken, ergibt der Vergleich der Begriffe «Unbedingtheit» und
«Ur- unbedingtheit». Der erstere kennzeichnet das Ur-Judentum,
einschließlich der Pharisäer, der letztere Jesus und seine Anhänger.
Die Pharisäer leiten Gottes Wesen und Willen keineswegs von den
menschlichen Fakten und Gegebenheiten ab. Sie erkennen jedoch,
daß sich Gottes Wille mit den schöpferischen Möglichkeiten der
menschlichen Situation verbindet, die zugleich noch die Möglichkeiten

der unerlösten Welt sind. Sie gestehen ein, daß der jetzt
gültige Wille Gottes (nicht in seinem Charakter als unbedingt
gebietender, aber gegenüber der Urfülle seines Wesens) ein
gebrochener ist. Von der Fülle seiner Weisung ist die noch nicht
erlöste Welt durch einen Abstand getrennt. Kein Mensch der noch
nicht erlösten Welt erkühne sich, diesen Abstand zu leugnen oder
zu überspringen! Jesus aber hat, indem er in Gottes «

Ur-unbedingtheit » eindrang, gerade dies getan.
Der Mensch Jesus stand unter der großen Erfahrung, die Thora

zu erfüllen. Durch seine eigene Erfahrung «emporgehoben»,
verheißt er in seiner Nachfolge das schlechthinnige Erfüllen der
Thora18. In diesem ethischen Enthusiasmus aber tritt er, nach

17 S. oben bei n. 3.
18 Judentum, S. 233. Buber verweist dabei auf Matth. 5, 17f. Der jüdische



U. Hedinger, Bubera Kritik an Jesus 45

Buber, Gott zu nahe. Er stellt seine Menschlichkeit und die
Menschlichkeit seiner Anhänger so sehr in die Sphäre Gottes, daß

er zugleich die Gottheit Gottes und die Geschöpflichkeit des

Menschen verletzt19. Buber bringt für Jesu Eindringen in die
Urfülle Gottes und seiner Weisung viel Verständnis auf; aber er
zieht solchem Überstieg in die unverhüllte Gottessphäre den

«heiligen Verzicht» der Phasiräer20 vor. Die Pharisäer sind sich
der Unerfüllbarkeit des Gebotes (etwa des Gebotes der Liebe zu
Gott und dem Nächsten) bewußt, aber sie lehren dennoch «die
Erfüllbarkeit im Soviel-ich-vermag jedes wirklichen Menschentags»21.

Wo dieser heilige Verzicht nicht erbracht wird, da schlägt
das hohe Bewußtsein der Erfüllbarkeit des Gebotes noch leicht in
Verzweiflung und Resignation um. Buber bemerkt bei Paulus die
«Verzweiflung an der erfahrenen Unerfüllbarkeit» und schließlich
die faktische «Auflösung» des Gebotes22. Wo hingegen der «heilige
Verzicht» auf das gottgleiche Erfüllen des Gebotes die Religiosität
und Ethik bestimmt, da wird der Mensch sowohl vor der
Verzweiflung als auch vor der Einklammerung des Gebotes bewahrt.

Religionswissenschafter J. Klausner hält den griechischen Text von Matth.
5, 17 für eine Fehlübersetzung aus dem Aramäischen, wo es ursprünglich
geheißen habe: «Und ich bin nicht gekommen zu erfüllen», Jesus von Nazareth

(1934), S. 54.
19 In diesem Zusammenhang muß auch Bubers Bemerkung beachtet

werden, wonach Jesus «der erste in der Reihe der Menschen ist», die «aus
der Verborgenheit der Gottesknechte, dem wirklichen ,Messiasgeheimnis'
tretend, in ihrer Seele und in ihrem Wort sich die Messianität zuerkannten»:
Die chassidische Botschaft (1952), S. 29. Das Eindringen Jesu in die «Ur-
unbedingtheit Gottes» entspricht seinem Heraustreten aus der Verborgenheit

der Gottesknechte. Im interessanten Aufsatz «Christus, Chassidismus,
Gnosis» bestreitet Buber, daß er Jesu Heraustreten aus der Verborgenheit
der Gottesknechte als Schuld erachte. Die von den Jüngern erteilte Antwort
- daß er der Christus sei - hält er wesentlich für das Selbstverständnis Jesu.
In der Folge dieser Antwort wird dann Jesus freilich zur «Bedrängung des
Endes» geführt, die Jesus in der «höchsten Unschuld» vollzog; Buber, Werke,
3 (1963), S. 957. Dennoch bewertet Buber das Bedrängen des Endes im
Ganzen als etwas Negatives; U. Hedinger, Theol. Zeitschr. 22 (1966),
S. 266ff.

20 Judentum, S. 233.
21 Ebd. In anderm Zusammenhang erhält das (relative) Erfüllen des

Gebotes noch eine positivere Wertung, nämlich die Wertung als «bescheidenes

Umgehen» mit Gott: Buber, Gottesfinsternis (1953), S. 142.
22 Judentum, S. 233.



46 U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus

Weil Jesus sich nicht darum kümmerte, daß der Mensch «nicht
im Urreinen wird atmen können», darum hat ihn nie die Ahnung
betroffen, daß seine Lehre schließlich eine «Kluft zwischen
gemeintem und gelebtem Leben» aufreißen wird23.

Daß Jesus die lebendige, aus dem Geist und Herzen stammende
Tat betont, das macht ihn zur hervorragenden Gestalt der
urjüdischen Religiosität. Indem er aber in die Urfülle der Thora
eindringt und die ungebrochene Erfüllung derselben lehrt und
verheißt, tritt er der Souveränität und Einzigkeit Gottes sowie der
Geschöpflichkeit des Menschen (insbesondere des Menschen der
unerlösten Welt) zu nahe. Er wird so verantwortlich für das
Verschwinden der Zukunftsausgerichtetheit des Glaubens24 (bzw. des

Wissens um die Unerlöstheit der Schöpfung) und für die faktische
Ausklammerung des Gebotes aus dem geschichtlichen Leben.
Beides waren Faktoren und Exponenten der Entwicklung der
Bewegung Jesu zum synkretistischen Christentum.

c) Da hier nicht der Ort ist, auf Bubers Interpretation der
paulinischen Ethik einzugehen, reflektieren wir jetzt auf über
Verständnis der Religiosität Jesu. Buber faßt Jesus als einen ethischen
Enthusiasten auf, der trotz seiner Größe und Reinheit fatale
Versprechungen aufgestellt hat, die den Menschen faktisch einfach zu
Überforderungen ausschlugen. Von den neutestamentlichen Texten
her muß diese Auffassung eine Verzeichnung genannt werden. Ist
die Historizität des «Heilandsrufes» von Matth. 11, 29 auch
umstritten, so steht die Echtheit der Überlieferungen nicht in Frage,
wonach Jesus sich zu den Mühseligen und Belasteten gestellt hat.
Wäre Jesus einfach ein ethischer Enthusiast gewesen, so hätte er
in Matth. 11, 19 nicht téXujvûiv qptXoç Kai dfiapTcuXüijv genannt
werden können. Seine Solidarität mit den Beladenen war nicht
bloß pädagogischer Art. Das bezeugt auch noch Apg. 15, 10f.,
wenn der Satz, der die Mission unter den Hellenisten rechtfertigt,
auch eher als Ausdruck eines vulgären Paulinismus zu werten ist.
Auf den unbedingten Liebes- und Vergebungszuspruch, den Jesu
Verhalten implizierte25, geht Buber m.W. nirgends ein. Gewiß,

23 Judentum, S. 226.
24 S. Abschnitt 3.
25 Nach E. Fuchs lag der Grund zur Kreuzigung Jesu darin, daß er

«Gottes Willen kurzerhand als einen gnädigen Willen im eigenen Verhalten»
geltend machte. Zur Frage nach dem historischen Jesus (1960), S. 155.



U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus 47

Jesus hat zugleich gebieterisch und streng in die Nachfolge und
in die Ausrichtung auf die kommende Gottesherrschaft gerufen.
Man muß mit H. Braun zugleich von der «Radikalisierung der
Gnade» und von der «Radikalisierung der Tora» durch Jesus

sprechen26. Wie verhalten sich diese beiden Aspekte des Wirkens
Jesu zueinander? Es wäre einseitig, dieses Verhältnis lediglich als

Dialektik von Gesetz und Gnade zu bestimmen27: das verschärfte
Gebot rufe einer gesteigerten Bereitschaft für die Gnade28. Dann
würde ja die Gnade den fordernden Anspruchscharakter des

Wortes Jesu aufheben. Vielmehr hat der Zuspruch der Liebe, der

von Jesu Wort und Liebe ausgeht, selber strengen Anspruchscharakter.

Der Empfänger der Barmherzigkeit muß selber
barmherzig werden; wer weiß, daß Jesu Botschaft Leben verheißt und
bringt und darum größer ist als die Sicherheiten des religiösen und
ökonomischen Besitzes, der soll sich nicht sträuben, auf Jesu

Zumutung hin das Besorgen und Besitzen seiner Güter
fahrenzulassen29. Jesu Verhalten und Verkündigen der Liebe fordert
zum Mut der Liebe heraus und ist insofern die Zumutung der
Liebe; diese fällt mit dem Wesen - und nicht bloß mit einer
gebrochenen Form der Thora zusammen.

d) Ereilich, Bubers Kritik an Jesus schärft die Augen für die
negativen Folgen, die der schon in der Frühzeit des Christentums
waltende Enthusiasmus gezeitigt hat. Der Enthusiasmus, der in
palästinensischen und hellenistischen Varianten30 auftrat, verband
sich bald mit nomistischer, bald mit antinomistischer Religiosität.
Mittelbar hat er die Geschichte der Verzweiflung am Gebot, aber

26 H. Braun, Gesammelte Studien zum Neuen Testament und seiner
Umwelt (1962), S. 248.

27 Gibt etwa Mark. 10, 25-27 ein Recht her zu solcher Deutung? Mark. 10,
25-27 besteht aus dem bekannten Wort vom Nadelöhr, einem Drohwort
gegen die Reichen - Bultmann (A. 16, S. 110), gesteht diesem die
Wahrscheinlichkeit der Echtheit zu - im Betroffensein der Jünger, die erkennen,
daß Jesu Drohung jeden Menschen trifft, und schließlich im Verweis Jesu
auf die Möglichkeit Gottes. Sicher gibt aber Mark. 10, 25-27 kein Recht,
den Zuspruch und Anspruch Jesu lediglich im Sinne der erwähnten Dialektik
zu verstehen.

28 Matth. 18, 33.
29 Mark. 10, 17. 21.
30 Der Enthusiasmus, der nach 2. Tim. 2, 18 das Schon-Geschehensein

der Auferstehimg lehrte, ist eine palästinensisch-hellenistische Mischform.



48 U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus

auch die Geschichte der Domestizierung des Gebotes zu bürgerlichem

Wohlverhaltenverursacht. Er istgeistesgeschichtlich auch eine
Ursache der « doppelten Moral », der (katholis chen) Ethik, die zwischen
Geboten und «Ratschlägen» des Evangeliums (welche der mona-
stisch lebende Mensch als Gebote beachtet) unterschied. Letztlich
ist er aber auch eine Ursache der «doppelten Moral», die zum
Kennzeichen vor allem der protestantischen Religiosität wurde.
Die «doppelte Moral» stellte hier nur den Einzelnen oder die Ideine
Gemeinschaft, nicht aber die Gesellschaft unter die Verbindlichkeit
des Gebotes Jesu; sie konnte sich hier auch auf die Gesinnung
konzentrieren und das Gebot von der Ebene der konkreten
geschichtlichen Tat verdrängen. Gerade der jüdische Denker hat
wahrhaftig das Recht, die Radikalisierungen und Domestizierungen
(in) der Geschichte des christlichen Glaubens und Tuns kritisch zu
durchleuchten, ja bis zum Auftreten und Wirken Jesu hin zu
durchleuchten. Der Christ hat allerdings allen Grund, das ebenso

kritisch zu tun wie der Jude. Weil der Christ Jesus Christus als

Befreiung von der Macht des radikalen Enthusiasmus und der
domestizierten Moral bekennt, weil er also keinen Anlaß hat, die

Zweideutigkeiten der christlichen Religiosität und Ethik schon in
Jesus zu begründen, darum muß er die Kritik sogar noch stärker
betreiben. Die Erage indessen legt sich nahe, ob Jesu Wirken nicht
auch zu den geistesgeschichtlichen Bewegungen gehöre, die sich
durch Motive durchsetzen, die ihrem Kern geradezu entgegengesetzt

sind31. Diese Erage impliziert eine harte Anfechtung des

Glaubens an Christus. Olfenbar wurde der Name Jesus Christus
mißbraucht sowohl für den Radikalismus und Enthusiasmus - der
sich über die Bedingtheiten und Gegebenheiten der Geschichte

hinwegsetzt - als auch für die domestizierte Moral - die die
Gegebenheiten, wenn sie nur den Anschein von Ruhe und Ordnung
erwecken, religiös verklärt. Muß in dieser Tatsache etwa Jesu
Kreuz wahrgenommen werden - das Kreuz jetzt nicht als wunderbares

Glaubensparadox, sondern als Ende und Scheitern der
Sendung Jesu verstanden?

31 Vgl. D. Bonhoeffers Feststellung und Reflexion der Diskrepanz
zwischen Intention und Folge von Luthers Reformation, Widerstand und
Ergebung (1956), S. 70.



U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus 49

2.

a) In einem 1939 an Gandhi gerichteten Brief32 begegnet eine
interessante Kritik Bribers an Jesn Stellung gegenüber dem Übel,

gegenüber Jesu Einwilligung in Verurteilung und Kreuzigung.
Leider kritisiert Buber nur andeutend. Er schreibt: «Ich möchte
Ihnen nicht verschweigen, daß ich zwar nicht unter den Kreuzigern
Jesu, aber auch nicht unter seinen Anhängern gewesen wäre. Denn
ich kann mir nicht verbieten lassen, dem Übel zu widerstreben,
wo ich sehe, daß es daran ist, das Gute zu vernichten. Ich muß,
wie dem Übel in mir, so dem Übel in der Welt widerstreben.»33

Expressis verbis trifft hier nur die Anhänger Jesu Kritik ; doch ist
der Grundsatz der Widerstandslosigkeit gegen das Übel vom
Verhalten Jesu selbst nicht zu trennen. Für Buber liegt das Problem
«Jesus und das Kreuz», undifferenziert gesprochen, in der Mitte
zwischen der vor allem in den paulmischen und johanneischen
Schriften begegnenden Theologie und der Christologie E. Blochs -
in der Mitte also zwischen der Interpretation, die das Kreuz
zugleich als in Jesu Willen liegend und als Heilsereignis auffaßt,
und derjenigen, die das Kreuz als Katastrophe und durchaus nicht
in Jesu Willen liegend erachtet34. Buber versteht das Kreuz nicht

32 Buber, Judentum, S. 629ff. Der Brief wirbt um Gandhis Verständnis
für die Juden, insbesondere für ihre Niederlassungsbestrebungen in Palästina.

33 Ebd., S. 642. Buber verwendet hier faktisch einen andern Begriff von
«Übel» als dort, wo er Jesu Wort: «Widerstrebet nicht dem Übel» (Matth. 5,

39) interpretiert: «Widerstrebet dem Übel, indem ihr das Gute tut, schlaget
nicht auf das Reich des Übels los, sondern tut euch alsbald zum Reich des

Guten zusammen — dann wird die Zeit kommen, wo das Übel euch nicht
mehr zu widerstreben vermag, nicht weil ihr es besiegt, sondern weil ihr es

erlöst habt», Judentum, S. 102. Hier ist «Übel» nicht das schlechthin
Gewalttätige und Unterdrückende (wie im Brief an Gandhi), sondern so etwas
wie Trieb oder Elementarkraft (zu diesen Begriffen vgl. Judentum, S. 34
und 574), der unter die Vorherrschaft einer destruktiven Tendenz geraten
ist. Jesu Umgang mit den Menschen hat gewiß auch die im Sinne Bubers
verstandene Erlösung des Übels in sich geschlossen. Zugleich jedoch muß
die für das neutestamentliche Jesusverständnis zentrale Bitte: «Erlöse uns
von dem Bösen» (Matth. 6, 13) erinnert bleiben. Jesu Wirken ist also nicht
bloß unter dem Gesichtspunkt der therapeutischen Erlösung des Übels,
sondern auch und vor allem auch unter demjenigen der Verheißung der
eschatologischen Erlösung vom Übel zu verstehen.

34 S. E. Bloch, Das Prinzip Hoffnung (1959), S. 1489.

4



50 U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus

als Heilsereignis, aber das Kreuz scheint ihm doch in Jesu Willen
gelegen zu haben. Aber gerade das lehnt er ab, den Willen zum
Kreuz, die Ergebung in die Überwältigung des Guten durch das
Übel. Der Widerstand gegen das Übel ist geboten, ja zuweilen ist
sogar der Widerstand durch Gewalt geboten: «Ich will die Gewalt
nicht. Aber wenn ich nicht anders als durch sie verhindern kann,
daß das Übel das Gute vernichtet, werde ich hoffentlich Gewalt
üben und mich in Gottes Hände geben.»35 Hätte Jesus sich also
doch auf irdische oder überirdische Waffen stützen sollen, um
seiner Verhaftung und Verurteilung zu entgehen?36 Buber führt
nahe an diese Frage heran, auch wenn er sie weder stellt noch
bejaht. Nehmen wir die angedeuteten Gedanken der zitierten Brief-
stelle auf und führen wir sie weiter zu einer radikalen Kritik des

Verhaltens Jesu gegenüber seinem nahenden Ende Hat Jesus nicht
in passivem Quietismus das Übel und die Gewalt auf sich zukommen
lassen?37 Hat er am Ende darum auf Widerstand verzichtet, weil
er reine Hände bewahren, weil er keine Schuld auf sich laden wollte
Dann wäre Jesu Wort an Petrus: «Stecke dein Schwert in die
Scheide!»38 auf seine Weise (natürlich auf höherer Ebene, weil doch
ein Märtyrer einem vorsichtigen politischen Machthaber überlegen
ist) eine Analogie zum Händewaschen des Pilatus39. Hat Jesus
nicht selber Anlaß dazu gegeben, daß er zu so etwas wie zu einer
Chiffer des Verharrens in Unschuld und passiver Vorsehungsgläubigkeit

geworden ist? Hätte Jesus das nicht tun sollen, was
zur Zeit des zweiten Weltkrieges viele (charakteristischerweise
viele Nichtchristen!) taten, die die Unmenschlichkeit bekämpften
und so ihre Unschuld preisgaben? Hat Jesus, noch radikaler
gefragt, durch seine Ergebung in Verurteilung und Tod nicht einen
Prozeß eröffnet, den man als Apotheose des Todes und des Nichtigen
bezeichnen muß? Hat er nicht die Verwechslung des Schöpfers
und Erlösers mit den Mächten gefördert, die den Zuspruch und
Anspruch der Liebe ersticken? Ist Jesus zumindest nicht in die
Nähe jener Sphäre gerückt, wo der die Opferung Isaaks heischende

35 Buber, Judentum, S. 642.
36 Luk. 22, 49 und Matth. 26, 53.
37 Von der These A. Schweitzers, Von Reimarus zu Wrede (1906), S. 386ff.,

wonach Jesus sein Ende provoziert habe, sehen wir hier ab.
38 Matth. 26, 52.
39 Matth. 27, 24.



U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus 51

Gott Abrahams von dem das Sohnsopfer heischenden Moloch kaum
noch zn unterscheiden war - in die Nähe jener Sphäre also, die
durch die Propheten und ihrer Forderung «bescheidener» Gottesfurcht

und «bescheidenen» Gottesdienstes verschlossen worden
war?40 Ist der vor seinem Ende stehende Jesus darum nicht
mitverantwortlich geworden für ein Christentum, das so lange dem
Übel nicht widerstrebt hat, bis es erfahren mußte, daß es keines
Widerstandes mehr mächtig war gegen die rasenden Exzesse der
Imperatoren ?41

b) Nicht nur die christliche Pietät, sondern auch die christliche
Theologie wird diese Fragen, die die Kritik Bubers radikal zu Ende
zu denken versuchten, als Blasphemien empfinden. Man kann
ihnen entgegenhalten, daß Jesus nicht in naiver Vorsehungsgläubigkeit

und in fatalistischer Ergebung in den Tod geschritten sei ;

man kann in diesem Zusammenhang etwa auf den Anfang seines
Gebetes in Gethsemane verweisen: «Abba, Vater, alles ist dir
möglich, laß diesen Kelch an mir vorübergehen!» (Mark. 14, 36;
AbSchwächungen bei Matth, und Luk.). Gegen den Vorwurf, daß
Jesus keine Schuld auf sich laden wollte, kann man mit Recht
einwenden, daß er in seiner Solidarität mit Zöllnern und Sündern42
Schuld auf sich lud und gerade um solcher Solidarität willen
gekreuzigt wurde43. Schließlich muß man auch bedenken, daß die
Einzelheiten seiner Verhaftung und Verurteilung in historisches
Dunkel getaucht sind, daß es also, m. a. W., außerordentlich
problematisch wäre, eine Christologie vor allem auf die Einzelüberlieferungen

der synoptischen und johanneischen Passionsgeschichte
zu gründen.

c) Jesu Hinnahme seines Todes wird freilich von den verschiedensten

neutestamentlichen Schichten und Schriften vorausgesetzt.
Es läßt sich nun nicht sagen, daß diese Hinnahme schon als solche,
ungebrochen und eindeutig, als opus Dei, bzw. als passio Dei
aufzufassen sei. Nicht nur sein Leben, sondern auch sein Sterben nimmt
teil an den Bedingtheiten und Zweideutigkeiten der menschlichen
Situation. Es geht darum nicht an, sein Sterben als reine mani-
festatio Dei aufzufassen oder es geradezu als Aufhebung der Be-

40 Buber, Gottesfinsternis (A. 21), S. 142.
41 Buber, Judentum, S. 104.
42 Mark. 2, 16; Matth. 11, 19.
43 Anm. 26.



52 U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus

grenztheit seines Lebens zu preisen44. Die (wenn auch legendären)
Berichte über Jesu Einstellung zu seinem bevorstehenden Ende
sind vor einer Interpretation im Sinne des religiös-heroischen
Quietismus (der die Differenz zwischen dem Leben schaffenden
Gott und den Gottheiten des Schicksals aufhebt45) mindestens
nicht geschützt und müssen so als Reflex der Bedingtheit auch
seines Sterbens verstanden werden.

Jesu Tod ist aber nach den neutestamentlichen Schriften
gerechtfertigt und so von den Zweideutigkeiten und Begrenztheiten
des menschlichen Todes, insbesondere auch des Märtyrertodes,
losgesprochen und gelöst worden. Gott hat Jesus vom Tode
auferweckt. Gott, sein Wort und Licht, ist nicht nur der Grund des

Lebens und der Sendung Jesu, sondern erweist sich auch als

Befreiung Jesu von der Macht und Zweideutigkeit des Todes. So

wurde sein Leben und sein Sterben zu der vom Vater empfangenen
Herrlichkeit (Doxa), die gleicherweise Macht der Gnade und Wahrheit

46 und damit die Macht des ewigen Lebens ist47. Buber bekennt
sich allerdings nicht zur Rechtfertigung des Menschen Jesus, bzw.

zum Liebeserweis Gottes an Jesus, die beide «Auferweckung von
den Toten» heißen48. Der Christ tut es, weil er an die Antwort
Gottes auf die Liebe Jesu und an die Fortsetzung der Liebe Jesu
durch Gott glaubt.

d) Weil Gott Jesus von den Toten auferweckt hat, darum drückt
die im lukanischen Sondergut berichtete Kreuzesbitte Jesu «Vater,
vergib ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun»49 nicht einfach die

44 Diese Tendenz ist typisch für die Christologie R. Tillichs, Systematische

Christologie, 1 (1956), S. 160f. Sie wird teilweise korrigiert durch die
im Hinblick auf Jesu Kreuzestod aufgestellte These, daß der, der sich für die
Wahrheit töten läßt, tragisch für die Schuld derer verantwortlich ist, die
ihn töten: Systematische Theologie, 2 (1958), S. 144.

45 Das synoptische Gethsemanegebet Jesu (Mark. 14, 36) scheint einem
quietistischen Verständnis insofern offen zu sein, als es die anfängliche Bitte
um Abwendung des drohenden Endes lediglich der menschlichen Angst
konzediert und sie so nicht auf die Ebene stellt, wo wirklich um die
Unterscheidung zwischen Gott und Moloch gerungen wird.

46 Joh. 1, 1. 5. 14.
47 Joh. 3, 16.
48 (Der junge) Buber würdigt in der Betrachtung des Isenheimer Altars

die Auferstehung Christi als «allfarbene Einheit», als Vereinigung der
gegensätzlichen Farben: Hinweise (1953), S. 28; B. Casper, Das dialogische
Denken (1967), S. 42 49 Luk. 23, 34.



U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus 53

Tugend der Hochherzigkeit aus. Die Liebe verabschiedet sich nicht
in einem hochherzigen Tugendakt von den Menschen, die sich ihr
widersetzen, sondern sie vollzieht die Krisis. Das heißt, sie vollzieht
die radikale und kreatorische Scheidung zwischen dem Menschen
als unbedingt geliebtem Geschöpf Gottes und dem Menschen als

Sünder, der der Liebe entfremdet ist und die Liebe verdreht.
Diese Krisis und Schöpfung läßt sich nicht als - ohnehin
problematische50 Unterscheidung zwischen Person und Tat ausgeben.
Sie trennt den Menschen von seinem Zerrbild, das faktisch über
seine Existenz und Geschichte Macht gewann, und schafft so den

ganzen Menschen, den Menschen des göttlichen Wohlgefallens. Das
im Licht der Auferweckungstat Gottes stehende Kreuz Jesu wird
so mitsamt seinem Lehen zum Grund der Krisis des Sünders und
der Erschaffung des ganzen und unbedingt geliebten Menschen.

3.

In einem 1930 gehaltenen Vortrag vor vier deutschen
Judenmissionsgesellschaften stellt Buber die These auf, daß der christliche
Glaube an die Einung des Menschen mit Gott (der schon für Jesus
nachzuweisen ist)51 die Orientierung und die Hoffnung auf die
Zukunft lähme: «Eben das aber, daß wir nicht vermeinen, uns
ihm einen zu können, befähigt uns, so inbrünstig danach zu
verlangen, ,daß die Welt in der Königsherrschaft des Gewaltigen
zurechtgebracht werde'.»52 Als Kritik des genuin christlichen Glaubens
oder gar des Glaubens Jesu, der ganz auf die Zukunft der Gottes-
herrschaft ausrichtete, kann man diesen Satz nicht annehmen.
Er weist aber darauf hin, daß im Christentum Mystik und
Individualismus den Menschen der verheißenen Zukunft des Gottesreiches

verschlossen haben63. Der christliche Glaube ist im Hinblick

50 Vgl. Buber über seine Anthropologie in Judentum, S. 136: «Dem
Menschenbild, dem wir zustreben, sind... die Persönlichkeit und ihre Tat
eins und unteilbar. »

61 Anm. 18. 12.
62 Buber, Judentum, S. 210.
63 Vgl. etwa J. G. Fichtes Angriff auf diejenigen, die nicht ahnen, «daß

jeder, der nur will, auf der Stelle selig» sein könne (nach E. Staehelin, Das
Reich Gottes in der Verkündigung Jesu Christi, 1963, S. 289).



54 U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus

auf die Einung Gottes mit dem Menschen Jesus (und nicht der
Einung des Menschen mit Gott!) Hoffnung darauf, daß Gott alles
Seiende in die Entsprechung zur Liebe Jesu Christi und zu seiner
Liehe zu Jesus bringen wird54.

Eine nur auf die Inkarnation und das Kreuz konzentrierte
Theologie freilich führt zur Aufgabe des harrenden und tätigen
Ausseins auf die Zukunft. Diese Theologie gibt die Menschwerdung
Gottes, bzw. die im Kreuz und in der Auferweckung Jesu geschehene
Krisis und Versöhnung als Eschaton, als unüberholbares Heil, als

Erlösung aus. Bubers Charakterisierung des jüdischen Glaubens ist
insofern berechtigt, als sie auf das Abrücken des christlichen
Glaubens von der Zukunftsbezogenheit zielt65: «Uns ist nicht an
einem Punkt der Geschichte ein Heiland erschienen, daß eine neue,
erlöste mit ihm begänne. Da nichts Gekommenes uns beruhigt hat,
sind wir ganz ausgerichtet auf das Kommen des Kommenden.»56
Der Begriff «Erscheinung des Heilandes» verlangt eine Differenzierung:

nämlich zwischen dem, was das Kommen Jesu erbracht
hat und erbringt, und dem, was es erst verheißen hat. Das Leben,
Sterben und Auferwecktwerden Jesu Christi hat die Versöhnung
des sündigen Menschen mit Gott vollzogen, indem es den Menschen

zum Empfänger und Partner der Liebe Gottes erklärt. Buber weiß
freilich nichts von einer geschehenen Versöhnung; Versöhnung -
übrigens die Versöhnung aller Menschen - koinzidiert bei ihm mit
der Erlösung67. Der christliche Glaube bekennt, daß Gott in Jesus
unüberholbar gehandelt hat; er unterscheidet sich in diesem

54 1. Kor. 15, 28. Gerade auch für Paulus ist der Glaube konstitutiv
hoffende Zuwendung zur Zukunft.

55 Selbst bei christlichen Theologen, die an sich an der («futurischen»)
Eschatologie und so an der Differenz zwischen Eschatologie einerseits und
Soteriologie sowie Ekklesiologie andererseits festhalten, verblaßt die
urchristliche Zukunftsbezogenheit des Glaubens. Auf römisch-katholischer
Seite statuiert J. Daniélou, Das Geheimnis des Kommens des Herrn (1951),
S. 35, daß «das Vergangene größer ist als das Kommende». Der evangelische
Theologe O. Cullmann bestimmt als spezifischen Unterschied zwischen
christlichem und jüdischem Glauben: «Die Eschatologie ist nicht beseitigt,
wohl aber entthront, und das gilt zugleich in chronologischer und sachlicher
Hinsicht»: Christus und die Zeit (1946), S. 122.

56 Buber, Judentum, S. 210; vgl. auch S. 211.
57 Ebd., S. 207. Vgl. jedoch Werke, 3 (A. 19), S. 955, wo Buber im

Zusammenhang des « Mysteriendrama[s] von göttlichem Sterben und
Auferstehen» Gott erwähnt, der den Völkern Sühne gewährte.



U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus 55

Bekenntnis vom jüdischen Glauben. Der christliche Glaube sagt
aber nicht aus, daß Gott in Jesus von Nazareth, in seinem Leben
und Sterben schon das unüberholbar Letzte, das Reich der
Erlösung vom Tode und der ihn kennzeichnenden Gegensätze in
Geschichte und Geist aufgerichtet habe. In der Kritik dieser
enthusiastisch-doketischen Behauptung fällt der christliche Glaube
mit dem jüdischen zusammen. Jesus hat die Erlösung also erst
verheißen, die Erlösung, die alles Seiende in die Macht der Liebe
Gottes rücken und damit die Liebe Gottes allem Seienden evident
machen wird.

Wo bereits die Versöhnung, die Proklamierung der unbedingten
Liebe Gottes, als Erlösung, als universale Verwirklichung der Liebe
ausgegeben wird, da müssen die Gegensätze in Geschichte und
Geist geleugnet oder eo ispo als satanisch, als Mächte eines von der
Erlösung a radice ausgeschlossenen Weltbereiches deklariert werden.
Weil der christliche Glaube die Differenz zwischen Versöhnung und
Erlösung festhält, darum muß er sich nicht als Aufhebung der
Dramatik geistiger Gegensätze ausgeben. Bubers Charakterisierung
des christlichen Glaubens ist darum nur für sein enthusiastisch-
doketisches Zerrbild einschlägig: Weil «Offenbarung»58 und
«Erlösung» zusammenfallen, gibt es zwei Welten, «die erlöste, in der
kein Gegensatz und Widerspruch, also keine Dramatik mehr
besteht», und die unerlöste Welt, «die Welt hinter Gottes Rücken, die
aus nichts als Gegensatz und Widerspruch besteht»59. Es ist
wichtig, daß der Christ im geschichtlichen und geistigen Bereich
die Gegensätze anerkennt, die das Noch-nicht-Erlöstsein der Welt
markieren. Sollte er diese leugnen oder als schlechthin satanisch
bezeichnen, dann würde sein Suchen nach relativen Vermittlungen
und Lösungen für Probleme (wie etwa für den Nahostkonflikt)60

58 Dem Zusammenhang nach ist die Ersetzung dieses Begriffes durch
denjenigen der «Versöhnung» legitim; nicht von ungefähr tritt jedoch dieser
bei Buber in den Hintergrund (s. Anm. 57).

59 Buber, Judentum, 8. 750. Mit der Anerkennung der harten, aber
nicht teuflischen Gegensätze im Bereich des Geistes hängt auch Bubers
Klage über die «Ideenlosigkeit unserer inneren Kämpfe» zusammen (s.
Judentum, S. 469).

60 Daß im Konflikt zwischen Israel und der arabischen Welt harte Gegensätze

geschichtlicher und geistiger Art aufeinanderprallen - daß hier also
nicht einfach eine Seite recht, die andere unrecht hat, zeigt etwa die von
J. P. Sartre edierte Aufsatzsammlung : Le conflit israélo-arabe (1967).



56 U. Hedinger, Bubers Kritik an Jesus

gelähmt, wo geistige und geschichtliche Gegensätze besonders hart
aufeinanderprallen.

*

Martin Bubers Kritik an Jesus von Nazareth hat uns auf die
enthusiastische Ethik aufmerksam gemacht, die den Menschen
überfordert und schließlich in ethische Resignation umschlägt.
Uberforderung und Resignation haben beide in der Geschichte des

christlichen Ethos gewaltet. Bubers Kritik weist die Problematik
der traditionellen christlichen Lehre von der Ergebung nach; sie

hebt in diesem Zusammenhang die zweideutigen Aspekte von Jesu
Todesbejahung hervor und läßt mittelbar die Auferweckung Jesu
als Rechtfertigung seines Sterbens erkennen. Sie signalisiert das
Verschwinden der Hoffnung auf die der noch unerlösten Welt
verheißene Zukunft. Das Verblassen der eschatologischen Hoffnung
folgt sowohl aus dem ethischen Enthusiasmus als auch aus einer
auf die Inkarnation oder das Kreuz Jesu konzentrierten Theologie.
In der Kritik des Zurücktretens der Hoffnung und Zukunft ist
Bubers «urjüdische Religiosität» zugleich «ur-christlich»61.

Nur im Ernstnehmen der Kritik Bubers an Jesus von Nazareth
kann das heute so empfohlene christlich-jüdische Gespräch zu
seinem Wesen, d. h. zu einer fruchtbaren Auseinandersetzung
kommen.

Ulrich Hedinger, Basel

61 Glaube an Jesus Christus ist konstitutiv Hoffnung auf Jesus als den
verheißenen Christus (Apg. 3, 20f.); vgl. dazu U. Hedinger, Hoffnung
zwischen Kreuz und Reich (1968), 2BIII.


	Bubers Kritik an Jesus

