Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 1

Artikel: Uberlieferung und Kirchlichkeit : Leitlinien fur die Bibelwissenschaft in
der Russischen Orthodoxen Kirche heute

Autor: Richter, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878681

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878681
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uberlieferung und Kirchlichkeit

Leitlinien fir die Bibelunssenschaft in der
Russischen Orthodoxen Kirche heute

Wer nur ein wenig mit der Theologie der Orthodoxie bekannt ist,
den muten die Begriffe Uberlieferung und Kirchlichkeit wie eine
Selbstverstandlichkeit an; ihre Berechtigung wird in jeder ortho-
doxen Dogmatik begriindet. Hier soll ihrer Verwirklichung in der
Bibelwissenschaft in Form eines Berichtes nachgegangen werden.
Wichtiger als die Feststellung kontroverser Meinungen ist dabei die
Frage nach dem Grund der russischen Auffassungen. 1hr kann nur
im Zusammenhang der ganzen Bibelwissenschaft nachgegangen
werden. Bedingt durch die gefiihrten Auseinandersetzungen nehmen
die Fragen der Textkritik einen groBeren Raum in Anspruch, ob-
wohl man den Schwerpunkt in der Exegese erwarten sollte. Wir be-
schrinken uns auf die letzten zwei Jahrzehnte; sie sollen mit dem
«Heute» umschrieben sein. Die zweite Beschrinkung des Themas
deutet auf eine besondere Stellung der Russischen Orthodoxen Kir-
che innerhalb der Orthodoxie.

1.

Das Recht zur Unterscheidung gibt uns die Auseinandersetzung
um Kanon und Textlritik. Was von russischer Seite dazu vorge-
bracht wird, kann heute weithin nicht als allgemeine orthodoxe An-
schauung angesehen werden.

Das gilt insbesondere von der Frontstellung der russischen Theologen!
gegen den Nestle-Text, von der iiber die innerorthodoxen Meinungsver-
schiedenheiten hinaus das ékumenische theologische Gesprich beriihrt wird.
Im Jahre 1952 gab die Russische Bibelgesellschaft in Washington eine Bibel
in russischer Sprache heraus. Im folgenden Jahr begann die Britische und
Ausléndische Bibelgesellschaft mit dem Druck eines N.T. in russischer Spra-
che, dessen beide erste Evangelien der Rektor des St.-Sergej-Instituts in
Paris, Bischof Kassian, bearbeitet hatte. Beide Editionen stiel3en bei russi-
schen Theologen auf harte Kritik und riefen ausfuhrliche Stellungnahmen
hervor. Zeigte die Washingtoner Bibel in ihrer inneren Ordnung nichtortho-
doxe Einfliisse, so warf die Pariser Ausgabe textkritische Fragen auf. Zwar

1 Der Ausdruck «russische Theologen» ist in dieser Arbeit allein auf die
Russische Orthodoxe Kirche zu beziehen, nicht dagegen auf die Theologen der
russischen Emigration in Paris oder Amerika.



G. Richter, Uberlieferung und Kirchlichkeit 17

sagte ihr Vorwort, daB die russische Ubersetzung der Synodalausgabe von
1862 im wesentlichen unangetastet bleibe, aber Bischof Kassian hatte als
Grundtext die Nestle-Ausgabe von 1949 gewihlt. In dem ganzen Zusammen-
hang wurde dann von russischer Seite auch die 21. Ausgabe des Nestle von
1952 einer eingehenden Uberpriifung unterzogen 2.

a) Uber den Umfang des N.T. kann es keine Meinungsverschie-
denheiten geben. So stehen zunéchst die Fragen nach Umfang und
Textgestalt des Alten Testaments im Vordergrund.

Leitgedanke fiir die Beantwortung ist die alte Uberlieferung der
Russischen Orthodoxen Kirche. Die russischen Theologen legen dem
A.T. die LXX zugrunde: nach ihr war die altslawische Ubersetzung
gefertigt, auf der wiederum die russische Bibelausgabe des Hl. Synod
beruhte. Demzufolge wird daran festgehalten, dall nicht nur alle
Biicher der LXX samt ihren Zusitzen zu einigen kanonischen

? An der Pariser Ausgabe arbeitete seit 1951 eine Kommission, die sich
aus Vertretern verschiedener Bekenntnisse zusammensetzte. Zur Kritik und
weiteren Behandlung der Fragen erschienen eine Reihe von Artikeln (ZMP
— Zurnal Moskovskoj Patriarchii; die russischen Titel hier verdeutscht):

1. I. Alekseev, Zur Frage einer neuen Ubersetzung des Evangeliums nach
Matthéus ins Russische: ZMP 1954/2, S. 76f.

2. A. Ivanov, Zur Frage der Wiederherstellung des urspriinglichen griechi-
schen Textes des N.T.: ZMP 1954/3, S. 38-50.

3. Ders., Eine neue Ubersetzung des Evangeliums nach Matth#us ins Russi-
sche: ZMP 1954/4, S. 45-55; 1954/5, S. 38—47.

4. Ders., Eine neue kritische Ausgabe des griechischen Textes des N.T.:
ZMP 1956/3, S. 49-58; 1956/4, S. 49-58; 1956/5, S. 43-52.

5. Ders., Textausgaben der HI. Schriften des N.T.: Bogoslovskie Trudy, 1
(1959), S. 53-83.

6. Ders., Zur Frage des neutestamentlichen Textes. Antwort an Prof. R. P.
Casey: ZMP 1957/9, S. 60-64.

7. A. Osipov, Zur Ausgabe der russischen Bibel: ZMP 1955/8, S. 58-66.

8. Ders., Uber eine auslindische Ausgabe der russ. Bibel: ZMP 1955/10,
S. 48-53.

9. Ders., Erwagungen tiber eine russ. Bibel: ZMP 1955/11, S. 55-62.

10. Ders., Uber die Hl. Schrift: ZMP 1956/9 S. 47-55.

11. A. V., Verniinftige Entscheidung: ZMP 1954/12, S. 68.

Auch aus den Reihen der konservativen Altrituellen nahm das ZMP ein
Votum auf: A. Vakonja, Der unschitzbare Reichtum russ. Ubersetzungen
des Wortes Gottes und der kirchlichen Literatur: ZMP 1955/6, S. 65-67.

Die Titel werden unten durch die beigefiigte Nummer ersetzt und die an-
gezogenen Stellen dazu nur mit Seitenangabe belegt.



18 Q. Richter, Uberlieferung und Kirchlichkeit

Schriften zum unantastbaren Bestand der Bibel gehdren, sondern
daf3 auch ihre dort gewdhlte Reihenfolge einzuhalten ist 3.

Die Bevorzugung der LXX — und damit die Uberlieferung — setzt sich
weiterhin in der Bewertung der biblischen Biicher durch. Aus der Luther-
bibel ist uns die Unterscheidung zwischen kanonischen und apokryphen
Schriften geldufig. Die russische Bibel unterscheidet indessen drei Gruppen:
kanonisch, nichtkanonisch, apokryph. Apokryph bezeichnet nicht beidemal
das gleiche. Die bei uns so genannten Schriften entsprechen im grofen und
ganzen den nichtkanonischen der russischen Bibel. Dagegen schlieBt die Ost-
kirche nur diejenigen als apokryph aus, die das Wort Gottes durch Fabeln
verfédlschen. Insofern gehéren zur ganzen HI. Schrift sowohl kanonische wie
nichtkanonische Schriften; beide werden als Wort Gottes bezeichnet. Mit
Schérfe verwahren sich die russischen Theologen gegen die Aussonderung der
nichtkanonischen Schriften durch den Protestantismus und gegen ihre ab-
fallige Bezeichnung als apokryph, wo sie doch gut und erbaulich sind und
sich als Wort Gottes von den kanonischen Schriften nur dadurch unter-
scheiden, daf} ihnen die groflere Qualitéit der Inspiration fehlt. Gerade gegen
dieses Einteilungsprinzip hatte die Washingtoner Bibel verstoen und muf
sich deshalb den Vorwurf «protestantisch» gefallen lassen, denn schon die
Synode gegen Cyrillos Lukaris 1672 hatte die protestantische Einteilung ver-
urteilt 4.

Fiir die griechische Kirche — und aus historischen Griinden auch
tiir die russische — ist gewill der Riickgriff auf den griechischen Text
des A.T. und die Verteidigung der LXX zu erwarten. Tatsichlich

3 Die zusatzlichen 11 Bucher der LXX sind bekannt ; wir notieren nur die
sonstigen Erweiterungen: Gebet des Manasse, 2. Chron. 36, 5a—d; Gesang
der Junglinge im Feuerofen, Dan. 3, 25-95; Geschichte von Susanna, von
Bel und dem Drachen, Dan. 13 und 14; Ps. 151; 6 Verse an 6 Stellen des
Buches Esther; ein Zusatz bei Hiob. Osipov (8), S. 51.

4 QOsipov (8), S. 51. Die Washingtoner Bibel hat zwar alle 11 zusédtzlichen
Bucher abgedruckt, sie aber als Extrabuch unter der Bezeichnung «Apo-
kryphe Biicher des A.T.» an den Schluf3 gestellt. In protestantischen Aus-
gaben finden sich unter den Apokryphen von den in Anm. 3 genannten Ein-
zelstellen nur 2. Chron. 36, 5a—-d, und Dan. 3, 25-95. Die Frage nach der
«ganzen Bibel» und die Befreiung der nichtkanon. Schriften von der diskri-
minierenden Bezeichnung als Apokryphen ist fiir die Russische Orthodoxe
Kirche als Gegenstand eines Gespriachs mit anglikanischen Theologen vorge-
schlagen worden. Vgl. Anm. 52.

Was unter Inspiration im allgemeinen zu verstehen ist, ibernimmt Osipov
(10), S. 47, aus der Dogmatik von Malinovskij, 1-4 (1895-1909). Inwiefern
eine nichtinspirierte Schrift Wort Gottes sein kann, bleibt jedoch ungeklért.
Eine Kandidatenarbeit, die sich mit der Ingpiration beschéftigt (vgl. Anm.
44), ist uns unzuginglich.



G. Richter, Uberlieferung und Kirchlichkeit 19

wird nachdriicklich auf die «tausendjdhrige Tradition unserer kirch-
lichen Praxis» hingewiesen. Zur wissenschaftlichen Begriindung
aber gilt fir die Russische Orthodoxe Kirche als endgiiltig, was im
Jahre 1858 der Metropolit Filaret iiber den — wenn auch einge-
schrinkten — Vorzug der LXX und ihr Verhéltnis zu den Masoreten
gesagt hat. Diese sollen nicht abgelehnt werden, aber ihre Benutzung
hat unter der steten Kontrolle durch die LXX nach verschiedenen
Regeln stattzufinden, die darauf hinauslaufen, dal3 der Text der
LXX allgemein beizubehalten ist, wenn nicht ein ernster Grund den
Ubergang zu den Masoreten erfordert. Osipov driickt heute den
Kompromi3 mit dem Satz aus: Unsere russische Ubersetzung ist
nach dem hebraischen Text unter Anleitung der LXX erstellt 3.
Bei aller Hochachtung vor der Persénlichkeit des Metropoliten ist es doch
etwas Besonderes, daBl seine wissenschaftliche Erkenntnis als endgiiltige Ver-
pflichtung angesehen wird, ohne ihre Richtigkeit nach dem jeweils neuesten
Stand der alttestamentlichen Wissenschaft zu {iberpriifen. Hierin wirkt nicht
nur die Uberlieferung der kirchlichen Praxis nach; es zeigt sich auch eine

Bindung an wissenschaftliche Entscheidungen, die einmal getroffen wurden
und nun ebensogut in die Uberlieferung eingehen.

Indem gegen die innere Ordnung, wie sie von der LXX begriindet
ist, nicht verstoBen werden darf, ist durch die Uberlieferung auch
die Textgestalt im einzelnen weithin festgelegt. Dennoch bleibt eine
gewisse Freiheit, die schon der russische Synodaltext fiir sich in An-
spruch genommen hat. Gegeniiber der altslawischen Bibel hat er eine
griechisch-hebriische Einheitlichkeit angestrebt, indem er den lau-
fenden Text nach den Masoreten korrigiert und die Besonderheiten
der LXX in die Fulnoten verwiesen hat. Sodann weicht der Syn-
odaltext von seinem doppelten Vorbild dadurch ab, daf er das Vor-
wort zu Sirach nicht enthilt. Diese Eigenwilligkeit erregt freilich
heute Mif3fallen und ist Anlafl zu der Forderung, den Mangel noch
nachtréiglich zu beseitigen und auf diese Weise die Treue zur Uber-
lieferung fester zu bezeugen®. Noch besser wire es, an Stelle einer
neuen Ubersetzung eine Korrektur des Synodaltextes nach dem
kirchenslawischen Text vorzunehmen. Solche peinliche Genauigkeit

5 Osipov (9), S. 57. Die Wahl zwischen beiden Texten kann also nicht be-
liebig getroffen werden. Die besonderen Regeln beriicksichtigen vor allem das
«reiche Erbe der Kirche»: Viter, Theologie, Exegese, Gottesdienst und Uber-
lieferung. Osipov (10), S. 50. 52. _

6 Osipov (9), S. 59f. Besondere Gedanken macht sich Osipov auch dar-
uber, da3 die Synodalausgabe den Zusatz der LXX zu Hiob in Riicksicht



20 Q. Richter, Uberlieferung und Kirchlichkeit

ist einigermallen iiberraschend, sie prigt aber die derzeitige Auf-
fassung. Zu ihr gehort auch die Forderung nach Beibehaltung der
alten Interpunktion, obwohl sie nicht den grammatischen Regeln
entspricht?. Trotz der beigefiigten sprachgeschichtlichen Begriin-
dung scheint damit doch nur die Formel von der Beibehaltung der
Uberlieferung auf die Spitze getrieben zu sein.

AuBer der Uberlieferung ist fiir die Textgestalt ein Faktor mit-
bestimmend, den wir mit Kirchlichkeit bezeichnen wollen. Seine
Erscheinungsformen kénnen recht verschieden sein, in unserem
Falle wirkt er auf zweifache Weise.

Die kirchliche Lehre steht unverriickbar fest, die Ubersetzung hat deshalb
nicht philologischen Gesetzen zu folgen, sondern erstens der kirchlich ge-
sicherten Interpretation einer Stelle. Der Kritiker der Waghingtoner Ausgabe
greift als Beispiel die Ubersetzung von Gen. 3, 15 heraus. Leider kommt der
strittige Punkt in der deutschen Wiedergabe nicht genau heraus, weil das
deutsche Pronomen «er» oder «derselbe» sowohl auf «Same» als auch in
christologischer Deutung auf «Christus» beziehbar ist. Im Russischen ist
«Same» (semja) ein Neutrum, so dafl die Washingtoner Ausgabe das Prono-
men philologisch richtig ins Neutrum (ono) setzt, damit aber den personalen
Bezug aufhebt und der dogmatischen Folgerung die Textgrundlage entzieht.
Nun geniigt dem russischen Kritiker dieser Ausgabe nicht einmal das Pro-
nomen «er» (on); er besteht auf dem verdeutlichenden «dieser» (toj), weil es
die Synodalausgabe in Ubereinstimmung mit der kirchenslawischen Bibel so
liest 8. Die Stelle veranschaulicht uns zugleich, wie stark neben dem dogmati-
schen Interesse auch hier die Wahrung der Uberlieferung gefordert wird. Sie
ist in diesem Falle nicht auf die allgemeine orthodoxe Textform und ihre
Geschichte gerichtet, sondern wieder ganz speziell auf den approbierten russi-
schen Synodaltext.

Kirchlicher Faktor — darunter fillt zweitens die Besonderheit der Rus-
sischen Orthodoxen Kirche, die unaufgebbar erscheint. An dieser Stelle ver-
bindet sich mit der kirchlichen Verantwortung fiir die Wahrheit ein beson-
deres kirchenpolitisches Denken.

auf den gottesdienstlichen Gebrauch zwar iibernommen, aber als offensicht-
liche Hinzufligung entgegen der kirchenslaw. Bibel unter den Strich gesetzt
hat. Ebd., S. 58f.

7 Ubersetzungsbeispiel ist Jes. 9, 6, dessen Synodaltext «Ibo mladenec
rodilsja nam — syn dan nam; vladycestvo na ramenach Ego i narekut imja
Emu...» in der FuBnote durch die genaue Ubersetzung Vlastovs aus dem
kirchenslaw. Text prizisiert werden soll: «Ibo Mladenec rodilsja nam, Syn,
i dan nam; vladycestvo Ego na ramenach Ego, i narekut imja Emu...». Der
Frage der Interpunktion widmet sich ein eigener Abschnitt Osipov (9), S.59.

8 QOsipov (9), S. 58.



G. Richter, Uberlieferung und Kirchlichkeit 21

b) Um es zu verdeutlichen, wenden wir uns der Pariser Ausgabe
des Neuen Testaments zu. Obwohl der Kritiker einrdumt, daf sie den
Vorzug des Synodaltextes hervorhebt, wird an ihr dennoch zweier-
lei ausgesetzt. Erstens ist sie ohne Mitwirkung des Moskauer Patri-
archats zustande gekommen; sie besitzt weder die Zustimmung
des Patriarchen selbst, noch sind Vertreter des Westeuropéischen
Exarchats hinzugezogen worden. «Schon allein dieser Umstand
zwingt uns, uns zu dem gesamten Unternehmen mit dullerster Vor-
sicht zu verhalten.»® Zu diesem jurisdiktionellen Anspruch auf das
Privileg iiber jede Textausgabe in russischer Sprache kommt als
zweiter Punkt der Kritik, dal} die Ausgabe von «ausldndischen und
nichtorthodoxen Kreisen» veranlaBit sei. In der Tat begriindete
Bischof Kassian das Unternehmen damit, dafl er den Emigranten,
besonders aber der Jugend, und damit einer allgemeinen christlichen
Sache zu dienen hoffe. Was konnte daran falsch sein? Befangen in
der zu damaliger Zeit verhirteten Ablehnung der 6kumenischen
Bewegung, nimmt Ivanov AnstoB an den «panchristlichen Bemii-
hungen, die den Stempel eines panchristlichen Kosmopolitismus an
sich tragen»'®. Er warnt vor konfessionellem Indifferentismus und
vergleicht schlieBlich das Unternehmen hinsichtlich der konfessio-
nellen Belange mit der Situation der russischen Bibelgesellschaft
von 1819-182311,

Trotz der allgemeinen Anerkennung, die das Pariser N.T. dem
Synodaltext von 1862 aussprach, hat es diesen doch einer Revision
unterzogen. Das Argernis sahen die russischen Theologen darin, daB
der Gebrauch des Nestle-Textes von vornherein die Richtigkeit des
kirchlichen Textes in Frage stellt, wie er sonst in der Orthodoxie
gebriuchlich ist, und sich in die Nihe der protestantischen Text-
kritik begibt!2. Auf diese Weise weitet sich die russische Kritik zu

% Alekseev (1), S. 76. Die Kontrolle des Patriarchats fordert auch Ivanov
(3), 4, S. 50. DaB3 der Okumenische Patriarch, dessen Jurisdiktion Bischof
Kassian unterstand, die Ausgabe gebilligt hatte, sprach nach russischer Mei-
nung durchaus nicht fir die Sache.

10 Ivanov (3), 4, S. 54. Zur kirchenpolitischen Lage der Russischen Ortho-
doxen Kirche vgl. G. Richter, Der Eintritt der Russischen Orthodoxen Kirche
in den Okumenischen Rat der Kirchen: Kyrios, 4 (1964), S. 277-298; 5
(1965), S. 24-50, bes. 4, S. 288.

11 Tvanov (3), 4, S. 50; 5, S. 45.

12 Die Liste der ungenauen Ubersetzungen, die die Vorliebe fiir die pro-
testantische Ausgabe beweisen, umfaft bei Ivanov (3), 5, S. 38—44, d.h. allein



22 G. Richter, Uberlieferung und Kirchlichkeit

einer allgemeinen Stellungnahme zur Frage der Textkritik aus, wo-
durch der Standpunkt der Russischen Orthodoxen Kirche ausfiihrlich
dargelegt wird.

Ivanov hat nach einer eingehenden Wegbeschreibung der protestantischen
Textforschung, deren Einzelheiten wir hier iibergehen kénnen, im wesent-
lichen zwei Vorwirfe formuliert: 1. Die Basis der protestantischen Text-
kritik ist zu schmal und 148t bewult stichhaltige Zeugen aus. 2. Die Bewer-
tung der Handschriften ist subjektiv, daher auBerhalb jeder Bedeutung fur
die Kirche. — Wir werden diese Vorwurfe besser verstehen, wenn wir zuvor
die Auffassung der russischen Theologen {iber Grundlagen und Ziel der Text-
kritik im allgemeinen kennengelernt haben.

Grundsitzlich wird auch auf russischer Seite eine Textkritik be-
jaht. Zunichst scheint sogar in der Formulierung ihrer Aufgaben
ein gewisses Einvernehmen mit der protestantischen Theologie zu
bestehen: sie hat die Lesarten zu priifen mit dem Ziel, den «ur-
spriinglichen» Text herzustellen. Dennoch liegt hinter dieser Ziel-
angabe bereits eine scharfe Trennung der russischen Auffassung von
der protestantischen verborgen, weil Ausgangspunkt und Ziel der
Textkritik fiir die russischen Theologen von vornherein im kirch-
lichen Text festgelegt sind, dem der Textus receptus am néchsten
steht. Seine hervorragende Bedeutung versuchen sie auf verschie-
denste Weise zu stiitzen 3.

Mit Vorliebe beruft sich Ivanov darauf, da3 es neben der kritischen For-
schung durchaus auch «westliche Streiter» fiir den Text. rec. gibt. Allerdings
haben seine Gewéahrsleute Burgon und Miller ihre Angriffe auf Westcott und
Hort schon vor der Jahrhundertwende gefiihrt'4. Noch weiter zurtick, nidm-
lich am Ende des 18.Jahrhunderts, liegen die Arbeiten des ehemaligen
Jenaer und spéteren Moskauer Professors fir klassische Literatur Matthéi,
den Ivanov als Zeugen russischer Textkritik und Verteidiger des Text. rec.
anfihrt 15,

fur das Matth. 6 Seiten. An anderer Stelle erklart Ivanov (6), S. 64, dal3 er
damit Nestle nicht vollig diskreditieren wolle. Sein groBes Verdienst sei der
kritische Apparat.

13 Tvanov (2), S. 42: Die Ausgaben Robert Stephans 1550 und Elzevirs
1633 «...geben einen hochst zuverlassigen und der ersten Quelle nahen kirch-
lichen Text».

14 J. W. Burgon, The traditional Text of the Holy Gospels (1896); K. Mil-
ler, A Guide to the Textual Criticism of the New Testament (1896). Auf beide
Zeugen beruft sich auch Alekseev (1), S. 77.

15 Tvanov (2), S. 43. Chr. Fr. Matthéi lehrte 1772-1784 in Moskau.



G. Richter, Uberlieferung und Kirchlichkeit 23

Zu einer zweiten Begriindung wird der theologische Gedanke herangezo-
gen, daB die Kirche in ihrer gottesdienstlichen Uberlieferung ebenso unter
der Leitung des Hl. Geistes die beste Textform, d.h. die beste Erhaltensform
jenes einen, urspriinglichen Textes ausgewdhlt und bewahrt hat, wie sie den
Kanon unter der Leitung des HI. Geistes aus vielen Schriften ausgewihlt
und zusammengefaBt hat 6.

Fur den Zusammenhang mit der Textkritik ist aber die dritte Begrindung
die gewichtigste. Sie fiigt dem theologischen noch den historischen Aspekt
hinzu: Die hohe Einschédtzung des Apostolischen Zeitalters erlaubt gar keine
andere Auffassung als die einer einheitlichen Uberlieferung des Textes. Im
4.Jahrhundert hatte dann der Text bereits die allgemeine Anerkennung der
Kirche gefunden. Seither hat das kirchliche Amt sorgsam tiber die genaue,
unverfilschte Textiiberlieferung gewacht!?’. Diese Kontinuitét schlidgt sich
im kirchlichen Text nieder, wofur auch die Tatsache zeugt, da die ihm
zugrunde liegenden Handschriften groBe Ubereinstimmung aufweisen.

Weil nach russischer Auffassung der Text. rec. der beste derzeit vorhan-
dene ist, muf} er fiir die textkritische Arbeit als Priifstein dienen, an dem sich
der Wert einzelner Lesarten oder gar ganzer Handschriften entscheidet, und
somit die Richtung fiir die textkritische Arbeit abgeben®. Nach Ivanovs
Meinung ist die byzantinische Textform, auf die sich der Text. rec. im wesent-
lichen stiitzt, die urspriingliche, und alle Varianten der Majuskeln und des
westlichen Textes lassen sich als 6rtliche Entstellungen verstehen. Sie ent-
halten — jedenfalls «in ihrer erdriickenden Mehrheit» — keine wesentlichen
Verénderungen des originalen Textes!?,

Also liegt die Aufgabe der textkritischen Arbeit in der Suche
nach dem Prototyp des kirchlichen als des «urspriinglichen Textes»,
und der Weg dorthin kann nur iiber die Wiederherstellung der Ge-
schichte des neutestamentlichen Textes und eine stete Verbesserung
des vorhandenen fithren, bis seine beste Lesart wieder gefunden ist.
Textkritik wird damit zu einer historischen Untersuchung des giil-
tigen Textes ausschlieBlich im Sinne einer philologischen Vervoll-
kommnung 2.

Dieser bisher unvollkommene Text ist trotz seiner Verderbtheit
immer noch authentisches Wort Gottes. Deshalb unterscheidet sich
die HI. Schrift als literarisches Dokument wesensmifig von anderen
literarischen Zeugnissen dank ihrer géttlichen Inspiration. Das be-

16 Tvanov (4), 3, S. 55.

17 Alekseev (1), S. 77. Die Kirche als «wahrhaftige Bewahrerin des Wortes
Gottes» bei Ivanov (3), 4, S. 51, und (2), S. 50 u.6., auch Alekseev (1), S. 77.

18 Tvanov (2), S. 49.

19 Tvanov (5), S. 55, Anm. 1.

20 Tvanov (5), S. 56. V. Sarycéev, Die Aufgaben der russischen geistlichen
Schulen (russ.): ZMP 1962/9, 70-78, S. 73.



24 G. Richter, Uberlieferung und Kirchlichkeit

deutet, dafl sich ihr Text nicht nach allgemeinen literaturwissen-
schaftlichen Methoden weiter analysieren 1a0t. Jede tiber eine Ver-
besserung hinausgehende textkritische Revision, wie sie westliche
Forschung vornimmt, mufl abgelehnt werden: sie iiberschreitet die
gesetzten Grenzen. Mit einem Blick auf mogliche Einwidnde gegen
den so gesetzten MaBstab hebt Sarydev ausdriicklich hervor, daB
dieser kirchliche Text dennoch nicht schon an sich unverletzlich
ist in der Weise, wie etwa die romisch-katholische Kirche lange
Zeit die Vulgata abgeschirmt hat 2!,

Die hier skizzierte Einstellung wird anschaulicher, wenn wir den
beiden oben erwihnten Vorwiirfen gegen die westliche Textkritik
nachgehen.

1. Warum ist die Basis der protestantischen Textkritik zu
schmal ?

Die Beachtung des kirchlichen Ursprungs und Gebrauchs des Textes fithrt
zu der Uberlegung, daB der am weitesten verbreitete Text die Gewihr gibt,
daB er immer im Gebrauch der Kirche war, also auch die «richtige» Lesart
enthilt. Der Vorstellung, dafl die Kirchlichkeit des Textes seine Qualitét hin-
reichend verburgt, entspricht die andere, daB die Haufigkeit der Textzeugen
zum MaBstab ihres Wertes wird : der authentische Text mul} bei der Mehrzahl
zu finden sein. Deshalb féllt den Minuskeln die gréBere Bedeutung zu, weil die
Einheitlichkeit ihrer Lesarten bestétigt, da3 ihnen die Wahrheit selbst zu-
grunde liegt?2. Nun ist den russischen Theologen sehr wohl bekannt, da3 die
Frage nach dem Alter der Handschriften ein entscheidendes westliches Argu-
ment ist und fur die Bevorzugung der Majuskeln spricht. In ihren Augen ist
das langst durch die Vorstellung einer kontinuierlichen kirchlichen Uber-
lieferung entwertet: man darf sich durch das Alter «nicht blenden lassen»23.

Das zu untersuchende Textmaterial 1468t sich nach ihrer Meinung noch
vielmals quantitativ vermehren. Erstens durch die Zitate in den Schriften
der Kirchenvéter. Als hervorragende Zeugen des Glaubens miissen sie auch
als ebenso zuverldssige Zeugen des Textes gelten. Gegen den Einwand, da@
weder Chrysostomos fiir das Markus-Evangelium noch Photios fiir die Evan-
gelien den byzantinischen Text benutzt haben, zieht sich Ivanov darauf zu-

2L Saryéev (A. 20), S. 73. Uns scheint das ein Mi3verstédndnis der Rolle zu
sein, die die Vulgata in der rom.-kath. Kirche gespielt hat. Thre Authentizitit
betraf mehr die Verbindlichkeit als die Benutzung eines originalen Textes.

22 Tvanov (3), 4, S. 54.

23 Alekseev (1), S. 77. Ohne weitere Begrindung fillt Ivanov (2), S. 41,
gegen die Papyrus-Fragmente des 3.Jahrhunderts das Urteil: «Selbstver-
stiandlich kénnen solche Bruchstiicke trotz ihres Alters keine grofe Bedeu-
tung fiir die Rekonstruktion des urspriinglichen Textes des N.T. besitzen.»



@. Richter, Uberlieferung und Kirchlichkeit 25

riick, dafl gelehrte Theologen und Schriftsteller ab und zu neben dem offi-
ziellen kirchlichen Text auch einen dlteren benutzten. Wenn auch das Alter
der Handschriften nicht iiber die Urspriinglichkeit ihres Textes entscheiden
sollte, schuldet Ivanov nach dieser Erklirung dennoch eine Begrundung fiir
den hoheren Wert eines jiingeren Textes, wenn die Vater Wert auf den dlte-
ren legen. Indem er die Verdnderung voraussetzt, erkliart er sie durch den
Hinweis auf die Tétigkeit der Kirche, deren Hierarchie zur Bewahrung des
von den Aposteln tberlieferten Wortes Gottes vor Neuerungen und Fél-
schungen «Verdnderungen in den urspriinglichen Text hineintrug»?4. Welches
Interesse kann dann tiberhaupt noch fiir dieselbe Kirche an einer Textkritik
bestehen, an der Wiedergewinnung des «urspriinglichen» Textes?

Zweitens wird, um das Textmaterial weiter zu vermehren — und das heil3t
eindeutig: um den kirchlichen Text durch noch gréBere Zahlen zu belegen —,
daran erinnert, dafl der Kirche die Evangelien zum gottesdienstlichen Ge-
brauch dienten. In der Uberlieferung der Evangeliare und Apostolare ist des-
halb ebenfalls notwendig die urspringliche Textform tiberliefert. Mogen die
heute erhaltenen liturgischen Biicher auch im Vergleich zu manchen Hand-
schriften sehr jung sein, so verdienen sie doch groBte Beachtung und besitzen
hervorragende Beweiskraft. Darum tadelt Ivanov: Auf Viterzeugnisse und
liturgische Biicher legen die westlichen Textausgaben viel zu geringen Wert
und beachten nicht, daB3 ihr Text wiederum mit den Lesarten der Minuskeln
zumeist iibereinstimmt. Nicht vergessen werden diirften auch die Uber-
setzungen, von denen der kyrillo-methodeischen und der russischen des
14.Jahrhunderts besondere Bedeutung zukommen, denn ihnen liegen grie-
chische Kodizes des 4.—9.Jahrhunderts zugrunde 23.

Wir wollen dem Vorwurf und den damit verbundenen praktischen Folge-
rungen fiir eine verwertbare Verbreiterung der Textbezeugung nicht nach-
gehen?®. Es gentigt uns, die Voraussetzungen festzuhalten, von denen die
Kritik bestimmt ist. Alle Textkritik der russischen Theologen bewegt sich
innerhalb einer fest gezogenen Grenze um einen Grundgedanken. Man kann
ihn in dem Satz zusammenziehen: der kirchliche Text ist jedem anderen
iiberlegen; seine Uberlegenheit beruht darauf, daB er immer schon kirch-
licher Text war. Mit andern Worten: die Kirchlichkeit des Textes verbiirgt

# Ivanov (6), S. 62f., gegen R. P. Casey: A Russian Orthodox View of
N.T. Textual Criticism: Theology, 60 (1957), 50-54, S. 53.

% Ivanov (2), S. 49. Als russischen Beitrag zu dieser Frage hat Bischof
Michail in ZMP 1956/4, S. 43-49, eine Evangelienhandschrift des 9.Jahr-
hunderts besprochen, die bei v. Soden nicht aufgezihlt ist, aber von dem
Porphyrievsker Evangelium von 835 verwendet wurde.

26 Angesichts der immer wieder aufkommenden Diskussion kann man
nicht so leicht behaupten, daf3 die protestantische Textkritik dieses Material
bewullt auslédBt, ohne stichhaltige Griinde anzufiithren. Vgl. D. W. Riddle,
The Use of Lectionary Manuscripts in Critical Editions and Studies of the
NT-Text (1933); B. M. Metzger, The Saturday and Sunday Lessons from
Luke in the Greek Gospel Lectionary (1944).



26 Q. Richter, Uberlieferung und Kirchlichkeit

hinreichend seine unanfechtbare Qualitdt. Ivanov schliet einen seiner Arti-
kel mit dem Zitat: nihil aliud probamus, nisi quod Ecclesia??. Dabei bleibt
gerade die entscheidende Behauptung ungepriift, daf namlich tatséchlich
der Text, der zur Zeit der groflen Kirchenviter so gleichméBig bezeugt ist,
mit der urspriinglichen Fassung identisch ist 28, Ist aber der Ausgangspunkt
erst einmal betreten, daf3 die Hl. Schrift ein literarisches Zeugnis sui generis
ist und ihr Text — insonderheit das N.T. — nach seiner Qualitit zur Bearbei-
tung kirchlicher MaBstdbe bedarf, so wird man anerkennen miissen, daf in die-
ser Form der Textkritik Methoden zur Anwendung kommen, die dem Gegen-
stand adidquat sind. In diesem Sinne ist es wohl zu verstehen, wenn Alekseev
sie «um vieles sicherer und wissenschaftlicher» nennt 2°.

2. Der zweite Vorwurf gegen die protestantische Textkritik er-
gibt sich aus alledem als Umkehrbild, wirft aber gerade darum ein
neues Licht auf das russische Denken. Ivanov stellt sachlich fest,
daBl die Bewertung der Handschriften von jedem protestantischen
Wissenschaftler nach anderen Ma@stidben getroffen wurde, ohne zu
einem iiberzeugenden Resultat zu kommen.

Noch immer prasentieren nach ihm die N.T. von Westcott-Hort, Weill und
von Soden je ihre eigenen Vorstellungen vom Wert der Textfamilien oder
einzelner Handschriften. Einig seien sich die Forscher eigentlich nur im Nega-
tiven, in der mehr oder weniger bestimmten Ablehnung der Koine und des
Text. rec. Mit ihren Argumenten setzt sich der russische Kritiker nicht ndher
auseinander, wohl weniger, weil es ihm an Gerechtigkeit ihnen gegeniiber
fehlt, als weil ihm zur Geniige die eine Tatsache deutlich wird, die allein
schon die vollige Ablehnung aller begriindet: es sind personliche, subjektive
Entscheidungen. Dieses Urteil aber ist gleichbedeutend mit der Feststellung

27 Tvanov (2), S. 50; (6), S. 61: «Wir halten es zur Herstellung des Textes
fiir notwendig, uns in erster Linie auf die jahrhundertealte kirchliche Uber-
lieferung zu stiitzen.»

28 Tvanov (6), S. 62, setzt die allgemeine und ununterbrochene Anerken-
nung des byzantinischen Textes seit dem 4.Jahrhundert an. Der Hinweis auf
eine Gewohnheit der frihchristlichen Gemeinden, nach judischem Vorbild
alttestamentliche Schriftabschnitte im Gottesdienst zu lesen, die spiter
durch neutestamentliche ersetzt wurden, selbst die Annahme, daf3 die Ord-
nungen der Sonntagslesungen schon in der 1. Hélfte des 2.Jahrhunderts auf-
gestellt wurden, die Lesungen der tibrigen Wochentage in der 2. Hélfte des
2.Jahrhunderts (Ivanov [5], S.65), sagen nichts Bindendes tiber den Zustand
des damaligen Textes und seine Authentizitit aus. Es spricht aber vieles da-
gegen, wenn man beispielsweise an den Einflul} denkt, den die Didache auf
den Matth.-Text des Vaterunsers bei zahlreichen Minuskeln hinterlassen hat.
Vgl. Nestle z.St.

29 Alekseev (1), S. 77.



G. Richter, Uberlieferung und Kirchlichkeit 27

des Mangels, daB jeder dieser neutestamentlichen Texte ohne Stiitze durch
die kirchliche Tradition bleibt 3°.

Als Anschuldigung wiegen der Subjektivismus und das Ausbrechen aus
der Tradition schwer genug. In der Polemik wird dazu der besondere Vor-
wurf erhoben, daB die westlichen Kritiker von einem Vorurteil, ja einer Feind-
schaft gegen die Orthodoxie eingenommen seien. Die Ablehnung des Text.
rec. in der protestantischen Welt sei auf konfessionelle Grinde zurickzu-
fihren. Untermauert wird diese Behauptung mit einem Zitat von Pott, in
dem die Vulgata eine Mumie, der Text. rec. eine Leiche und nur der Text
Luthers Leben genannt wird 3.

Von den Griinden, die nach russischer Meinung die unbedingte
Beibehaltung des kirchlichen Textes angeraten sein lassen, hatten
wir oben einen iibergangen, weil er aus den textkritischen Fragen
herausfiihrt. Vom Dogma her erscheint eine kritische Anderung ver-
schiedener neutestamentlicher Stellen vollig unmoglich. Weil die
Kirche so lehrt, kann ihr nicht der Text entzogen werden, der die
Grundlage fiir diese Lehre bildet. Das ist die letzte Konsequenz der
Kirchlichkeit.

In der Tat stellt der verurteilte Text Nestles, der nicht einmal
eine eigene Textform als vielmehr ein mittlerer Text ist, einige
dogmatische Loci in Frage. Ivanov hat mehrere Stellen zusammen-
geschrieben, die nun verédndert zu lesen und zu interpretieren wéren.
Es geniigt, Beispiele herauszugreifen, von denen die kirchliche Lehre
besonders beriihrt wird. Dies ist in der Christologie der Fall, wenn in

30 Alekseev (1), S. 77; Ivanov (2), S. 43. 50. Ebd. S. 47 und (3) 4, S. 53,
spricht Ivanov sogar von «subjektiver Willkiir» der Textkritiker. Nur mit
den Ausfithrungen v. Sodens hat er sich nidher auseinandergesetzt. Fir ihn
bleibt dieser der «Unzialophile», obwohl er einen Ausweg aus der «psycho-
pathischen Vorliebe fiir die Unzialen» gesucht hat und einen ersten Schritt
zur Rehabilitierung des Text. rec. erkennen laBt. Ivanov (2), S. 47f.

31 Alekseev (1), S. 77; Ivanov (2), S. 47; (3) 4, S. 55. A. Pott, Der Text
des N.T. nach seiner geschichtlichen Entwicklung (1906), S. 10. Lassen wir
den Gewidhrsmann auBer acht, so ibersehen diese Kritiker die Tatsache, daf3
der Ausgangstext Luthers dem spéteren Text. rec. néher stand als alle kriti-
schen Ausgaben, daf3 aber vor allem dieser Text. rec. einst der mafgebliche
Text fiir die lutherische Orthodoxie war. Thm hatte sie die Lehre von der
Verbalinspiration angehéngt. Die Trennung von ihm hat also ausschlieBlich
mit einer Entwicklung der theologischen Wissenschaft, niemals aber mit
irgendwelchen konfessionellen Vorbehalten zu tun. Erst in Ivanov (6), S. 61,
wird der konfessionelle Yorwurf versachlicht und damit motiviert, daf3 die
protestantischen Textkritiker die Autoritédt der Kirche als einzige Bewahrerin
der HI. Schrift ablehnen.



28 @. Richter, Uberlieferung und Kirchlichkeit

Matth. 1, 25 tov mpwtdTokov gestrichen wiirde, in Joh. 6, 69 statt
«der Sohn des lebendigen Gottes» nun «der Heilige Gottes» zu lesen
wire, ebenso in Joh. 9, 35 statt «glaubst du an den Sohn Gottes?»
«glaubst du an den Menschensohn?» oder in Joh. 1, 18 statt «der
eingeborne Sohn» «der eingeborne Gott».

Fiir die christliche Ethik erscheint anstoBig, dafl bekannte und
auch uns geldufige Worte verkiirzt sind, dafl z. B. in Matth. 5, 44
«segnet, die euch fluchen, tut wohl denen, die euch hassen und...
die euch beleidigen» wegfallen soll, ebenso mit Joh. 7, 53-8, 11 der
ganze Bericht iiber Jesus und die Ehebrecherin 32.

Das sind gewill weitreichende Eingriffe. Die russischen Theologen
sind aber auch nicht bereit, auf anderen kirchlichen Gebieten Ver-
dnderungen hinzunehmen. Weder fiir die Mariologie noch in ihrer
Liturgie mochten sie die ihnen wertvolle Anrede aus Luk. 1, 28
missen. Ahnlich wird Luk. 24, 12 fiir den ungeschmiilerten Bericht
der geschichtlichen Ereignisse verteidigt 3.

In welcher Weise von den russischen Theologen die Textkritik behandelt
wird, kann nicht deutlich genug unterstrichen werden. Die Frage der Ab-
hangigkeit der Handschriften oder Textfamilien voneinander, iiberhaupt das
ganze innere Verhiltnis, wird als von geringerer Bedeutung vernachléassigt.
Geleugnet wird auch der andere Wertmalfstab: das Alter. An die Stelle von
Wertungen tritt einzig die Zahl, von der der kirchliche Text kriftig gestiitzt
wird. Ivanov vertritt sogar die Meinung, dafl der geglattetere Stil des by-
zantinischen Textes der urspringliche sei gegeniiber den «Auslassungen» des
neutralen und des westlichen, und daB die Regel vom Vorzug der schwierigen
Lesart vor der leichten, sowie der kurzen vor der langen von den Verfechtern
der Unzialen nur gebraucht wird, um ihre Neigung zu den alexandrinischen
Handschriften zu bestéitigen. Diese Auffassung steht schlieflich im Gegensatz
zu allen Gesetzen literarischer Entwicklung. Man mufl sich noch einmal auf
die Einmaligkeit der biblischen Schriften berufen, um dem Verfasser folgen
zu kénnen !, So steuert die russische Textkritik genau auf Gegenkurs gegen
die westliche und méchte deren in vielen Generationen erarbeitete Mal@-
stibe umkehren . Man kann diese Haltung wohl kaum anders verstehen, als

32 Tvanov (2), S. 46.

33 Sachlich wére mit der Auslassung von Luk. 1, 28 nichts verloren, weil
die gleiche Formel durch Luk. 1, 42 belegt bleibt. Ebenso enthilt — anstelle
und neben Luk. 24, 12 — der ausfiihrliche Bericht Joh. 20, 6-10 das Zeugnis
von Petrus am Grabe des Herrn.

3¢ Tvanov (6), S. 61. 64.

3 Im ubrigen sei auf den Widerspruch von Casey (A. 24) gegen die Auf-
gitze Ivanovs verwiesen. Immerhin buchte es die Russische Orthodoxe Kirche
als Erfolg der Kritik Ivanovs, da die Britische Bibelgesellschaft von der



G. Richter, Uberlieferung und Kirchlichkeit 29

daB sich die russischen Theologen von den strengen Verdikten der kritischen
Forschung gegen «unechte» Stellen herausgefordert fithlen. Sie nutzen aber
die Uberzeugung von der wissenschaftlichen Legitimitédt ihres kirchlichen
MafBstabes nicht zu einer fruchtbaren Auseinandersetzung, indem sie den
Begriff der Unechtheit priifen. In der literarischen Form, hinsichtlich der
Verfasserschaft, lieBe sich dann wohl die Unechtheit vieler Stellen einrdumen,
wenn geklart wire, dal3 dennoch die sachliche Echtheit der Aussage bestehen
bleiben kann, sofern der Text aus einem anderen Zusammenhang, sei es so-
gar aus einer unbekannten Quelle eingefiigt ist, die nicht weniger urspriing-
lich zu sein braucht. Hier kénnte der kirchlichen Uberlieferung durchaus ihr
Recht werden. Statt dessen verfiuhrt eine strengere Auffassung von Kirch-
lichkeit und Uberlieferung die russischen Theologen zu der extremen Gegen-
position, allein auf der Stufe fritherer Erkenntnisse zu verharren und diese
im wesentlichen unverénderlich zu bewahren.

2,

GroBleres Gewicht als die Textkritik hat in der biblischen Wissen-
schaft die Hzegese. Auch der russische Theologe Sarycev versichert,
dafl der inneren Kenntnis des heiligen Textes die grofite Bedeutung
in der Theologie zukommt und daf} deshalb in der theologischen
Ausbildung der exegetische Teil iiberwiegen miisse.

In welchem MaBe die Exegese heute an den Geistlichen Akademien und
Seminaren betrieben wird, entzieht sich unserem Urteil*¢. Da es keine spe-
zielle exegetische Literatur gibt, dem Zurnal Moskovskoj Patriarchii aber als
einzigem theologischem Publikationsorgan der Russischen Orthodoxen Kirche
auch die Weiterbildung der Priester zufillt, kann man nur mit Uberraschung
feststellen, da in seinen Spalten keinerlei exegetische Arbeit betrieben wird.
Was es an Betrachtungen zu biblischen Texten enthilt, ist ebenso erbaulich
wie belehrend abgefalt. Ebensowenig fiithren uns die gedruckten Predigten
unmittelbar in die exegetische Werkstatt zurtick??.

allgemeinen Verbreitung des russischen N.T. absah und es bei einer kleinen
Auflage «rein wissenschaftlichen Charakters» belie. Vgl. A. V. (11), S. 68.

38 Sarycéev (A. 20), S. 73. — Die Lehrpléne enthalten die Facher A.T. und
N.T. in allen Kursen, geben jedoch keine nihere Verteilung der Stoffgebiete
oder irgendwelche Stundenzahlen an. Vgl. dazu C. L. Claus, Die religiose und
theologische Bildungsarbeit der Russischen Orthodoxen Kirche. Die Russische
Orthodoxe Kirche in Lehre und Leben (1966), 167-185, S. 181{f. Von den
Themen der Kandidatenarbeiten 18t ein einziges den Gedanken an eine
exegetische Bearbeitung zu: «Das Gleichnis vom Weinstock in der HIL.
Schrift.» Vgl. N. Struve, Die Christen in der UdSSR (1965), S. 141.

37 R. A. Klostermann, Zur Problematik der russischen Bibelexegese: Stu-
dien zum N.T. und zur Patristik, E. Klostermann zum 90. Geburtstag (1961),



30 G. Richter, Uberlieferung und Kirchlichkeit

Mangels jeglicher Erdrterungen iiber hermeneutische Kriterien
scheint es angebracht, im folgenden an einem praktischen Beispiel
einige Eigenarten aufzuzeigen, ohne damit den Anspruch zu erheben,
eine exegetische Methode fiir neutestamentliche Texte systematisch
erschliefen zu konnen. Der Verfasser, Erzbischof Nikodim, nennt
seine Exegese selbst nur «einige Materialien zur Erlauterung des
Textes», namlich zu Joh. 15, 3: «Ihr seid schon rein um des Wortes
willen, das ich zu euch geredet habe.»38

Die Ausfiihrungen zeigen ihre Besonderheiten am besten, wenn wir die
wesentlichsten Gedanken mit Ausschnitten aus evangelischen Erklarungen
der Stelle zusammenhalten. Dazu sollen so verschiedenartige herangezogen
werden wie der Kommentar von Bultmann, die Erlduterungen Schlatters
und die Auslegung von Schiitz®®.

Der Vers Joh. 15, 3 hat zwei Akzente: Reinheit — Wort. Schlatter und
Bultmann nehmen den zweiten Begriff auf und erldutern daran, wie sie tiber
sein Verhéltnis zur Reinheit denken: die Berufung der Jiinger zu Christus
ist ihre Reinheit (Schlatter). Grund der Reinheit ist allein das Wort des
Offenbarers (Bultmann).

Nikodim fithrt zunéchst eine Reihe von Zitaten zum Stichwort
Reinigung an und stellt die Frage, wie es dazu kommt. Mit seinen
exegetischen Autorititen lenkt er den Begriff der Reinheit auf das
Gebiet der Sittlichkeit: sittliche Reinheit besteht in der Gemein-
schaft mit Christus. Sogleich wird iiber den Text hinaus erginzt:
es bedarf jedoch auch weiterhin einer speziellen Reinigung von
Stindenbefleckung. Das ist zunédchst nur als Zitat angefiihrt, wird

S. 351-378. Klostermann hat den Vorschlag gemacht, aus einer Analyse der
Gottlosenpropaganda Rickschliisse auf die giiltigen Aussagen der biblischen
Exegese zu zichen (8. 357). Erst recht bietet sich eine Untersuchung der Pre-
digten als dankbare Aufgabe an, nur mul} sie sehr breit angelegt werden, da
die russische Predigt in seltensten Féllen ein Schriftwort zum Mittelpunkt
hat.

38 Trzbischof Nikodim in: Verséhnung. Das deutsch-russische Gesprach
tber das christliche Verstindnis der Verschnung (1967), S. 93-101. Fur
orthodoxe Leser auch in: Stimme der Orthodoxie, (1967), 9 S. 35-42, aber
nicht im ZMP erschienen.

3 R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes (*41956); A. Schlatter:
Das Evangelium nach Johannes, ausgelegt fiir Bibelleser = Erlduterungen
zum N.T., 3 (21954); W. Schiitz, Das Johannes-Evangelium = Bibelhilfe fur
die Gemeinde, N.T. Reihe, 4 (1949). Der Verzicht auf eine breitere Auswahl
ist dadurch gerechtfertigt, dal3 hier der russische Ausleger im Vordergrund
steht.



G. Richter, Uberlieferung und Kirchlichkeit 31

dann aber von Nikodim unreflektiert aufgenommen und erscheint
bei ihm auch in der Zusammenfassung. Er erwidhnt die Verfehlun-
gen der Jiinger, die eine Korrektur des Textwortes insofern nahe-
legen, als die von Jesus Gereinigten auch «weiterhin reinigungsbe-
diirftig» sind, und leitet so vom eigentlichen Text hiniiber zur dog-
matisch-sittlichen Aussage der Kirchenlehre.

Unter dem «Wort, das ich zu euch geredet habe», verstehen die drei ge-
nannten evangelischen Ausleger iibereinstimmend das Wort JesuC.

Nikodim gibt dem Vers einen besonderen Rahmen, indem er die
Rede zu den Jingern gleich in dogmatischer Interpretation als
Rede von der Kirche bezeichnet und die Jiinger angeredet sein 1463t
in ihrem Stand als die «kiinftigen Hirten der Kirche». Der Sinn
liegt fiir ihn in der Gleichsetzung von Wort und Lehre: Lehre und
Gemeinschaft mit Christus sind die Mittel der Reinheit. Im Sinne
der Verkirchlichung einerseits und der Betonung der Sittlichkeit
andererseits fithrt Nikodim den Gedanken nach zwei Seiten weiter.
1. Eine Reinigung durch das Wort ist gar nicht mdéglich, bzw. das
Wort hat nur eine vorreinigende Bedeutung und ist deshalb nur
eine neben mehreren anderen Moglichkeiten, als da sind Versu-
chungen, Priifungen und die Sakramente der Taufe und Beichte.
Was Bultmann von vornherein abwehrt, wenn er den Grund der
Reinheit «allein im Wort des Offenbarers» sieht, nidmlich diesen
Grund in kirchlichen Institutionen und Heilsmitteln zu suchen und
Reinigen als disziplindre MaBnahme der Kirche auszugeben, gerade
darauf steuert Nikodim zu: 2. Unter Einbeziehung eines Augustin-
Zitates erklart er, daB das reinigende Wort hier nicht das Wort
Gottes sei, sondern die Anrufung des HI. Geistes im Gebet, mithin
also ein Wort der Kirche. Noch deutlicher spricht Nikodim die neue
Wendung des Gedankens in der Zusammenfassung aus: Reinigung
durch das Wort ist nur eines der mdglichen Mittel, iiber die die
Kirche verfiigt.

Zur besseren Beurteilung der exegetischen Methode dient auch ein Blick
auf die Form ihrer Darbietung. Auffallend reich wird von Zitaten russischer

40 Unterschiedlich wird seine nihere Wirkung beschrieben. Bultmann: Es
ist das Wort Jesu als Ganzes, als bewegende, lebenschaffende Kraft. Schlat-
ter: Es stellt in Gottes Wohlgefallen und Vergebung und begabt mit Brauch-
barkeit und Fruchtbarkeit. Schiitz: Es schlieBt Freude und Leiden, Gericht
und Gnadenerfahrungen in sich und macht tiichtig, mehr Frucht zu bringen.



32 G. Richter, Uberlieferung und Kirchlichkeit

Exegeten des 19.Jahrhunderts Gebrauch gemacht, es wird auf Gregor von
Nazianz, Chrysostomos und Makarios hingewiesen und Augustin herangezo-
gen. Diese Viiterstimmen dienen als Ausgangspunkt der Uberlegungen, sie
sind nicht nur nachtrégliche Belege oder Stiitzen fiir das selbstgewonnene
Versténdnis.

Das alles entspricht dem Grundsatz, daB Exegese nicht aus der Willkir
menschlichen Verstandes — d.h. nicht subjektiv —, sondern aus dem Geist
und der Tradition der Kirche, im Lichte der von den Vitern und Konzilien
in ihr entdeckten unverianderlichen Wahrheiten zu treiben ist4'. So begegnen
wir genau den gleichen Grundséitzen, die schon in der Textkritik angewendet
wurden. Richtungweisend sind fiir die Exegese ausschlieBlich die Gedanken
der Viter, also die Uberlieferung des Sinnes, den die Exegese zu erheben sich
anschickt. Das ist eine kirchliche Selbstbindung, die weit tiber den Grundsatz
hinausgeht, dal die Kirche Interpretin der HI. Schrift ist; denn nach allge-
meiner orthodoxer Auffassung, der ein kirchliches Lehramt im Sinne der
romisch-katholischen Kirche fremd ist, verpflichtet die Kirche nur durch den
Spruch der Synoden, der sich vorwiegend auf dogmatische Kernstellen be-
schrinkt, sie verpflichtet aber nicht durch die Autoritidt der Vitermeinung.
Wenn dennoch eine so enge Anlehnung an deren Auslegung vorgenommen
wird, so hat das zur Folge, daB das Bibelwort heute nicht mehr kritisch be-
dacht und ihm neue Aspekte nicht abgewonnen werden kénnen. Andererseits
wird dadurch offenbar eine «Einheitlichkeit» der Auslegung erreicht, die
auch den Text einheitlich erscheinen 1Bt %2,

Daf} die Exegese eines Verses nicht fiir sich, sondern in der grolen
Zusammenschau des Lehrgebdudes vorgenommen wird, darf man
als einen weiteren Beitrag zur Uberwindung der subjektiven Will-
kiir ansehen. Uberlieferung und Kirchlichkeit haben in jeder Weise
die Gefahr des Subjektivismus auszuschlieBen. Dieses unser Ergeb-

41 QOsipov (10), S. 53. Aus einem Diskussionsbericht Moskauer Studenten
der Geistlichen Akademie mit Delegierten des Christlichen Studentenwelt-
bundes, ZMP 1964/3, S. 45: «Exegese der Hl. Schrift ist nur im Kontext des
kirchlichen BewuBtseins méglich, das durch die heilige Uberlieferung be-
stimmt ist. Wenn die einzelne theologische Erfahrung nicht durch die Kirche
gestiitzt ist, hat sie nur die Kraft einer persoénlichen Meinung.»

12 Auch wenn uns die Einheit der Véter durchaus fragwiirdig erscheint,
begegnen wir doch in der Orthodoxie praktisch einem Kanon von Véter-
meinungen, dessen Zustandekommen und Durchsetzung noch zu unter-
suchen wire. Wo heute verschiedene Auffassungen genannt werden, ge-
schieht die Entscheidung zuweilen sehr kategorisch. Z.B. gibt der Verfasser
in der Frage nach der Herkunft des Markus-Evangeliums ohne nédhere Argu-
mente dem Zeugnis des Clemens v. Alex. von der rémischen Entstehung unter
der Autoritét des Petrus den Vorzug gegeniiber der Behauptung des Chryso-
stomos von der Entstehung in Agypten. A. S...ov: Der heilige Evangelist
Markus (russ.): ZMP 1963/5, S. 48-52.



Q. Richter, Uberlieferung und Kirchlichkeit 33

nis mag nachtriglich rechtfertigen, dal wir eine einzige Arbeit als
typisch zu verwenden wagten 43.

Die vorgebrachten Grundsédtze lassen kaum einen Raum, in dem
eine biblische Theologie fiir sich erarbeitet werden kann, ohne mit
ihr die ganze kirchliche Glaubenslehre sofort zu verbinden.

Wir besitzen dazu wenig Literatur, und die bekannten Titel der Kandi-
datenarbeiten, deren Text uns unzuginglich ist, zeigen, dafl der Schwerpunkt
in der biblischen Begrindung der Kirchenlehre liegt#*. Inspiration, Messiani-
tdt, Reich Gottes, Auferstehung und Unsterblichkeit, Sinde, Gesetz und
Freiheit weisen als Stichworte in diese Richtung, wenn auch an sich denkbar
wiire, dafl die Arbeiten dafiir eine eigene biblische Problematik erheben ohne
Riicksicht auf die ausgepridgte kirchliche Lehre. Der Grund fir diese wie
selbstverstdndlich gehandhabte Ineinssetzung mag wohl in der orthodoxen
Lehrauffassung von den zwei Quellen der Offenbarung liegen. Schriftliche
und miindliche Uberlieferung zusammen ergeben erst die eine volle Offen-
barung. Folgerichtig werden dann die Theologie der HI. Schrift und die der
Kirchenviter oder der Kirche ebenso als eine Einheit hingestellt. Gleichsam
als Voraussetzung gehort dazu, daf das A.T. oder das N.T. fur sich und auch
zusammen als Einheit betrachtet werden. Die Themenstellung bezeugt das.
Von den neutestamentlichen Schriften erfreuen sich die Paulusbriefe beson-
derer Bevorzugung. Aus ihnen laft sich anscheinend alles entwickeln, was
zur «Lehre» des N.T. gehort.

Man hat auch nicht den Eindruck, da8 die Themen neue Fragestellungen
aufwerfen oder daBl neue Wege gegangen werden. Gleichwohl wird von allen

43 Tatsédchlich lieBe sich zeigen, daB einerseits die erbaulichen Betrach-
tungen oder die Predigten der Russischen Orthodoxen Kirche die gleiche Vor-
liebe fiir Zitate und Gedankengiinge der Viter haben und daf3 sich anderer-
seits Erzbischof Nikodims Arbeit in vélliger Ubereinstimmung mit der Me-
thode der groflen russischen Exegeten des 19.Jahrhunderts befindet.

44 A, D. Solovev: Die biblische Lehre iiber die Herrlichkeit Gottes:
Stimme d. Orth. (1961), 5-6.

Die erreichbaren Titel Moskauer und Leningrader Kandidatenarbeiten
zum A.T. und N.T.: Die Inspiration der Hl. Schrift des A.T. Die messiani-
sche Prophetie des Buches Genesis. Das Hirtenamt der gro3en Propheten.
Die alttestamentliche Lehre vom Priestertum. Die Lehre der HIl. Schrift des
A.T. iiber die Unsterblichkeit der Seele des Menschen. Kritische Wiirdigung
der alttestamentlichen Studien in russischen Zeitschriften. Der Messias nach
dem Matthdus-Evangelium. Der Ursprung des Lukas-Evangeliums. Das
Zeugnis des Apostels Paulus von seiner Sendung durch Gott. Die Eschatolo-
gie des Apostels Paulus im 1. Korintherbrief. Die Stindhaftigkeit des ganzen
Menschen nach der Lehre des Apostels Paulus. Die Knechtschaft des Gesetzes
und die Freiheit des Evangeliums nach der Lehre des Apostels Paulus. Das
System der Lehre des N.T. in den Briefen des hl. Apostels Paulus. Die neu-
testamentliche Lehre vom Reich Gottes.



34 G. Richter, Uberlieferung und Kirchlichkeit

Kandidatenarbeiten gesagt, daB ihre Gegenstéande bisher entweder gar nicht
oder in sehr geringem Mafle behandelt wurden. Deshalb seien darin oftmals
nahezu ungeebnete Wege beschritten, und sie stellten einen Beitrag zur theo-
logischen Wissenschaft dars. Nun bemerkt der Referent zu einem Thema,
das dem Selbstzeugnis des Paulus uber seine Bekehrung gewidmet ist: «Der
Verfasser zeigt das Wunderbare der Bekehrung und polemisiert erfolgreich
gegen verschiedene Theologen kritischer Richtung.»® Nach welcher Seite
deuten die letzten Worte ? Unter heutigen theologischen Lehrern in Ruf3land
ist bisher von jener kritischen Richtung nichts bekannt geworden; ebenso-
wenig gibt die dltere russische Literatur Anlaf zu dieser Polemik. Sollte da-
mit also angedeutet sein, daf3 hier — wie in der Textkritik — eine wissenschaft-
liche Auseinandersetzung mit der modernen kritischen Theologie des Prote-
stantismus stattfindet ?

Unter 6kumenischem Gesichtspunkt héitten wir grofles Interesse,
zu wissen, ob die russische Bibelwissenschaft mit theologischen Fra-
gen anderer Kirchen vertraut ist oder gar an ihnen Anteil nimmt.
Wir diirfen auch hier nicht zu viel erwarten. Nach allen Nachrichten,
die wir besitzen, ist in Ruflland sehr wenig von der westlichen theo-
logischen Literatur der Gegenwart bekannt, selbst wenn man die
Zeitspanne mit etwa 50 Jahren sehr weit mifit. Als begriffliche Ein-
heit reicht «Theologie der neueren Zeit» fiir die Kenntnisse der
russischen Theologen zeitlich gewohnlich bis zu Harnacks grofB3en
Arbeiten. Man kann in ihnen wohl historisch von einer kritischen
Theologie sprechen, doch entbehren deren Anschauungen fiir eine
heutige Auseinandersetzung der Aktualitit??.

Neue Problemstellungen sind also weder in der Exegese noch in der bibli-
schen Theologie erkennbar. Das gilt auch hinsichtlich jener Frage, die zufolge
einer anderen Entwicklung der Wissenschaft in unserer theologischen For-

4 A. Osipovié: Dissertationen im Studienjahr 1961/62 (betr. die Moskauer
Geistl. Akad.): Stimme d. Orth. (1963), 3 31-36, S. 36.

16 K. Ruzickij, Thematik der Kandidatenarbeiten der Studenten an der
Moskauer Geistl. Akademie (russ.): ZMP 1960/4, S. 41-46.

47 Dafiir zwei Beispiele: Cetyrkin behandelt in ZMP 1948/3, S. 3443, « Die
neutestamentliche Literatur in altkirchlicher Uberlieferung und biblischer
Kritik der Neuzeit» (russ.). Dabei reicht die Neuzeit von F. Chr. Baur bis
A. v. Harnack. Ivanov (2), 4, S. 54, schreibt: «...daB auch in neuester Zeit
eine ganze Reihe bekannter Vertreter der Textkritik der byzantinischen Form
zuneigen, z. B. Burgon 1896 und Hort 1882...» Einzelne neuere Werke west-
licher Theologen sind jedoch bekannt. Ivanov benutzt mehrfach Lagrange,
Critique textuelle (1935), erwihnt auch die Ansicht von J. Leipoldt zu
Qumran. Am meisten scheint bei Bischof Michail neueste westliche Literatur
beriicksichtigt zu sein.



G. Richter, Uberlieferung und Kirchlichkeit 35

schung so in den Vordergrund geriickt ist: der biblischen Hermeneutik,
einem Grundproblem der Bibelwissenschaft tiberhaupt. Gewi3 werden ein-
zelne Feststellungen getroffen, die als Voraussetzungen fiir hermeneutische
Regeln gelten kénnen, z.B. die Herausstellung des einzigartigen Charakters
der neutestamentlichen Literatur. Reflektiert wird aber dartiber weiter nicht.
Vielleicht liB8t sich sogar sagen, da wir ein Eingehen auf die Problematik im
allgemeinen und auf die moderne im besonderen bei den russischen Theolo-
gen gar nicht erwarten dirfen, weil solche Fragestellungen einer bestimmten
Grundhaltung bei ihnen véllig fernliegen.

Als das Theologische Institut des Okumenischen Rates in Bossey
seine Arbeit auf die Frage ausrichtete, wie das Evangelium in der
Sprache der Gegenwart zu verkiinden sei, antwortete ein russischer
Kritiker mit dem Hinweis, daBl Verkiindigung immer eine Frage
der Zugehorigkeit zu der einen Herde sei, die die Stimme ihres
Herrn erkennt“8. Man darf diesem Bezug auf Joh. 10 wohl zuerst
einmal die Anerkennung entnehmen, daf3 die Botschaft oder das
Geschehen keineswegs offen zutage liegen. Zum andern ist das Ver-
stehen jedoch nicht Sache menschlichen Bemiihens, es ist nicht
methodisch aufschlieBbar. Wer in der Gemeinschaft mit dem Herrn
lebt, der vernimmt; im Glauben ist die HI. Schrift eindeutig ver-
stehbar.

Noch eine Randbemerkung zum Abschlu der Ubersicht: Fiir uns wurde
der Kreis der Probleme durch die Funde vom Toten Meer und aus Agypten
erweitert. Auch in RuBland hat man von diesen Aufsehen erregenden Ent-
deckungen Kenntnis genommen. Die Mitteilung iiber die Funde von Qumran
schlieBt mit der Feststellung, daBl sie die Kenntnisse tiber die Umwelt Jesu,
also tiber das zeitgenodssische Judentum, erweitern. Von der Botschaft des
Evangeliums werden die Texte scharf abgesetzt: Die Ménner von Qumran
sind Kinder des A.T., an das Gesetz des Mose gebunden, sind Menschen der
prophetischen Zeit. Dem Téaufer aber ist die Autoritit fur sein Zeugnis vom
Heiland der Welt unmittelbar vom Herrn gegeben, sie kann nicht aus den
Traditionen der Gemeinde von Qumran begriindet werden?*®. Es kann auch

18 &, Razumovskij, Amsterdam und die Orthodoxie (russ.): ZMP 1949/5,
8. 57.

19 Bischof Michail, Zum 10.Jahrestag der Funde am Toten Meer (russ.):
ZMP 1957/12, S. 54—64. Ders., Johannes der Tédufer und die Gemeinde von
Qumran (russ.): ZMP 1958/8, 656-72, S. 71. A. Ivanov, Das neue apokryphe
Evangelium des Thomas (russ.): ZMP 1959/9, S. 72-74. Statt eines Berichtes
gebe ich den Schlullsatz wieder: «Vor uns steht noch eine groBe Arbeit zum
Studium des neu entdeckten Evangeliums und zur Klérung und Bestimmung
der ihm zugrunde liegenden Quelle. Aber auf jeden Fall fallt es in den allge-
meinen Linien sowohl nach dem Stil als nach der theologischen Seite in be-
achtlichem MaBe mit dem Text unserer kanonischen Evangelien zusammen.»



36 G. Richter, Uberlieferung und Kirchlichkeit

nicht die Rede davon sein, in der neutestamentlichen Literatur Einfliisse
dieser Sektenfrommigkeit wahrzunehmen. Hier endlich wird der Ausdruck
«apokryph» in dem Sinne gebraucht, wie ihn die russischen Theologen ver-
standen wissen wollen.

3.

Wer die beiden Bezeichnungen Uberlieferung und Kirchlichkeit
wegen ihrer Unschérfe fiir ungeeignet hielt, wird nun erkannt haben,
dal} einmal der theologisch festgelegte Begriff Tradition etwas ganz
anderes aussagt als die praktische Hinwendung zur geschichtlichen
Kontinuitéit der Kirche und ihrem Verstindnis von HI. Schrift und
Auslegung. Dasselbe gilt erst recht fiir die ergénzende Bezeichnung
Kirchlichkeit. Die Kirche ist der feste Bezugspunkt der theologischen
Arbeit, ohne dal3 dafiir ihre Lehrautoritidt oder der Nachweis einer
inneren Beziehung von Theologie und Kirche bemiiht wiirden. So
ist sie die Gewdhr dafiir, dall alles so bleibt, wie es schon immer
kirchliche Ubung war. Im Grunde sind die beiden Bezeichnungen
nur Umschreibungen der einen Haltung. In diesem Sinne finden wir
bestidtigt, was Sarylev als Aufgabe und Tendenz der Theologie
nennt : ihre Verkirchlichung .

Aber eine solche Bestandsaufnahme kann sich nicht mit bloen
Kenntnissen begniigen. Sie hat nur einen Sinn, wenn sich daraus
Folgerungen allgemeiner Bedeutung ziehen lassen. Das kann in drei-
facher Richtung geschehen: 6kumenisch, innerorthodox und inner-
russisch.

1. Die Evangelische Kirche in Deutschland und andere prote-
stantische Kirchen befinden sich in einem regen Austausch theolo-
gischer Gedanken mit der Russischen Orthodoxen Kirche 1. Themen
der Gespriche sind dogmatische und rechtliche Fragen: Kirche, HI.
Geist, Vers6hnung, Sakramente, Anerkennung der Weihen. Die Ab-
sprache iiber Fragen der HI. Schrift, die fiir die Konfessionen eigent-
lich eine gemeinsame Basis sein kénnte, scheint aus diesen Verhand-
lungen ausgeklammert. Nur ein einziges Mal standen sie auf dem

50 Sarycev (A. 20), S. 72.

51 Theologengespriche zwischen der RussischenOrthodoxen Kirche und der
Evangelischen Kirche in Deutschland fanden statt in Arnoldshain 1959,
Zagorsk 1963, Hoechst/Odenwald 1967.



G. Richter, Uberlieferung und Kirchlichkeit 37

Programm eines Gesprichs mit anglikanischen Theologen 52. Nach
Lage der Dinge konnen wir nun die Griinde einsehen, die auf diesem
Felde eine Verstindigung nahezu ausschlieBen.

2. Die starre Bindung an die Uberlieferung hat die russischen
Theologen zu Kritikern nicht nur des Protestantismus, sondern
auch innerhalb der Orthodoxie werden lassen. Man kann sich nur
dariiber wundern, dafl von den Nachfolgern der groflen russischen
Theologen der Jahrhundertwende, als ein Svetlov zum Anschlufl an
die moderne, kritische Wissenschaftsmethodik aufforderte?s3, der
Bruch mit der zeitgendssischen Entwicklung der Bibelwissenschaft
im Westen so bewul3t vollzogen wird. Ein durchgehender Vergleich
mit den Auffassungen der griechisch-orthodoxen oder der in der
Emigration lebenden russisch-orthodoxen Theologen mulite unter-
bleiben. Nur ein Hinweis kann eingestreut werden: Der schon ge-
nannte Bischof Kassian, dessen Orthodoxie iiber jeden Zweifel er-
haben ist, hilt nicht weniger fest an der Uberlieferung, er versteht
es aber, sie wesentlich flexibler zu handhaben. Auch er setzt der
Exegese und der historischen Forschung an der Tradition eine
Grenze, die durch die Interpretation nicht tiberschritten werden
darf. Zugleich aber ist er darauf bedacht, den «Spielraum» zu fin-

52 Eine Delegation von Theologen der Anglikanischen Kirche weilte im
Juli 1956 in der Sowjetunion; Bericht in ZMP 1956/9, S. 24-37. Das Com-
muniqué zu den Beratungen vom 17.Juli «Uber Fragen der HI. Schrift»
stellt Ubereinstimmungen fest, deren Formulierung teilweise vorhandene
Unterschiede verdeckt: Gleichheit in kanonischen Biichern ; nichtkanonische
Schriften sind nicht inspiriert, aber niitzlich und lesenswert (sind die nicht-
kanonischen Schriften bei beiden die gleichen?); Anerkennung von hebr.
Text und LXX ; Inspiration der Uberlieferung. Als unvereinbare Auffassun-
gen werden genannt : die Russischen Orthodoxe Kirche 148t nur den Text. rec.
gelten, die Anglikanische Kirche in der gottesdienstlichen Praxis auch andere
Texte; fiir die Russischen Orthodoxe Kirche ist Tradition auch selbstédndige
Quelle, da sie mit der biblischen Offenbarung tibereinstimmt, wihrend die
Anglikanische Kirche meint: die Tradition kann zur Hl. Schrift nichts hin-
zufiigen ; keine Einmiitigkeit tiber den Begriff der Inspiration liegt vor. — Im
gleichen Heft héngt Osipov (10), S. 53ff., noch 5 Fragen an, die das Gespréch
inzwischen beantwortet hatte, u.a.: 2. Ist die Anglikanische Kirche bereit,
diese Liste der nichtkanonischen Biicher anzunehmen, wie sie die Orthodoxe
Kirche angenommen hat?; 3. ...als Bestandteil der Bibel? 5. ...nimmt die
Anglikanische Kirche den Text. rec. an?

53 P. J. Svetlov, Gebildete Gesellschaft und zeitgendssische Theologie
(russ.): Sv. Troick. Serg.-Lavra (1902).



38 Q. Richter, Uberlieferung und Kirchlichkeit

den, den ihm die Tradition lda6t, ihn zu niitzen und nicht noch weiter
einzuengen . Man wird seine Textausgabe in diesem Sinne als
Moglichkeit der Freiheit innerhalb dieses Spielraumes bewerten
miissen. Damit offenbart uns der Streit um die Bibelausgaben inner-
halb der Orthodoxie einen wesentlichen Unterschied in der inneren
geistigen Haltung: Kassian wollte der jungen Generation eine Hilfe
bieten, die Russische Orthodoxe Kirche jedoch vertraut darauf, daB
allein die Kontinuitét in der Textkritik und in der Exegese die Ein-
heit garantiere 5* — und macht gerade dadurch die mangelnde Einheit
offenbar.

3. Wer in letzter Zeit das Auftreten der russischen Delegationen
auf okumenischem Feld beobachtet hat, wird von der Frage nach
dem zukiinftigen Weg der russischen Theologie geradezu bedringt.
V. Borovoj — zusammen mit Ivanov und Osipov Lehrer an der
Leningrader Geistlichen Akademie — hat 1966 auf der Genfer Kon-
ferenz «Kirche und Gesellschaft» die Forderung nach einer christli-
chen Ausrichtung «nach vorn und nach oben», nach einer «Theolo-
gie der Revolution» angemeldet. Ausgehend davon, dall die Alte
Kirche zuerst sozial und revolutionidr war und erst spater indivi-
dualistisch und statisch wurde, stellt er fiir die Geschichte fest, dal
die systematische Theologie und die historischen Kirchen nie auf
der Seite der Revolution standen, um fortzufahren: « Erst wihrend
der letzten Jahrzehnte, in denen sich die tiefgreifenden Verinde-
rungen im philosophischen, wissenschaftlichen und theologischen
Denken ereignet haben — eine Art von Revolution — und als ein Er-
gebnis der anthropozentrischen Sicht der Welt, der evolutiondren
Sicht des Universums und der Neubewertung der gesamten Mensch-
heitsgeschichte — erst nach alledem ist es moglich geworden, eine
Theologie der Entwicklung und der Revolution zu entfalten.»5

5¢ Bischof Kassian, Das Studium des N.T. in der orthodoxen Kirche:
Kyrios 1 (1961), S. 22.

55 Qsipov (10), S. 53.

56 V. Borovoj, Herausforderungen und Relevanz der Theologie in den
sozialistischen Revolutionen unserer Zeit (russ.): ZMP 1966/9, 76-79, S. 78;
deutsch in: Stimme d. Orth. 11 (1966), S. 37-42 (Textédnderung: «...der re-
volutionéren Sicht...»). L. Voronov, Fundamentals of Social Ethics under
Conditions of Soviet Reality; von der Genfer Konferenz als Study paper
No. 6 vervielfaltigt. Voronov zitiert 11 S#tze des Moralkodex aus dem «Pro-
gramm der KPSU von 1962» mit der Zustimmung : «Assessing these principles



G. Richter, Uberlieferung und Kirchlichkeit 39

Das ist ein vollstindiger Bruch mit der traditionellen Stellung
der Russischen Orthodoxen Kirche zur Sozialethik und vielem ande-
ren mehr. In der von uns untersuchten biblischen Wissenschaft sind
die alten Vorstellungen noch ungeschmilert giiltig. Sie ist nach
riickwirts auf die Geschichte der Kirche und auf ihre unveréinder-
lichen Grundsitze gerichtet. Kénnen diese beiden Aspekte noch als
Einheit verstanden werden? Wenn Borovoj seine Sicht als «Riick-
kehr zur Bibel und zum friithen christlichen Evangelium» versteht 57,
so doch gerade als Gegensatz zu der unter byzantinischem Einflul3
statisch gewordenen Kirche, die den revolutiondren Urgrund des
Evangeliums verlassen hat, jener Kirche, der im theologischen Den-
ken die Kontinuitidt der Jahrhunderte Garant der Wahrheit ist.

Wir miissen darauf verzichten, diese innere Spannung in der
russischen Theologie der Gegenwart hypothetisch zu deuten. Die
Zeit mull ihre Losung bringen, und wir werden uns mit der Ent-
scheidung noch auseinanderzusetzen haben.

Gerhard Richter, Zirndorf, Bayern.

in the light of the Orthodox moral doctrine, we regard them as deserving
total approval and support. Every citizen of the Soviet Union who is a be-
liever can, and is morally bound, to include them into his own moral code of
a Christian, as its integral organic part.»

%7 Borovoj (A. 56), deutscher Text, S. 41, tibereinstimmend mit dem Um-
druck, den die Genfer Konferenz in Maschinenschrift herausgegeben hat. Der
russische Text, S. 78, liest statt des kirchlich gebrduchlichen Genitiv blago-
vesti fir Evangelium: blagoj vesti.



	Überlieferung und Kirchlichkeit : Leitlinien für die Bibelwissenschaft in der Russischen Orthodoxen Kirche heute

