
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 1

Artikel: Überlieferung und Kirchlichkeit : Leitlinien für die Bibelwissenschaft in
der Russischen Orthodoxen Kirche heute

Autor: Richter, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878681

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878681
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Überlieferung und Kirchlichkeit
Leitlinien für die Bibelwissenschaft in der

Russischen Orthodoxen Kirche heute

Wer nur ein wenig mit der Theologie der Orthodoxie bekannt ist,
den muten die Begriffe Überlieferung und Kirchlichkeit wie eine
Selbstverständlichkeit an; ihre Berechtigung wird in jeder orthodoxen

Dogmatik begründet. Hier soll ihrer Verwirklichung in der
Bibelwissenschaft in Form eines Berichtes nachgegangen werden.
Wichtiger als die Feststellung kontroverser Meinungen ist dabei die

Frage nach dem Grund der russischen Auffassungen. Ihr kann nur
im Zusammenhang der ganzen Bihelwissenschaft nachgegangen
werden. Bedingt durch die geführten Auseinandersetzungen nehmen
die Fragen der Textkritik einen größeren Raum in Anspruch,
obwohl man den Schwerpunkt in der Exegese erwarten sollte. Wir
beschränken uns auf die letzten zwei Jahrzehnte; sie sollen mit dem
«Heute» umschrieben sein. Die zweite Beschränkung des Themas
deutet auf eine besondere Stellung der Russischen Orthodoxen Kirche

innerhalb der Orthodoxie.

1.

Das Recht zur Unterscheidung gibt uns die Auseinandersetzung
um Kanon und Textkritik. Was von russischer Seite dazu
vorgebracht wird, kann heute weithin nicht als allgemeine orthodoxe
Anschauung angesehen werden.

Das gilt insbesondere von der Frontstellung der russischen Theologen1
gegen den Nestle-Text, von der über die innerorthodoxen
Meinungsverschiedenheiten hinaus das ökumenische theologische Gespräch berührt wird.
Im Jahre 1952 gab die Russische Bibelgesellschaft in Washington eine Bibel
in russischer Sprache heraus. Im folgenden Jahr begann die Britische und
Ausländische Bibelgesellschaft mit dem Druck eines N.T. in russischer Sprache,

dessen beide erste Evangelien der Rektor des St.-Sergej-Instituts in
Paris, Bischof Kassian, bearbeitet hatte. Beide Editionen stießen bei
russischen Theologen auf harte Kritik und riefen ausführliche Stellungnahmen
hervor. Zeigte die Washingtoner Bibel in ihrer inneren Ordnung nichtorthodoxe

Einflüsse, so warf die Pariser Ausgabe textkritische Fragen auf. Zwar

1 Der Ausdruck «russische Theologen» ist in dieser Arbeit allein auf die
Russische Orthodoxe Kirche zu beziehen, nicht dagegen auf die Theologen der
russischen Emigration in Paris oder Amerika.



Cr. Richter, Überlieferung und Kirchlichkeit 17

sagte ihr Vorwort, daß die russische Übersetzung der Synodalausgabe von
1862 im wesentlichen unangetastet bleibe, aber Bischof Kassian hatte als
Grundtext die Nestle-Ausgabe von 1949 gewählt. In dem ganzen Zusammenhang

wurde dann von russischer Seite auch die 21. Ausgabe des Nestle von
1952 einer eingehenden Überprüfung unterzogen2.

a) Über den Umfang des N.T. kann es keine Meinungsverschiedenheiten

gehen. So stehen zunächst die Fragen nach Umfang und
Textgestalt des Alten Testaments im Vordergrund.

Leitgedanke für die Beantwortung ist die alte Überlieferung der
Russischen Orthodoxen Kirche. Die russischen Theologen legen dem
A.T. die LXX zugrunde : nach ihr war die altslawische Übersetzung
gefertigt, auf der wiederum die russische Bibelausgabe des Hl. Synod
beruhte. Demzufolge wird daran festgehalten, daß nicht nur alle
Bücher der LXX samt ihren Zusätzen zu einigen kanonischen

2 An der Pariser Ausgabe arbeitete seit 1951 eine Kommission, die sich
aus Vertretern verschiedener Bekenntnisse zusammensetzte. Zur Kritik und
weiteren Behandlung der Fragen erschienen eine Reihe von Artikeln (ZMP

Zurnal Moskovskoj Patriarchii ; die russischen Titel hier verdeutscht) :

1. I. Alekseev, Zur Frage einer neuen Übersetzung des Evangeliums nach
Matthäus ins Russische: ZMP 1954/2, S. 76f.

2. A. Ivanov, Zur Frage der Wiederherstellung des ursprünglichen griechi¬
schen Textes des N.T.: ZMP 1954/3, S. 38-50.

3. Ders., Eine neue Übersetzung des Evangeliums nach Matthäus ins Russische:

ZMP 1954/4, S. 45-55; 1954/5, S. 38-47.
4. Ders., Eine neue kritische Ausgabe des griechischen Textes des N.T.:

ZMP 1956/3, S. 49-58; 1956/4, S. 49-58; 1956/5, S. 43-52.
5. Ders., Textausgaben der Hl. Schriften des N.T.: Bogoslovskie Trudy, 1

(1959), S. 53-83.
6. Ders., Zur Frage des neutestamentlichen Textes. Antwort an Prof. R. P.

Casey: ZMP 1957/9, S. 60-64.
7. A. Osipov, Zur Ausgabe der russischen Bibel: ZMP 1955/8, S. 58-66.
8. Ders., Über eine ausländische Ausgabe der russ. Bibel: ZMP 1955/10,

S. 48-53.
9. Ders., Erwägungen über eine russ. Bibel: ZMP 1955/11, S. 55-62.
10. Ders., Über die Hl. Schrift: ZMP 1956/9, S. 47-55.
11. A. V., Vernünftige Entscheidung: ZMP 1954/12, S. 68.

Auch aus den Reihen der konservativen Altrituellen nahm das ZMP ein
Votum auf: A. Vakonja, Der unschätzbare Reichtum russ. Übersetzungen
des Wortes Gottes und der kirchlichen Literatur: ZMP 1955/6, S. 65-67.

Die Titel werden unten durch die beigefügte Nummer ersetzt und die
angezogenen Stellen dazu nur mit Seitenangabe belegt.

2



18 G. Richter, Überlieferung und Kirchlichkeit

Schriften zum unantastbaren Bestand der Bibel gehören, sondern
daß auch ihre dort gewählte Reihenfolge einzuhalten ist3.

Die Bevorzugung der LXX - und damit die Überlieferung - setzt sieh
weiterhin in der Bewertung der biblischen Bücher durch. Aus der Lutherbibel

ist uns die Unterscheidung zwischen kanonischen und apokryphen
Schriften geläufig. Die russische Bibel unterscheidet indessen drei Gruppen:
kanonisch, nichtkanonisch, apokryph. Apokryph bezeichnet nicht beidemal
das gleiche. Die bei uns so genannten Schriften entsprechen im großen und
ganzen den nichtkanonischen der russischen Bibel. Dagegen schließt die
Ostkirche nur diejenigen als apokryph aus, die das Wort Gottes durch Fabeln
verfälschen. Insofern gehören zur ganzen Hl. Schrift sowohl kanonische wie
nichtkanonische Schriften; beide werden als Wort Gottes bezeichnet. Mit
Schärfe verwahren sich die russischen Theologen gegen die Aussonderung der
nichtkanonischen Schriften durch den Protestantismus und gegen ihre
abfällige Bezeichnung als apokryph, wo sie doch gut und erbaulich sind und
sich als Wort Gottes von den kanonischen Schriften nur dadurch
unterscheiden, daß ihnen die größere Qualität der Inspiration fehlt. Gerade gegen
dieses Einteilungsprinzip hatte die Washingtoner Bibel verstoßen und muß
sich deshalb den Vorwurf «protestantisch» gefallen lassen, denn schon die
Synode gegen Cyrillos Lukaris 1672 hatte die protestantische Einteilung
verurteilt4.

Für die griechische Kirche - und aus historischen Gründen auch
für die russische - ist gewiß der Rückgriff auf den griechischen Text
des A.T. und die Verteidigung der LXX zu erwarten. Tatsächlich

3 Die zusätzlichen 11 Bücher der LXX sind bekannt ; wir notieren nur die
sonstigen Erweiterungen: Gebet des Manasse, 2. Chron. 36, 5a-d; Gesang
der Jünglinge im Feuerofen, Dan. 3, 25-95; Geschichte von Susanna, von
Bei und dem Drachen, Dan. 13 und 14; Ps. 151; 6 Verse an 6 Stellen des
Buches Esther; ein Zusatz bei Hiob. Osipov (8), S. 51.

1 Osipov (8), S. 51. Die Washingtoner Bibel hat zwar alle 11 zusätzlichen
Bücher abgedruckt, sie aber als Extrabuch unter der Bezeichnung
«Apokryphe Bücher des A.T.» an den Schluß gestellt. In protestantischen
Ausgaben finden sich unter den Apokryphen von den in Anm. 3 genannten
Einzelstellen nur 2. Chron. 36, 5a-d, und Dan. 3, 25-95. Die Frage nach der
«ganzen Bibel» und die Befreiung der nichtkanon. Schriften von der
diskriminierenden Bezeichnung als Apokryphen ist für die Russische Orthodoxe
Kirche als Gegenstand eines Gesprächs mit anglikanischen Theologen
vorgeschlagen worden. Vgl. Anm. 52.

Was unter Inspiration im allgemeinen zu verstehen ist, übernimmt Osipov
(10), S. 47, aus der Dogmatik von Malinovskij, 1-4 (1895-1909). Inwiefern
eine nichtinspirierte Schrift Wort Gottes sein kann, bleibt jedoch ungeklärt.
Eine Kandidatenarbeit, die sich mit der Inspiration beschäftigt (vgl. Anm.
44), ist uns unzugänglich.



O. Richter, Überlieferung und Kirchlichheit 19

wird nachdrücklich auf die «tausendjährige Tradition unserer
kirchlichen Praxis» hingewiesen. Zur wissenschaftlichen Begründung
aber gilt für die Russische Orthodoxe Kirche als endgültig, was im
Jahre 1858 der Metropolit Filaret über den - wenn auch
eingeschränkten - Vorzug der LXX und ihr Verhältnis zu den Masoreten

gesagt hat. Diese sollen nicht abgelehnt werden, aber ihre Benutzung
hat unter der steten Kontrolle durch die LXX nach verschiedenen

Regeln stattzufinden, die darauf hinauslaufen, daß der Text der
LXX allgemein beizubehalten ist, wenn nicht ein ernster Grund den
Übergang zu den Masoreten erfordert. Osipov drückt heute den

Kompromiß mit dem Satz aus: Unsere russische Übersetzung ist
nach dem hebräischen Text unter Anleitung der LXX erstellt5.

Bei aller Hochachtung vor der Persönlichkeit des Metropoliten ist es doch
etwas Besonderes, daß seine wissenschaftliche Erkenntnis als endgültige
Verpflichtung angesehen wird, ohne ihre Richtigkeit nach dem jeweils neuesten
Stand der alttestamentlichen Wissenschaft zu überprüfen. Hierin wirkt nicht
nur die Überlieferung der kirchlichen Praxis nach; es zeigt sich auch eine
Bindung an wissenschaftliche Entscheidungen, die einmal getroffen wurden
und nun ebensogut in die Überlieferung eingehen.

Indem gegen die innere Ordnung, wie sie von der LXX begründet
ist, nicht verstoßen werden darf, ist durch die Überlieferung auch
die Textgestalt im einzelnen weithin festgelegt. Dennoch bleibt eine
gewisse Freiheit, die schon der russische Synodaltext für sich in
Anspruch genommen hat. Gegenüber der altslawischen Bibel hat er eine

griechisch-hebräische Einheitlichkeit angestrebt, indem er den
laufenden Text nach den Masoreten korrigiert und die Besonderheiten
der LXX in die Fußnoten verwiesen hat. Sodann weicht der
Synodaltext von seinem doppelten Vorbild dadurch ab, daß er das
Vorwort zu Sirach nicht enthält. Diese Eigenwilligkeit erregt freilich
heute Mißfallen und ist Anlaß zu der Forderung, den Mangel noch
nachträglich zu beseitigen und auf diese Weise die Treue zur
Überlieferung fester zu bezeugen6. Noch besser wäre es, an Stelle einer
neuen Übersetzung eine Korrektur des Synodaltextes nach dem
kirchenslawischen Text vorzunehmen. Solche peinliche Genauigkeit

5 Osipov (9), S. 57. Die Wahl zwischen beiden Texten kann also nicht
beliebig getroffen werden. Die besonderen Regeln berücksichtigen vor allem das
«reiche Erbe der Kirche»; Väter, Theologie, Exegese, Gottesdienst und
Überlieferung. Osipov (10), S. 50. 52.

6 Osipov (9), S. 59f. Besondere Gedanken macht sich Osipov auch
darüber, daß die Synodalausgabe den Zusatz der LXX zu Hiob in Rücksicht



20 G. Richter, Überlieferung und Kirchlichkeit

ist einigermaßen überraschend, sie prägt aber die derzeitige
Auffassung. Zu ihr gehört auch die Forderung nach Beibehaltung der
alten Interpunktion, obwohl sie nicht den grammatischen Regeln
entspricht7. Trotz der beigefügten sprachgeschichtlichen Begründung

scheint damit doch nur die Formel von der Beibehaltung der
Überlieferung auf die Spitze getrieben zu sein.

Außer der Überlieferung ist für die Textgestalt ein Faktor
mitbestimmend, den wir mit Kirchlichkeit bezeichnen wollen. Seine

Erscheinungsformen können recht verschieden sein, in unserem
Falle wirkt er auf zweifache Weise.

Die kirchliche Lehre steht unverrückbar fest, die Ubersetzung hat deshalb
nicht philologischen Gesetzen zu folgen, sondern erstens der kirchlich
gesicherten Interpretation einer Stelle. Der Kritiker der Washingtoner Ausgabe
greift als Beispiel die Übersetzung von Gen. 3, 15 heraus. Leider kommt der
strittige Punkt in der deutschen Wiedergabe nicht genau heraus, weil das
deutsche Pronomen «er» oder «derselbe» sowohl auf «Same» als auch in
christologischer Deutung auf «Christus» beziehbar ist. Im Bussischen ist
«Same» (semja) ein Neutrum, so daß die Washingtoner Ausgabe das Pronomen

philologisch richtig ins Neutrum (ono) setzt, damit aber den personalen
Bezug aufhebt und der dogmatischen Polgerung die Textgrundlage entzieht.
Nun genügt dem russischen Kritiker dieser Ausgabe nicht einmal das
Pronomen «er» (on); er besteht auf dem verdeutlichenden «dieser» (toj), weil es
die Synodalausgabe in Übereinstimmung mit der kirchenslawischen Bibel so
liest8. Die Stelle veranschaulicht uns zugleich, wie stark neben dem dogmatischen

Interesse auch hier die Wahrung der Überlieferung gefordert wird. Sie
ist in diesem Falle nicht auf die allgemeine orthodoxe Textform und ihre
Geschichte gerichtet, sondern wieder ganz speziell auf den approbierten
russischen Synodaltext.

Kirchlicher Faktor — darunter fällt zweitens die Besonderheit der
Russischen Orthodoxen Kirche, die unaufgebbar erscheint. An dieser Stelle
verbindet sich mit der kirchlichen Verantwortung für die Wahrheit ein besonderes

kirchenpolitisches Denken.

auf den gottesdienstlichen Gebrauch zwar übernommen, aber als offensichtliche

Hinzufügung entgegen der kirchenslaw. Bibel unter den Strich gesetzt
hat. Ebd., S. 58f.

7 Übersetzungsbeispiel ist Jes. 9, 6, dessen Synodaltext «Ibo mladenec
rodilsja nam - syn dan nam; vladycestvo na ramenaeh Ego i narekut imja
Emu...» in der Fußnote durch die genaue Übersetzung Vlastovs aus dem
kirchenslaw. Text präzisiert werden soll: «Ibo Mladenec rodilsja nam, Syn,
i dan nam; vladycestvo Ego na ramenaeh Ego, i narekut imja Emu...». Der
Frage der Interpunktion widmet sich ein eigener Abschnitt Osipov (9), S.59.

8 Osipov (9), S. 58.



G. Richter, Überlieferung und Kirchlichkeit 21

b) Um es zu verdeutlichen, wenden wir uns der Pariser Ausgabe
des Neuen Testaments zu. Obwohl der Kritiker einräumt, daß sie den

Vorzug des Synodaltextes hervorhebt, wird an ihr dennoch zweierlei

ausgesetzt. Erstens ist sie ohne Mitwirkung des Moskauer
Patriarchats zustande gekommen; sie besitzt weder die Zustimmung
des Patriarchen selbst, noch sind Vertreter des Westeuropäischen
Exarchats hinzugezogen worden. «Schon allein dieser Umstand
zwingt uns, uns zu dem gesamten Unternehmen mit äußerster
Vorsicht zu verhalten.»9 Zu diesem jurisdiktioneilen Anspruch auf das

Privileg über jede Textausgabe in russischer Sprache kommt als
zweiter Punkt der Kritik, daß die Ausgabe von «ausländischen und
nichtorthodoxen Kreisen» veranlaßt sei. In der Tat begründete
Bischof Kassian das Unternehmen damit, daß er den Emigranten,
besonders aber der Jugend, und damit einer allgemeinen christlichen
Sache zu dienen hoffe. Was könnte daran falsch sein? Befangen in
der zu damaliger Zeit verhärteten Ablehnung der ökumenischen
Bewegung, nimmt Ivanov Anstoß an den «panchristlichen
Bemühungen, die den Stempel eines panchristlichen Kosmopolitismus an
sich tragen»10. Er warnt vor konfessionellem Indifferentismus und
vergleicht schließlich das Unternehmen hinsichtlich der konfessionellen

Belange mit der Situation der russischen Bibelgesellschaft
von 1819-182311.

Trotz der allgemeinen Anerkennung, die das Pariser N.T. dem

Synodaltext von 1862 aussprach, hat es diesen doch einer Revision
unterzogen. Das Ärgernis sahen die russischen Theologen darin, daß
der Gebrauch des Nestle-Textes von vornherein die Richtigkeit des

kirchlichen Textes in Frage stellt, wie er sonst in der Orthodoxie
gebräuchlich ist, und sich in die Nähe der protestantischen
Textkritik begibt12. Auf diese Weise weitet sich die russische Kritik zu

9 Alekseev (1), S. 76. Die Kontrolle des Patriarchats fordert auch Ivanov
(3), 4, S. 50. Daß der Ökumenische Patriarch, dessen Jurisdiktion Bischof
Kassian imterstand, die Ausgabe gebilligt hatte, sprach nach russischer
Meinung durchaus nicht für die Sache.

10 Ivanov (3), 4, S. 54. Zur kirchenpolitischen Lage der Russischen Orthodoxen

Kirche vgl. G. Richter, Der Eintritt der Russischen Orthodoxen Kirche
in den Ökumenischen Rat der Kirchen: Kyrios, 4 (1964), S. 277-298; 5

(1965), S. 24-50, bes. 4, S. 288.
11 Ivanov (3), 4, S. 50; 5, S. 45.
12 Die Liste der ungenauen Übersetzungen, die die Vorliebe für die

protestantische Ausgabe beweisen, umfaßt bei Ivanov (3), 5, S. 38-44, d.h. allein



22 6. Richter, Überlieferung und Kirchlichkeit

einer allgemeinen Stellungnahme zur Frage der Textkritik aus,
wodurch der Standpunkt der Russischen Orthodoxen Kirche ausführlich
dargelegt wird.

Ivanov hat nach einer eingehenden Wegbeschreibung der protestantischen
Textforschung, deren Einzelheiten wir hier übergehen können, im wesentlichen

zwei Vorwürfe formuliert: 1. Die Basis der protestantischen
Textkritik ist zu schmal und läßt bewußt stichhaltige Zeugen aus. 2. Die Bewertung

der Handschriften ist subjektiv, daher außerhalb jeder Bedeutung für
die Kirche. - Wir werden diese Vorwürfe besser verstehen, wenn wir zuvor
die Auffassung der russischen Theologen über Grundlagen und Ziel der
Textkritik im allgemeinen kennengelernt haben.

Grundsätzlich wird auch auf russischer Seite eine Textkritik
bejaht. Zunächst scheint sogar in der Formulierung ihrer Aufgaben
ein gewisses Einvernehmen mit der protestantischen Theologie zu
bestehen: sie hat die Lesarten zu prüfen mit dem Ziel, den
«ursprünglichen» Text herzustellen. Dennoch liegt hinter dieser
Zielangabe bereits eine scharfe Trennung der russischen Auffassung von
der protestantischen verborgen, weil Ausgangspunkt und Ziel der
Textkritik für die russischen Theologen von vornherein im
kirchlichen Text festgelegt sind, dem der Textus receptns am nächsten
steht. Seine hervorragende Bedeutung versuchen sie auf verschiedenste

Weise zu stützen13.

Mit Vorliebe beruft sich Ivanov darauf, daß es neben der kritischen
Forschung durchaus auch «westliche Streiter» für den Text. rec. gibt. Allerdings
haben seine Gewährsleute Burgon und Miller ihre Angriffe auf Westcott und
Hort schon vor der Jahrhundertwende geführt14. Noch weiter zurück, nämlich

am Ende des 18. Jahrhunderts, liegen die Arbeiten des ehemaligen
Jenaer und späteren Moskauer Professors für klassische Literatur Matthäi,
den Ivanov als Zeugen russischer Textkritik und Verteidiger des Text. rec.
anführt15.

für das Matth. 6 Seiten. An anderer Stelle erklärt Ivanov (6), S. 64, daß er
damit Nestle nicht völlig diskreditieren wolle. Sein großes Verdienst sei der
kritische Apparat.

13 Ivanov (2), S. 42: Die Ausgaben Robert Stephans 1550 und Elzevirs
1633 «.. .geben einen höchst zuverlässigen und der ersten Quelle nahen

kirchlichen Text».
14 J. W. Burgon, The traditional Text of the Holy Gospels (1896) ; E. Miller,

A Guide to the Textual Criticism of the New Testament (1896). Auf beide
Zeugen beruft sich auch Alekseev (1), S. 77.

15 Ivanov (2), S. 43. Chr. Fr. Matthäi lehrte 1772-1784 in Moskau.



G. Richter, Überlieferung und Kirchlichkeit 23

Zu einer zweiten Begründung wird der theologische Gedanke herangezogen,

daß die Kirche in ihrer gottesdienstlichen Überlieferung ebenso unter
der Leitung des Hl. Geistes die beste Textform, d.h. die beste Erhaltensform
jenes einen, ursprünglichen Textes ausgewählt und bewahrt hat, wie sie den
Kanon unter der Leitung des Hl. Geistes aus vielen Schriften ausgewählt
und zusammengefaßt hat16.

Für den Zusammenhang mit der Textkritik ist aber die dritte Begründung
die gewichtigste. Sie fügt dem theologischen noch den historischen Aspekt
hinzu : Die hohe Einschätzung des Apostolischen Zeitalters erlaubt gar keine
andere Auffassung als die einer einheitlichen Überlieferung des Textes. Im
4. Jahrhundert hatte dann der Text bereits die allgemeine Anerkennung der
Kirche gefunden. Seither hat das kirchliche Amt sorgsam über die genaue,
unverfälschte Textüberlieferung gewacht17. Diese Kontinuität schlägt sich
im kirchlichen Text nieder, wofür auch die Tatsache zeugt, daß die ihm
zugrunde liegenden Handschriften große Übereinstimmimg aufweisen.

Weil nach russischer Auffassung der Text. reo. der beste derzeit vorhandene

ist, muß er für die textkritische Arbeit als Prüfstein dienen, an dem sich
der Wert einzelner Lesarten oder gar ganzer Handschriften entscheidet, und
somit die Richtung für die textkritische Arbeit abgeben18. Nach Ivanovs
Meinung ist die byzantinische Textform, auf die sich der Text. rec. im wesentlichen

stützt, die ursprüngliche, und alle Varianten der Majuskeln und des
westlichen Textes lassen sich als örtliche Entstellungen verstehen. Sie
enthalten — jedenfalls «in ihrer erdrückenden Mehrheit» — keine wesentlichen
Veränderungen des originalen Textes19.

Also liegt die Aufgabe der textkritischen Arbeit in der Suche
nach dem Prototyp des kirchlichen als des «ursprünglichen Textes»,
und der Weg dorthin kann nur über die Wiederherstellung der
Geschichte des neutestamentlichen Textes und eine stete Verbesserung
des vorhandenen führen, bis seine beste Lesart wieder gefunden ist.
Textkritik wird damit zu einer historischen Untersuchung des

gültigen Textes ausschließlich im Sinne einer philologischen
Vervollkommnung 20.

Dieser bisher unvollkommene Text ist trotz seiner Verderbtheit
immer noch authentisches Wort Gottes. Deshalb unterscheidet sich
die Hl. Schrift als literarisches Dokument wesensmäßig von anderen
literarischen Zeugnissen dank ihrer göttlichen Inspiration. Das be-

16 Ivanov (4), 3, S. 55.
17 Alekseev (1), S. 77. Die Kirche als «wahrhaftige Bewahrerin des Wortes

Gottes» bei Ivanov (3), 4, S. 51, und (2), S. 50 u.ö., auch Alekseev (1), S. 77.
18 Ivanov (2), S. 49.
19 Ivanov (5), S. 55, Anm. 1.
20 Ivanov (5), S. 56. V. Sarycev, Die Aufgaben der russischen geistlichen

Schulen (russ.): ZMP 1962/9, 70-78, S. 73.



24 O. Richter, Überlieferung und Kirchliehheit

deutet, daß sich ihr Text nicht nach allgemeinen literaturwissen-
schaftlichen Methoden weiter analysieren läßt. Jede üher eine
Verbesserung hinausgehende textkritische Revision, wie sie westliche
Forschung vornimmt, muß abgelehnt werden : sie überschreitet die
gesetzten Grenzen. Mit einem Blick auf mögliche Einwände gegen
den so gesetzten Maßstab hebt Sarycev ausdrücklich hervor, daß
dieser kirchliche Text dennoch nicht schon an sich unverletzlich
ist in der Weise, wie etwa die römisch-katholische Kirche lange
Zeit die Vulgata abgeschirmt hat21.

Die hier skizzierte Einstellung wird anschaulicher, wenn wir den
beiden oben erwähnten Vorwürfen gegen die westliche Textkritik
nachgehen.

1. Warum ist die Basis der protestantischen Textkritik zu
schmal

Die Beachtung des kirchlichen Ursprungs und Gebrauchs des Textes führt
zu der Überlegung, daß der am weitesten verbreitete Text die Gewähr gibt,
daß er immer im Gebrauch der Kirche war, also auch die «richtige» Lesart
enthält. Der Vorstellung, daß die Kirchlichkeit des Textes seine Qualität
hinreichend verbürgt, entspricht die andere, daß die Häufigkeit der Textzeugen
zum Maßstab ihres Wertes wird: der authentische Text muß bei der Mehrzahl
zu finden sein. Deshalb fällt den Minuskeln die größere Bedeutung zu, weil die
Einheitlichkeit ihrer Lesarten bestätigt, daß ihnen die Wahrheit selbst
zugrunde liegt23. Nun ist den russischen Theologen sehr wohl bekannt, daß die
Frage nach dem Alter der Handschriften ein entscheidendes westliches Argument

ist und für die Bevorzugung der Majuskeln spricht. In ihren Augen ist
das längst durch die Vorstellung einer kontinuierlichen kirchlichen
Überlieferung entwertet: man darf sich durch das Alter «nicht blenden lassen»23.

Das zu untersuchende Textmaterial läßt sich nach ihrer Meinung noch
vielmals quantitativ vermehren. Erstens durch die Zitate in den Schriften
der Kirchenväter. Als hervorragende Zeugen des Glaubens müssen sie auch
als ebenso zuverlässige Zeugen des Textes gelten. Gegen den Einwand, daß
weder Chrysostomos für das Markus-Evangelium noch Photios für die Evangelien

den byzantinischen Text benutzt haben, zieht sich Ivanov darauf zu-

21 Sarycev (A. 20), S. 73. Uns scheint das ein Mißverständnis der Rolle zu
sein, die die Vulgata in der röm.-kath. Kirche gespielt hat. Ihre Authentizität
betraf mehr die Verbindlichkeit als die Benutzung eines originalen Textes.

22 Ivanov (3), 4, S. 54.
23 Alekseev (1), S. 77. Ohne weitere Begründung fällt Ivanov (2), S. 41,

gegen die Papyrus-Fragmente des 3.Jahrhunderts das Urteil: «Selbstverständlich

können solche Bruchstücke trotz ihres Alters keine große Bedeutung

für die Rekonstruktion des ursprünglichen Textes des N.T. besitzen.»



G. Richter, Überlieferung und Kirchlichkeit 25

rück, daß gelehrte Theologen und Schriftsteller ab und zu neben dem
offiziellen kirchlichen Text auch einen älteren benutzten. Wenn auch das Alter
der Handschriften nicht über die Ursprünglichkeit ihres Textes entscheiden
sollte, schuldet Ivanov nach dieser Erklärung dennoch eine Begründung für
den höheren Wert eines jüngeren Textes, wenn die Väter Wert auf den älteren

legen. Indem er die Veränderung voraussetzt, erklärt er sie durch den
Hinweis auf die Tätigkeit der Kirche, deren Hierarchie zur Bewahrung des

von den Aposteln überlieferten Wortes Gottes vor Neuerungen und
Fälschungen «Veränderungen in den ursprünglichen Text hineintrug»24. Welches
Interesse kann dann überhaupt noch für dieselbe Kirche an einer Textkritik
bestehen, an der Wiedergewinnung des «ursprünglichen» Textes?

Zweitens wird, um das Textmaterial weiter zu vermehren — und das heißt
eindeutig: um den kirchlichen Text durch noch größere Zahlen zu belegen -,
daran erinnert, daß der Kirche die Evangelien zum gottesdienstlichen
Gebrauch dienten. In der Überlieferung der Evangeliare und Apostolare ist
deshalb ebenfalls notwendig die ursprüngliche Textform überliefert. Mögen die
heute erhaltenen liturgischen Bücher auch im Vergleich zu manchen
Handschriften sehr jung sein, so verdienen sie doch größte Beachtung und besitzen
hervorragende Beweiskraft. Darum tadelt Ivanov: Auf Väterzeugnisse und
liturgische Bücher legen die westlichen Textausgaben viel zu geringen Wert
und beachten nicht, daß ihr Text wiederum mit den Lesarten der Minuskeln
zumeist übereinstimmt. Nicht vergessen werden dürften auch die
Übersetzungen, von denen der kyrillo-methodeischen und der russischen des
14.Jahrhunderts besondere Bedeutung zukommen, denn ihnen liegen
griechische Kodizes des 4.-9. Jahrhunderts zugrunde25.

Wir wollen dem Vorwurf und den damit verbundenen praktischen
Folgerungen für eine verwertbare Verbreiterimg der Textbezeugung nicht
nachgehen26. Es genügt uns, die Voraussetzungen festzuhalten, von denen die
Kritik bestimmt ist. Alle Textkritik der russischen Theologen bewegt sich
innerhalb einer fest gezogenen Grenze um einen Grundgedanken. Man kann
ihn in dem Satz zusammenziehen: der kirchliche Text ist jedem anderen
überlegen; seine Überlegenheit beruht darauf, daß er immer schon kirchlicher

Text war. Mit andern Worten: die Kirchlichkeit des Textes verbürgt

24 Ivanov (6), S. 62f., gegen R. P. Casey: A Russian Orthodox View of
N.T. Textual Criticism: Theology, 60 (1957), 50-54, S. 53.

25 Ivanov (2), S. 49. Als russischen Beitrag zu dieser Frage hat Bischof
Michail in ZMP 1956/4, S. 43-49, eine Evangelienhandschrift des 9.
Jahrhunderts besprochen, die bei v. Soden nicht aufgezählt ist, aber von dem
Porphyrievsker Evangelium von 835 verwendet wurde.

26 Angesichts der immer wieder aufkommenden Diskussion kann man
nicht so leicht behaupten, daß die protestantische Textkritik dieses Material
bewußt ausläßt, ohne stichhaltige Gründe anzuführen. Vgl. D. W. Riddle,
The Use of Lectionary Manuscripts in Critical Editions and Studies of the
NT-Text (1933); B. M. Metzger, The Saturday and Sunday Lessons from
Luke in the Greek Gospel Lectionary (1944).



26 G. Richter, Überlieferung und Kirchlichkeit

hinreichend seine unanfechtbare Qualität. Ivanov schließt einen seiner Artikel

mit dem Zitat: nihil aliud probamus, nisi quod Ecclesia27. Dabei bleibt
gerade die entscheidende Behauptung ungeprüft, daß nämlich tatsächlich
der Text, der zur Zeit der großen Kirchenväter so gleichmäßig bezeugt ist,
mit der ursprünglichen Fassung identisch ist28. Ist aber der Ausgangspunkt
erst einmal betreten, daß die Hl. Schrift ein literarisches Zeugnis sui generis
ist und ihr Text — insonderheit das N.T. — nach seiner Qualität zur Bearbeitung

kirchlicher Maßstäbe bedarf, so wird man anerkennen müssen, daß in dieser

Form der Textkritik Methoden zur Anwendung kommen, die dem Gegenstand

adäquat sind. In diesem Sinne ist es wohl zu verstehen, wenn Alekseev
sie «um vieles sicherer und wissenschaftlicher» nennt29.

2. Der zweite Vorwurf gegen die protestantische Textkritik
ergibt sich aus alledem als Umkehrbild, wirft aber gerade darum ein
neues Licht auf das russische Denken. Ivanov stellt sachlich fest,
daß die Bewertung der Handschriften von jedem protestantischen
Wissenschaftler nach anderen Maßstäben getroffen wurde, ohne zu
einem überzeugenden Resultat zu kommen.

Noch immer präsentieren nach ihm die N.T. von Westcott-Hort, Weiß und
von Soden je ihre eigenen Vorstellungen vom Wert der Textfamilien oder
einzelner Handschriften. Einig seien sich die Forscher eigentlich nur im Negativen,

in der mehr oder weniger bestimmten Ablehnung der Koine und des
Text. rec. Mit ihren Argumenten setzt sich der russische Kritiker nicht näher
auseinander, wohl weniger, weil es ihm an Gerechtigkeit ihnen gegenüber
fehlt, als weil ihm zur Genüge die eine Tatsache deutlich wird, die allein
schon die völlige Ablehnung aller begründet: es sind persönliche, subjektive
Entscheidungen. Dieses Urteil aber ist gleichbedeutend mit der Feststellung

27 Ivanov (2), S. 50; (6), S. 61: «Wir halten es zur Herstellung des Textes
für notwendig, uns in erster Linie auf die jahrhundertealte kirchliche
Überlieferung zu stützen.»

28 Ivanov (6), S. 62, setzt die allgemeine und ununterbrochene Anerkennung

des byzantinischen Textes seit dem 4. Jahrhundert an. Der Hinweis auf
eine Gewohnheit der frühchristlichen Gemeinden, nach jüdischem Vorbild
alttestamentliche Schriftabschnitte im Gottesdienst zu lesen, die später
durch neutestamentliche ersetzt wurden, selbst die Annahme, daß die
Ordnungen der Sonntagslesungen schon in der 1. Hälfte des 2. Jahrhunderts
aufgestellt wurden, die Lesungen der übrigen Wochentage in der 2. Hälfte des
2. Jahrhunderts (Ivanov [5], S. 65), sagen nichts Bindendes über den Zustand
des damaligen Textes und seine Authentizität aus. Es spricht aber vieles
dagegen, wenn man beispielsweise an den Einfluß denkt, den die Didache auf
den Matth.-Text des Vaterunsers bei zahlreichen Minuskeln hinterlassen hat.
Vgl. Nestle z.St.

29 Alekseev (1), S. 77.



G. Richter, Überlieferung und Kirchlichkeit 27

des Mangels, daß jeder dieser neutestamentlichen Texte ohne Stütze durch
die kirchliche Tradition bleibt30.

Als Anschuldigung wiegen der Subjektivismus und das Ausbrechen aus
der Tradition schwer genug. In der Polemik wird dazu der besondere
Vorwurf erhoben, daß die westlichen Kritiker von einem Vorurteil, ja einer Feindschaft

gegen die Orthodoxie eingenommen seien. Die Ablehnung des Text,
rec. in der protestantischen Welt sei auf konfessionelle Gründe zurückzuführen.

Untermauert wird diese Behauptung mit einem Zitat von Pott, in
dem die Vulgata eine Mumie, der Text. rec. eine Leiche und nur der Text
Luthers Leben genannt wird31.

Von den Gründen, die nach russischer Meinung die unbedingte
Beibehaltung des kirchlichen Textes angeraten sein lassen, hatten
wir oben einen übergangen, weil er aus den textkritischen Fragen
herausführt. Vom Dogma her erscheint eine kritische Änderung
verschiedener neutestamentlicher Stellen völlig unmöglich. Weil die
Kirche so lehrt, kann ihr nicht der Text entzogen werden, der die
Grundlage für diese Lehre bildet. Das ist die letzte Konsequenz der
Kirchlichkeit.

In der Tat stellt der verurteilte Text Nestles, der nicht einmal
eine eigene Textform als vielmehr ein mittlerer Text ist, einige
dogmatische Loci in Frage. Ivanov hat mehrere Stellen
zusammengeschrieben, die nun verändert zu lesen und zu interpretieren wären.
Es genügt, Beispiele herauszugreifen, von denen die kirchliche Lehre
besonders berührt wird. Dies ist in der Christologie der Fall, wenn in

30 Alekseev (1), S. 77; Ivanov (2), S. 43. 50. Ebd. S. 47 und (3) 4, S. 53,

spricht Ivanov sogar von «subjektiver Willkür» der Textkritiker. Nur mit
den Ausführungen v. Sodens hat er sich näher auseinandergesetzt. Für ihn
bleibt dieser der «Unzialophile», obwohl er einen Ausweg aus der
«psychopathischen Vorliebe für die Unzialen» gesucht hat und einen ersten Schritt
zur Rehabilitierung des Text. rec. erkennen läßt. Ivanov (2), S. 47f.

31 Alekseev (1), S. 77; Ivanov (2), S. 47; (3) 4, S. 55. A. Pott, Der Text
des N.T. nach seiner geschichtlichen Entwicklung (1906), S. 10. Lassen wir
den Gewährsmann außer acht, so übersehen diese Kritiker die Tatsache, daß
der Ausgangstext Luthers dem späteren Text. rec. näher stand als alle
kritischen Ausgaben, daß aber vor allem dieser Text. rec. einst der maßgebliche
Text für die lutherische Orthodoxie war. Ihm hatte sie die Lehre von der
Verbalinspiration angehängt. Die Trennung von ihm hat also ausschließlich
mit einer Entwicklung der theologischen Wissenschaft, niemals aber mit
irgendwelchen konfessionellen Vorbehalten zu tun. Erst in Ivanov (6), S. 61,
wird der konfessionelle Vorwurf versachlicht und damit motiviert, daß die
protestantischen Textkritiker die Autorität der Kirche als einzige Bewahrerin
der Hl. Schrift ablehnen.



28 G. Richter, Überlieferung und Kirchlichkeit

Matth. 1, 25 tôv irpuuxoxoKov gestrichen würde, in Joh. 6, 69 statt
«der Sohn des lebendigen Gottes» nun «der Heilige Gottes» zu lesen

wäre, ebenso in Joh. 9, 35 statt «glaubst du an den Sohn Gottes?»

«glaubst du an den Menschensohn?» oder in Joh. 1, 18 statt «der

eingehorne Sohn» «der eingeborne Gott».
Für die christliche Ethik erscheint anstößig, daß bekannte und

auch uns geläufige Worte verkürzt sind, daß z. B. in Matth. 5, 44

«segnet, die euch fluchen, tut wohl denen, die euch hassen und...
die euch beleidigen» wegfallen soll, ebenso mit Joh. 7, 53-8, 11 der

ganze Bericht über Jesus und die Ehebrecherin82.
Das sind gewiß weitreichende Eingriffe. Die russischen Theologen

sind aber auch nicht bereit, auf anderen ldrchlichen Gebieten
Veränderungen hinzunehmen. Weder für die Mariologie noch in ihrer
Liturgie möchten sie die ihnen wertvolle Anrede aus Luk. 1, 28

missen. Ähnlich wird Luk. 24, 12 für den ungeschmälerten Bericht
der geschichtlichen Ereignisse verteidigt33.

In welcher Weise von den russischen Theologen die Textkritik behandelt
wird, kann nicht deutlich genug unterstrichen werden. Die Frage der
Abhängigkeit der Handschriften oder Textfamilien voneinander, überhaupt das

ganze innere Verhältnis, wird als von geringerer Bedeutung vernachlässigt.
Geleugnet wird auch der andere Wertmaßstab : das Alter. An die Stelle von
Wertungen tritt einzig die Zahl, von der der kirchliche Text kräftig gestützt
wird. Ivanov vertritt sogar die Meinung, daß der geglättetere Stil des
byzantinischen Textes der ursprüngliche sei gegenüber den «Auslassungen» des
neutralen und des westlichen, und daß die Regel vom Vorzug der schwierigen
Lesart vor der leichten, sowie der kurzen vor der langen von den Verfechtern
der Unzialen nur gebraucht wird, um ihre Neigung zu den alexandrinischen
Handschriften zu bestätigen. Diese Auffassung steht schließlich im Gegensatz
zu allen Gesetzen literarischer Entwicklung. Man muß sich noch einmal auf
die Einmaligkeit der biblischen Schriften berufen, um dem Verfasser folgen
zu können34. So steuert die russische Textkritik genau auf Gegenkurs gegen
die westliche und möchte deren in vielen Generationen erarbeitete
Maßstäbe umkehren35. Man kann diese Haltung wohl kaum anders verstehen, als

32 Ivanov (2), S. 46.
33 Sachlich wäre mit der Auslassung von Luk. 1, 28 nichts verloren, weil

die gleiche Formel durch Luk. 1, 42 belegt bleibt. Ebenso enthält - anstelle
und neben Luk. 24, 12 - der ausführliche Bericht Joh. 20, 6-10 das Zeugnis
von Petrus am Grabe des Herrn.

34 Ivanov (6), S. 61. 64.
35 Im übrigen sei auf den Widerspruch von Casey (A. 24) gegen die

Aufsätze Ivanovs verwiesen. Immerhin buchte es die Russische Orthodoxe Kirche
als Erfolg der Kritik Ivanovs, daß die Britische Bibelgesellschaft von der



G. Richter, Überlieferung und Kirchlichkeit 29

daß sich die russischen Theologen von den strengen Verdikten der kritischen
Forschung gegen «unechte» Stellen herausgefordert fühlen. Sie nutzen aber
die Überzeugung von der wissenschaftlichen Legitimität ihres kirchlichen
Maßstabes nicht zu einer fruchtbaren Auseinandersetzung, indem sie den

Begriff der Unechtheit prüfen. In der literarischen Form, hinsichtlich der
Verfasserschaft, ließe sich dann wohl die Unechtheit vieler Stellen einräumen,
wenn geklärt wäre, daß dennoch die sachliche Echtheit der Aussage bestehen
bleiben kann, sofern der Text aus einem anderen Zusammenhang, sei es

sogar aus einer unbekannten Quelle eingefügt ist, die nicht weniger ursprünglich

zu sein braucht. Hier könnte der kirchlichen Überlieferung durchaus ihr
Recht werden. Statt dessen verführt eine strengere Auffassung von
Kirchlichkeit und Überlieferung die russischen Theologen zu der extremen
Gegenposition, allein auf der Stufe früherer Erkenntnisse zu verharren und diese
im wesentlichen unveränderlich zu bewahren.

2.

Größeres Gewicht als die Textkritik hat in der biblischen Wissenschaft

die Exegese. Auch der russische Theologe Sarycev versichert,
daß der inneren Kenntnis des heiligen Textes die größte Bedeutung
in der Theologie zukommt und daß deshalb in der theologischen
Ausbildung der exegetische Teil überwiegen müsse.

In welchem Maße die Exegese heute an den Geistlichen Akademien und
Seminaren betrieben wird, entzieht sich unserem Urteil36. Da es keine
spezielle exegetische Literatur gibt, dem Zurnal Moskovskoj Patriarchii aber als
einzigem theologischem Publikationsorgan der Russischen Orthodoxen Kirche
auch die Weiterbildung der Priester zufällt, kann man nur mit Überraschung
feststellen, daß in seinen Spalten keinerlei exegetische Arbeit betrieben wird.
Was es an Betrachtungen zu biblischen Texten enthält, ist ebenso erbaulich
wie belehrend abgefaßt. Ebensowenig führen uns die gedruckten Predigten
unmittelbar in die exegetische Werkstatt zurück37.

allgemeinen Verbreitung des russischen N.T. absah und es bei einer kleinen
Auflage «rein wissenschaftlichen Charakters» beließ. Vgl. A. V. (11), S. 68.

36 Sarycev (A. 20), S. 73. - Die Lehrpläne enthalten die Fächer A.T. und
N.T. in allen Kursen, geben jedoch keine nähere Verteilung der Stoffgebiete
oder irgendwelche Stundenzahlen an. Vgl. dazu C. L. Claus, Die religiöse und
theologische Bildungsarbeit der Russischen Orthodoxen Kirche. Die Russische
Orthodoxe Kirche in Lehre und Leben (1966), 167-185, S. 181ff. Von den
Themen der Kandidatenarbeiten läßt ein einziges den Gedanken an eine
exegetische Bearbeitung zu: «Das Gleichnis vom Weinstock in der Hl.
Schrift.» Vgl. N. Struve, Die Christen in der UdSSR (1965), S. 141.

37 R. A. Klostermann, Zur Problematik der russischen Bibelexegese :

Studien zum N.T. und zur Patristik, E. Klostermann zum 90. Geburtstag (1961),



30 G. Richter, Überlieferung und Kirchlichkeit

Mangels jeglicher Erörterungen über hermeneutische Kriterien
scheint es angebracht, im folgenden an einem praktischen Beispiel
einige Eigenarten aufzuzeigen, ohne damit den Anspruch zu erheben,
eine exegetische Methode für neutestamentliche Texte systematisch
erschließen zu können. Der Verfasser, Erzbischof Nikodim, nennt
seine Exegese selbst nur «einige Materialien zur Erläuterung des

Textes», nämlich zu Joh. 15, 3: «Ihr seid schon rein um des Wortes
willen, das ich zu euch geredet habe.»38

Die Ausführungen zeigen ihre Besonderheiten am besten, wenn wir die
wesentlichsten Gedanken mit Ausschnitten aus evangelischen Erklärungen
der Stelle zusammenhalten. Dazu sollen so verschiedenartige herangezogen
werden wie der Kommentar von Bultmann, die Erläuterungen Schlatters
und die Auslegung von Schütz39.

Der Vers Joh. 15, 3 hat zwei Akzente: Reinheit - Wort. Schlatter und
Bultmann nehmen den zweiten Begriff auf und erläutern daran, wie sie über
sein Verhältnis zur Reinheit denken: die Berufung der Jünger zu Christus
ist ihre Reinheit (Schlatter). Grund der Reinheit ist allein das Wort des
Offenbarers (Bultmann).

Nikodim führt zunächst eine Reihe von Zitaten zum Stichwort
Reinigung an und stellt die Frage, wie es dazu kommt. Mit seinen

exegetischen Autoritäten lenkt er den Begriff der Reinheit auf das
Gebiet der Sittlichkeit: sittliche Reinheit besteht in der Gemeinschaft

mit Christus. Sogleich wird über den Text hinaus ergänzt:
es bedarf jedoch auch weiterhin einer speziellen Reinigung von
Sündenbefleckung. Das ist zunächst nur als Zitat angeführt, wird

S. 351-378. Klostermann hat den Vorschlag gemacht, aus einer Analyse der
Gottlosenpropaganda Rückschlüsse auf die gültigen Aussagen der biblischen
Exegese zu ziehen (S. 357). Erst recht bietet sich eine Untersuchung der
Predigten als dankbare Aufgabe an, nur muß sie sehr breit angelegt werden, da
die russische Predigt in seltensten Fällen ein Schriftwort zum Mittelpunkt
hat.

38 Erzbischof Nikodim in: Versöhnung. Das deutsch-russische Gespräch
über das christliche Verständnis der Versöhnung (1967), S. 93-101. Für
orthodoxe Leser auch in: Stimme der Orthodoxie, (1967), 9 S. 35-42, aber
nicht im ZMP erschienen.

39 R. Bultmann, Das Evangelium des Johannes (141956); A. Schlatter:
Das Evangelium nach Johannes, ausgelegt für Bibelleser Erläuterungen
zum N.T., 3 (21954); W. Schütz, Das Johannes-Evangelium Bibelhilfe für
die Gemeinde, N.T. Reihe, 4 (1949). Der Verzicht auf eine breitere Auswahl
ist dadurch gerechtfertigt, daß hier der russische Ausleger im Vordergrund
steht.



G. Richter, Überlieferung und Kirchlichkeit 31

dann aber von Nikodim nnreflektiert aufgenommen und erscheint
bei ihm auch in der Zusammenfassung. Er erwähnt die Verfehlungen

der Jünger, die eine Korrektur des Textwortes insofern
nahelegen, als die von Jesus Gereinigten auch «weiterhin reinigungsbedürftig»

sind, und leitet so vom eigentlichen Text hinüber zur
dogmatisch-sittlichen Aussage der Karchenlehre.

Unter dem «Wort, das ich zu euch geredet habe», verstehen die drei
genannten evangelischen Ausleger übereinstimmend das Wort Jesu40.

Nikodim gibt dem Vers einen besonderen Rahmen, indem er die
Rede zu den Jüngern gleich in dogmatischer Interpretation als
Rede von der Kirche bezeichnet und die Jünger angeredet sein läßt
in ihrem Stand als die «künftigen Hirten der Kirche». Der Sinn
liegt für ihn in der Gleichsetzung von Wort und Lehre: Lehre und
Gemeinschaft mit Christus sind die Mittel der Reinheit. Im Sinne
der Verkirchlichung einerseits und der Betonung der Sittlichkeit
andererseits führt Nikodim den Gedanken nach zwei Seiten weiter.
1. Eine Reinigung durch das Wort ist gar nicht möglich, bzw. das

Wort hat nur eine vorreinigende Bedeutung und ist deshalb nur
eine neben mehreren anderen Möglichkeiten, als da sind
Versuchungen, Prüfungen und die Sakramente der Taufe und Beichte.
Was Bultmann von vornherein abwehrt, wenn er den Grund der
Reinheit «allein im Wort des Offenbarers» sieht, nämlich diesen
Grund in kirchlichen Institutionen und Heilsmitteln zu suchen und
Reinigen als disziplinäre Maßnahme der Kirche auszugeben, gerade
darauf steuert Nikodim zu: 2. Unter Einbeziehung eines Augustin-
Zitates erklärt er, daß das reinigende Wort hier nicht das Wort
Gottes sei, sondern die Anrufung des Hl. Geistes im Gebet, mithin
also ein Wort der Kirche. Noch deutlicher spricht Nikodim die neue
Wendung des Gedankens in der Zusammenfassung aus: Reinigung
durch das Wort ist nur eines der möglichen Mittel, über die die
Kirche verfügt.

Zur besseren Beurteilung der exegetischen Methode dient auch ein Blick
auf die Form ihrer Darbietimg. Auffallend reich wird von Zitaten russischer

40 Unterschiedlich wird seine nähere Wirkung beschrieben. Bultmann: Bs
ist das Wort Jesu als Ganzes, als bewegende, lebenschaffende Kraft. Schlatter:

Es stellt in Gottes Wohlgefallen und Vergebung und begabt mit Brauchbarkeit

und Fruchtbarkeit. Schütz : Es schließt Freude und Leiden, Gericht
und Gnadenerfahrungen in sich und macht tüchtig, mehr Frucht zu bringen.



32 O. Richter, Überlieferung und Kirchlichkeit

Exegeten des 19. Jahrhunderts Gebrauch gemacht, es wird auf Gregor von
Nazianz, Chrysostomos und Makarios hingewiesen und Augustin herangezogen.

Diese Väterstimmen dienen als Ausgangspunkt der Überlegungen, sie
sind nicht nur nachträgliche Belege oder Stützen für das selbstgewonnene
Verständnis.

Das alles entspricht dem Grundsatz, daß Exegese nicht aus der Willkür
menschlichen Verstandes — d.h. nicht subjektiv -, sondern aus dem Geist
und der Tradition der Kirche, im Lichte der von den Vätern und Konzilien
in ihr entdeckten unveränderlichen Wahrheiten zu treiben ist41. So begegnen
wir genau den gleichen Grundsätzen, die schon in der Textkritik angewendet
wurden. Richtungweisend sind für die Exegese ausschließlich die Gedanken
der Väter, also die Überlieferung des Sinnes, den die Exegese zu erheben sich
anschickt. Das ist eine kirchliche Selbstbindung, die weit über den Grundsatz
hinausgeht, daß die Kirche Interpretin der Hl. Schrift ist; denn nach
allgemeiner orthodoxer Auffassung, der ein kirchliches Lehramt im Sinne der
römisch-katholischen Kirche fremd ist, verpflichtet die Kirche nur durch den
Spruch der Synoden, der sieh vorwiegend auf dogmatische Kernstellen
beschränkt, sie verpflichtet aber nicht durch die Autorität der Vätermeinung.
Wenn dennoch eine so enge Anlehnung an deren Auslegung vorgenommen
wird, so hat das zur Folge, daß das Bibelwort heute nicht mehr kritisch
bedacht und ihm neue Aspekte nicht abgewonnen werden können. Andererseits
wird dadurch offenbar eine «Einheitlichkeit» der Auslegung erreicht, die
auch den Text einheitlich erscheinen läßt42.

Daß die Exegese eines Verses nicht für sich, sondern in der großen
Zusammenschau des Lehrgebäudes vorgenommen wird, darf man
als einen weiteren Beitrag zur Überwindung der subjektiven Willkür

ansehen. Überlieferung und Kirchlichkeit haben in jeder Weise
die Gefahr des Subjektivismus auszuschließen. Dieses unser Ergeb-

41 Osipov (10), S. 53. Aus einem Diskussionsbericht Moskauer Studenten
der Geistlichen Akademie mit Delegierten des Christlichen Studentenweltbundes,

ZMP 1964/3, S. 45: «Exegese der Hl. Schrift ist nur im Kontext des
kirchlichen Bewußtseins möglich, das durch die heilige Überlieferung
bestimmt ist. Wenn die einzelne theologische Erfahrung nicht durch die Kirche
gestützt ist, hat sie nur die Kraft einer persönlichen Meinung.»

42 Auch wenn uns die Einheit der Väter durchaus fragwürdig erscheint,
begegnen wir doch in der Orthodoxie praktisch einem Kanon von
Vätermeinungen, dessen Zustandekommen und Durchsetzimg noch zu
untersuchen wäre. Wo heute verschiedene Auffassungen genannt werden,
geschieht die Entscheidung zuweilen sehr kategorisch. Z.B. gibt der Verfasser
in der Frage nach der Herkunft des Markus-Evangeliums ohne nähere
Argumente dem Zeugnis des Clemens v. Alex, von der römischen Entstehung unter
der Autorität des Petrus den Vorzug gegenüber der Behauptung des Chrysostomos

von der Entstehung in Ägypten. A. S. ov : Der heilige Evangelist
Markus (russ.) : ZMP 1963/5, S. 48-52.



O. Richter, Überlieferung und Kirchlichkeit 33

nis mag nachträglich rechtfertigen, daß wir eine einzige Arbeit als

typisch zu verwenden wagten43.
Die vorgebrachten Grundsätze lassen kaum einen Raum, in dem

eine biblische Theologie für sich erarbeitet werden kann, ohne mit
ihr die ganze kirchliche Glaubenslehre sofort zu verbinden.

Wir besitzen dazu wenig Literatur, und die bekannten Titel der
Kandidatenarbeiten, deren Text uns unzugänglich ist, zeigen, daß der Schwerpunkt
in der biblischen Begründung der Kirchenlehre liegt44. Inspiration, Messiani-

tät, Reich Gottes, Auferstehung und Unsterblichkeit, Sünde, Gesetz und
Freiheit weisen als Stichworte in diese Richtung, wenn auch an sich denkbar
wäre, daß die Arbeiten dafür eine eigene biblische Problematik erheben ohne
Rücksicht auf die ausgeprägte kirchliche Lehre. Der Grund für diese wie
selbstverständlich gehandhabte Ineinssetzung mag wohl in der orthodoxen
Lehrauffassung von den zwei Quellen der Offenbarung liegen. Schriftliche
und mündliche Uberlieferung zusammen ergeben erst die eine volle
Offenbarung. Folgerichtig werden dann die Theologie der Hl. Schrift und die der
Kirchenväter oder der Kirche ebenso als eine Einheit hingestellt. Gleichsam
als Voraussetzung gehört dazu, daß das A.T. oder das N.T. für sich und auch
zusammen als Einheit betrachtet werden. Die Themenstellung bezeugt das.
Von den neutestamentlichen Schriften erfreuen sich die Paulusbriefe besonderer

Bevorzugung. Aus ihnen läßt sich anscheinend alles entwickeln, was
zur «Lehre» des N.T. gehört.

Man hat auch nicht den Eindruck, daß die Themen neue Fragestellungen
aufwerfen oder daß neue Wege gegangen werden. Gleichwohl wird von allen

43 Tatsächlich ließe sich zeigen, daß einerseits die erbaulichen Betrachtungen

oder die Predigten der Russischen Orthodoxen Kirche die gleiche
Vorliebe für Zitate und Gedankengänge der Väter haben und daß sich andererseits

Erzbischof Nikodims Arbeit in völliger Übereinstimmung mit der
Methode der großen russischen Exegeten des 19. Jahrhunderts befindet.

44 A. D. Solovev: Die biblische Lehre über die Herrlichkeit Gottes:
Stimme d. Orth. (1961), 5-6.

Die erreichbaren Titel Moskauer und Leningrader Kandidatenarbeiten
zum A.T. und N.T. : Die Inspiration der Hl. Schrift des A.T. Die messiani-
sche Prophétie des Buches Genesis. Das Hirtenamt der großen Propheten.
Die alttestamentliche Lehre vom Priestertum. Die Lehre der Hl. Schrift des

A.T. über die Unsterblichkeit der Seele des Menschen. Kritische Würdigung
der alttestamentlichen Studien in russischen Zeitschriften. Der Messias nach
dem Matthäus-Evangelium. Der Ursprung des Lukas-Evangeliums. Das
Zeugnis des Apostels Paulus von seiner Sendung durch Gott. Die Eschatologie

des Apostels Paulus im 1. Korintherbrief. Die Sündhaftigkeit des ganzen
Menschen nach der Lehre des Apostels Paulus. Die Knechtschaft des Gesetzes
und die Freiheit des Evangeliums nach der Lehre des Apostels Paulus. Das
System der Lehre des N.T. in den Briefen des hl. Apostels Paulus. Die neu-
testamentliche Lehre vom Reich Gottes.

3



34 O. Richter, Überlieferung und Kirchlichkeit

Kandidatenarbeiten gesagt, daß ihre Gegenstände bisher entweder gar nicht
oder in sehr geringem Maße behandelt wurden. Deshalb seien darin oftmals
nahezu ungeebnete Wege beschritten, und sie stellten einen Beitrag zur
theologischen Wissenschaft dar45. Nun bemerkt der Referent zu einem Thema,
das dem Selbstzeugnis des Paulus über seine Bekehrimg gewidmet ist: «Der
Verfasser zeigt das Wunderbare der Bekehrung und polemisiert erfolgreich
gegen verschiedene Theologen kritischer Richtung.»46 Nach welcher Seite
deuten die letzten Worte Unter heutigen theologischen Lehrern in Rußland
ist bisher von jener kritischen Richtung nichts bekannt geworden; ebensowenig

gibt die ältere russische Literatur Anlaß zu dieser Polemik. Sollte
damit also angedeutet sein, daß hier - wie in der Textkritik - eine wissenschaftliche

Auseinandersetzung mit der modernen kritischen Theologie des
Protestantismus stattfindet?

Unter ökumenischem Gesichtspunkt hätten wir großes Interesse,
zu wissen, ob die russische Bibelwissenschaft mit theologischen Fragen

anderer Kirchen vertraut ist oder gar an ihnen Anteil nimmt.
Wir dürfen auch hier nicht zu viel erwarten. Nach allen Nachrichten,
die wir besitzen, ist in Rußland sehr wenig von der westlichen
theologischen Literatur der Gegenwart bekannt, selbst wenn man die
Zeitspanne mit etwa 50 Jahren sehr weit mißt. Als begriffliche Einheit

reicht «Theologie der neueren Zeit» für die Kenntnisse der
russischen Theologen zeitlich gewöhnlich bis zu Harnacks großen
Arbeiten. Man kann in ihnen wohl historisch von einer kritischen
Theologie sprechen, doch entbehren deren Anschauungen für eine

heutige Auseinandersetzung der Aktualität47.

Neue Problemstellungen sind also weder in der Exegese noch in der
biblischen Theologie erkennbar. Das gilt auch hinsichtlich jener Frage, die zufolge
einer anderen Entwicklung der Wissenschaft in unserer theologischen For-

45 A. Osipoviö: Dissertationen im Studienjahr 1961/62 (betr. die Moskauer
Geistl. Akad.): Stimme d. Orth. (1963), 3 31-36, S. 36.

46 K. Ruzickij, Thematik der Kandidatenarbeiten der Studenten an der
Moskauer Geistl. Akademie (russ.) : ZMP 1960/4, S. 41-46.

47 Dafür zwei Beispiele : Cetyrkin behandelt in ZMP 1948/3, S. 34-43, «Die
neutestamentliche Literatur in altkirchlicher Überlieferung und biblischer
Kritik der Neuzeit» (russ.). Dabei reicht die Neuzeit von F. Chr. Baur bis
A. v. Harnack. Ivanov (2), 4, S. 54, schreibt: «...daß auch in neuester Zeit
eine ganze Reihe bekannter Vertreter der Textkritik der byzantinischen Form
zuneigen, z. B. Burgon 1896 und Hort 1882...» Einzelne neuere Werke
westlicher Theologen sind jedoch bekannt. Ivanov benutzt mehrfach Lagrange,
Critique textuelle (1935), erwähnt auch die Ansicht von J. Leipoldt zu
Qumran. Am meisten scheint bei Bischof Michail neueste westliche Literatur
berücksichtigt zu sein.



G. Richter, Überlieferung und Kirchlichkeit 35

sehung so in den Vordergrund gerückt ist: der biblischen Hermeneutik,
einem Grundproblem der Bibelwissenschaft überhaupt. Gewiß werden
einzelne Feststellungen getroffen, die als Voraussetzungen für hermeneutische
Regeln gelten können, z.B. die Herausstellung des einzigartigen Charakters
der neutestamentlichen Literatur. Reflektiert wird aber darüber weiter nicht.
Vielleicht läßt sich sogar sagen, daß wir ein Eingehen auf die Problematik im
allgemeinen und auf die moderne im besonderen bei den russischen Theologen

gar nicht erwarten dürfen, weil solche Fragestellungen einer bestimmten
Grundhaltung bei ihnen völlig fernliegen.

Als das Theologische Institut des Ökumenischen Rates in Bossey
seine Arbeit auf die Frage ausrichtete, wie das Evangelium in der

Sprache der Gegenwart zu verkünden sei, antwortete ein russischer
Kritiker mit dem Hinweis, daß Verkündigung immer eine Frage
der Zugehörigkeit zu der einen Herde sei, die die Stimme ihres
Herrn erkennt48. Man darf diesem Bezug auf Joh. 10 wohl zuerst
einmal die Anerkennung entnehmen, daß die Botschaft oder das
Geschehen keineswegs offen zutage liegen. Zum andern ist das
Verstehen jedoch nicht Sache menschlichen Bemühens, es ist nicht
methodisch aufschließbar. Wer in der Gemeinschaft mit dem Herrn
lebt, der vernimmt; im Glauben ist die Hl. Schrift eindeutig
verstehbar.

Noch eine Randbemerkung zum Abschluß der Übersicht: Für uns wurde
der Kreis der Probleme durch die Funde vom Toten Meer und aus Ägypten
erweitert. Auch in Rußland hat man von diesen Aufsehen erregenden
Entdeckungen Kenntnis genommen. Die Mitteilung über die Funde von Qumran
schließt mit der Feststellung, daß sie die Kenntnisse über die Umwelt Jesu,
also über das zeitgenössische Judentum, erweitern. Von der Botschaft des

Evangeliums werden die Texte scharf abgesetzt : Die Männer von Qumran
sind Kinder des A.T., an das Gesetz des Mose gebunden, sind Menschen der
prophetischen Zeit. Dem Täufer aber ist die Autorität für sein Zeugnis vom
Heiland der Welt unmittelbar vom Herrn gegeben, sie kann nicht aus den
Traditionen der Gemeinde von Qumran begründet werden49. Es kann auch

48 G. Razumovskij, Amsterdam und die Orthodoxie (russ.): ZMP 1949/5,
S. 57.

49 Bischof Michail, Zum 10. Jahrestag der Funde am Toten Meer (russ.):
ZMP 1957/12, S. 54—64. Ders., Johannes der Täufer und die Gemeinde von
Qumran (russ.): ZMP 1958/8, 65-72, S. 71. A. Ivanov, Das neue apokryphe
Evangelium des Thomas (russ.) : ZMP 1959/9, S. 72-74. Statt eines Berichtes
gebe ich den Schlußsatz wieder: «Vor uns steht noch eine große Arbeit zum
Studium des neu entdeckten Evangeliums und zur Klärung und Bestimmung
der ihm zugrunde liegenden Quelle. Aber auf jeden Fall fällt es in den
allgemeinen Linien sowohl nach dem Stil als nach der theologischen Seite in
beachtlichem Maße mit dem Text unserer kanonischen Evangelien zusammen.»



36 O. Richter, Überlieferung und Kirchlichkeit

nicht die Rede davon sein, in der neutestamentlichen Literatur Einflüsse
dieser Sektenfrömmigkeit wahrzunehmen. Hier endlich wird der Ausdruck
«apokryph» in dem Sinne gebraucht, wie ihn die russischen Theologen
verstanden wissen wollen.

3.

Wer die beiden Bezeichnungen Überlieferung und Kirchlichkeit
wegen ihrer Unscharfe für ungeeignet hielt, wird nun erkannt haben,
daß einmal der theologisch festgelegte Begriff Tradition etwas ganz
anderes aussagt als die praktische Hinwendung zur geschichtlichen
Kontinuität der Kirche und ihrem Verständnis von Hl. Schrift und
Auslegung. Dasselbe gilt erst recht für die ergänzende Bezeichnung
Kirchlichkeit. Die Kirche ist der feste Bezugspunkt der theologischen
Arbeit, ohne daß dafür ihre Lehrautorität oder der Nachweis einer
inneren Beziehung von Theologie und Kirche bemüht würden. So

ist sie die Gewähr dafür, daß alles so bleibt, wie es schon immer
kirchliche Übung war. Im Grunde sind die beiden Bezeichnungen
nur Umschreibungen der einen Haltung. In diesem Sinne finden wir
bestätigt, was Sarycev als Aufgabe und Tendenz der Theologie
nennt: ihre Verkirchliehung50.

Aber eine solche Bestandsaufnahme kann sich nicht mit bloßen
Kenntnissen begnügen. Sie hat nur einen Sinn, wenn sich daraus
Folgerungen allgemeiner Bedeutung ziehen lassen. Das kann in
dreifacher Richtung geschehen: ökumenisch, innerorthodox und inner-
russisch.

1. Die Evangelische Kirche in Deutschland und andere
protestantische Kirchen befinden sich in einem regen Austausch
theologischer Gedanken mit der Russischen Orthodoxen Kirche51. Themen
der Gespräche sind dogmatische und rechtliche Fragen: Kirche, Hl.
Geist, Versöhnung, Sakramente, Anerkennung der Weihen. Die
Absprache über Fragen der Hl. Schrift, die für die Konfessionen eigentlich

eine gemeinsame Basis sein könnte, scheint aus diesen Verhandlungen

ausgeklammert. Nur ein einziges Mal standen sie auf dem

60 Sarycev (A. 20), S. 72.
51 Theologengespräche zwischen der RussischenOrthodoxen Kirche und der

Evangelischen Kirche in Deutschland fanden statt in Arnoldshain 1959,
Zagorsk 1963, Hoechst/Odenwald 1967.



G. Richter, Überlieferung und Kirchlichkeit 37

Programm eines Gesprächs mit anglikanischen Theologen52. Nach
Lage der Dinge können wir nun die Gründe einsehen, die auf diesem
Felde eine Verständigung nahezu ausschließen.

2. Die starre Bindung an die Überlieferung hat die russischen

Theologen zu Kritikern nicht nur des Protestantismus, sondern
auch innerhalb der Orthodoxie werden lassen. Man kann sich nur
darüber wundern, daß von den Nachfolgern der großen russischen

Theologen der Jahrhundertwende, als ein Svetlov zum Anschluß an
die moderne, kritische Wissenschaftsmethodik aufforderte63, der
Bruch mit der zeitgenössischen Entwicklung der Bibelwissenschaft
im Westen so bewußt vollzogen wird. Ein durchgehender Vergleich
mit den Auffassungen der griechisch-orthodoxen oder der in der

Emigration lebenden russisch-orthodoxen Theologen mußte
unterbleiben. Nur ein Hinweis kann eingestreut werden: Der schon
genannte Bischof Kassian, dessen Orthodoxie über jeden Zweifel
erhaben ist, hält nicht weniger fest an der Überlieferung, er versteht
es aber, sie wesentlich flexibler zu handhaben. Auch er setzt der
Exegese und der historischen Forschung an der Tradition eine
Grenze, die durch die Interpretation nicht überschritten werden
darf. Zugleich aber ist er darauf bedacht, den «Spielraum» zu fin-

52 Eine Delegation von Theologen der Anglikanischen Kirche weilte im
Juli 1956 in der Sowjetunion; Bericht in ZMP 1956/9, S. 24-37. Das
Communiqué zu den Beratungen vom 17.Juli «Über Fragen der Hl. Schrift»
stellt Übereinstimmungen fest, deren Formulierung teilweise vorhandene
Unterschiede verdeckt : Gleichheit in kanonischen Büchern ; nichtkanonische
Schriften sind nicht inspiriert, aber nützlich und lesenswert (sind die
nichtkanonischen Schriften bei beiden die gleichen?); Anerkennung von hebr.
Text und LXX ; Inspiration der Überlieferung. Als unvereinbare Auffassungen

werden genannt : die Russischen Orthodoxe Kirche läßt nur den Text. rec.
gelten, die Anglikanische Kirche in der gottesdienstlichen Praxis auch andere
Texte ; für die Russischen Orthodoxe Kirche ist Tradition auch selbständige
Quelle, da sie mit der biblischen Offenbarung übereinstimmt, während die
Anglikanische Kirche meint : die Tradition kann zur Hl. Schrift nichts
hinzufügen; keine Einmütigkeit über den Begriff der Inspiration liegt vor. — Im
gleichen Heft hängt Osipov (10), S. 53ff., noch 5 Fragen an, die das Gespräch
inzwischen beantwortet hatte, u.a. : 2. Ist die Anglikanische Kirche bereit,
diese Liste der nichtkanonischen Bücher anzunehmen, wie sie die Orthodoxe
Kirche angenommen hat?; 3. ...als Bestandteil der Bibel? 5. ...nimmt die
Anglikanische Kirche den Text. rec. an?

53 P. J. Svetlov, Gebildete Gesellschaft und zeitgenössische Theologie
(russ.): Sv. Troick. Serg.-Lavra (1902).



38 G. Richter, Überlieferung und Kirchlichlceit

den, den ihm die Tradition läßt, ihn zu nützen und nicht noch weiter
einzuengen54. Man wird seine Textausgabe in diesem Sinne als

Möglichkeit der Freiheit innerhalb dieses Spielraumes bewerten
müssen. Damit offenbart uns der Streit um die Bibelansgaben innerhalb

der Orthodoxie einen wesentlichen Unterschied in der inneren
geistigen Haltung : Kassian wollte der jungen Generation eine Hilfe
bieten, die Russische Orthodoxe Kirche jedoch vertraut darauf, daß
allein die Kontinuität in der Textkritik und in der Exegese die Einheit

garantiere55 - und macht gerade dadurch die mangelnde Einheit
offenbar.

3. Wer in letzter Zeit das Auftreten der russischen Delegationen
auf ökumenischem Feld beobachtet hat, wird von der Frage nach
dem zukünftigen Weg der russischen Theologie geradezu bedrängt.
V. Borovoj - zusammen mit Ivanov und Osipov Lehrer an der
Leningrader Geistlichen Akademie - hat 1966 auf der Genfer
Konferenz «Kirche und Gesellschaft» die Forderung nach einer christlichen

Ausrichtung «nach vorn und nach oben», nach einer «Theologie

der Revolution» angemeldet. Ausgehend davon, daß die Alte
Kirche zuerst sozial und revolutionär war und erst später
individualistisch und statisch wurde, stellt er für die Geschichte fest, daß
die systematische Theologie und die historischen Kirchen nie auf
der Seite der Revolution standen, um fortzufahren: «Erst während
der letzten Jahrzehnte, in denen sich die tiefgreifenden Veränderungen

im philosophischen, wissenschaftlichen und theologischen
Denken ereignet haben - eine Art von Revolution - und als ein
Ergebnis der anthropozentrischen Sicht der Welt, der evolutionären
Sicht des Universums und der Neubewertung der gesamten
Menschheitsgeschichte - erst nach alledem ist es möglich geworden, eine

Theologie der Entwicklung und der Revolution zu entfalten.»56

54 Bisohof Kassian, Das Studium des N.T. in der orthodoxen Kirche:
Kyrios 1 (1961), S. 22.

65 Osipov (10), S. 53.
56 V. Borovoj, Herausforderungen und Relevanz der Theologie in den

sozialistischen Revolutionen unserer Zeit (russ.): ZMP 1966/9, 76-79, S. 78;
deutsch in: Stimme d. Orth. 11 (1966), S. 37-42 (Textänderung: «...der
revolutionären Sicht...»). L. Yoronov, Fundamentals of Social Ethics under
Conditions of Soviet Reality; von der Genfer Konferenz als Study paper
No. 6 vervielfältigt. Voronov zitiert 11 Sätze des Moralkodex aus dem
«Programm der KPSU von 1962» mit der Zustimmung : «Assessing these principles



G. Richter, Überlieferung und Kirchlichkeit 39

Das ist ein vollständiger Bruch mit der traditionellen Stellung
der Russischen Orthodoxen Kirche zur Sozialethik und vielem anderen

mehr. In der von uns untersuchten biblischen Wissenschaft sind
die alten Vorstellungen noch ungeschmälert gültig. Sie ist nach
rückwärts auf die Geschichte der Kirche und auf ihre unveränderlichen

Grundsätze gerichtet. Können diese beiden Aspekte noch als

Einheit verstanden werden? Wenn Borovoj seine Sicht als «Rückkehr

zur Bibel und zum frühen christlichen Evangelium» verstehtB7,
so doch gerade als Gegensatz zu der unter byzantinischem Einfluß
statisch gewordenen Kirche, die den revolutionären Urgrund des

Evangeliums verlassen hat, jener Kirche, der im theologischen Denken

die Kontinuität der Jahrhunderte Garant der Wahrheit ist.
Wir müssen darauf verzichten, diese innere Spannung in der

russischen Theologie der Gegenwart hypothetisch zu deuten. Die
Zeit muß ihre Lösung bringen, und wir werden uns mit der
Entscheidung noch auseinanderzusetzen haben.

Gerhard Richter, Zirndorf, Bayern.

in the light of the Orthodox moral doctrine, we regard them as deserving
total approval and support. Every citizen of the Soviet Union who is a
believer can, and is morally bound, to include them into his own moral code of
a Christian, as its integral organic part.»

67 Borovoj (A. 56), deutscher Text, S. 41, übereinstimmend mit dem
Umdruck, den die Genfer Konferenz in Maschinenschrift herausgegeben hat. Der
russische Text, S. 78, liest statt des kirchlich gebräuchlichen Genitiv blago-
vesti für Evangelium: blagoj vesti.


	Überlieferung und Kirchlichkeit : Leitlinien für die Bibelwissenschaft in der Russischen Orthodoxen Kirche heute

