Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 1

Artikel: Gott und Mensch in Ps. 8 : form- und Uberlieferungsgeschichtliche
Erwagungen

Autor: Schmidt, Werner H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878680

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878680
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

Jahrgang 25 Heft 1 Januar-Februar 1969

Gott und Mensch in Ps.8

Form- und iiberlieferungsgeschichtliche Erwigungen

In der Regel geben Psalmen ihre urspriingliche Situation nicht
mehr zu erkennen, und Nachforschungen nach ihrer Entstehungs-
zeit in der Geschichte Israels bleiben vielfach erfolglos, so da@
Psalmendatierungen mehr Postulat als gesichertes Forschungs-
ergebnis sein konnen. Inhaltliche Angaben iiber bestehende Ver-
héltnisse, bestimmte Noéte von Schuld tber Krankheit bis zur
Todesnéhe oder auch iiber vorhandene Gegensétze zwischen ver-
schiedenen Gruppen sind meist so wenig konkret, dal sie kein
genaues Urteil erlauben. Die historische Betrachtungsweise, die ver-
sucht, aus dem Text die Situation zu erschlielen, um dann den Text
aus der Situation zu verstehen, gerit hier an eine Grenze. Die Psal-
men wollen iiber ihre Ursprungssituation hinausweisen. Sie gewin-
nen ihre Allgemeingeltung nicht erst durch ihre Aufnahme in die
Sammlung des Psalters, der die einzelnen Lieder aus ihrem ge-
schichtlichen Zusammenhang 16st, sondern greifen bereits von sich
aus schon nicht mehr auf bestimmte Erlebnisse eines einzelnen zu-
riick. Die Psalmen bieten eher Erfahrungen von Generationen — ge-
staltet — an, als daf} sie unverwechselbar Personliches weitergeben,
von individuellem Schicksal berichten.

Wenn die Kategorie «Erlebnis» auf Psalmen iiberhaupt anwendbar ist, so
erfal3t sie weit mehr das allgemein Zugéngliche als das je Eigene. Sie haben
das Kontingent-Einmalige weithin abgestreift, um viele in ihrer Situation
erreichen zu kénnen. Das Wort soll fiir andere in ihrer Lebenslage nach-
sprechbar sein; die stark durch die Tradition geprigte, formelhafte und dar-
um typische Ausdrucksweise der Psalmen hat hier ihren sachlichen Grund.
Der Verlust an konkret Individuellem méchte Gewinn sein.

Manche Psalmen gehen noch iiber dieses tibliche Mall an Verallgemeine-
rung hinaus. Zu ihnen gehéren meist gerade die Lieder, die in der Kirchen-
geschichte die gréBte Nachwirkung entfalteten und bis heute noch als An-

1



2 W. H. Schmidt, Gott und Mensch in Ps. 8

rede lebendig blieben. In diesen Psalmen kommt gleichsam eine bestimmte
Gattung zu ihrem Abschlufl, weil sie die ihnen entsprechende Situation auf
ihr Wesen befragen und sich so am stérksten von ihrem konkreten Ursprung
l6sen. Sie suchen nicht mehr ein Wort fiir eine bestimmte Lage, in die dieser
oder jener geraten ist, sondern fiir einen Zustand, in dem sich jedermann zu
jeder Zeit befindet oder jedenfalls befinden kann. Ein treffliches Beispiel
bietet Ps. 90, der die Volksklage statt iiber eine nationale Notlage — sei sie
natiirlicher oder politischer Art, Hungersnot oder Feindesbedriangnis — viel-
mehr iiber die menschliche Vergiinglichkeit anstimmt.

Eine strenge Form begegnet im Psalter selten. Reine Gattungen
sind, wenn es sie iiberhaupt gab, eher ein «Urbild» als die im Alten
Testament vorfindliche Wirklichkeit. Im einzelnen Psalm haben sich
meist verschiedene Formen vermischt.

Diese gegenseitige Beeinflussung der Gattungen wirkt sich auch auf die
Aussage aus!, denn Form und Inhalt stehen, wie die Formgeschichte ent-
gegen ihrem milverstdndlichen Namen eigentlich seit je gewuBt hat2, in
Wechselwirkung zueinander und sind darum letztlich untrennbar. Die Sache
bestimmt ja die Form und umgekehrt; das eine bleibt nicht konstant, wenn
sich das andere wandelt.

Darum kommt auch der Auflésung einer Form eine bestimmte inhaltliche
Bedeutung zu. Die Art und Weise, wie sich ein Psalm zu der ihm vorgegebe-
nen Gattung und damit zu seiner Tradition verhélt, 148t die Intention seiner
Aussage erkennen. Demnach braucht man die Besonderheit eines Psalms
nicht dadurch zu gewinnen, daf3 man die formgeschichtliche Fragestellung
nach den typischen, immer wiederkehrenden Merkmalen durch eine andere
Methode erginzt, die das erschlieft, was die Gattungsforschung vermissen
1aB8t. Das Individuelle entfaltet sich ndmlich nicht nur in dem Bereich, den
die Gattung ihm 1d8t, sondern erweitert oder sprengt gar die Form, begniigt
sich also nicht mit dem vorgegebenen Raum. Ja die Einzelerscheinung kann
ihre Gestalt geradezu in Auseinandersetzung mit der Uberlieferung emp-
fangen. Versteht man jedoch die Gattung als festen ¢« Rahmen»?, so gilt sie

1 Man denke nur an Ps. 103, dessen Eigenart durch die Verbindung von
hymnischer Struktur mit Motiven des Danklieds (V. 3-5) und des Klage-
lieds (V. 14-18) geprigt ist.

2 Vgl. die bekannte Definition von A. Alt, Kleine Schriften, 1 (1953),
S. 284: Die form- oder gattungsgeschichtliche Forschung beruht «auf der
Einsicht, dal in jeder einzelnen Literaturgattung... bestimmte Inhalte mit
bestimmten Ausdrucksformen fest verbunden» sind.

3 Die Ausfithrungen sind z.T. in Auseinandersetzung mit der letzten Aus-
legung von H. Graf Reventlow, Der Psalm 8: Poetica 1 (1967), S. 304-332,
entstanden: «Das Vorgegebene, die Gattung, bedingt durch den ,Sitz im
Leben‘ eines Psalms, seine kultisch-liturgische Verwendung, ist das Uber-
michtige, und nur innerhalb des so abgesteckten Rahmens kann sich die in-
dividuelle Formgebung entfalten» (S. 308). Auch die Voraussetzung, daf3 die



W. H. Schmidt, Gott und Mensch in Ps. 8 3

faktisch als starr und unverdnderlich, als sei sie geschichtlichem Wechsel
entzogen. Sucht man dagegen die je einmalige Aussage des Psalms zu er-
heben, indem man den Formwandel herausstellt, der sich in ihm im einzelnen
vollzogen hat, so st6ft man gerade mit Hilfe der formgeschichtlichen Metho-
de und nicht abseits von ihr zu der besonderen Eigenart des Textes vor.
Nur so nimmt man zugleich die Formgeschichte wirklich als Formgeschichte
ernst, denn in diesem Fall gehen formkritische und iiberlieferungsgeschicht-
liche Methode ineinander tiber.

Eine Analyse von Ps. 8 soll diese Umstinde beleuchten.

a) Der Psalm beginnt und schlieft mit einem staunenden Aus-
ruf, V. 2a. 10:

Jahwe, unser Herr,
wie herrlich ist dein Name auf der ganzen Erde!

Diese feierliche Einfiihrung ist zwar ungewdhnlich, aber in ihrer
Form keineswegs einmalig. Ganz entsprechend setzt das Zionslied
Ps. 84 ein: «Wie lieblich sind deine Wohnungen, Jahwe Zebaoth!»*
Verherrlicht wird Gottes Name, d. h. seine gegenwirtig wirksame
Macht (Jer. 10, 6: «Grof} ist dein Name durch Kraft»). Darf man
die spéteren Aussagen des Psalms zur Erlduterung des Rahmen-
verses heranziehen, wird diese Macht bei «Betrachtung der Schop-
fungswerke» offenbar. «Das Walten Gottes in der Natur» bietet
«Anlaf zur Erkenntnis und zum Preis seines schem.»® Doch schlief3t
der Psalmist nicht aus der Welt auf einen Schopfer, um «hinter»
der Pracht des Himmels den zu schauen, der sie geschaffen hat. Wie
die Tiere nur als das «Werk deiner Hande» aufgezihlt werden

Psalmen bzw. ihre Partien jeweils «eine liturgische Funktion» innerhalb «der
kultischen Situation» erfiillen (S. 307), kann nicht mehr mit allgemeiner An-
erkennung rechnen. Ein solches Urteil ist erst vom einzelnen Psalm her zu
begriinden und néher zu bestimmen. — Da Ps. 8 in allen exegetischen Einzel-
heiten schon vielfach behandelt wurde, mochte dieser Beitrag nur gewisse
Hauptlinien ausziehen. AuBler der von Reventlow (S. 307, A. 18) verzeichne-
ten Literatur vgl. noch H. L. Ginsberg (Hebr. Un. Coll. Ann. 23, 1950/1),
S. 98, und ein Teil der in Anm. 11 genannten Arbeiten zu V. 3.

4 Vgl. Ps. 104, 26; dazu H. Gunkel-J. Begrich, Einleitung in die Psalmen
(1933), § 2, 31.

5 0. Grether, Name und Wort Gottes im Alten Testament (1934), S. 46.
175.



4 W. H. Schmadt, Gott und Mensch in Ps. 8

(V. 71f.), so wird ja auch die Welt allein als Schopfung betrachtet
(V. 4). Es wird erst gar nicht so etwas wie eine profane, selbstindige
Welt ansichtig, aus der auf Gott als Ursache gefolgert werden konnte.
Schon die Anrede «unser Herr» macht deutlich, dal3 eben nicht nach
einem unbekannten, erst noch zu erkennenden Gott gefragt wird,
sondern dafl der lingst vertraute Gott als Herr der Welt verkiindet
wird. Der Glaube bekennt hier — zugespitzt gesagt — nicht, daf} sich
der transzendente Weltenherr den Menschen verbunden weil3, son-
dern er proklamiert umgekehrt den ihm zugeneigten Gott als Welt-
herrscher. Israel nimmt dazu mit dem Titel P «Herr» anschei-
nend kanaaniische Traditionen aufé. Von daher konnte auch die
universale Weite der Gottesaussage vorgegeben sein; denn die Reli-
gion der Umwelt scheint sowohl dem Wettergott wie dem Schopfer-
gott einen Wirkungsbereich iiber die Erde zugesprochen zu haben?.

Das Bekenntnis zum Weltengott als «unserem Herrn» bildet eine
Art Kehrvers. In seiner spéteren, stirker ausgestalteten Form wie-
derholt der Hymnus gerne den Anfang am Schlul} (vgl. etwa Ps. 103,
la. 22Db).

Besteht aber der Rahmenvers nach V. 10 aus einem alleinstehenden Satz,
so kommt die Fortsetzung in V. 2b uberraschend. Es ist ndmlich nicht nur
befremdlich, daf am Ende des Psalms nur die erste Hiilfte der Einleitung
aufgenommen wird, sondern auch, daB sich an einen in sich geschlossenen
Kehrvers tiberhaupt ein Relativsatz anfligt, selbst wenn er nur einen Neben-
gedanken aussprechen sollte. Da V. 2b aullerdem textlich fragwiirdig und
syntaktisch unmdglich ist, wird die Vermutung, daf3 der Versteil zerstort ist,
zur GewiBheit. Gewohnlich gewinnt man durch Anderung der Vokalisation
das Verbum 1IN «besingen»: «dessen Hoheit im Himmel besungen wirdy;
noch hdufiger korrigiert man den Imperativ «gib doch!» in eine andere Form
von JN1: «der du deinen Glanz auf den Himmel gelegt hast» o.4. Beide Lo-
sungen befriedigen aber nicht wirklich, da der stérende Anschluf3 von V. 2b
an den Kehrvers durch ein Relativpronomen erhalten bleibt. Dagegen 16st

6 Vgl. zuletzt H. Wildberger, Bibl, Komm. 10 (1965), S. 62f. zu Jes. 1, 24.
Die Gottesbezeichnung wirkt noch in dem Namen «Adonis» weiter.

7 Vgl. H. J. Kraus, Psalmen, 1 (1960), S. 67f. 197ff.; W. H. Schmidt,
Koénigtum Gottes in Ugarit und Israel (21966), S. 91, A. 1. Wenn Ps. 8 spezi-
fisch israelitische Traditionen, wie Exodus, Sinaibund und -gebot, nicht er-
withnt, so wird darin die auBerisraelitische Herkunft der Uberlieferungen
von Ps. 8 nachwirken ; doch erkldrt sich so die Eigenart des Psalms nicht aus-
reichend.

8 B. Duhm, Die Psalmen (21922), S. 35; jetzt aufgenommen von H. Donner,



W. H. Schmidt, Gott und Mensch tn Ps. 8 5

die Konjektur von B. Duhm?8, dem Altmeister der Textkritik, alle Probleme.
Er verbessert unter weitgehender Erhaltung des Konsonantenbestandes die
Einfiihrung von V. 2b in (R)™ 7WR: «Ich will besingen’ deine Hoheit am
Himmel.» Auf diese Weise entsteht wie in V. 4 ein Verbum in der 1. Person,
und der folgende Psalm erhélt die vermiBBte Aufforderung zum Lob. Dem-
nach bildet V.2b einen neuen FEinsatz, ja den eigentlichen Anfang des
Psalms; denn der Rahmenvers (V. 2a. 10) vertritt kaum den einleitenden Auf-
gesang. Die Versabtrennung wurde spéter ungliicklich vollzogen.

Nach der Verherrlichung von Gottes Namen auf Erden und seiner Hoheit
am Himmel (vgl. Hab. 3, 3) verkiindet V. 3 wieder Gottes Macht auf Erden.
Doch fillt der Vers inhaltlich nicht nur aus dem Psalm heraus, sondern ist
im ganzen Alten Testament einzigartig. Obwohl der Satz eine ziemlich regel-
méBige Struktur aufweist und von allen alten Textzeugen im groflen und
ganzen gleich tberliefert wird, ist er hochstwahrscheinlich verderbt. «Kin
Mund ist wohl zu Lobpreis féhig, aber nicht zum Grundlegen.,® Die viel-
zitierte Frage von B.Duhm: Was haben die Siuglinge mit «Gottes Licht-
glanz am Himmel..., mit Schafen, Rindern... und der Herrschaft der Men-
schen iiber sie zu tun ?»'° hat trotz aller Mithe der Exegeten bis heute eigent-
lich keine rechte Antwort gefunden!!. Da eine zufriedenstellende, erst recht

Zs. altt. Wiss. 79 (1967), S. 324-327; im Anschluf3 an S. Mowinckel formal
anders, sachlich aber gleich F. Grusemann, Studien zur Formgeschichte von
Hymnus und Danklied in Israel, Diss. Mainz (1968), S. 270 mit Anm. 9.
Dagegen wird man gegeniiber Duhms weiteren Vorschldgen zu V. 3 Zuriick-
haltung iiben miissen. — Vielleicht ist die Einleitung von V. 2b durch Einflul
von V. 4b zerstért. Dort findet sich das Relativpronomen, wie der Kon-
sonantenbestand von V. 4 Ende iiberhaupt dem Anfang von V. 2b &@hnelt.

9 E. Baumann, Zs. altt. Wiss. 61 (1945/8), S. 121, dessen Ausfithrungen
(S. 116ff.) iiberhaupt zu V. 2f. zu vergleichen sind. Die Ubersetzung von
«Macht» mit «Lob» (vgl. Matth. 21, 16) ist eine Abschwidchung bzw. Um-
deutung des hebraischen Wortlauts.

10 B. Duhm (A. 8), S. 35.

11 «Aus dem Mund der Kinder und Siduglinge hast du eine Macht (bzw.
Feste) gegriindet um deiner Bedringer willen, dem rachsiichtigen Feind ein
Ende zu bereiten.y Hier ist tatséchlich jeder Versteil umstritten, die Vor-
schlédge sind nicht alle aufzidhlbar. Die Erinnerung an Kinderlieder hilft nicht
weiter, da V. 3 auch von S#éuglingen spricht. Mochte man in dem ersten
Schrei des Kindes ein Zeugnis fiir die Macht des Schopfers finden, so bleibt
der Gegensatz zu den Feinden unerklirt. Unklar bleibt auch, um welchen
Feind es sich handelt. Der duflere Feind — der Doppelbegriff «Feind und
Récher» begegnet nur noch im Volksklagelied Ps.44,17 — kann in Ps. 8
kaum gemeint sein, da sonst nirgends ein Krieg oder eine nationale Not an-
gedeutet wird. Bei mythischen Gegnern, dem géttlich verehrten Mond und
den Sternen oder gar Chaosungeheuern, wirde der Ausdruck «die (Himmels-)
Feste griinden» passen. Doch klingen so stark mythisch geprigte Vorstellun-
gen in dem weisheitlich bestimmten Psalm sonst nicht an. Reventlow (A. 3),
S. 3221f., versteht das Gegeniiber von Sauglingen und rachsiichtigen Feinden



6 W. H. Schmidt, Qott und Mensch in Ps. 8

eine allgemein iiberzeugende Erklirung oder Konjektur bisher nicht ge-
lungen ist, wird man den Sinn von V. 3 aus Vorsicht besser offenlassen und
seiner Aussage, die im folgenden Hauptteil des Psalms keine Rolle spielt,
auch kein besonderes Gewicht zumessen.

Festen Boden gewinnt die Auslegung erst wieder mit V. 4ff.,in
denen der Psalm sein Thema erreicht.

b) V. 4ff. bieten nachtréglich den Beleg fiir die im Kehrvers zu-
néchst nur allgemein proklamierte Herrlichkeit von Gottes Namen.
Der Welt als Beispiel und Erweis gottlicher Macht steht der Mensch
in seiner Macht und Ohnmacht gegeniiber. V. 4 ist am ehesten als
antithetischer Vordersatz zu V. 5 zu ziehen, obwohl sich ein Anako-
luth ergibt:

4. Wenn ich deinen Himmel sehe, das Werk deiner Finger,
den Mond und die Sterne, die du aufgestellt hast —
(dann muB ich denken:)

5. Was ist der Mensch, daB3 du seiner gedenkst,
der einzelne?, dafl du dich seiner annimmst ?

Vermag das Alte Testament sonst mit der Distanz von Himmel
und Erde bildhaft Unendlichkeit auszusagen (Ps. 103, 11; Jes. 55,
9), so iiberbietet Ps. 8 diesen Vergleich, wenn er den unermeflichen
Himmelsraum «das Werk deiner (Gottes) Finger» nennt. Diese
Wendung verkleinert noch den iiblichen Ausdruck «Werk deiner

uneigentlich als Gegensatz von machtlosen «Gerechten» oder «Armen» und
ihren Verfolgern. Doch behandelt eine solche iibertragen-bildhafte Aus-
legung den umstrittenen Vers anders als seine Umgebung und kann auBer-
dem durch keine Parallele gestiitzt werden. Vgl. noch J. J. Stamm, Theol.
Zeitschr. 13 (1957), S. 470-478; H. Kruse, Journ. of Sem. Stud. 5 (1960),
S. 343-347; J. A. Soggin, Bibl. 47 (1966), S. 420-424. In der Regel haben die
Deutungen zu wenig Anhalt am Text. Weil sie wesentliche Gedanken ein-
tragen miussen oder auf nicht wirklich tiberzeugenden Konjekturen auf-
bauen, behalten sie etwas Willkiirliches. Zur Not kann man im Anschlul3 an
das traditionelle Verstindnis, das vor allem Luther vertreten hat, in V. 3 das
Gegentiber von Schwachem und Machtvollem finden. Aber auch dieser Ge-
gensatz miiBte eigentlich schirfer oder anders ausgesprochen sein. Der Text
bleibt eben ritselhaft, und jede Deutung wirkt «gequélt» (E. Baumann [A. 9],
S. 122). Auch H. Donner (A. 8), S. 326, betont, dafl V. 3 «in seiner gegen-
wartigen Fassung kein rechter Sinn abzugewinnen ist».

12 Die Ubersetzung von «Menschensohn» durch «einzelner» ist im An-
schluB3 an L. Kohler, Theol. Zeitschr. 1 (1945), S. 77f., gewahlt, der aller-
dings V. 5a pluralisch versteht.



W. H. Sehmidt, Gott und Mensch in Ps. 8 7

Hénde» (V. 7). Gott bedarf zur Erschaffung des fiir den Menschen
Unerreichbaren keiner Kraft, sondern nur des Fingers, mit dem man
schreibt! Hier versucht die Rede von Gott in Ubersteigung der tra-
ditionellen Formulierung die Vorstellung bis zu ihrer Grenze auszu-
dehnen. Durch die GréBenordnung, die den unendlichen Himmel
mit dem «Finger» in Zusammenhang bringt, gerit die Vorstellung
aber ins Unvorstellbare, so daBl die Anschaulichkeit eigentlich auf-
gegeben ist. Wird damit nicht, wenn auch unausgesprochen, die
Unangemessenheit und das Ungeniigen aller Vorstellungen von
Gott angedeutet ?

Die Frage von V.5 «Was ist der Mensch?», die urspriinglich vielleicht
nicht im Gegenuber zu Gott gedacht war, kommt in der spiten, schon
skeptischen Weisheit auf!?,

Es ist die Frage des einzelnen, der nicht mehr ohne weiteres Glied seines
Volkes ist und nun nach sich selbst und damit grundsétzlich nach dem Wesen
des Menschen fragt. Nicht zuféllig wird hier vom Menschen in dritter Person,
also betrachtend, allgemeingiiltig geredet — im gleichen Stil, dessen sich etwa
Kohelet (6, 12; 9, 12 u.a.) bedient: «Wer weil}, was dem Menschen gut ist im
Leben ?»

Noch stérker erinnert das Hiobbuch an das Thema von Ps. 8, wenn es
ganz dhnlich Himmelswelt und Mensch zueinander in Beziehung setzt (Hi.
25, 4-6):

«Wie konnte ein Mensch im Recht sein vor Gott?...
Sieh, der Mond, er ,leuchtet‘ nicht,

und die Sterne sind nicht rein in seinen Augen;
erst recht nicht der Mensch, der Wurm...»

Auffilligerweise werden von den Himmelserscheinungen nur Mond und
Sterne genannt, die Sonne fehlt. Aus dem gleichen Grunde erschliet man
fir Ps. 8 gew6hnlich eine néchtliche Feier (vgl. Ps. 134, 1; Jes. 30, 29) als
«Sitz im Leben»!4; doch die Begriindung reicht, wie die Parallele zeigt, nicht
aus.

Das Thema der Gerechtigkeit des Menschen vor Gott kann auch die
Frage «Was ist der Mensch ?» aufgreifen (Hi. 15, 14). Doch kommt eine dritte
Stelle dem Wortlaut von Ps. 8 noch ndher (Hi. 7, 17f.):

13 Vgl. A. Deissler, Lex tua veritas. Festschrift H. Junker (1961), S. 48.
Die allgemeine Redensart kann in das Hiobbuch hineingenommen werden,
wobei der Personenwechsel (Hi. 7, 16£f.; 15, 12ff.) noch an ihre urspriingliche
Fremdheit in der Umgebung erinnert.

14 Beispielsweise H. Gunkel: ¢«Da das Lied in 4 Mond und Sterne nennt,
aber die Sonne auslaft, werden wir an eine nichtliche Feier denken », Psalmen
(1926), S. 28.



8 W. H. Schmidt, Gott und Mensch in Ps. 8

«Was ist der Mensch, daf3 du ihn groBachtest,
dafB du deinen Sinn auf ihn richtest,

ihn heimsuchst an jedem Morgen,

ihn jeden Augenblick priifst ?»

Weil Gott den Menschen zur Verantwortung zieht (TPD), méehte der vom
Unheil Betroffene von Gottes Uberwachung befreit werden, denn sie bringt
nur neues Leid1%. Ps. 8 gelangt mit den gleichen Verben (vgl. Jer. 15, 15) zur
gegenteiligen Aussage: Der Mensch ist von Gott behtitet und zu einem hohen
Amt beauftragt. 927 ¢«denken an» gewinnt hier die Bedeutung von ¢sich in
Fiirsorge annehmen», entsprechend meint TpP2 «naher, ndmlich wohlwollend
oder gar gnédig, nachschauen»®. Redet Hi. 7 also von Gottes Priufung und
des Menschen Leid, so Ps. 8 von Gottes Zuneigung und des Menschen Hoheit.

Dabei braucht die Erkenntnis der Endlichkeit des Menschen
keineswegs vergessen zu sein. yuR «Mensch» kann namlich wie 92
«Fleisch» den Nebenton des Hinfélligen, Schwachen, Sterblichen
tragen (Ps. 90, 3; 103, 15 u.a.). Méchte man die Frage in Ps. 8, 5
anders verstehen, um den Psalm einheitlich auf die Wiirde des Men-
schen zu deuten, so widerspricht dieser Auffassung schlielich die
Parallele in Ps. 144, 4f. Dort wird eine dhnlich lautende Frage aus-
driicklich mit einem Verweis auf des Menschen Vergidnglichkeit,
seine Zeitlichkeit und Nichtigkeit, beantwortet (Ps. 144, 4f.):

Jahwe, was ist der Mensch, daf3 du ihn beachtest,

der einzelne, daB3 du an ihn denkst?

Der Mensch gleicht dem Hauch,

seine Lebenszeit ist wie ein Schatten, der voriiberzieht.

In allen Fillen ist also die Frage nach dem Wesen des Menschen in
die Rede von Gott hineingenommen. «Was ist der Mensch?» erhilt
nur eine Antwort, indem nicht allein vom Menschen gesprochen
wird.

Der urspriingliche Ort der Rede von Gottes Gedenken ist «da, wo
es um das aktuelle Geschehen von Gottes Gedenken geht, also in der
Bitte des Klageliedes, im Danklied... und im Bericht, den die Er-
zdhlung von solchem Gedenken gibt»:

15 Vgl. V. 16 «LaB ab von mir!»; dazu G. Fohrer, Das Buch Hiob (1963),
S. 180f.

16 J. Scharbert, Bibl. Zeitschr. 4 (1960), 209-226, S. 212f; dhnlich H.
First, Die gottliche Heimsuchung (1965), bes. S. 28f. Wegen des Parallelis-
mus hat das Verbum hier nicht den Sinn «beauftragen»; von der Amtsein-
setzung ist erst in V. 6 die Rede.



W. H. Schmadt, Gott und Mensch in Ps. 8 9

Gedenke meiner, und nimm dich meiner an!

(Jer. 15, 15; vgl. Ri. 16, 28; Ps. 106, 4; 74, 2) oder
Jahwe hat unser gedacht

(Ps. 115, 12; vgl. Gen. 8, 1; 30, 22; 1. Sam. 1, 11. 19).

In der Not erfahrt der Psalmist das Nichtgedenken Gottes, wihrend
er nach der Wende fiir Gottes Gedenken dankt, so dafl «Gedenken»
— wie iiblich sind «innerer» und «dulBerer» Vorgang eins — fast den
Sinn «aus der Not helfen» gewinnt. Dagegen ist die Aussage
Ps. 8, 5«von jeder konkreten Situation entfernt». « Sieredet vom Ver-
héltnis Gottes zum Menschen schlechthin.y'? Gottes Fiirsorge wir
hier nicht mehr in bestimmten Einzelereignissen gesehen. Seine
Hilfe erstreckt sich nicht auf diese oder jene Not, sondern auf das
menschliche Dasein iiberhaupt. So bezieht sich Gottes Gedenken in
Ps. 8 sinngemal auf die Schépfung bzw. die Erhaltung des Menschen
in der Welt. Begriffe wie « Spiritualisierung» oder gar «Abstraktion»
sind demnach fiir diesen als Verallgemeinerung umschriebenen Vor-
gang nur mit groBem Vorbehalt anwendbar, weil ja der Lebens-
bezug eher verstiarkt als vermindert wird.

Von einer speziellen, unverwechselbaren Situation, deren Erleb-
nis die Grundlage von Ps. 8 sein konnte, ist nichts mehr zu erken-
nen'8. Das «Ich» (V. 4. 2b?) ist nicht biographisch zu verstehen.

Entsprechend wire Ps. 90 als Ausdruck einer bestimmten persénlichen
Erfahrung, die vielleicht ein alter Mann am Ende seines Lebens gemacht
haben kénnte, milverstanden. So laf3t der Riickblick im Vertrauensbekennt-
nis (V. 1: «Herr, eine Zuflucht bist du uns gewesen») eine konkrete geschicht-
liche Angabe vermissen. Vor dem Bekenntnis des «Wiry (V. 7ff.) spricht
V. 3ff. zunéchst wie Ps. 8 von «dem Menschen». Vor allem wird hier in gleicher
Weise wie in Ps. 8 die Begriffssprache des Klageliedes — 119D «vergehen»
(Ps. 31, 11 u.a.) und 9712 ni. cerschrocken sein» (Ps. 6, 3f. u.a.) — verallge-
meinert. Die Wirklichkeit von Gottes «Zorn» zeigt sich nicht mehr in einem
Einzelereignis, sondern im menschlichen Dasein als ganzem, nédmlich in sei-
ner Endlichkeit®. Die Geschichte Israels tritt ebenfalls zurick (V. 13ff. sind

17 'W. Schottroff, « Gedenken» im Alten Orient und im Alten Testament
(21967), S. 193f.

18 Anders Reventlow (A. 3), bes. S. 320: «Auch hier wird von einem kon-
kreten Einzelfall aus und von der Situation eines konkreten Einzelnen ge-
redet. Hinter den beiden Bezeichnungen fiir ,Mensch® verbirgt sich eine ganz
bestimmte Person.»

19 L. Wichter, Der Tod im Alten Testament (1967), S. 105, betont, daf
das Alte Testament den Tod als allgemeines menschliches Geschick meist als
selbstverstiandliche Setzung hingenommen und nur den Tod eines einzelnen



10 W. H. Schmidt, Gott und Mensch in Ps. 8

sekundér); dafir werden — wieder Ps. 8 entsprechend — weisheitliche Ele-
mente beherrschend (V. 12: «Lehre uns, ein weises Herz zu gewinnen!»).
Jeweils wird mit Anregungen der Weisheit das Schicksal des Menschen be-
dacht.

c) Wie sich der Akt des «Gedenkens» von seinem bestimmten
Hintergrund gelost hat, um aussagen zu konnen, was stindig
menschliches Sein betrifft, so proklamiert V. 6ff. die Konigsherr-
schaft eines jeden und damit des Menschen schlechthin. Schon die
Tradition, die Ps. 8 nun aufgreift, sprach vom Konig als solchem,
d.h. gleichsam als Amtsperson und nicht als Individuum. Genauso
ist die «demokratisierte», also generalisierte Uberliefervng auf den
Menschen als solchen — und nicht diesen oder jenen einzelnen — be-
zogen (V. 6-9):

Doch machtest du ihn wenig niedriger als Gott,

mit Ehre und Hoheit krontest du ihn.

Du setztest ihn zum Herrscher tiber das Werk deiner Hénde,
alles legtest du ihm zu Fiflen:

Schafe und Rinder, sie alle,

und auch die Tiere des Feldes,

Végel des Himmels und Fische des Meeres,

was die Wege der Meere durchzieht.

Dem Konig gebiihren eigentlich die in V. 6-7 genannten Pradi-
kate?0. Das ist bei Hwn hi. «zum Herrscher machen» und 9wy pi.
«kronen» offenkundig, obwohl der Vorgang der Krénung im Bild
auf jedermann iibertragen werden kann (Ps. 103, 4; vgl. Hi. 19, 9).
Auch die Wendung «unter die Fiile legen» gehort in diesen Be-
reich?. 97m a5 «Ehre und Hoheit» sind Attribute des Herr-

«je und dann als Ausfluf gottlichen Zorns aufgefafit» habe, gesteht aber fir
Ps. 90 zu: «Der Unterschied, der fur den Israeliten zwischen dem Tod als
allgemeinem menschlichen Geschick und dem Tod als jeweiligem Ereignis
bestand, wurde verwischt.» Ps. 90 bekennt die Zeitstruktur menschlichen Da-
seins als Wirken Gottes, wie Ps. 8 die Herrscherstellung des Menschen als
Gabe Gottes versteht.

20 Vgl. zum Folgenden W. H. Schmidt, Die Schépfungsgeschichte der
Priesterschrift (21967), S. 132ff., bes. 140f.; H. Wildberger, Das Abbild
Gottes: Theol. Zeitschr. 21 (1965), S. 245ff. 481ff. Ps 8 redet jedoch gewil
nicht mehr vom Koénig selbst, sondern vom Menschen in kéniglicher Stellung.
Hier ist die Tradition von ihrer Verwendung zu unterscheiden.

21 Vgl. Ps. 110, 1; 1. Kén. 5, 17 u.a.; dazu altorientalische Darstellungen,
die die Feinde unter den Fiullen des Konigs zeigen (Altor. Bilder, S. 59f.).



W. H. Schmidt, Gott und Mensch in Ps. 8 11

schers (Ps. 21, 6; 45, 4 u.a.) wie Gottes selbst (Ps. 29, 1. 4; 96, 6 u.a.;
vgl. Hi. 40, 9£.). Endlich ordnet sich die Aussage: «Du hast ihn
wenig an Gott fehlen lassen» in diese Reihe ein; denn im alten Orient
nimmt der Konig — die bemerkenswerten Unterschiede zwischen dem
dgyptischen und mesopotamischen Raum wie im Verlauf der Ge-
schichte einmal nicht gerechnet — eine gottnahe Stellung ein 22,

Die griechische Ubersetzung, der sich andere anschlieBen (vgl. auch Hebr.
2, 7), schwicht diese starke Aussage ab, indem sie DR als « Engel» versteht.
In ihrer Nachfolge lieen viele Exegeten die Gottgleichheit nur als Gleich-
heit mit den himmlischen Wesen gelten (vgl. Gen. 3, 22 mit Gen. 3, 5). Doch
ist diese Deutung, die den Text faktisch mythologisiert, kaum sachgemif.
Von einem oberen Teil der Welt, der den Jahwe untergebenen gottlichen
Michten vorbehalten ist, sagt Ps. 8 nichts?3. Aulerdem heien die Himmels-
wesen im Alten Testament kaum Q%198 (vgl. Ps. 82, 1. 6), sondern bR %1
0. #. (Gen. 6, 2. 4; Hi. 1, 6; vgl. Ps. 29, 1. u.a.). Wie héufig hat die Septua-
ginta also einen Anthropomorphismus meiden wollen, um Gottes Transzen-
denz zu betonen.

Eine Einschrinkung wird in Ps. 8 hochstens darin erkennbar, daf3
der Vergleich mit o'1%R und nicht mit «Jahwe» (V. 2) erfolgt. Ja,
Jahwe bleibt Subjekt des Satzes. Auch sonst kann das Alte Testa-
ment zwischen «Jahwe» und «Gott» differenzieren (etwa 1. Sam. 16,
14-16); und spricht der Parallelismus in V. 6b von der géttlichen
Herrlichkeit, so wird V. 6a unter onbx die «Art», nidmlich das
«gottliche Wesen», die «Gottheit», meinen. Allerdings konnte die
besondere Redeweise auch durch festen Sprachgebrauch vorgege-
ben sein; denn die sachlich entsprechende Aussage von der «Gott-
ebenbildlichkeit» (Gen. 1, 26f.; 5, 1; 9, 6 P) bestimmt ja auch das
Verhiltnis des Menschen zu «Gott» und nicht zu «Jahwe». Wieweit
also der Psalm zwischen Gattungs- und Eigennamen differenzieren

Wie die «Hand» zugleich «Macht» bedeutet, so vermag auch der «Fuf3»
Herrschaftsgewalt zu bezeichnen. Das Organ ist von seiner Funktion her
gedacht.

22 Auch die Vorstellung von der Gottebenbildlichkeit hat im altorientali-
schen Koénigtum ihren Ursprung, kann aber gelegentlich «demokratisiert»,
d.h. auf jedermann tibertragen werden; vgl. auller den in Anm. 20 genannten
Arbeiten zuletzt E. Hornung in O. Loretz, Die Gottebenbildlichkeit des
Menschen (1967), S. 123ff., bes. 146ff.

% Die Gestirne werden nach V. 4 von Gott «eingesetzt», d.h. an einem be-
stimmten Ort «festgemacht», wie sie die Schoépfungsgeschichte Gen. 1 zu
Leuchtkoérpern entpersonifiziert.



12 W. H. Schmidt, Gott und Mensch in Ps. 8

will, um die Besonderheit Jahwes zu wahren, ist nur schwer ein-
deutig zu entscheiden. In jedem Fall erreicht der Mensch ja auch die
Gottheit nicht; er bleibt «geringer». Die Nihe zu Gott besagt keine
Identitét.

Die hohe Stellung des Menschen zeigt sich in der Herrschaft, die
er iiber die gesamte Tierwelt ausiibt (V. 7ff.). Selbst diese Aussage
liegt nicht vollig aulerhalb der altorientalischen « Konigsideologie»;
denn dem Konig kann auch die Gewalt iiber die Natur zugesprochen
werden (vgl. etwa Jer. 27, 6; 28, 14). Ps. 8 braucht also nicht not-
wendig mit der «Demokratisierung» der koniglichen Wiirde den
Machtbereich von der Menschen- auf die Tierwelt verlagert zu ha-
ben; vielleicht hat er nur vorhandene Vorstellungen eingeengt.
V. 8f. zidhlt — analog der Dreiteilung der Welt in Himmel, Erde,
Meer — die Geschopfe auf, die dem Menschen untertan sind: die
Haustiere Schaf und Rind, «aber auch» die wilden Tiere und schlie3-
lich die Vigel des Himmels und die Fische, ja iiberhaupt «was die
Meere durchzieht» (vgl. Dan. 3, 79 LXX). Hier nimmt der Hymnus,
der zum Ruhme Gottes gerne seine Werke nacheinander auffiihrt,
Gut der sog. «Listenweisheit» auf, die ebenfalls Schopfungswerke
aneinanderreiht2t. Doch stehen die Einzelphinomene hier nicht
mehr streng unverbunden nebeneinander.

Fihrt das vorgeordnete «alles» (V. 7b), mit dem der Psalm die
umfassende Beispielfolge noch iiberbietet, nicht schon iiber die
Herrschaft in der Tierwelt hinaus (vgl. im Kehrvers auf der ganzen
Erde»; auch Ps. 103, 19 u.a.)? Jedenfalls spricht das Segenswort von
Gen. 1, 28 eine solche Erweiterung ja ausdriicklich aus: «Fiillet die
Erde und unterwerft sie euch!»?

2 Schmidt, Die Schépfungsgeschichte (A. 20), S. 32ff. und die dort ange-
gebene Literatur.

25 So scheint Ps. 8 textlich jinger (s. A. 33), aber traditionsgeschichtlich
alter als gewisse Zige in Gen. 1, 26ff. zu sein. Ps. 8 erinnert neben der An-
spielung auf die Gottebenbildlichkeit und die Proklamation der Herrschaft
des Menschen auch noch durch den Bezug auf die Tatschépfung («Werk der
Hénde» in V. 7. 4) sowie die Aufzéhlung der Schépfungswerke an Gen. 1.
Aber alle diese Gemeinsamkeiten reichen angesichts der Differenzen zwischen
beiden Texten nicht aus, eine unmittelbare Abhéngigkeit des Psalms von der
priesterschriftlichen Schopfungsgeschichte anzunehmen. Wirklich feststell-
bar ist nur ein Uberlieferungszusammenhang.



W. H. Schmadt, Gott und Mensch in Ps. 8 13

Von einer Einschrinkung menschlicher Macht2¢ — etwa durch ein
Gebot, gut und bose zu unterscheiden - ist explizit keine Rede.
Ps. 8 proklamiert wie Gen. 1 die Freiheit des Menschen in seiner
Welt. Doch weill der Psalm um eine Grenze; denn er bestimmt ja
—im Alten Testament recht ungewohnlich — die Stellung des Men-
schen dialektisch: einerseits vor Gott zu gering (V. 5), andererseits
Herrscher auf Erden (V. 6-9), Kleinheit und Gréfe, Geringheit und
Hoheit in einem. Der Mensch ist das Wesen «zwischen Gott und
Welt»27. Weil er weder das eine noch das andere ist, vielmehr durch
dieses «Zwischen» charakterisiert wird, kommt der Psalm zu seiner
Doppelaussage 25.

26 Auf sie legt besonders K. Barth Wert: Die kirchliche Dogmatik, 111, 1
(1945), S. 231. — Allerdings bleibt der Mensch selbst aus der Herrschaft
des Menschen ausgespart (vgl. Gen. 9,6); er wird in der Aufzédhlung, die
alle Lebewesen umfassen mochte, nicht bekannt. Das Verhiltnis der
Menschen untereinander wird also nicht ausdriicklich bedacht. Jeden-
falls spricht Ps. 8 in keiner Weise von der Macht einer Gruppe (etwa des
Gottesvolkes oder der frommen iiber die anderen), vielmehr — wie die
Schopfungsgeschichte (Gen 1) — von der Herrschaft des Menscher schlecht-
hin und damit eines jeden.

27 F. Gogarten, Der Mensch zwischen Gott und Welt (1956), S. 331f.,
unterscheidet ungliicklicherweise in dem Begriff der Gottebenbildlichkeit
«zwel ganz verschiedene Sachverhalte». «Einmal ist mit ihm die besondere
Stellung gemeint, die der Mensch den anderen Geschipfen gegeniiber hat»
(vgl. Gen. 1, 26; Ps. 8; 1. Kor. 11, 7); bei dem anderen Sachverhalt geht «es
nicht um das Verhéltnis des Menschen zu den anderen Geschépfen..., son-
dern um das zu Goit». «Der erste (Begriff) spricht von einer Fihigkeit des
Menschen, die zu seinem Wesen gehort, in dem er sich verfigbar ist.» Jedoch
gehort die Herrschaft des Menschen nur insofern zu seinem «Wesen», als auch
sie Gabe ist. Gott hat den Menschen zu dem gemacht, was er ist. So ist die
Unterscheidung der Stellung des Menschen den Geschépfen gegeniiber und
vor Gott — vom Text her — unmoglich, denn seine Macht hat der Mensch ja
nur als Gottes Statthalter auf Erden. Das eine ist nicht ohne das andere.
Wie die Welt (s.o0. zu V. 2), so erscheint auch der Mensch in keinem Fall «an
und fir sich», sondern stets «als der auf Gott Angewiesene» (Gogarten, S.333).

28 Das Neue Testament (Hebr. 2, 6-9; vgl. Matth. 21, 16; 1. Kor. 15, 27;
Eph. 1, 22) kann Ps. 8 messianisch verstehen. Tatséchlich ist ja die Tradi-
tion, in der Ps. 8 steht, urspriinglich auf den Koénig gemiinzt, so daf3 die
spitere Deutung (mit oder ohne historische Vermittlung?) an die éiltere Uber-
lieferung anzukniipfen vermag. Das Traditionsverstéindnis ist also, grob ge-
sprochen, dreifach gestaffelt: irdischer Konig — Mensch — endzeitlicher Konig.
Jedenfalls steht das Alte Testament in der Mitte. Es legt das Wesen des
Menschen dar: in und iiber der Welt, aber vor und unter Gott.



14 W. H. Schmidt, Gott und Mensch in Ps. 8

Die Frage nach dem Menschen wird also nicht durch eine Defini-
tion, sondern durch eine Situationsangabe beantwortet. «Was ist
der Mensch ?» bestimmt den Ort, an dem sich der Mensch befindet.

Die Tendenz, spezielle Aussagen der Tradition in grundsitzliche
umzuwandeln und so im Besonderen das Allgemeine zu erkennen,
tritt in Ps. 8 vornehmlich an zwei Stellen hervor: Gottes «Geden-
ken» richtet sich nicht mehr auf ein bestimmtes Kinzelereignis,
sondern das menschliche Dasein diberhaupt. Die gottnahe Stellung
und damit die Herrschaft gebiihrt nicht nur dem Konig, sondern
dem Menschen iiberhaupt. Vielleicht hat der Kehrvers eine dhnliche
Intention, wenn er die Méchtigkeit des gottlichen Namens iiber
«die ganze Erde» statt nur iiber Israel preist?®. Diese Eigenart von
Ps. 8 ist zweifellos durch weisheitliches Gedankengut mitbestimmt;
denn die Weisheit kann in so allgemeiner Form die Stellung des
Menschen in der Welt und damit sein Wesen bedenken 2.

Von diesem Thema wird auch die in Ps. 8 zu beobachtende Auf-
losung der Gattung verstindlich. Er vereinigt hauptsichlich Momente
des Hymnus, der in der Form wie in seinem typischen Thema
«Schopfung» nachwirkt, weisheitliche Reflexionen und besonders in
der Anrede Gottes (in der 2. statt 3. Person) wie in dem schwer-
verstindlichen V. 3 auch Elemente des Klage- oder Dankliedes3!.
Eine strenge Form liegt nicht mehr vor; der Psalm nahm ver-
schiedene Traditionen auf, um seine Intention auszusagen. Das
spricht fiir eine spite Entstehung. Nach H. Gunkel ist zwar «die

29 (. v. Rad, Das Werk Jahwes: Studia Biblica et Semitica Th. C. Vriezen,
(1966), S. 290-298, hat — allerdings fiir die Zeit nach Ps. 8 — einen vergleich-
baren Bedeutungswandel des Wortes «Werk» (V. 4. 7) aufgezeigt. Gottes
«Werk» wird spéater «nicht mehr im geschichtlich Einmaligen, sondern in der
stillen Lenkung der Geschicke und in der Erhaltung alles Geschaffenen er-
fahren» (S. 296). Vielleicht bereitet sich diese Begriffserweiterung in der Be-
zeichnung der Schopfung als «Werk» vor.

30 Schon &dgyptische Weisheitslehren kénnen ja die Vorstellung von der
Gottebenbildlichkeit aufnebmen, vgl. zuletzt Hornung (A. 22), bes. S. 136.
153.

31 Darauf hat Reventlow (A. 3), bes. S. 3211f., wenn auch mit zu starkem
Nachdruck, hingewiesen. Doch stellt er ebenfalls mit der Betonung des
«meditativen Charakters» (S. 327f. zu V. 4. 6{f.) eine gewisse Formlockerung
fest.



W. H. Schmidt, Gott und Mensch in Ps. 8 15

Grundstimmung des Psalms... durchaus die antike»?®?; doch der
Sprachschatz belehrt eines anderen3:. Gunkels Urteil gilt nur fiir
die Tradition, die Ps. 8 aufgreift, nicht die Komposition des Psalms
selbst. So fiigen sich insgesamt form-, iiberlieferungs- und begriffs-
geschichtliche Beobachtungen zu einem einheitlichen Bild zusam-
men %4,

Ein wenig zugespitzt gesprochen, ist das Individuelle, ndmlich das
Spezifische, von Ps. 8 gerade das Generelle. Falls diese Erwagungen
richtig sein sollten, kann man also bereits im Alten Testament selbst
Tendenzen verfolgen, die spiter zur Entstehung des Kanons fiihren.
Denn was ist der Kanon anderes als die Bewahrung des Wortes
unter Losung von seiner urspriinglichen Situation — im Glauben,
daf es auch fiir kommende Zeiten etwas zu sagen hat, und in der
Hoffnung, dal} es neue Situationen findet?

Werner H. Schmidt, Wien

32 Gunkel (A. 14), S. 29.

3 «Unser Herr» begegnet nur nachexilisch (Neh. 10, 30; Ps. 135, 5; 147,
5), «entbehren lassen» (V. 6a) nur in Koh. 4, 8 usw., vgl. Deissler (A. 13),
S. 48f.

3¢ Nach allem kénnte sich in dem Wechsel von «Wir» (V. 2a. 10) und «Ich»
(V. 4. 2b?) nur der nachexilische Gottesdienst spiegeln. Der Kehrvers, von
Chor oder Gemeinde vorgetragen, umrahmt das Wort des einzelnen Spre-
chers oder Vorsangers (V. 2b-9). Wieweit erlaubt aber der weisheitliche Stil
noch eine kultische Bindung ? Tatsdchlich ist man der Vermischung von Kult
und Weisheit, die sich hiufig in spéteren Psalmen findet, bisher kaum griind-
lich nachgegangen. Wie kommt diese Verbindung zustande, was bedeutet
sie fir das Gottesverstdndnis? Darf man eine reine Vermutung &ullern:
Sollte der nachexilische Gottesdienst stiarker lehrhafte Gestalt gehabt haben,
so daB sich in ihr der Lehrstil der Synagoge vorbereitete ?



	Gott und Mensch in Ps. 8 : form- und überlieferungsgeschichtliche Erwägungen

