
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 25 (1969)

Heft: 1

Artikel: Gott und Mensch in Ps. 8 : form- und überlieferungsgeschichtliche
Erwägungen

Autor: Schmidt, Werner H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878680

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878680
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
Jahrgang 25 Heft 1 Januar-Februar 1969

Gott und Mensch in Ps.8
Form- und überlieferungsgeschichtliche Erwägungen

1.

In der Regel geben Psalmen ihre ursprüngliche Situation nicht
mehr zu erkennen, und Nachforschungen nach ihrer Entstehungszeit

in der Geschichte Israels bleiben vielfach erfolglos, so daß

Psalmendatierungen mehr Postulat als gesichertes Forschungsergebnis

sein können. Inhaltliche Angaben über bestehende
Verhältnisse, bestimmte Nöte von Schuld über Krankheit bis zur
Todesnähe oder auch über vorhandene Gegensätze zwischen
verschiedenen Gruppen sind meist so wenig konkret, daß sie kein
genaues Urteil erlauben. Die historische Betrachtungsweise, die
versucht, aus dem Text die Situation zu erschließen, um dann den Text
aus der Situation zu verstehen, gerät hier an eine Grenze. Die Psalmen

wollen über ihre Ursprungssituation hinausweisen. Sie gewinnen

ihre Allgemeingeltung nicht erst durch ihre Aufnahme in die
Sammlung des Psalters, der die einzelnen Lieder aus ihrem
geschichtlichen Zusammenhang löst, sondern greifen bereits von sich
aus schon nicht mehr auf bestimmte Erlebnisse eines einzelnen
zurück. Die Psalmen bieten eher Erfahrungen von Generationen -
gestaltet - an, als daß sie unverwechselbar Persönliches weitergeben,
von individuellem Schicksal berichten.

Wenn die Kategorie «Erlebnis» auf Psalmen überhaupt anwendbar ist, so
erfaßt sie weit mehr das allgemein Zugängliche als das je Eigene. Sie haben
das Kontingent-Einmalige weithin abgestreift, um viele in ihrer Situation
erreichen zu können. Das Wort soll für andere in ihrer Lebenslage
nachsprechbar sein; die stark durch die Tradition geprägte, formelhafte und darum

typische Ausdrucksweise der Psalmen hat hier ihren sachlichen Grund.
Der Verlust an konkret Individuellem möchte Gewinn sein.

Manche Psalmen gehen noch über dieses übliche Maß an Verallgemeinerung
hinaus. Zu ihnen gehören meist gerade die Lieder, die in der

Kirchengeschichte die größte Nachwirkung entfalteten und bis heute noch als An-

l



2 W. H. Schmidt, Gott und Mensch in Ps. 8

rede lebendig blieben. In diesen Psalmen kommt gleichsam eine bestimmte
Gattung zu ihrem Abschluß, weil sie die ihnen entsprechende Situation auf
ihr Wesen befragen und sich so am stärksten von ihrem konkreten Ursprung
lösen. Sie suchen nicht mehr ein Wort für eine bestimmte Lage, in die dieser
oder jener geraten ist, sondern für einen Zustand, in dem sich jedermann zu
jeder Zeit befindet oder jedenfalls befinden kann. Ein treffliches Beispiel
bietet Ps. 90, der die Volksklage statt über eine nationale Notlage — sei sie
natürlicher oder politischer Art, Hungersnot oder Feindesbedrängnis -
vielmehr über die menschliche Vergänglichkeit anstimmt.

Eine strenge Form begegnet im Psalter selten. Reine Gattungen
sind, wenn es sie überhaupt gab, eher ein «Urbild» als die im Alten
Testament vorfindliche Wirklichkeit. Im einzelnen Psalm haben sich
meist verschiedene Formen vermischt.

Diese gegenseitige Beeinflussimg der Gattungen wirkt sich auch auf die
Aussage aus1, denn Form und Inhalt stehen, wie die Formgeschichte
entgegen ihrem mißverständlichen Namen eigentlich seit je gewußt hat2, in
Wechselwirkung zueinander und sind darum letztlich untrennbar. Die Sache
bestimmt ja die Form und umgekehrt; das eine bleibt nicht konstant, wenn
sich das andere wandelt.

Darum kommt auch der Auflösung einer Form eine bestimmte inhaltliche
Bedeutung zu. Die Art und Weise, wie sich ein Psalm zu der ihm vorgegebenen

Gattung und damit zu seiner Tradition verhält, läßt die Intention seiner
Aussage erkennen. Demnach braucht man die Besonderheit eines Psalms
nicht dadurch zu gewinnen, daß man die formgeschichtliche Fragestellung
nach den typischen, immer wiederkehrenden Merkmalen durch eine andere
Methode ergänzt, die das erschließt, was die Gattungsforschung vermissen
läßt. Das Individuelle entfaltet sich nämlich nicht nur in dem Bereich, den
die Gattung ihm läßt, sondern erweitert oder sprengt gar die Form, begnügt
sich also nicht mit dem vorgegebenen Raum. Ja die Einzelerscheinung kann
ihre Gestalt geradezu in Auseinandersetzung mit der Überlieferung
empfangen. Versteht man jedoch die Gattung als festen «Rahmen»3, so gilt sie

1 Man denke nur an Ps. 103, dessen Eigenart durch die Verbindung von
hymnischer Struktur mit Motiven des Danklieds (V. 3-5) und des Klagelieds

(V. 14-18) geprägt ist.
2 Vgl. die bekannte Definition von A. Alt, Kleine Schriften, 1 (1953),

S. 284: Die form- oder gattungsgeschichtliche Forschung beruht «auf der
Einsicht, daß in jeder einzelnen Literaturgattung... bestimmte Inhalte mit
bestimmten Ausdrucksformen fest verbunden» sind.

3 Die Ausführungen sind z.T. in Auseinandersetzung mit der letzten
Auslegung von H. Graf Reventlow, Der Psalm 8: Poetica 1 (1967), S. 304-332,
entstanden: «Das Vorgegebene, die Gattung, bedingt durch den ,Sitz im
Leben' eines Psalms, seine kultisch-liturgische Verwendung, ist das
Übermächtige, und nur innerhalb des so abgesteckten Rahmens kann sich die
individuelle Formgebung entfalten» (S. 306). Auch die Voraussetzung, daß die



W. H. Schmidt, Oott und Mensch in Ps. 8 3

faktisch als starr und unveränderlich, als sei sie geschichtlichem Wechsel
entzogen. Sucht man dagegen die je einmalige Aussage des Psalms zu
erheben, indem man den Formwandel herausstellt, der sich in ihm im einzelnen
vollzogen hat, so stößt man gerade mit Hilfe der formgeschichtlichen Methode

und nicht abseits von ihr zu der besonderen Eigenart des Textes vor.
Nur so nimmt man zugleich die Formgeschichte wirklich als Formgeschichte
ernst, denn in diesem Fall gehen formkritische und überlieferungsgeschichtliche

Methode ineinander über.

2.

Eine Analyse von Ps. 8 soll diese Umstände beleuchten.

a) Der Psalm beginnt und schließt mit einem staunenden Ausruf,

V. 2a. 10:

Jahwe, unser Herr,
wie herrlich ist dein Name auf der ganzen Erde

Diese feierliche Einführung ist zwar ungewöhnlich, aber in ihrer
Form keineswegs einmalig. Ganz entsprechend setzt das Zionslied
Ps. 84 ein: «Wie lieblich sind deine Wohnungen, Jahwe Zebaoth!»4
Verherrlicht wird Gottes Name, d. h. seine gegenwärtig wirksame
Macht (Jer. 10, 6: «Groß ist dein Name durch Kraft»). Darf man
die späteren Aussagen des Psalms zur Erläuterung des Rahmenverses

heranziehen, wird diese Macht bei «Betrachtung der
Schöpfungswerke» offenbar. «Das Walten Gottes in der Natur» bietet
«Anlaß zur Erkenntnis und zitm Preis seines schem.»5 Doch schließt
der Psalmist nicht aus der Welt auf einen Schöpfer, um «hinter»
der Pracht des Himmels den zu schauen, der sie geschaffen hat. Wie
die Tiere nur als das «Werk deiner Hände» aufgezählt werden

Psalmen bzw. ihre Partien jeweils «eine liturgische Funktion» innerhalb «der
kultischen Situation» erfüllen (S. 307), kann nicht mehr mit allgemeiner
Anerkennung rechnen. Ein solches Urteil ist erst vom einzelnen Psalm her zu
begründen und näher zu bestimmen. - Da Ps. 8 in allen exegetischen Einzelheiten

schon vielfach behandelt wurde, möchte dieser Beitrag nur gewisse
Hauptlinien ausziehen. Außer der von Reventlow (S. 307, A. 18) verzeichneten

Literatur vgl. noch H. L. Ginsberg (Hebr. Un. Coll. Ann. 23, 1950/1),
S. 98, und ein Teil der in Anm. 11 genannten Arbeiten zu V. 3.

4 Vgl. Ps. 104, 26; dazu H. Gunkel-J. Begrich, Einleitung in die Psalmen
(1933), § 2, 31.

6 O. Grether, Name und Wort Gottes im Alten Testament (1934), S. 46.
175.



4 W. H. Schmidt, Gott und Mensch in Ps. 8

(V. 7ff.), so wird ja auch die Welt allein als Schöpfung betrachtet
(V. 4). Es wird erst gar nicht so etwas wie eine profane, selbständige
Welt ansichtig, aus der auf Gott als Ursache gefolgert werden könnte.
Schon die Anrede «unser Herr» macht deutlich, daß eben nicht nach
einem unbekannten, erst noch zu erkennenden Gott gefragt wird,
sondern daß der längst vertraute Gott als Herr der Welt verkündet
wird. Der Glaube bekennt liier - zugespitzt gesagt - nicht, daß sich
der transzendente Weltenherr den Menschen verbunden weiß,
sondern er proklamiert umgekehrt den ihm zugeneigten Gott als
Weltherrscher. Israel nimmt dazu mit dem Titel |ns «Herr» anscheinend

kanaanäische Traditionen auf6. Von daher könnte auch die
universale Weite der Gottesaussage vorgegeben sein; denn die Religion

der Umwelt scheint sowohl dem Wettergott wie dem Schöpfergott

einen Wirkungsbereich über die Erde zugesprochen zu haben7.
Das Bekenntnis zum Weltengott als «unserem Herrn» bildet eine

Art Kehrvers. In seiner späteren, stärker ausgestalteten Form
wiederholt der Hymnus gerne den Anfang am Schluß (vgl. etwa Ps. 103,

la. 22b).

Besteht aber der Rahmenvers nach V. 10 aus einem alleinstehenden Satz,
so kommt die Fortsetzung in V. 2 b überraschend. Es ist nämlich nicht nur
befremdlich, daß am Ende des Psalms nur die erste Hälfte der Einleitung
aufgenommen wird, sondern auch, daß sich an einen in sich geschlossenen
Kehrvers überhaupt ein Relativsatz anfügt, selbst wenn er nur einen
Nebengedanken aussprechen sollte. Da Y. 2 b außerdem textlich fragwürdig und
syntaktisch unmöglich ist, wird die Vermutung, daß der Versteil zerstört ist,
zur Gewißheit. Gewöhnlich gewinnt man durch Änderung der Vokalisation
das Verbum Hin «besingen»: «dessen Hoheit im Himmel besungen wird»;
noch häufiger korrigiert man den Imperativ «gib doch!» in eine andere Form
von jni: «der du deinen Glanz auf den Himmel gelegt hast» o.ä. Beide
Lösungen befriedigen aber nicht wirklich, da der störende Anschluß von V. 2 b

an den Kehrvers durch ein Relativpronomen erhalten bleibt. Dagegen löst

6 Vgl. zuletzt H. Wildberger, Bibl. Komm. 10 (1965), S. 62f. zu Jes. 1, 24.
Die Gottesbezeichnung wirkt noch in dem Namen «Adonis» weiter.

7 Vgl. H. J. Kraus, Psalmen, 1 (1960), S. 67f. 197ff.; W. H. Schmidt,
Königtum Gottes in Ugarit und Israel (21966), S. 91, A. 1. Wenn Ps. 8 spezifisch

israelitische Traditionen, wie Exodus, Sinaibund und -gebot, nicht
erwähnt, so wird darin die außerisraelitische Herkunft der Überlieferungen
von Ps. 8 nachwirken; doch erklärt sich so die Eigenart des Psalms nicht
ausreichend.

8 B. Duhm, Die Psalmen (21922), S. 35 ; jetzt aufgenommen von H. Dormer,



W. H. Schmidt, Gott und Mensch in Ps. 8 5

die Konjektur von B. Duhm8, dem Altmeister der Textkritik, alle Probleme.
Er verbessert unter weitgehender Erhaltung des Konsonantenbestandes die
Einführung von V. 2b in (N)!13 >T72?X: «'Ich will besingen' deine Hoheit am
Himmel.» Auf diese Weise entsteht wie in Y. 4 ein Verbum in der 1. Person,
und der folgende Psalm erhält die vermißte Aufforderung zum Lob. Demnach

bildet Y. 2 b einen neuen Einsatz, ja den eigentlichen Anfang des

Psalms; denn der Rahmenvers (V. 2a. 10) vertritt kaum den einleitenden
Aufgesang. Die Versabtrennung wurde später unglücklich vollzogen.

Nach der Verherrlichung von Gottes Namen auf Erden und seiner Hoheit
am Himmel (vgl. Hab. 3, 3) verkündet V. 3 wieder Gottes Macht auf Erden.
Doch fällt der Vers inhaltlich nicht nur aus dem Psalm heraus, sondern ist
im ganzen Alten Testament einzigartig. Obwohl der Satz eine ziemlich
regelmäßige Struktur aufweist und von allen alten Textzeugen im großen und
ganzen gleich überliefert wird, ist er höchstwahrscheinlich verderbt. «Ein
Mund ist wohl zu Lobpreis fähig, aber nicht zum Grundlegen.»9 Die
vielzitierte Frage von B.Duhm: Was haben die Säuglinge mit «Gottes Lichtglanz

am Himmel..., mit Schafen, Rindern... und der Herrschaft der
Menschen über sie zu tun »10 hat trotz aller Mühe der Exegeten bis heute eigentlich

keine rechte Antwort gefunden11. Da eine zufriedenstellende, erst recht

Zs. altt. Wiss. 79 (1967), S. 324-327; im Anschluß an S. Mowinckel formal
anders, sachlich aber gleich F. Grüsemann, Studien zur Formgeschichte von
Hymnus und Danklied in Israel, Diss. Mainz (1968), S. 270 mit Anm. 9.

Dagegen wird man gegenüber Duhms weiteren Vorschlägen zu V. 3 Zurückhaltung

üben müssen. - Vielleicht ist die Einleitung von V. 2 b durch Einfluß
von V. 4b zerstört. Dort findet sich das Relativpronomen, wie der
Konsonantenbestand von V. 4 Ende überhaupt dem Anfang von V. 2 b ähnelt.

9 E. Baumann, Zs. altt. Wiss. 61 (1945/8), S. 121, dessen Ausführungen
(S. 116ff.) überhaupt zu V. 2f. zu vergleichen sind. Die Übersetzung von
«Macht» mit «Lob» (vgl. Matth. 21, 16) ist eine Abschwächung bzw. Um-
deutung des hebräischen Wortlauts.

10 B. Duhm (A. 8), S. 35.
11 «Aus dem Mund der Kinder und Säuglinge hast du eine Macht (bzw.

Feste) gegründet um deiner Bedränger willen, dem rachsüchtigen Feind ein
Ende zu bereiten.» Hier ist tatsächlich jeder Versteil umstritten, die
Vorschläge sind nicht alle aufzählbar. Die Erinnerung an Kinderlieder hilft nicht
weiter, da V. 3 auch von Säuglingen spricht. Möchte man in dem ersten
Schrei des Kindes ein Zeugnis für die Macht des Schöpfers finden, so bleibt
der Gegensatz zu den Feinden unerklärt. Unklar bleibt auch, um welchen
Feind es sich handelt. Der äußere Feind — der Doppelbegriff «Feind und
Rächer» begegnet nur noch im Volksklagelied Ps. 44,17 - kann in Ps. 8

kaum gemeint sein, da sonst nirgends ein Krieg oder eine nationale Not
angedeutet wird. Bei mythischen Gegnern, dem göttlich verehrten Mond und
den Sternen oder gar Chaosungeheuern, würde der Ausdruck «die (Himmels-)
Feste gründen» passen. Doch klingen so stark mythisch geprägte Vorstellungen

in dem weisheitlich bestimmten Psalm sonst nicht an. Reventlow (A. 3),
S. 322ff., versteht das Gegenüber von Säuglingen und rachsüchtigen Feinden



6 W. H. Schmidt, Gott und Mensch in Ps. 8

eine allgemein überzeugende Erklärung oder Konjektur bisher nicht
gelungen ist, wird man den Sinn von V. 3 aus Vorsicht besser offenlassen und
seiner Aussage, die im folgenden Hauptteil des Psalms keine Rolle spielt,
auch kein besonderes Gewicht zrunessen.

Festen Boden gewinnt die Auslegung erst wieder mit V. 4ff., in
denen der Psalm sein Thema erreicht.

b) V. 4ff. bieten nachträglich den Beleg für die im Kehrvers
zunächst nur allgemein proklamierte Herrlichkeit von Gottes Namen.
Der Welt als Beispiel und Erweis göttlicher Macht steht der Mensch
in seiner Macht und Ohnmacht gegenüber. Y. 4 ist am ehesten als

antithetischer Vordersatz zu V. 5 zu ziehen, obwohl sich ein Anako-
luth ergibt :

4. Wenn ich deinen Himmel sehe, das Werk deiner Finger,
den Mond und die Sterne, die du aufgestellt hast-
(dann muß ich denken:)

5. Was ist der Mensch, daß du seiner gedenkst,
der einzelne12, daß du dich seiner annimmst

Vermag das Alte Testament sonst mit der Distanz von Himmel
und Erde bildhaft Unendlichkeit auszusagen (Ps. 103, 11; Jes. 55,

9), so überbietet Ps. 8 diesen Vergleich, wenn er den unermeßlichen
Himmelsraum «das Werk deiner (Gottes) Einger» nennt. Diese

Wendung verkleinert noch den üblichen Ausdruck «Werk deiner

uneigentlich als Gegensatz von machtlosen «Gerechten» oder «Armen» und
ihren Verfolgern. Doch behandelt eine solche übertragen-bildhafte
Auslegung den umstrittenen Vers anders als seine Umgebung und kann außerdem

durch keine Parallele gestützt werden. Vgl. noch J. J. Stamm, Theol.
Zeitschr. 13 (1957), S. 470-478; H. Kruse, Journ. of Sem. Stud. 5 (1960),
S. 343-347 ; J. A. Soggin, Bibl. 47 (1966), S. 420-424. In der Regel haben die
Deutungen zu wenig Anhalt am Text. Weil sie wesentliche Gedanken
eintragen müssen oder auf nicht wirklich überzeugenden Konjekturen
aufbauen, behalten sie etwas Willkürliches. Zur Not kann man im Anschluß an
das traditionelle Verständnis, das vor allem Luther vertreten hat, in V. 3 das

Gegenüber von Schwachem und Machtvollem finden. Aber auch dieser
Gegensatz müßte eigentlich schärfer oder anders ausgesprochen sein. Der Text
bleibt eben rätselhaft, und jede Deutung wirkt «gequält» (E.Baumann [A. 9],
S. 122). Auch H. Donner (A. 8), S. 326, betont, daß V. 3 «in seiner
gegenwärtigen Fassung kein rechter Sinn abzugewinnen ist».

12 Die Übersetzung von «Menschensohn» durch «einzelner» ist im
Anschluß an L. Köhler, Theol. Zeitschr. 1 (1945), S. 77f., gewählt, der
allerdings V. 5a pluralisch versteht.



W. H. Schmidt, Gott und Mensch in Ps. 8 7

Hände» (V. 7). Gott bedarf zur Erschaffung des für den Menschen
Unerreichbaren keiner Kraft, sondern nur des Fingers, mit dem man
schreibt Hier versucht die Rede von Gott in Übersteigung der
traditionellen Formulierung die Vorstellung bis zu ihrer Grenze
auszudehnen. Durch die Größenordnung, die den unendlichen Himmel
mit dem «Finger» in Zusammenhang bringt, gerät die Vorstellung
aber ins Unvorstellbare, so daß die Anschaulichkeit eigentlich
aufgegeben ist. Wird damit nicht, wenn auch unausgesprochen, die
Unangemessenheit und das Ungenügen aller Vorstellungen von
Gott angedeutet?

Die Frage von V. 5 «Was ist der Mensch?», die ursprünglich vielleicht
nicht im Gegenüber zu Gott gedacht war, kommt in der späten, schon
skeptischen Weisheit auf13.

Es ist die Frage des einzelnen, der nicht mehr ohne weiteres Glied seines
Volkes ist und nun nach sich selbst und damit grundsätzlich nach demWesen
des Menschen fragt. Nicht zufällig wird hier vom Menschen in dritter Person,
also betrachtend, allgemeingültig geredet - im gleichen Stil, dessen sich etwa
Kohelet (6, 12; 9, 12 u.a.) bedient: «Wer weiß, was dem Menschen gut ist im
Leben »

Noch stärker erinnert das Hiobbuch an das Thema von Ps. 8, wenn es

ganz ähnlich Himmelswelt und Mensch zueinander in Beziehimg setzt (Hi.
25, 4-6):

«Wie könnte ein Mensch im Recht sein vor Gott
Sieh, der Mond, er ,leuchtet' nicht,
und die Sterne sind nicht rein in seinen Augen ;

erst recht nicht der Mensch, der Wurm...»

Auffälligerweise werden von den Himmelserscheinungen nur Mond und
Sterne genannt, die Sonne fehlt. Aus dem gleichen Grunde erschließt man
für Ps. 8 gewöhnlich eine nächtliche Feier (vgl. Ps. 134, 1; Jes. 30, 29) als
«Sitz im Leben»14; doch die Begründung reicht, wie die Parallele zeigt, nicht
aus.

Das Thema der Gerechtigkeit des Menschen vor Gott kann auch die
Frage «Was ist der Mensch?» aufgreifen (Hi. 15, 14). Doch kommt eine dritte
Stelle dem Wortlaut von Ps. 8 noch näher (Hi. 7, 17f.):

13 Vgl. A. Deissler, Lex tua Veritas. Festschrift H. Junker (1961), S. 48.
Die allgemeine Redensart kann in das Hiobbuch hineingenommen werden,
wobei der Personenwechsel (Hi. 7, 16ff. ; 15, 12ff.) noch an ihre ursprüngliche
Fremdheit in der Umgebung erinnert.

14 Beispielsweise H. Gunkel: «Da das Lied in 4 Mond und Sterne nennt,
aber die Sonne ausläßt, werden wir an eine nächtliche Feier denken», Psalmen
(1926), S. 28.



8 W. H. Schmidt, Gott und Mensch in Ps. 8

«Was ist der Mensch, daß du ihn großachtest,
daß du deinen Sinn auf ihn richtest,
ihn heimsuchst an jedem Morgen,
ihn jeden Augenblick prüfst »

Weil Gott den Menschen zur Verantwortung zieht ("TpS), möchte der vom
Unheil Betroffene von Gottes Überwachung befreit werden, denn sie bringt
nur neues Leid15. Ps. 8 gelangt mit den gleichen Verben (vgl. Jer. 15, 15) zur
gegenteiligen Aussage : Der Mensch ist von Gott behütet und zu einem hohen
Amt beauftragt. IDT «denken an» gewinnt hier die Bedeutung von «sich in
Fürsorge annehmen», entsprechend meint "IpD «näher, nämlich wohlwollend
oder gar gnädig, nachschauen»10. Redet Hi. 7 also von Gottes Prüfung und
des Menschen Leid, so Ps. 8 von Gottes Zuneigung und des Menschen Hoheit.

Dabei braucht die Erkenntnis der Endlichkeit des Menschen
keineswegs vergessen zxt sein. ttfiiK «Mensch» kann nämlich wie "rio
«Fleisch» den Nebenton des Hinfälligen, Schwachen, Sterblichen
tragen (Ps. 90, 3; 103, 15 u.a.). Möchte man die Frage in Ps. 8, 5

anders verstehen, um den Psalm einheitlich auf die Würde des
Menschen zu deuten, so widerspricht dieser Auffassung schließlich die
Parallele in Ps. 144, 4f. Dort wird eine ähnlich lautende Frage
ausdrücklich mit einem Verweis auf des Menschen Vergänglichkeit,
seine Zeitlichkeit und Nichtigkeit, beantwortet (Ps. 144, 4f.):

Jahwe, was ist der Mensch, daß du ihn beachtest,
der einzelne, daß du an ihn denkst
Der Mensch gleicht dem Hauch,
seine Lebenszeit ist wie ein Schatten, der vorüberzieht.

In allen Fällen ist also die Frage nach dem Wesen des Menschen in
die Rede von Gott hineingenommen. «Was ist der Mensch?» erhält
nur eine Antwort, indem nicht allein vom Menschen gesprochen
wird.

Der ursprüngliche Ort der Rede von Gottes Gedenken ist «da, wo
es um das aktuelle Geschehen von Gottes Gedenken geht, also in der
Bitte des Klageliedes, im Danklied... und im Bericht, den die
Erzählung von solchem Gedenken gibt » :

15 Vgl. V. 16 «Laß ab von mir!»; dazu G. Fohrer, Das Buch Hiob (1963),
S. 180f.

10 J. Scharbert, Bibl. Zeitschr. 4 (1960), 209-226, S. 212f; ähnlich H.
Fürst, Die göttliche Heimsuchung (1965), bes. S. 28f. Wegen des Parallelismus

hat das Verbum hier nicht den Sinn «beauftragen»; von der Amtseinsetzung

ist erst in V. 6 die Rede.



W. H. Schmidt, Sott und Mensch in Ps. 8 9

Gedenke meiner, und nimm dich meiner an
(Jer. 15, 15; vgl. Ri. 16, 28; Ps. 106, 4; 74, 2) oder
Jahwe hat unser gedacht
(Ps. 115, 12; vgl. Gen. 8, 1; 30, 22; 1. Sam. 1, 11. 19).

In der Not erfährt der Psalmist das Nichtgedenken Gottes, während
er nach der Wende für Gottes Gedenken dankt, so daß «Gedenken»

- wie üblich sind «innerer» und «äußerer» Vorgang eins - fast den
Sinn «aus der Not helfen» gewinnt. Dagegen ist die Aussage
Ps. 8,5 «von jeder konkreten Situation entfernt». «Sie redet vom
Verhältnis Gottes zum Menschen schlechthin.»17 Gottes Fürsorge wir
hier nicht mehr in bestimmten Einzelereignissen gesehen. Seine

Hilfe erstreckt sich nicht auf diese oder jene Not, sondern auf das
menschliche Dasein überhaupt. So bezieht sich Gottes Gedenken in
Ps. 8 sinngemäß auf die Schöpfung bzw. die Erhaltung des Menschen
in der Welt. Begriffe wie «Spiritualisierung» oder gar «Abstraktion»
sind demnach für diesen als Verallgemeinerung umschriebenen
Vorgang nur mit großem Vorbehalt anwendbar, weil ja der Lebensbezug

eher verstärkt als vermindert wird.
Von einer speziellen, unverwechselbaren Situation, deren Erlebnis

die Grundlage von Ps. 8 sein könnte, ist nichts mehr zu erkennen18.

Das «Ich» (V. 4. 2b?) ist nicht biographisch zu verstehen.

Entsprechend wäre Ps. 90 als Ausdruck einer bestimmten persönlichen
Erfahrung, die vielleicht ein alter Mann am Ende seines Lebens gemacht
haben könnte, mißverstanden. So läßt der Rückblick im Vertrauensbekenntnis

(V. 1 : «Herr, eine Zuflucht bist du uns gewesen») eine konkrete geschichtliche

Angabe vermissen. Vor dem Bekenntnis des «Wir» (V. 7ff.) spricht
V. 3 ff. zunächst wie Ps. 8 von « dem Menschen ». Vor allem wird hier in gleicher
Weise wie in Ps. 8 die Begriffssprache des Klageliedes — HTO «vergehen»
(Ps. 31, 11 u.a.) und VlD ni. «erschrocken sein» (Ps. 6, 3f. u.a.) — verallgemeinert.

Die Wirklichkeit von Gottes «Zorn» zeigt sich nicht mehr in einem
Einzelereignis, sondern im menschlichen Dasein als ganzem, nämlich in
seiner Endlichkeit19. Die Geschichte Israels tritt ebenfalls zurück (V. 13 ff. sind

17 W. Schottroff, «Gedenken» im Alten Orient und im Alten Testament
(21967), S. 193f.

18 Anders Reventlow (A. 3), bes. S. 320: «Auch hier wird von einem
konkreten Einzelfall aus und von der Situation eines konkreten Einzelnen
geredet. Hinter den beiden Bezeichnungen für .Mensch' verbirgt sich eine ganz
bestimmte Person.»

19 L. Wächter, Der Tod im Alten Testament (1967), S. 105, betont, daß
das Alte Testament den Tod als allgemeines menschliches Geschick meist als
selbstverständliche Setzung hingenommen und nur den Tod eines einzelnen



10 W. H. Schmidt, Gott und Mensch in Ps. 8

sekundär); dafür werden - wieder Ps. 8 entsprechend - weisheitliche
Elemente beherrschend (V. 12: «Lehre uns, ein weises Herz zu gewinnen!»).
Jeweils wird mit Anregungen der Weisheit das Schicksal des Mensehen
bedacht.

c) Wie sich der Akt des «Gedenkens» von seinem bestimmten
Hintergrund gelöst hat, um aussagen zu können, was ständig
menschliches Sein betrifft, so proklamiert F. 6ff. die Königsherrschaft

eines jeden und damit des Menschen schlechthin. Schon die

Tradition, die Ps. 8 nun aufgreift, sprach vom König als solchem,
d.h. gleichsam als Amtsperson und nicht als Individuum. Genauso

ist die «demokratisierte», also generalisierte Überlieferung auf den
Menschen als solchen - und nicht diesen oder jenen einzelnen -
bezogen (V. 6-9) :

Doch machtest du ihn wenig niedriger als Gott,
mit Ehre und Hoheit kröntest du ihn.
Du setztest ihn zum Herrscher über das Werk deiner Hände,
alles legtest du ihm zu Füßen :

Schafe und Rinder, sie alle,
und auch die Tiere des Feldes,
Vögel des Himmels und Fische des Meeres,
was die Wege der Meere durchzieht.

Dem König gebühren eigentlich die in V. 6-7 genannten
Prädikate20. Das ist bei boa hi. «zum Herrscher machen» und "lüi? pi.
«krönen» offenkundig, obwohl der Vorgang der Krönung im Bild
auf jedermann übertragen werden kann (Ps. 103, 4; vgl. Hi. 19, 9).
Auch die Wendung «unter die Füße legen» gehört in diesen
Bereich21. um 1133 «Ehre und Hoheit» sind Attribute des Herr-

«je und dann als Ausfluß göttlichen Zorns aufgefaßt» habe, gesteht aber für
Ps. 90 zu: «Der Unterschied, der für den Israeliten zwischen dem Tod als
allgemeinem menschlichen Geschick und dem Tod als jeweiligem Ereignis
bestand, wurde verwischt.» Ps. 90 bekennt die Zeitstruktur menschlichen
Daseins als Wirken Gottes, wie Ps. 8 die Herrscherstellung des Menschen als
Gabe Gottes versteht.

20 Vgl. zum Folgenden W. H. Schmidt, Die Schöpfungsgeschichte der
Priesterschrift (21967), S. 132ff., bes. 140f. ; H. Wildberger, Das Abbild
Gottes: Theol. Zeitschr. 21 (1965), S. 245ff. 481ff. Ps 8 redet jedoch gewiß
nicht mehr vom König selbst, sondern vom Menschen in königlicher Stellung.
Hier ist die Tradition von ihrer Verwendung zu unterscheiden.

21 Vgl. Ps. 110, 1; 1. Kön. 5, 17 u.a.; dazu altorientalische Darstellungen,
die die Feinde unter den Füßen des Königs zeigen (Altor. Bilder, S. 59f.).



W. H. Schmidt, Gott und Mensch in Ps. 8 11

schers (Ps. 21, 6; 45, 4 u.a.) wie Gottes selbst (Ps. 29, 1. 4; 96, 6 u.a. ;

vgl. Hi. 40, 9f.). Endlich ordnet sich die Aussage: «Du hast ihn
wenig an Gott fehlen lassen» in diese Reihe ein ; denn im alten Orient
nimmt der König - die bemerkenswerten Unterschiede zwischen dem

ägyptischen und mesopotamischen Raum wie im Verlauf der
Geschichte einmal nicht gerechnet - eine gottnahe Stellung ein22.

Die griechische Übersetzung, der sich andere anschließen (vgl. auch Hebr.
2, 7), schwächt diese starke Aussage ab, indem sie DTlhX als «Engel» versteht.
In ihrer Nachfolge ließen viele Exegeten die Gottgleichheit nur als Gleichheit

mit den himmlischen Wesen gelten (vgl. Gen. 3, 22 mit Gen. 3, 5). Doch
ist diese Deutimg, die den Text faktisch mythologisiert, kaum sachgemäß.
Von einem oberen Teil der Welt, der den Jahwe untergebenen göttlichen
Mächten vorbehalten ist, sagt Ps. 8 nichts23. Außerdem heißen die Himmelswesen

im Alten Testament kaum DTlhX (vgl. Ps. 82,1. 6), sondern QTlhX

o. ä. (Gen. 6, 2. 4; Hi. 1, 6; vgl. Ps. 29, lf. u.a.). Wie häufig hat die Septua-
ginta also einen Anthropomorphismus meiden wollen, um Gottes Transzendenz

zu betonen.

Eine Einschränkung wird in Ps. 8 höchstens darin erkennbar, daß
der Vergleich mit DTlbx und nicht mit «Jahwe» (V. 2) erfolgt. Ja,
Jahwe bleibt Subjekt des Satzes. Auch sonst kann das Alte Testament

zwischen «Jahwe» und «Gott» differenzieren (etwa 1. Sam. 16,

14-16); und spricht der Parallelismus in V. 6b von der göttlichen
Herrlichkeit, so wird V. 6a unter DTibx die «Art», nämlich das

«göttliche Wesen», die «Gottheit», meinen. Allerdings könnte die
besondere Redeweise auch durch festen Sprachgebrauch vorgegeben

sein; denn die sachlich entsprechende Aussage von der
«Gottebenbildlichkeit» (Gen. 1, 26f.; 5, 1 ; 9, 6 P) bestimmt ja auch das

Verhältnis des Menschen zu «Gott» und nicht zu «Jahwe». Wieweit
also der Psalm zwischen Gattungs- und Eigennamen differenzieren

Wie die «Hand» zugleich «Macht» bedeutet, so vermag auch der «Fuß»
Herrschaftsgewalt zu bezeichnen. Das Organ ist von seiner Funktion her
gedacht.

22 Auch die Vorstellung von der Gottebenbildlichkeit hat im altorientali-
schen Königtum ihren Ursprung, kann aber gelegentlich «demokratisiert»,
d.h. auf jedermann übertragen werden; vgl. außer den in Anm. 20 genannten
Arbeiten zuletzt E. Hornung in O. Loretz, Die Gottebenbildlichkeit des
Menschen (1967), S. 123ff., bes. 146ff.

23 Die Gestirne werden nach V. 4 von Gott «eingesetzt», d.h. an einem
bestimmten Ort «festgemacht», wie sie die Schöpfungsgeschichte Gen. 1 zu
Leuchtkörpem entpersonifiziert.



12 W. H. Schmidt, Gott und Mensch in Ps. 8

will, um die Besonderheit Jahwes zu wahren, ist nur schwer
eindeutig zu entscheiden. In jedem Fall erreicht der Mensch ja auch die
Gottheit nicht; er bleibt «geringer». Die Nähe zu Gott besagt keine
Identität.

Die hohe Stellung des Menschen zeigt sich in der Herrschaft, die

er über die gesamte Tierwelt ausübt (V. 7ff.). Selbst diese Aussage
liegt nicht völlig außerhalb der altorientalischen «Königsideologie»;
denn dem König kann auch die Gewalt über die Natur zugesprochen
werden (vgl. etwa Jer. 27, 6; 28, 14). Ps. 8 braucht also nicht
notwendig mit der «Demokratisierung» der königlichen Würde den
Machtbereich von der Menschen- auf die Tierwelt verlagert zu
haben; vielleicht hat er nur vorhandene Vorstellungen eingeengt.
V. 8f. zählt - analog der Dreiteilung der Welt in Himmel, Erde,
Meer - die Geschöpfe auf, die dem Menschen Untertan sind: die
Haustiere Schaf und Rind, «aber auch» die wilden Tiere und schließlich

die Vögel des Himmels und die Fische, ja überhaupt «was die
Meere durchzieht» (vgl. Dan. 3, 79 LXX). Hier nimmt der Hymnus,
der zum Ruhme Gottes gerne seine Werke nacheinander aufführt,
Gut der sog. «ListenWeisheit» auf, die ebenfalls Schöpfungswerke
aneinanderreiht24. Doch stehen die Einzelphänomene hier nicht
mehr streng unverbunden nebeneinander.

Führt das vorgeordnete «alles» (V. 7b), mit dem der Psalm die
umfassende Beispielfolge noch überbietet, nicht schon über die
Herrschaft in der Tierwelt hinaus (vgl. im Kehrvers «auf der ganzen
Erde»; auch Ps. 103, 19 u.a.)? Jedenfalls spricht das Segenswort von
Gen. 1, 28 eine solche Erweiterung ja ausdrücklich aus: «Füllet die
Erde und unterwerft sie euch!»25

24 Schmidt, Die Schöpfungsgeschichte (A. 20), S. 32ff. und die dort
angegebene Literatur.

25 So scheint Ps. 8 textlich jünger (s. A. 33), aber traditionsgeschichtlich
älter als gewisse Züge in Gen. 1, 26ff. zu sein. Ps. 8 erinnert neben der
Anspielung auf die Gottebenbildlichkeit und die Proklamation der Herrschaft
des Menschen auch noch durch den Bezug auf die Tatschöpfung («Werk der
Hände» in V. 7. 4) sowie die Aufzählung der Schöpfungswerke an Gen. 1.

Aber alle diese Gemeinsamkeiten reichen angesichts der Differenzen zwischen
beiden Texten nicht aus, eine unmittelbare Abhängigkeit des Psalms von der
priesterschriftlichen Schöpfungsgeschichte anzunehmen. Wirklich feststellbar

ist nur ein Überlieferungszusammenhang.



W. H. Schmidt, Gott und Mensch in Ps. 8 13

Von einer Einschränkung menschlicher Macht26 - etwa durch ein
Gebot, gut und böse zu unterscheiden - ist explizit keine Rede.
Ps. 8 proklamiert wie Gen. 1 die Freiheit des Menschen in seiner
Welt. Doch weiß der Psalm um eine Grenze; denn er bestimmt ja
- im Alten Testament recht ungewöhnlich - die Stellung des
Menschen dialektisch : einerseits vor Gott zu gering (V. 5), andererseits
Herrscher auf Erden (V. 6-9), Kleinheit und Größe, Geringheit und
Hoheit in einem. Der Mensch ist das Wesen «zwischen Gott und
Welt»27. Weil er weder das eine noch das andere ist, vielmehr durch
dieses «Zwischen» charakterisiert wird, kommt der Psalm zu seiner

Doppelaussage28.

26 Auf sie legt besonders K. Barth Wert: Die kirchliche Dogmatik, III, 1

(1945), S. 231. - Allerdings bleibt der Mensch selbst aus der Herrschaft
des Menschen ausgespart (vgl. Gen. 9, 6) ; er wird in der Aufzählung, die
alle Lebewesen umfassen möchte, nicht bekannt. Das Verhältnis der
Menschen untereinander wird also nicht ausdrücklich bedacht. Jedenfalls

spricht Ps. 8 in keiner Weise von der Macht einer Gruppe (etwa des
Gottesvolkes oder der frommen über die anderen), vielmehr - wie die
Schöpfüngsgeschichte (Gen 1) - von der Herrschaft des Menscher schlechthin

und damit eines jeden.
27 F. Gogarten, Der Mensch zwischen Gott und Welt (1956), S. 331f.,

unterscheidet unglücklicherweise in dem Begriff der Gottebenbildlichkeit
«zwei ganz verschiedene Sachverhalte». «Einmal ist mit ihm die besondere
Stellung gemeint, die der Mensch den anderen Geschöpfen gegenüber hat»
(vgl. Gen. 1, 26; Ps. 8; 1. Kor. 11, 7); bei dem anderen Sachverhalt geht «es

nicht um das Verhältnis des Menschen zu den anderen Geschöpfen...,
sondern um das zu Gott». «Der erste (Begriff) spricht von einer Fähigkeit des
Menschen, die zu seinem Wesen gehört, in dem er sich verfügbar ist.» Jedoch
gehört die Herrschaft des Menschen nur insofern zu seinem «Wesen», als auch
sie Gabe ist. Gott hat den Menschen zu dem gemacht, was er ist. So ist die
Unterscheidung der Stellung des Menschen den Geschöpfen gegenüber und
vor Gott — vom Text her — unmöglich, denn seine Macht hat der Mensch ja
nur als Gottes Statthalter auf Erden. Das eine ist nicht ohne das andere.
Wie die Welt (s.o. zu V. 2), so erscheint auch der Mensch in keinem Fall «an
und für sich», sondern stets «als der auf Gott Angewiesene» (Gogarten, S.333).

28 Das Neue Testament (Hebr. 2, 6-9; vgl. Matth. 21, 16; 1. Kor. 15, 27;
Eph. 1, 22) kann Ps. 8 messianisch verstehen. Tatsächlich ist ja die Tradition,

in der Ps. 8 steht, ursprünglich auf den König gemünzt, so daß die
spätere Deutung (mit oder ohne historische Vermittlung?) an die ältere
Überlieferung anzuknüpfen vermag. Das Traditionsverständnis ist also, grob
gesprochen, dreifach gestaffelt : irdischer König - Mensch - endzeitlicher König.
Jedenfalls steht das Alte Testament in der Mitte. Es legt das Wesen des
Menschen dar: in und über der Welt, aber vor und unter Gott.



14 W. H. Schmidt, Oott und Mensch in Ps. 8

3.

Die Frage nach dem Menschen wird also nicht durch eine Definition,

sondern durch eine Situationsangahe beantwortet. «Was ist
der Mensch?» bestimmt den Ort, an dem sich der Mensch befindet.

Die Tendenz, spezielle Aussagen der Tradition in grundsätzliche
umzuwandeln und so im Besonderen das Allgemeine zuerkennen,
tritt in Ps. 8 vornehmlich an zwei Stellen hervor: Gottes «Gedenken»

richtet sich nicht mehr auf ein bestimmtes Einzelereignis,
sondern das menschliche Dasein überhaupt. Die gottnahe Stellung
und damit die Herrschaft gebührt nicht nur dem König, sondern
dem Menschen überhaupt. Vielleicht hat der Kehrvers eine ähnliche
Intention, wenn er die Mächtigkeit des göttlichen Namens über
«die ganze Erde» statt nur über Israel preist29. Diese Eigenart von
Ps. 8 ist zweifellos durch weisheitliches Gedankengut mitbestimmt ;

denn die Weisheit kann in so allgemeiner Form die Stellung des

Menschen in der Welt und damit sein Wesen bedenken30.
Von diesem Thema wird auch die in Ps. 8 zu beobachtende

Auflösung der Gattung verständlich. Er vereinigt hauptsächlich Momente
des Hymnus, der in der Form wie in seinem typischen Thema
«Schöpfung» nachwirkt, weisheitliche Reflexionen und besonders in
der Anrede Gottes (in der 2. statt 3. Person) wie in dem
schwerverständlichen V. 3 auch Elemente des Klage- oder Dankliedes31.
Eine strenge Form liegt nicht mehr vor; der Psalm nahm
verschiedene Traditionen auf, um seine Intention auszusagen. Das

spricht für eine späte Entstehung. Nach H. Gunkel ist zwar «die

29 G. v. Rad, Das Werk Jahwes : Studia Biblica et Semitica Th. C. Vriezen,
(1966), S. 290-298, hat - allerdings für die Zeit nach Ps. 8 - einen vergleichbaren

Bedeutungswandel des Wortes «Werk» (V. 4. 7) aufgezeigt. Gottes
«Werk» wird später «nicht mehr im geschichtlich Einmaligen, sondern in der
stillen Lenkung der Geschicke und in der Erhaltung alles Geschaffenen
erfahren» (S. 296). Vielleicht bereitet sich diese Begriffserweiterung in der
Bezeichnung der Schöpfung als «Werk» vor.

30 Schon ägyptische Weisheitslehren können ja die Vorstellung von der
Gottebenbildlichkeit aufnehmen, vgl. zuletzt Hornung (A. 22), bes. S. 136.
153.

31 Darauf hat Reventlow (A. 3), bes. S. 321ff., wenn auch mit zu starkem
Nachdruck, hingewiesen. Doch stellt er ebenfalls mit der Betonung des

«meditativen Charakters» (S. 327f. zu V. 4. 6ff.) eine gewisse Formlockerung
fest.



W. H. Schmidt, Gott und Mensch in Ps. 8 15

Grundstimmung des Psalms... durchaus die antike»32; doch der
Sprachschatz belehrt eines anderen33. Gunkels Urteil gilt nur für
die Tradition, die Ps. 8 aufgreift, nicht die Komposition des Psalms
selbst. So fügen sich insgesamt form-, überlieferungs- und
begriffsgeschichtliche Beobachtungen zu einem einheitlichen Bild zusammen34.

Ein wenig zugespitzt gesprochen, ist das Individuelle, nämlich das

Spezifische, von Ps. 8 gerade das Generelle. Falls diese Erwägungen
richtig sein sollten, kann man also bereits im Alten Testament selbst
Tendenzen verfolgen, die später zur Entstehung des Kanons führen.
Denn was ist der Kanon anderes als die Bewahrung des Wortes
unter Lösung von seiner ursprünglichen Situation - im Glauben,
daß es auch für kommende Zeiten etwas zu sagen hat, und in der

Hoffnung, daß es neue Situationen findet?

Werner II. Schmidt, Wien

32 Gunkel (A. 14), S. 29.
33 «Unser Herr» begegnet nur nachexilisch (Neh. 10, 30; Ps. 135, 5; 147,

5), «entbehren lassen» (V. 6a) nur in Koh. 4, 8 usw., vgl. Deissler (A. 13),
S. 48 f.

34 Nach allem könnte sich in dem Wechsel von «Wir» (V. 2a. 10) und «Ich»
(V. 4. 2b?) nur der nachexilische Gottesdienst spiegeln. Der Kehrvers, von
Chor oder Gemeinde vorgetragen, umrahmt das Wort des einzelnen Sprechers

oder Vorsängers (V. 2b-9). Wieweit erlaubt aber der weisheitliche Stil
noch eine kultische Bindung Tatsächlich ist man der Vermischung von Kult
und Weisheit, die sich häufig in späteren Psalmen findet, bisher kaum gründlich

nachgegangen. Wie kommt diese Verbindung zustande, was bedeutet
sie für das Gottesverständnis Darf man eine reine Vermutimg äußern:
Sollte der nachexilische Gottesdienst stärker lehrhafte Gestalt gehabt haben,
so daß sich in ihr der Lehrstil der Synagoge vorbereitete?


	Gott und Mensch in Ps. 8 : form- und überlieferungsgeschichtliche Erwägungen

