
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 2

Artikel: Heilung und Glaube

Autor: Stoebe, Hans-Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-878602

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-878602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heilung und Glaube
Referat anläßlich einer Tagung der Medizinisch -Theologischen

Arbeitsgemeinschaft an der Universität Basel

1. Auch wenn es in der Formulierung unseres Themas « Heilung und
Glaube» nicht ausdrücklich gesagt ist, steht für den Theologen im
Hintergrund doch die Frage nach dem Wunder. Sie bewahrt ihn
davor, von Glauben zu schnell, zu allgemein, und das heißt schließlich,

zu unverbindlich zu reden. Das Wunder ist des Glaubens
liebstes Kind, läßt Goethe den Faust in der Osternacht im Studierzimmer

sagen. Wenn es sich um das Wunder einer Heilung handelt,
meine ich freilich, daß der berühmte Kollege hier irrte, und daß
das Wunder höchstens ein Stiefkind ist. Denn wo man anfängt,
mit einem Wunder zu rechnen, also mit dem, was man biblisch ein
Wunder nennt, so erwartet man eben mehr als nur eine Befreiung
aus einer Verlegenheit, aus der man sonst nicht herauskommen
könnte, eine Befreiung, die zudem unerwartet ist, und die billig
wird, so daß man sie erfreut mitnimmt, ohne viel darüber
nachzudenken. Im Gegenteil, Wunder werden teuer. Denn wo ein
Wunder im biblischen Sinne geschieht, da erhebt es einen Anspruch
an den, der es erfährt.

Es ist natürlich notwendig - und diese Notwendigkeit tritt
keineswegs erst im Gespräch zwischen Medizinern und Theologen
auf -, darüber Auskunft zu geben, wie man die Begriffe versteht,
mit denen man umgeht. In meinem Fall heißt das, daß ich
versuchen muß, kurz zu skizzieren, was die Bibel meint, wenn sie von
Krankheit, Glaube und Heilung redet ; und das schließt nun wieder
das Wunder mit ein. Ich tue das um so zuversichtlicher, als ich der
Überzeugung hin, daß diese Botschaft gerade da, wo sie dem
menschlichen Verstehen Anstoß bietet und dem Denken des
modernen Menschen entgegensteht, sehr nüchtern ist und lebensnah
die Wirklichkeit der menschlichen Existenz umfaßt.

Zunächst die Krankheit. Die biblischen Aussagen hierüber sind
sehr spannungsreich, fast widersprüchlich. Aber in dieser Spannung
zeichnet sich die Spannung ab, unter der jedes menschliche Leben
steht. Der Tod ist der Sünde Sold, sagt Paulus (Rom. 6, 23).

Wohlgemerkt, nicht Strafe, sondern Sold; also ein zustehender
Lohn, den der Arbeitgeber zu zahlen verpflichtet ist ; dabei kann er



112 H.-J. Stoebe, Heilung und Glaube

nicht mehr auszahlen, als er hat, auch nicht in anderer Währung
als in seiner eigenen. Auf der anderen Seite ist er aber auch ein
Lohn, auf den der Arbeitnehmer Anspruch hat, mit dem er rechnen
kann. Sünde wiederum ist die Welt, in die wir schicksalhaft
hineingeboren sind und an der wir selber auch schuldhaft Anteil haben.
Denn Schicksal und Schuld sind nicht zu trennen; es gibt gewiß
keine Schidd ohne Schicksal; aber auch kein Schicksal, das nicht
selber wieder schuldig macht. Dieser Lohn wird nun nicht wie eine

Lebensversicherung bei Erreichung des 70. oder des 80. Jahres,
oder wie der Vertrag sonst gelautet hat, ausgezahlt. Er wird
vielmehr in Raten beglichen, und diese Raten nennt man eben Krankheit.

Gewiß gibt es Menschen, die auf solche Lohnraten verzichten
und aus eigenem Kapital leben konnten. Das sind dann die, die nie
ernstlich krank gewesen sind. Aber an ihrem Leben, an dem Wert
ihres Lebens ändert sich damit nichts. Insofern ist Krankheit das

Natürliche; das, was dazu gehört und womit man einfach rechnen
muß. Zugleich wird aber deutlich, daß diese Krankheit nun eben
doch nicht das Gute ist, das Normale, die Schöpfungsabsicht.
Das zu deuten ist gerade der entscheidende Inhalt der Sündenfall-
geschichte. Die Form, in der diese Wahrheit dargeboten wird,
braucht uns im Augenblick nicht zu beschäftigen. Hier wird
gezeigt, daß der Tod auf der einen Seite eine Last ist, eine Not, ja
ein Gericht. Auf der anderen Seite ist er aber auch eine Gnade,
ein Geschenk. Das ist auch die neutestamentliche Verkündigung.
Diese Spannung ist oft verkürzt und dann vordergründig aufgelöst
worden. Daß so etwas geschieht, ist fast selbstverständlich; es

tritt unweigerlich da ein, wo Menschen sich biblischer Wahrheiten
zu bemächtigen, sie zu begreifen versuchen. Wir finden etwas davon
in der Überzeugung im späteren Judentum, daß zwischen Sünde
und Krankheit ein direkter Kausalzusammenhang bestehen müsse.
Diese «siehst du wohl, da hast du es »-Haltung ist uns ja auch nicht
gänzlich unbekannt. Jesus selbst wendet sich mit Nachdruck gegen
solche Anschauungen. Joh. 9, 3: Es hat weder dieser gesündigt,
noch seine Eltern, sondern, daß die Werke Gottes offenbar würden
an ihm. Um deswillen kann die Krankheit, das Unnatürliche eine
Hilfe dazu werden, zum Natürlichen, zum Eigentlichen zurückzufinden.

Darum kann auch mit stellvertretenden Leiden gerechnet
werden. Jes. 53: «Fürwahr, er trug unsere Krankheit und lud auf
sich unsere Schmerzen». Das ist vom Gottesknecht gesagt; wenn



H.-J. Stoebe, Heilung und Glaube 113

wir es auf den bescheidenen Sektor unseres Lebens anwenden, so
bedeutet es, daß auch das Leiden, das völlig sinnlos scheint und
unbegreiflich ist, doch nicht willkürlich ist, sondern eine feste

Stellung in Gottes Haushalt und in seinem Plane hat. Ich weiß
sehr wohl, daß das noch kein Trost sein muß und vielfach kein
Trost ist. Dann nämlich nicht, wenn es ein menschlicher
Erklärungsversuch bleibt: wer weiß, wozu es gut ist. Aber wenn es zu
Trost und Hilfe wird, dann ist schon immer etwas von der Kraft
Gottes auch im Leben dieses Kranken mächtig geworden.

Damit hängt es zusammen, daß das Neue Testament an den
natürlichen Ursachen der Krankheit uninteressiert ist, mindestens
nicht davon redet. Nicht, daß es diese nicht gesehen oder
grundsätzlich abgestritten hätte. Wie merkwürdig nüchtern die Aussagen
des Neuen Testaments hier sind, zeigt sich schon daran, daß es

durchaus damit rechnet, auch andere als Jesus könnten Heilungen
vollbringen. Das verwickelte Verhältnis zwischen zünftiger Medizin
und Wunderheilungen, wie es nun einmal in der Hellenistischen
Welt besteht, kommt hier in den Blick. Oft sind diese Heiligtümer
ja zugleich gut eingerichtete Kliniken, Sanatorien, die allen
Ansprüchen der damaligen Zeit gerecht werden konnten. Schließlich
wird auch im Neuen Testament unbefangen davon geredet, daß die
Kranken eines Arztes bedürften (Matth. 9, 12). Worauf aber alles

ankommt, ist, daß es bei Heilungen um Krafttaten, ja direkt um
Kampf gegen die Krankheit geht, und daß in Jesus Christus die
Kraft Gottes für diesen Kampf in besonderer Weise in die Welt
eingetreten ist.

Kraft und Kampf. Vielleicht versteht das der Arzt sogar besser
als der Theologe. Jedenfalls scheint mir das nach manchen
Äußerungen meiner ärztlichen Freunde möglich zu sein. So wenn einer
von Nahkampf sprach, da wo es hart auf hart geht und auf Minuten
ankommt und der Arzt sich schnell entscheiden muß. Oder auch,
wie ich es einmal in Deutschland hörte : eine Universitätsklinik gibt
nicht auf. Das heißt doch, sie bleibt am Feind und kämpft weiter
bis zu Sieg oder Niederlage, ja sie kämpft noch, wo die Niederlage
das Wahrscheinlichste ist. Das vollzieht sich freilich noch zuerst
auf einer Ebene innerweltlichen Geschehens, die dem Menschen
zugewandt bleibt. Der Kampf kann aber jeden Augenblick über
diese Ebene hinausgeführt werden. Dabei meine ich noch gar nicht
einmal die psychosomatische Medizin. Ich denke tatsächlich an

8



114 H.-J. Stoebe, Heilung und Glaube

die Fälle, bei denen dieser Kampf letzter Ernst wird und auf sein

eigentliches Gebiet hinübergreift, wo er nur in der Kraft Gottes
geführt werden kann.

Von da aus wird auch das zu verstehen sein, was die Bibel vom
Wunder sagt. Unsere Auffassung vom Wunder, auch gerade in
kirchlichen Kreisen, entspricht vielfach dem, was man von der
Gerechtigkeit und Größe Gottes glaubt. Gott ist gerecht, heilig und
gut, wenn er um das Stück größer und besser ist, das mir daran
fehlt, so zu sein, wie ich gern sein möchte, und wie ich weiß, daß
ich sein sollte. Damit sind wohl beide in Ordnung, Gott, der so ist,
und der Mensch, der es für richtig anerkennt, so zu sein. Ebenso ist
Wunder dann vielfach nicht mehr als das Stück, das der Mensch
selber nicht zustandebringen kann, und das er doch gern für sein
Leben hinzuhaben möchte. Das Wort ist ja vielfach zur Metapher
geworden für großartig, überragend oder etwas Derartiges. Dann
versteht man unter dem Wunder das, was über das Begreifen
hinausgeht, das Mirakel, das gleichsam so zustande kommt, daß in der
Welt eine Sicherung durchbrennt. Darauf wird es dunkel, die natürlichen

Gesetze sind aufgehoben, und im Dunkeln geschieht das,

was eigentlich gar nicht geschehen dürfte. Wenn es schließlich
wieder heh wird, geht das Leben ordenthch weiter wie bisher. Diese

Anschauung hat ihre geistesgeschichtlichen Wurzeln, nach denen
wir hier nicht zu fragen haben. Die mittelalterlichen Scholastiker
haben das lateinisch viel besser gesagt; aber ich glaube, daß im
wesentlichen hier das Richtige getroffen ist. An Spekulationen,
auch am Spektakulären der Wunder ist die Bibel erstaunlich wenig
interessiert. Wenn das Alte Testament vom Wunder redet, dann
spricht es unter sehr verschiedenen Ausdrücken von Machterweisun-

gen Gottes im geschichtlichen Raum, an denen die Zuwendung
Gottes ebenso zum Volk wie zum einzelnen Menschen erfahren
werden kann. Solche zeichenhaften Taten können dabei durchaus
durch menschliches Tim, durch natürliche Abläufe vermittelt werden.

Ihr Besonderes ist es eben, daß sie gerade hier und jetzt und
für diese Menschen geschehen sind. Im Neuen Testament stehen
wir in derselben Linie. Die Worte, die hier für Wunder angewendet
werden, sind einmal die Übersetzung eines entsprechenden
Ausdruckes im Deuteronomium, der im Zusammenhang mit der
Herausführung aus Ägypten steht. Der eigentliche Ausdruck ist ôuvdpeiç,
die Machterweisungen. Ganz im Gegensatz zu einer Umwelt, die



H.-J. Stoebe, Heilung und Glaube 115

sich höchstens gewundert hätte, wenn keine Wunder geschehen
wären1, ist das Neue Testament viel mehr als am Wie des Wunders
an Dem interessiert, der es tut, an der Kraft Gottes, die mit ihm
hineinragt in die Welt, und die heute eine Anzahlung von dem
ist, was einmal vollkommen da sein wird.

2. Dem entspricht nun auch, was die biblische Botschaft unter
Glaube versteht. Es ist nicht ein Glaube an einzelne Fakten, auch
nicht ein Vertrauen auf einzelne hilfreiche Erweise - im Alten
Testament kann man ja auch auf die heidnischen Götter vertrauen -,
sondern es ist eine Beziehung zu Gott, die das ganze menschliche
Leben, nicht nur das Innenleben umfaßt. Wenn Jesaja (7, 9) sagt:
«Glaubet ihr nicht, so habt ihr keinen Bestand», so ist dieser
Glaube nicht die Voraussetzung des Bestehens, sondern beides ist
identisch. Im Glauben selbst ist das Existieren gegeben. Eine
Komponente zum Glauben ist dann das Warten, das Hoffen auf
Gott, das als ein Offensein für Gott zu verstehen ist, das über sich
selbst hinaussieht. Diese Linie setzt sich im Neuen Testament fort.
Glaube ist die Annahme der Botschaft von Christus, so daß man
von ihr überwunden ist und sich ihm als dem Herrn seines Lebens
zuordnet. Dann ist das, was von ihm berichtet wird, nicht mehr
eine Anhäufung merkwürdiger, schließlich undiskutierbarer
Ereignisse: es kann sein, es kann auch nicht sein, Genaues läßt sich

angesichts der schwierigen und kaum zu durchschauenden
Überlieferungsverhältnisse nicht sagen ; vielmehr ist es die selbst erfahrene
Kraft. Der Glaube blickt also über sich selbst hinaus und wartet
auf eine Vollendung. Das alles ist sehr summarisch, auch
verkürzend gesagt, doch müssen hier die notwendigen Begriffe für
unser Thema abgesteckt werden.

Dem Arzt und dem Pfarrer ist die Aufgabe gemeinsam ; sie wird
ihnen von dem Menschen gestellt, der krank ist, der in seiner
Krankheit die Grenzen seiner Kraft, seines Menschseins überhaupt
sehr drastisch erfährt, der darum Angst hat und gesund werden
will oder wenigstens Hilfe erwartet. Der Pfarrer hat nun zuerst die
Aufgabe, den Glauben dieses Kranken zu stärken. Das heißt mehr,
als daß wir seinen Glauben an das Leben, an seine Lebenskraft zu
unterstützen haben. Ich denke gewiß davon nicht gering und weiß,
daß es die Aufgabe auch des Seelsorgers sein kann, um ein Lächeln

1 H. Baltensweiler, Theol. Zeitschr. 23 (1967), S. 246.



116 H.-J. Stoebe, Heilung und Glaube

bei einem Kranken zn kämpfen, weil einer, der gelächelt hat, schon
wieder etwas mehr Beziehung zum Leben hat. So etwas ist sehr

extrem und wird auch selten vorkommen, aber dann ist die
Entscheidung auch für den Pfarrer schwer, genau so schwer wie es die

Entscheidung des Arztes oft ist. Aber dennoch ist dieser Glaube an
das Leben für uns noch nicht das Letzte und das Entscheidende.
Dieser Glaube ist noch ein Mittel, das ich zwar nicht mehr voll in
der Hand habe, aber das doch noch auf der Seite des Lebens liegt,
die ich überblicken kann. Ereilich ob dieser Glaube an das Leben
die Hilfe leistete, die ich von ihm erwartet habe, kann ich, wie es

bei medizinischen Behandlungen auch sonst vielfach ist, erst hinterher

beurteilen. Und ich habe Menschen mit einem ganz starken
Glauben an das Leben doch wegsterben sehen, und andere mit
einer fast ärgerlichen Gleichgültigkeit wurden gesund.

Glauben muß hier im biblischen Sinne verstanden werden,
nämlich als ein Warten auf Gott, das über sich selbst und die eigenen
Möglichkeiten hinaussieht. Um deswillen ist die erste Aufgabe des

Seelsorgers, dem Kranken dazu zu helfen, seine Krankheit zu
bejahen und sie als etwas ernst zu nehmen, mit dem Gott etwas

von ihm, aber auch für ihn will. Man nennt das Buße, wenn einer
sein Leben, und nun auch dieses Stück Leben, das Krankheit heißt,
vor Gott bedenkt. Man soll freilich nicht um jeden Preis von Buße
reden. Wieweit das möglich ist, hängt von der kirchlichen Erziehung

des Kranken, auch von der Zeit ab, die zur Verfügung steht,
und schließlich auch von der Schwere der Erkrankung. Aber, auch

wenn der Ausdruck aus pädagogischen Gründen vielleicht fehlen
muß, weil es lieblos ist - und Lieblosigkeit ist Sünde - einem Mann
ein Wort an den Kopf zu werfen, das er nicht begreifen kann, an
der Sache selber kommen wir nicht vorbei, und sie haben wir zu
bezeugen. Natürlich sind die Krankheiten sehr verschieden, und
Seelsorge ist keineswegs immer letzte Entscheidung. Es gibt Krankheiten,

wo der Besuch des Pfarrers in erster Linie der
freundschaftliche Nächstenbesuch ist, der den Boden für spätere
Gespräche vorbereiten kann. Unverbindlich darf aber auch er nicht
sein. Und es sind Kranke, die nach einem langen, erfüllten Leben
sich dem Ende zuneigen, bei denen nun die letzte Krankheit und
Schwäche das Natürliche und die Gnade ist. Ihm kann der
Seelsorger dazu helfen, die letzten Ordnungen seines Lebens durchzuführen

und sein Leben noch einmal im Lichte der Ewigkeit zu



H.-J. Stoebe, Heilung und Glaube 117

überblicken; hier wird es am ehesten am Platze sein, von der Buße
zu reden. Und es gibt schließlich chronische Krankheiten, bei
denen die ärztliche Hilfe mildern kann, bei denen die Gefahr eines

tödlichen Ausganges nicht besteht, die aber doch chronisch bleiben.
Hier wäre dem Kranken dazu zu helfen, sich in diese besondere Last
seines Lebens zu schicken und sie zu tragen. Aber wir dürfen uns
durch die äußeren Einteilungen, die wir hier vielleicht treffen
müssen, nicht täuschen lassen. Auch das ist nicht etwa leichte
Arbeit, die im Vorfeld geschieht, und die der Pastor schließlich von
allein leisten kann. Es gibt ja Krankheiten, die chronisch sind und
nicht zum Tode führen, und die doch den Menschen in seiner
Existenz bis an den Rand der Verzweiflung in Frage stellen. Und
auch einer, der nun alt ist, kann noch durch große Aufgaben mit
dem Leben verbunden sein, mehr als einer in der Mitte des Lebens,
so daß es ihm schwer wird, sie aus der Hand zu legen. Wenn es

wirklich zur Geduld, zum geduldigen Jasagen kommt, dann muß
Gott selbst schon immer sein Werk am Menschen getan haben
durch sein Wort. Unsere Sinndeutungen und unsere Sprüche nützen

gar nichts. Mit ihnen können wir einem Kranken höchstens für
kurze Zeit dadurch helfen, daß wir ihn damit von seiner Krankheit
ablenken, daß er denkt, wann geht denn dieser Mensch endlich.

Seien wir überhaupt sehr vorsichtig mit der Geduld. Geduld ist
ja das, was für den Menschen am schwersten zu erreichen ist.
Wenn der Seelsorger dazu helfen will, die Krankheit recht zu
begreifen und sie als einen Teil des eigenen Lebens zu bejahen, dann
erschöpft sich das keineswegs in der Geduld. Geduld, oder was man
so nennt, kann eine Haltung der Resignation sein, zuletzt also
doch etwas Unehrliches, bei dem man an das Wort von Busch
denken könnte von der Genügsamkeit als dem Vergnügen an
Dingen, welche wir nun einmal nicht kriegen. Ich weiß nicht, ob
ich mit Beschämung oder mit Lächeln an meine Zeit als junger
Pastor zurückdenken soll, wo wir manchmal darüber mit Worten
Domino spielten: Ich bin ja so sehr geduldig Herr Pastor; Antwort:
Nein, nicht geduldig, sondern dankbar sollst du sein. Beiden ging
es da schließlich nur um Worte. Soll das Reden von der Geduld
nicht nur ein leeres Wort bleiben, sondern soll es ernsthaft werden,
dann muß man dem Kranken dazu helfen, gegen seine Krankheit
zu protestieren. Protestieren aber kann man nur im Namen eines

Mächtigeren, sonst bleibt das Ganze ein papierener Protest und ist



118 H.-J. Stoebe, Heilung und Glaube

zu nichts nütze. So muß die Seelsorge auch diesem Menschen seine

Krankheit als den Ort aufzeigen, an dem nun die Werke Gottes
offenbar werden sollen und können. Das heißt, es muß dem Kranken
ebenso die Macht Gottes bezeugt werden wie auch die Liebe, die
Gott gerade zu ihm hat. Wir sollen also dem Kranken Mut dazu
machen, etwas von Gott zu erhoffen, Gott bei seiner Verheißung
zu packen und schließlich sogar auf das Wunder zu warten ; freilich
werden wir natürlich nicht dem Kranken gegenüber vom Wunder
reden dürfen.

Sollen wir auch von Sünde reden Wir haben in unserer
Arbeitsgemeinschaft schon oft und sicher mit Recht festgestellt, daß die
Krankheit nicht dazu ausgenützt werden darf, jetzt alles das zu
sagen, wozu man vorher entweder nicht den rechten Schneid hatte
oder nicht die rechte Anknüpfung fand. Jesus hat ja bei seinen

Krankenheilungen sehr wenig von Sünde geredet. Und sicher nicht
deswegen, weil er die Sünde nicht ernstgenommen, alles für in
Ordnung gehalten hätte, sondern deswegen, weil die Begegnung
mit ihm am stärksten sowohl zur Erkenntnis der Sünde, des

sündigen Mensch-Seins vor Gott, als auch zu erbittertem Widerspruch

führte. Wenn also ein Mensch sich dazu anschickt, in
seinem Hoffen Gott zu begegnen und etwas von ihm zu erwarten,
dann erfährt er selber am besten, wer er ist und was er ist. Denn für
fabelhaft in Ordnung können wir uns alle ja immer nur auf der
Treppe oder im Vorzimmer halten. Aber dem, für den nun alles
darauf ankommt, daß er mit seinem Hoffen und Bitten nicht bei
sich selber bleibt, sondern wirklich bis zu Gott durchdringt, dem
kann und darf bezeugt werden, daß auch ihm erlaubt ist, zu Gott
zu rufen und zu hoffen, weil auch ihm seine Sünden durch Jesus
Christus vergeben sind. Die Hilfe, die der Mensch hier sonst noch
leisten kann, wird sehr verschieden aussehen. Man kann mit dem
Kranken beten, wenn er es verlangt, oder für ihn beten, ob er es

will oder nicht. Aber das Entscheidende geschieht immer zwischen
Gott und diesem Menschen allein, oder es geschieht gar nicht.
Wenn wir also so den Mut dazu machen, auf Gott und seine Hilfe
zu hoffen, dann schließt das auch ein, daß auf das Wunder gehofft
wird.

3. Wenn ich hier vom Wunder spreche, dann muß ich auf das

zurückgreifen, was ich am Anfang gesagt habe. Ich bin dessen

gewiß, hier gar nicht schwärmerisch zu sein, sondern von sehr



H.-J. Stoebe, Heilung und Glaube 119

nüchternen Tatsachen zu reden. Es gibt ja bisweilen Heilungen,
von denen auch der Arzt wohl sagt, sie erschienen ihm wie ein
Wunder. Aber wie er bin ich der Überzeugung, daß jede dieser

Heilungen schließlich auch von medizinischen Erkenntnissen her
natürlich erklärt werden könnte, oder daß sie einmal so wird
erklärt werden können. Man darf es wohl auch so ausdrücken, daß
sie ebensowenig zu erklären ist wie häufig die Wirkung einer
Medizin zu erklären ist. Man kann den Erfolg, daß sie geholfen hat,
nur hinterher feststellen. Entscheidend ist dabei, daß hier und
jetzt und gerade für diesen Menschen so etwas geschah. Zu diesem
Hier und Jetzt und So wird meist auch die Kunst des Arztes
gehören, der da war, der auf den Gedanken kam, so zu behandeln,
und der sich so eingesetzt hat. Aber mit allem, das zur Heilung
führte, hat Gott etwas für diesen Menschen getan. Es war einmal
in einer unserer Tagungen die Rede von der Frau mit einem
Carcinom. Schon als ich das das erste Mal hörte, habe ich nicht an
die Krankheit, sondern an den Menschen denken müssen. Das ist
die Pflicht und auch ein Vorrecht des Theologen. Machen wir uns
keine Illusionen; der Arzt sieht den Menschen genauso und sieht
ihn oft besser als wir, aber er darf es vielfach nicht zeigen, weil er
an einer anderen Stelle dieser Front kämpft und damit eine andere

Aufgabe hat. Ich habe daran gedacht, daß diese Frau vielleicht
zwei kleine Kinder und eine siebzehnjährige Tochter hat, die mit
einem nicht ganz erfreulichen jungen Mann befreundet ist. Wenn
diese Frau nun noch trotz ihrer Krebserkrankung drei oder vier
Jahre leben kann, bis ihre Tochter aus dem schwierigen Alter und
aus der gefährlichen Liaison heraus ist, dann ist das bereits eine
Gnade und eine Erklärung Gottes für diesen Menschen, und auf
diese Gnade will ich mit ihm hoffen. Der Verlauf der Krankheit
ist ja völlig offen, und man kann jeweils nur rückschauend sagen,
ob die Krankheit schnell fortgeschritten ist, oder einen längeren
Stillstand gehabt hat und langsam weiterging.

Ich denke, daß hierin ein wichtiges Moment der Zusammenarbeit
zwischen Arzt und Seelsorger liegen könnte. Es ist ein bekanntes
Wort, daß die Doktoren es schwer haben ; wenn der Kranke gesund
wird, hat es Gott getan, wenn er nicht gesund wird, dann hat es

der Doktor verpatzt. Mögen auch bittere Erfahrungen mitklingen,
ist das doch im Scherze gesagt. Denn in Wirklichkeit besteht hier
keine Konkurrenz. Deswegen nicht, weil wir demselben Menschen



120 H.-J. Stoebe, Heilung und Glaube

helfen und ihm dienen wollen. Wir haben hier manches Mal von den
möglichen Formen einer Zusammenarbeit von Arzt und
Seelsorger gesprochen. Ich habe mich oft gefragt, ob wir nicht alle
mehr oder weniger davon überzeugt waren, daß damit nur schöne
Ziele aufgestellt wurden, die zu verwirklichen einfach die
Arbeitsüberlastung verbot.

Und sonst ; es gibt eine Schweigepflicht für den Arzt wie für uns.
Sie gilt freilich dann nicht, wenn der Kranke im seelsorgerlichen
Gespräch Dinge sagt, die er dem Arzt nicht gesagt hat, vielleicht
weil er sie für unwichtig hielt, die indes doch für das Verständnis
der Krankheit von Bedeutung sein können. So etwas ist selten,
aber es kann wohl vorkommen - mir ist es nur einmal begegnet.
Ich sage es eigentlich nur dazu, daß deutlich wird, wie auch für
das seelsorgerliche Gespräch der ganze Mensch im Blickpunkt steht.
Aber sonst ist es ja gerade unsere Aufgabe, daran zu halten, daß
bei Gott eine Sache noch nicht entschieden ist, selbst dann, wenn
die menschliche, auch unsere Prognose schlecht ist. Das heißt auf
der andern Seite für den Seelsorger, daß er immer und ganz bereit
sein muß, und daß für ihn stets der Ernstfall der Entscheidung
uneingeschränkt gilt. Es ist eine gefährliche, oft peinliche Sache,

wenn er sich durch eine günstige, zumeist von ihm selber gestellte,
Prognose in eine zu frühe Siegesstimmung abdrängen läßt und
erbaulich zum Dank für die Genesung mahnt, wo diese Genesung
weiter als je entfernt ist.

Das, was wir für einander und was der Seelsorger für den Arzt
tun kann, liegt wohl auf einem ganz anderen Gebiet. Der moderne
Mensch ist vielleicht in besonderer Weise dazu bereit, in seinem
Arzt den Übermenschen zu sehen und, darin heute nicht weniger
wundergläubig als die Menschen früherer Zeiten, von der Medizin
und der Apparatur alles zu erwarten. Auch die oft beredete Ehenot
unserer Zeit wird nicht zuletzt daran hängen, daß so viele meinen,
einen perfekten Engel in Geschenkpackung frei Haus zu bekommen
und dann erschrecken, wenn sie sehen, daß er ein Mensch ist.
Man nimmt aber einem Menschen seine Würde, wenn man von
ihm mehr erwartet als er sein kann, und das bei ihm sucht, was
zuletzt nur Gott zu geben vermag. Andersherum verliert der
Mensch, der das tut, seinerseits zuletzt die Fähigkeit, wirklich zu
vertrauen und bleibt in steter Unsicherheit. Um deswillen sollen
wir uns ehrlich darum bemühen, dem Kranken dazu zu verhelfen,



H.-J. Stoebe, Heilung und Glaube 121

daß er den Fleiß, das Können, den Einsatz und die Mühe seines
Arztes als Gottes Werk an ihm und seinem Leben erkennt. Das
bedeutet zuletzt, daß er in der Lage ist, auch seinen Arzt in der Not
seiner Verantwortung als den Menschen zu lieben, an den er
gewiesen ist. So etwas wird selten ausgesprochen werden können.
Es kommt hierbei vielmehr auf unsere eigene Haltung an. Wir
dürfen als Theologen nicht immer den Fehler machen, daß wir die
Äußerungen der Ärzte maßstabgerecht nach unserer theologischen
Sprache beurteilen. Ich war einmal als Pfarrer zu einem
Feldlazarett kommandiert, und am ersten Tage fragte mich ein junger
Arzt: «Herr Pfarrer, hatten Sie etwas zu bestellen, ich habe heute

morgen einen zu Ihrem Chef geschickt.» Ich war sehr empört
darüber, natürlich, und gab dem auch beredt Ausdruck. Freilich
habe ich sehr schnell erkannt, daß ich da versagt hatte und daß
dieser Arzt wirklich darunter litt, daß er einem Verwundeten doch
nicht hatte helfen können; der Gedanke an den «Chef», so schnoddrig

die Redensart war, war ihm doch ein Trost, in dem er hätte
gestärkt werden sollen.

Viel schwerer wiegt aber jetzt die Frage: wer kann es denn

wagen, so mit Gottes Eingreifen und Tun zu rechnen und so davon
zu reden? So weit reicht ja unser eigener Glaube gar nicht. Es geht
aber in der Seelsorge nicht um eigene Überzeugungskraft, auch
nicht darum, daß man wohldosierte Teile eines eigenen überlegenen
Besitzes austeilt. Wenn Seelsorge schon ganz allgemein heißt, daß
einer die Not des andern so zu der eigenen macht, daß er mit dieser
Not und mit diesem andern zugleich den Weg dahin sucht, wo
Hilfe ist, nun so gilt das in vermehrtem Maße von jeder Seelsorge
am Kranken. Von Gott kann man nicht gleichsam von oben nach
unten sprechen. Man muß selber zitternd warten und darauf hoffen,
ob Gott helfen und wie er helfen wird; und darf doch in der
Zuversicht bleiben, daß Gott zu seinem Wort und seiner Verheißung
stehen wird. Was dann geschieht und ob es so geschieht, wie wir es

wünschen, das haben wir nicht in der Hand. Aber wenn es zu dem
kommt, was das Unanschaulichste und doch das Wirklichste ist,
nämlich einer Begegnung des Kranken mit Gott in seinem Wort,
dann wird etwas von der Kraft Gottes auch im Leben dieses

Menschen lebendig werden, sei es mm zur Heilung oder zur Geduld.
Geduld ist nun aber nicht mehr die Haltung der Resignation,
sondern ein gläubiges, und das heißt heilvolles Ja. Die körperliche



122 H.-J. Stoebe, Heilung und Glaube

Heilung, auf die wir mit dem Kranken hoffen, einfach, weil es

schön ist zu leben, und so befreit wie möglich zu leben, ist ja nur
ein Vorletztes, und wir werden alle sterben müssen. Zuletzt kommt
es darauf an, ob es ein getrostes und erfülltes Leben war, das ein
Ziel hatte. Das hängt aber nicht mehr von der körperlichen
Gesundheit ab. Wenn etwas von dem «Laß dir an meiner Gnade
genügen, denn meine Kraft wird in Schwachheit vollendet» (2. Kor.
12, 9) im Glauben lebendig geworden ist, dann kann auch ein
beladenes Leben reich und erfüllt sein, so daß ihm Wirkung nicht
versagt bleibt. Ich rede nicht dramatisch von diesen Wirkungen;
sie sind da, selbst wenn sie oft gar nicht nachrechenbar sind. Und
sie hängen darin, aus welcher Kraft und welcher Zuversicht, aus
welcher Haltung ein Mensch sein Leben lebt. Ich darf hier sagen,
daß mir die Begegnung mit einem unheilbaren kranken und doch

getrosten Menschen einmal einen Anstoß gegeben hat, darüber
nachzudenken, wozu ich als Theologe da sei. Ich komme zum Ende ;

ich wollte um Vertrauen werben. Vertrauen, nicht Höflichkeit:
beim Arzt für den Seelsorger, beim Seelsorger für den Arzt, zum
Wohl des Menschen, der von Gott beiden als Aufgabe gegeben ist.
Zugleich wollte ich dem jungen Theologen Mut machen, es mit dem

zu wagen, was er verkündet. Man sagt manchmal, daß der Dienst
der Kirche nicht mehr recht anziehend sei, weil da nur Bestehendes

gepflegt, aber nichts mehr gewagt werde, und nichts geschehe.
Daher müsse das Wagnis überall woanders gesucht werden. In
Wirklichkeit ist hier das große, ja abenteuerliche Wagnis mit Gott,
und das ist jeden Tag neu. Und hier ist auch das große Ziel : Glaube,
Heilung und Heil.

Hans-Joachim Stoebe, Basel


	Heilung und Glaube

