Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 2

Artikel: Heilung und Glaube

Autor: Stoebe, Hans-Joachim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-878602

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-878602
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Heilung und Glaube

Referat anldBlich einer Tagung der Medizinisch -Theologischen
Arbeitsgemeinschaft an der Universitit Basel

1. Auch wenn esin der Formulierung unseres Themas « Heilung und
Glaube» nicht ausdriicklich gesagt ist, steht fiir den Theologen im
Hintergrund doch die Frage nach dem Wunder. Sie bewahrt ihn
davor, von Glauben zu schnell, zu allgemein, und das hei3t schliel3-
lich, zu unverbindlich zu reden. Das Wunder ist des Glaubens
liebstes Kind, 146t Goethe den Faust in der Osternacht im Studier-
zimmer sagen. Wenn es sich um das Wunder einer Heilung handelt,
meine ich freilich, dafl der berithmte Kollege hier irrte, und daf
das Wunder hochstens ein Stiefkind ist. Denn wo man anfingt,
mit einem Wunder zu rechnen, also mit dem, was man biblisch ein
Wunder nennt, so erwartet man eben mehr als nur eine Befreiung
aus einer Verlegenheit, aus der man sonst nicht herauskommen
konnte, eine Befreiung, die zudem unerwartet ist, und die billig
wird, so dall man sie erfreut mitnimmt, ohne viel dariiber nach-
zudenken. Im Gegenteil, Wunder werden teuer. Denn wo ein
Wunder im biblischen Sinne geschieht, da erhebt es einen Anspruch
an den, der es erfahrt.

Es ist natiirlich notwendig - und diese Notwendigkeit tritt
keineswegs erst im Gespriach zwischen Medizinern und Theologen
auf —, dariiber Auskunft zu geben, wie man die Begriffe versteht,
mit denen man umgeht. In meinem Fall heiBt das, daB ich ver-
suchen mul}, kurz zu skizzieren, was die Bibel meint, wenn sie von
Krankheit, Glaube und Heilung redet; und das schliet nun wieder
das Wunder mit ein. Ich tue das um so zuversichtlicher, als ich der
Uberzeugung bin, daB diese Botschaft gerade da, wo sie dem
menschlichen Verstehen Anstof3 bietet und dem Denken des mo-
dernen Menschen entgegensteht, sehr niichtern ist und lebensnah
die Wirklichkeit der menschlichen Existenz umfaft.

Zunichst die Krankheit. Die biblischen Aussagen hieriiber sind
sehr spannungsreich, fast widerspriichlich. Aber in dieser Spannung
zeichnet sich die Spannung ab, unter der jedes menschliche Leben
steht. Der Tod ist der Siinde Sold, sagt Paulus (Rom. 6, 23).
Wohlgemerkt, nicht Strafe, sondern Sold; also ein zustehender
Lohn, den der Arbeitgeber zu zahlen verpflichtet ist; dabei kann er



112 H.-J. Stoebe, Hetlung und Glaube

nicht mehr auszahlen, als er hat, auch nicht in anderer Wahrung
als in seiner eigenen. Auf der anderen Seite ist er aber auch ein
Lohn, auf den der Arbeitnehmer Anspruch hat, mit dem er rechnen
kann. Siinde wiederum ist die Welt, in die wir schicksalhaft hin-
eingeboren sind und an der wir selber auch schuldhaft Anteil haben.
Denn Schicksal und Schuld sind nicht zu trennen; es gibt gewil}
keine Schuld ohne Schicksal; aber auch kein Schicksal, das nicht
selber wieder schuldig macht. Dieser Lohn wird nun nicht wie eine
Lebensversicherung bei Erreichung des 70. oder des 80. Jahres,
oder wie der Vertrag sonst gelautet hat, ausgezahlt. Er wird wviel-
mehr in Raten beglichen, und diese Raten nennt man eben Krank-
heit. Gewil} gibt es Menschen, die auf solche Lohnraten verzichten
und aus eigenem Kapital leben konnten. Das sind dann die, die nie
ernstlich krank gewesen sind. Aber an ihrem Leben, an dem Wert
ihres Lebens dndert sich damit nichts. Insofern ist Krankheit das
Natiirliche; das, was dazu gehort und womit man einfach rechnen
mul}. Zugleich wird aber deutlich, dafl diese Krankheit nun eben
doch nicht das Gute ist, das Normale, die Schopfungsabsicht.
Das zu deuten ist gerade der entscheidende Inhalt der Siindenfall-
geschichte. Die Form, in der diese Wahrheit dargeboten wird,
braucht uns im Augenblick nicht zu beschiftigen. Hier wird ge-
zeigt, dal} der Tod auf der einen Seite eine Last ist, eine Not, ja
ein Gericht. Auf der anderen Seite ist er aber auch eine Gnade,
ein Geschenk. Das ist auch die neutestamentliche Verkiindigung.
Diese Spannung ist oft verkiirzt und dann vordergrindig aufgelost
worden. Dafl so etwas geschieht, ist fast selbstverstindlich; es
tritt unweigerlich da ein, wo Menschen sich biblischer Wahrheiten
zu beméchtigen, sie zu begreifen versuchen. Wir finden etwas davon
in der Uberzeugung im spiteren Judentum, daB zwischen Siinde
und Krankheit ein direkter Kausalzusammenhang bestehen miisse.
Diese «siehst du wohl, da hast du es»-Haltung ist uns ja auch nicht
ginzlich unbekannt. Jesus selbst wendet sich mit Nachdruck gegen
solche Anschauungen. Joh. 9, 3: Es hat weder dieser gesiindigt,
noch seine Eltern, sondern, dal3 die Werke Gottes offenbar wiirden
an ihm. Um deswillen kann die Krankheit, das Unnatiirliche eine
Hilfe dazu werden, zum Natiirlichen, zum Eigentlichen zuriickzu-
finden. Darum kann auch mit stellvertretenden Leiden gerechnet
werden. Jes. 53: «Fiirwahr, er trug unsere Krankheit und lud auf
sich unsere Schmerzen». Das ist vom Gottesknecht gesagt; wenn



H.-J. Stoebe, Heilung und Glaube 113

wir es auf den bescheidenen Sektor unseres Lebens anwenden, so
bedeutet es, da3 auch das Leiden, das vollig sinnlos scheint und
unbegreiflich ist, doch nicht willkiirlich ist, sondern eine feste
Stellung in Gottes Haushalt und in seinem Plane hat. Ich weil}
sehr wohl, daB3 das noch kein Trost sein mufl und vielfach kein
Trost ist. Dann ndmlich nicht, wenn es ein menschlicher Erkla-
rungsversuch bleibt: wer weill, wozu es gut ist. Aber wenn es zu
Trost und Hilfe wird, dann ist schon immer etwas von der Kraft
Gottes auch im Leben dieses Kranken méchtig geworden.

Damit hingt es zusammen, daBl das Neue Testament an den
natiirlichen Ursachen der Krankheit uninteressiert ist, mindestens
nicht davon redet. Nicht, dafl es diese nicht gesehen oder grund-
sétzlich abgestritten hitte. Wie merkwiirdig niichtern die Aussagen
des Neuen Testaments hier sind, zeigt sich schon daran, daf} es
durchaus damit rechnet, auch andere als Jesus kénnten Heilungen
vollbringen. Das verwickelte Verhaltnis zwischen ziinftiger Medizin
und Wunderheilungen, wie es nun einmal in der Hellenistischen
Welt besteht, kommt hier in den Blick. Oft sind diese Heiligtiimer
ja zugleich gut eingerichtete Kliniken, Sanatorien, die allen An-
spriichen der damaligen Zeit gerecht werden konnten. SchlieSlich
wird auch im Neuen Testament unbefangen davon geredet, dal3 die
Kranken eines Arztes bediirften (Matth. 9, 12). Worauf aber alles
ankommt, ist, dal} es bei Heilungen um Krafttaten, ja direkt um
Kampf gegen die Krankheit geht, und dal} in Jesus Christus die
Kraft Gottes fiir diesen Kampf in besonderer Weise in die Welt
eingetreten ist.

Kraft und Kampf. Vielleicht versteht das der Arzt sogar besser
als der Theologe. Jedenfalls scheint mir das nach manchen Aufle-
rungen meiner drztlichen Freunde moglich zu sein. So wenn einer
von Nahkampf sprach, da wo es hart auf hart geht und auf Minuten
ankommt und der Arzt sich schnell entscheiden muf3. Oder auch,
wie ich es einmal in Deutschland horte: eine Universitdtsklinik gibt
nicht auf. Das heil3t doch, sie bleibt am Feind und kiampft weiter
bis zu Sieg oder Niederlage, ja sie kimpft noch, wo die Niederlage
das Wahrscheinlichste ist. Das vollzieht sich freilich noch zuerst
auf einer Ebene innerweltlichen Geschehens, die dem Menschen
zugewandt bleibt. Der Kampf kann aber jeden Augenblick liber
diese Ebene hinausgefiihrt werden. Dabei meine ich noch gar nicht
einmal die psychosomatische Medizin. Ich denke tatsichlich an

8



114 H.-J. Stoebe, Heilung und Glaube

die Fille, bei denen dieser Kampf letzter Ernst wird und auf sein
eigentliches Gebiet hiniibergreift, wo er nur in der Kraft Gottes
gefiihrt werden kann.

Von da aus wird auch das zu verstehen sein, was die Bibel vom
Wunder sagt. Unsere Auffassung vom Wunder, auch gerade in
kirchlichen Kreisen, entspricht vielfach dem, was man von der Ge-
rechtigkeit und GroBe Gottes glaubt. Gott ist gerecht, heilig und
gut, wenn er um das Stiick groBer und besser ist, das mir daran
fehlt, so zu sein, wie ich gern sein mochte, und wie ich weil3, daf3
ich sein sollte. Damit sind wohl beide in Ordnung, Gott, der so ist,
und der Mensch, der es fiir richtig anerkennt, so zu sein. Ebenso ist
Wunder dann vielfach nicht mehr als das Stiick, das der Mensch
selber nicht zustandebringen kann, und das er doch gern fiir sein
Leben hinzuhaben méchte. Das Wort ist ja vielfach zur Metapher
geworden fiir groBartig, iiberragend oder etwas Derartiges. Dann
versteht man unter dem. Wunder das, was iiber das Begreifen hin-
ausgeht, das Mirakel, das gleichsam so zustande kommt, daB3 in der
Welt eine Sicherung durchbrennt. Darauf wird es dunkel, die natiir-
lichen Gesetze sind aufgehoben, und im Dunkeln geschieht das,
was eigentlich gar nicht geschehen diirfte. Wenn es schlieBlich
wieder hell wird, geht das Leben ordentlich weiter wie bisher. Diese
Anschauung hat ihre geistesgeschichtlichen Wurzeln, nach denen
wir hier nicht zu fragen haben. Die mittelalterlichen Scholastiker
haben das lateinisch viel besser gesagt; aber ich glaube, dal im
wesentlichen hier das Richtige getroffen ist. An Spekulationen,
auch am Spektakulidren der Wunder ist die Bibel erstaunlich wenig
interessiert. Wenn das Alte Testament vom Wunder redet, dann
spricht es unter sehr verschiedenen Ausdriicken von Machterweisun-
gen Gottes im geschichtlichen Raum, an denen die Zuwendung
Gottes ebenso zum Volk wie zum einzelnen Menschen erfahren
werden kann. Solche zeichenhaften Taten konnen dabei durchaus
durch menschliches Tun, durch natiirliche Abldufe vermittelt wer-
den. Thr Besonderes ist es eben, dal3 sie gerade hier und jetzt und
fiir diese Menschen geschehen sind. Im Neuen Testament stehen
wir in derselben Linie. Die Worte, die hier fiir Wunder angewendet
werden, sind einmal die Ubersetzung eines entsprechenden Aus-
druckes im Deuteronomium, der im Zusammenhang mit der Her-
ausfithrung aus Agypten steht. Der eigentliche Ausdruck ist duvdper,
die Machterweisungen. Ganz im Gegensatz zu einer Umwelt, die



H.-J. Stoebe, Heilung und Glaube 115

sich hochstens gewundert hitte, wenn keine Wunder geschehen
wiaren?, ist das Neue Testament viel mehr als am Wie des Wunders
an Dem interessiert, der es tut, an der Kraft Gottes, die mit ihm
hineinragt in die Welt, und die heute eine Anzahlung von dem
ist, was einmal vollkommen da sein wird.

2. Dem entspricht nun auch, was die biblische Botschaft unter
Glaube versteht. Es ist nicht ein Glaube an einzelne Fakten, auch
nicht ein Vertrauen auf einzelne hilfreiche Erweise — im Alten
Testament kann man ja auch auf die heidnischen Gétter vertrauen —,
sondern es ist eine Beziehung zu Gott, die das ganze menschliche
Leben, nicht nur das Innenleben umfaBt. Wenn Jesaja (7, 9) sagt:
«Glaubet ihr nicht, so habt ihr keinen Bestand», so ist dieser
Glaube nicht die Voraussetzung des Bestehens, sondern beides ist
identisch. Im Glauben selbst ist das Existieren gegeben. Eine
Komponente zum Glauben ist dann das Warten, das Hoffen auf
Gott, das als ein Offensein fiir Gott zu verstehen ist, das iiber sich
selbst hinaussieht. Diese Linie setzt sich im Neuen Testament fort.
Glaube ist die Annahme der Botschaft von Christus, so dall man
von ihr iiberwunden ist und sich ihm als dem Herrn seines Lebens
zuordnet. Dann ist das, was von ihm berichtet wird, nicht mehr
eine Anhdufung merkwiirdiger, schliellich undiskutierbarer Er-
eignisse: es kann sein, es kann auch nicht sein, Genaues 1463t sich
angesichts der schwierigen und kaum zu durchschauenden Uberlie-
ferungsverhéltnisse nicht sagen; vielmehr ist es die selbst erfahrene
Kraft. Der Glaube blickt also iiber sich selbst hinaus und wartet
auf eine Vollendung. Das alles ist sehr summarisch, auch ver-
kiirzend gesagt, doch miissen hier die notwendigen Begriffe fiir
unser Thema abgesteckt werden.

Dem Arzt und dem Pfarrer ist die Aufgabe gemeinsam; sie wird
ihnen von dem Menschen gestellt, der krank ist, der in seiner
Krankheit die Grenzen seiner Kraft, seines Menschseins iiberhaupt
sehr drastisch erfiahrt, der darum Angst hat und gesund werden
will oder wenigstens Hilfe erwartet. Der Pfarrer hat nun zuerst die
Aufgabe, den Glauben dieses Kranken zu stérken. Das heil3t mehr,
als dafl wir seinen Glauben an das Leben, an seine Lebenskraft zu
unterstiitzen haben. Ich denke gewill davon nicht gering und weilB,
daf} es die Aufgabe auch des Seelsorgers sein kann, um ein Lécheln

1 H. Baltensweiler, Theol. Zeitschr, 23 (1967), S. 246.



116 H.-J. Stoebe, Heilung und Glaube

bei einem Kranken zu kimpfen, weil einer, der gelédchelt hat, schon
wieder etwas mehr Beziehung zum Leben hat. So etwas ist sehr
extrem und wird auch selten vorkommen, aber dann ist die Ent-
scheidung auch fiir den Pfarrer schwer, genau so schwer wie es die
Entscheidung des Arztes oft ist. Aber dennoch ist dieser Glaube an
das Leben fiir uns noch nicht das Letzte und das Entscheidende.
Dieser Glaube ist noch ein Mittel, das ich zwar nicht mehr voll in
der Hand habe, aber das doch noch auf der Seite des Lebens liegt,
die ich iiberblicken kann. Freilich ob dieser Glaube an das Leben
die Hilfe leistete, die ich von ihm erwartet habe, kann ich, wie es
bei medizinischen Behandlungen auch sonst vielfach ist, erst hinter-
her beurteilen. Und ich habe Menschen mit einem ganz starken
Glauben an das Leben doch wegsterben sehen, und andere mit
einer fast drgerlichen Gleichgiiltigkeit wurden gesund.

Glauben mull hier im biblischen Sinne verstanden werden,
ndmlich als ein Warten auf Gott, das iiber sich selbst und die eigenen
Moglichkeiten hinaussieht. Um deswillen ist die erste Aufgabe des
Seelsorgers, dem Kranken dazu zu helfen, seine Krankheit zu
bejahen und sie als etwas ernst zu nehmen, mit dem Gott etwas
von ihm, aber auch fiir ihn will. Man nennt das Bulle, wenn einer
sein Leben, und nun auch dieses Stiick Leben, das Krankheit heil3t,
vor Gott bedenkt. Man soll freilich nicht um jeden Preis von Bulle
reden. Wieweit das moglich ist, hingt von der kirchlichen Erzie-
hung des Kranken, auch von der Zeit ab, die zur Verfiigung steht,
und schlielich auch von der Schwere der Erkrankung. Aber, auch
wenn der Ausdruck aus pidagogischen Griinden vielleicht fehlen
mul}, weil es lieblos ist — und Lieblosigkeit ist Siinde — einem Mann
ein Wort an den Kopf zu werfen, das er nicht begreifen kann, an
der Sache selber kommen wir nicht vorbei, und sie haben wir zu
bezeugen. Natiirlich sind die Krankheiten sehr verschieden, und
Seelsorge ist keineswegs immer letzte Entscheidung. Es gibt Krank-
heiten, wo der Besuch des Pfarrers in erster Linie der freund-
schaftliche Néchstenbesuch ist, der den Boden fiir spitere Ge-
spriache vorbereiten kann. Unverbindlich darf aber auch er nicht
sein. Und es sind Kranke, die nach einem langen, erfiillten Leben
sich dem Ende zuneigen, bei denen nun die letzte Krankheit und
Schwiche das Natiirliche und die Gnade ist. IThm kann der Seel-
sorger dazu helfen, die letzten Ordnungen seines Lebens durchzu-
fiilhren und sein Leben noch einmal im Lichte der Ewigkeit zu



H.-J. Stoebe, Heilung und Glaube 117

iiberblicken ; hier wird es am ehesten am Platze sein, von der Bulle
zu reden. Und es gibt schliefllich chronische Krankheiten, bei
denen die drztliche Hilfe mildern kann, bei denen die Gefahr eines
todlichen Ausganges nicht besteht, die aber doch chronisch bleiben.
Hier wire dem Kranken dazu zu helfen, sich in diese besondere Last
seines Lebens zu schicken und sie zu tragen. Aber wir diirfen uns
durch die &dufleren Einteilungen, die wir hier vielleicht treffen
miissen, nicht tiduschen lassen. Auch das ist nicht etwa leichte
Arbeit, die im Vorfeld geschieht, und die der Pastor schliellich von
allein leisten kann. Es gibt ja Krankheiten, die chronisch sind und
nicht zum Tode fithren, und die doch den Menschen in seiner
Existenz bis an den Rand der Verzweiflung in Frage stellen. Und
auch einer, der nun alt ist, kann noch durch groBe Aufgaben mit
dem Leben verbunden sein, mehr als einer in der Mitte des Lebens,
so daBl es ihm schwer wird, sie aus der Hand zu legen. Wenn es
wirklich zur Geduld, zum geduldigen Jasagen kommt, dann muf}
Gott selbst schon immer sein Werk am Menschen getan haben
durch sein Wort. Unsere Sinndeutungen und unsere Spriiche niitzen
gar nichts. Mit ihnen kénnen wir einem Kranken hochstens fiir
kurze Zeit dadurch helfen, dal3 wir ihn damit von seiner Krankheit
ablenken, dafl er denkt, wann geht denn dieser Mensch endlich.

Seien wir iiberhaupt sehr vorsichtig mit der Geduld. Geduld ist
ja das, was fiir den Menschen am schwersten zu erreichen ist.
Wenn der Seelsorger dazu helfen will, die Krankheit recht zu be-
greifen und sie als einen Teil des eigenen Lebens zu bejahen, dann
erschopft sich das keineswegs in der Geduld. Geduld, oder was man
so nennt, kann eine Haltung der Resignation sein, zuletzt also
doch etwas Unehrliches, bei dem man an das Wort von Busch
denken koénnte von der Geniigsamkeit als dem Vergniigen an
Dingen, welche wir nun einmal nicht kriegen. Ich weill nicht, ob
ich mit Beschdmung oder mit Lécheln an meine Zeit als junger
Pastor zuriickdenken soll, wo wir manchmal dariiber mit Worten
Domino spielten: Ich bin ja so sehr geduldig Herr Pastor; Antwort:
Nein, nicht geduldig, sondern dankbar sollst du sein. Beiden ging
es da schlieBlich nur um Worte. Soll das Reden von der Geduld
nicht nur ein leeres Wort bleiben, sondern soll es ernsthaft werden,
dann muBl man dem Kranken dazu helfen, gegen seine Krankheit
zu protestieren. Protestieren aber kann man nur im Namen eines
Michtigeren, sonst bleibt das Ganze ein papierener Protest und ist



118 H.-J. Stoebe, Heilung und Glaube

zu nichts niitze. So mul} die Seelsorge auch diesem Menschen seine
Krankheit als den Ort aufzeigen, an dem nun die Werke Gottes
offenbar werden sollen und kénnen. Das heif3t, es muBl dem Kranken
ebenso die Macht Gottes bezeugt werden wie auch die Liebe, die
Gott gerade zu ihm hat. Wir sollen also dem Kranken Mut dazu
machen, etwas von Gott zu erhoffen, Gott bei seiner Verheilung
zu packen und schlieBlich sogar auf das Wunder zu warten; freilich
werden wir natiirlich nicht dem Kranken gegeniiber vom Wunder
reden diirfen.

Sollen wir auch von Siinde reden? Wir haben in unserer Arbeits-
gemeinschaft schon oft und sicher mit Recht festgestellt, daBl die
Krankheit nicht dazu ausgeniitzt werden darf, jetzt alles das zu
sagen, wozu man vorher entweder nicht den rechten Schneid hatte
oder nicht die rechte Ankniipfung fand. Jesus hat ja bei seinen
Krankenheilungen sehr wenig von Siinde geredet. Und sicher nicht
deswegen, weil er die Siinde nicht ernstgenommen, alles fiir in
Ordnung gehalten hétte, sondern deswegen, weil die Begegnung
mit ihm am stiarksten sowohl zur Erkenntnis der Sinde, des
siindigen Mensch-Seins vor Gott, als auch zu erbittertem Wider-
spruch fithrte. Wenn also ein Mensch sich dazu anschickt, in
seinem Hoffen Gott zu begegnen und etwas von ihm zu erwarten,
dann erfihrt er selber am besten, wer er ist und was er ist. Denn fiir
fabelhaft in Ordnung konnen wir uns alle ja immer nur auf der
Treppe oder im Vorzimmer halten. Aber dem, fiir den nun alles
darauf ankommt, dafl er mit seinem Hoffen und Bitten nicht bei
sich selber bleibt, sondern wirklich bis zu Gott durchdringt, dem
kann und darf bezeugt werden, dafl auch ihm erlaubt ist, zu Gott
zu rufen und zu hoffen, weil auch ihm seine Siinden durch Jesus
Christus vergeben sind. Die Hilfe, die der Mensch hier sonst noch
leisten kann, wird sehr verschieden aussehen. Man kann mit dem
Kranken beten, wenn er es verlangt, oder fiir ihn beten, ob er es
will oder nicht. Aber das Entscheidende geschieht immer zwischen
Gott und diesem Menschen allein, oder es geschieht gar nicht.
Wenn wir also so den Mut dazu machen, auf Gott und seine Hilfe
zu hoffen, dann schlieBt das auch ein, daBl auf das Wunder gehofft
wird.

3. Wenn ich hier vom Wunder spreche, dann muf} ich auf das
zuriickgreifen, was ich am Anfang gesagt habe. Ich bin dessen
gewill, hier gar nicht schwirmerisch zu sein, sondern von sehr



H.-J. Stoebe, Heilung und Glaube 119

niichternen Tatsachen zu reden. Es gibt ja bisweilen Heilungen,
von denen auch der Arzt wohl sagt, sie erschienen ihm wie ein
Wunder. Aber wie er bin ich der Uberzeugung, daB jede dieser
Heilungen schliellich auch von medizinischen Erkenntnissen her
natiirlich erklirt werden koénnte, oder daB sie einmal so wird
erklart werden konnen. Man darf es wohl auch so ausdriicken, daB
sie ebensowenig zu erkldren ist wie hiufig die Wirkung einer
Medizin zu erkliren ist. Man kann den Erfolg, daf sie geholfen hat,
nur hinterher feststellen. Entscheidend ist dabei, dafl hier und
jetzt und gerade fiir diesen Menschen so etwas geschah. Zu diesem
Hier und Jetzt und So wird meist auch die Kunst des Arztes
gehoren, der da war, der auf den Gedanken kam, so zu behandeln,
und der sich so eingesetzt hat. Aber mit allem, das zur Heilung
fithrte, hat Gott etwas fiir diesen Menschen getan. Es war einmal
in einer unserer Tagungen die Rede von der Frau mit einem
Carcinom. Schon als ich das das erste Mal horte, habe ich nicht an
die Krankheit, sondern an den Menschen denken miissen. Das ist
die Pflicht und auch ein Vorrecht des Theologen. Machen wir uns
keine Illusionen; der Arzt sieht den Menschen genauso und sieht
ihn oft besser als wir, aber er darf es vielfach nicht zeigen, weil er
an einer anderen Stelle dieser Front kimpft und damit eine andere
Aufgabe hat. Ich habe daran gedacht, daB diese Frau vielleicht
zwei kleine Kinder und eine siebzehnjihrige Tochter hat, die mit
einem nicht ganz erfreulichen jungen Mann befreundet ist. Wenn
diese Frau nun noch trotz ihrer Krebserkrankung drei oder vier
Jahre leben kann, bis ihre Tochter aus dem schwierigen Alter und
aus der gefahrlichen Liaison heraus ist, dann ist das bereits eine
Gnade und eine Erklirung Gottes fiir diesen Menschen, und auf
diese Gnade will ich mit ihm hoffen. Der Verlauf der Krankheit
ist ja vollig offen, und man kann jeweils nur riickschauend sagen,
ob die Krankheit schnell fortgeschritten ist, oder einen lingeren
Stillstand gehabt hat und langsam weiterging.

Ich denke, daB hierin ein wichtiges Moment der Zusammenarbeit
zwischen Arzt und Seelsorger liegen kénnte. Es ist ein bekanntes
Wort, daf3 die Doktoren es schwer haben; wenn der Kranke gesund
wird, hat es Gott getan, wenn er nicht gesund wird, dann hat es
der Doktor verpatzt. Mogen auch bittere Erfahrungen mitklingen,
ist das doch im Scherze gesagt. Denn in Wirklichkeit besteht hier
keine Konkurrenz. Deswegen nicht, weil wir demselben Menschen



120 H.-J. Stoebe, Heilung und Glaube

helfen und ihm dienen wollen. Wir haben hier manches Mal von den
moglichen Formen einer Zusammenarbeit von Arzt und Seel-
sorger gesprochen. Ich habe mich oft gefragt, ob wir nicht alle
mehr oder weniger davon iiberzeugt waren, dafl damit nur schiéne
Ziele aufgestellt wurden, die zu verwirklichen einfach die Arbeits-
iiberlastung verbot.

Und sonst; es gibt eine Schweigepflicht fiir den Arzt wie fiir uns.
Sie gilt freilich dann nicht, wenn der Kranke im seelsorgerlichen
Gesprach Dinge sagt, die er dem Arzt nicht gesagt hat, vielleicht
weil er sie fiir unwichtig hielt, die indes doch fiir das Verstindnis
der Krankheit von Bedeutung sein konnen. So etwas ist selten,
aber es kann wohl vorkommen — mir ist es nur einmal begegnet.
Ich sage es eigentlich nur dazu, daBl deutlich wird, wie auch fir
das seelsorgerliche Gesprich der ganze Mensch im Blickpunkt steht.
Aber sonst ist es ja gerade unsere Aufgabe, daran zu halten, daf
bei Gott eine Sache noch nicht entschieden ist, selbst dann, wenn
die menschliche, auch unsere Prognose schlecht ist. Das heif3t auf
der andern Seite fiir den Seelsorger, dafl er immer und ganz bereit
sein muf}, und daf fiir ihn stets der Ernstfall der Entscheidung
uneingeschrinkt gilt. HEs ist eine gefdhrliche, oft peinliche Sache,
wenn er sich durch eine giinstige, zumeist von ihm selber gestellte,
Prognose in eine zu frithe Siegesstimmung abdringen laft und
erbaulich zum Dank fiir die Genesung mahnt, wo diese Genesung
weiter als je entfernt ist.

Das, was wir fiir einander und was der Seelsorger fiir den Arzt
tun kann, liegt wohl auf einem ganz anderen Gebiet. Der moderne
Mensch ist vielleicht in besonderer Weise dazu bereit, in seinem
Arzt den Ubermenschen zu sehen und, darin heute nicht weniger
wundergldubig als die Menschen fritherer Zeiten, von der Medizin
und der Apparatur alles zu erwarten. Auch die oft beredete Ehenot
unserer Zeit wird nicht zuletzt daran hingen, dall so viele meinen,
einen perfekten Engel in Geschenkpackung frei Haus zu bekommen
und dann erschrecken, wenn sie sehen, dall er ein Mensch ist.
Man nimmt aber einem Menschen seine Wiirde, wenn man von
ihm mehr erwartet als er sein kann, und das bei ihm sucht, was
zuletzt nur Gott zu geben vermag. Andersherum verliert der
Mensch, der das tut, seinerseits zuletzt die Fahigkeit, wirklich zu
vertrauen und bleibt in steter Unsicherheit. Um deswillen sollen
wir uns ehrlich darum bemiihen, dem Kranken dazu zu verhelfen,



H.-J. Stoebe, Heilung und Glaube 121

daB er den FleiB3, das Konnen, den Einsatz und die Miihe seines
Arztes als Gottes Werk an ihm und seinem Leben erkennt. Das
bedeutet zuletzt, dal er in der Lage ist, auch seinen Arzt in der Not
seiner Verantwortung als den Menschen zu lieben, an den er ge-
wiesen ist. So etwas wird selten ausgesprochen werden kénnen.
Es kommt hierbei vielmehr auf unsere eigene Haltung an. Wir
diirfen als Theologen nicht immer den Fehler machen, dafl wir die
AuBerungen der Arzte maBstabgerecht nach unserer theologischen
Sprache beurteilen. Ich war einmal als Pfarrer zu einem Feld-
lazarett kommandiert, und am ersten Tage fragte mich ein junger
Arzt: «Herr Pfarrer, hatten Sie etwas zu bestellen, ich habe heute
morgen einen zu lhrem Chef geschickt.» Ich war sehr emport
dariiber, natiirlich, und gab dem auch beredt Ausdruck. Freilich
habe ich sehr schnell erkannt, dafl ich da versagt hatte und daB
dieser Arzt wirklich darunter litt, daB3 er einem Verwundeten doch
nicht hatte helfen kénnen; der Gedanke an den «Chef», so schnod-
drig die Redensart war, war ihm doch ein Trost, in dem er hitte
gestirkt werden sollen.

Viel schwerer wiegt aber jetzt die Frage: wer kann es denn
wagen, so mit Gottes Eingreifen und Tun zu rechnen und so davon
zu reden? So weit reicht ja unser eigener Glaube gar nicht. Es geht
aber in der Seelsorge nicht um eigene Uberzeugungskraft, auch
nicht darum, daBl man wohldosierte Teile eines eigenen iiberlegenen
Besitzes austeilt. Wenn Seelsorge schon ganz allgemein heillt, da3
einer die Not des andern so zu der eigenen macht, dall er mit dieser
Not und mit diesem andern zugleich den Weg dahin sucht, wo
Hilfe ist, nun so gilt das in vermehrtem Mafe von jeder Seelsorge
am Kranken. Von Gott kann man nicht gleichsam von oben nach
unten, sprechen. Man mubB selber zitternd warten und darauf hoffen,
ob Gott helfen und wie er helfen wird; und darf doch in der Zu-
versicht bleiben, dafl Gott zu seinem Wort und seiner VerheiBung
stehen wird. Was dann geschieht und ob es so geschieht, wie wir es
wiinschen, das haben wir nicht in der Hand. Aber wenn es zu dem
kommt, was das Unanschaulichste und doch das Wirklichste ist,
nidmlich einer Begegnung des Kranken mit Gott inseinem Wort,
dann wird etwas von der Kraft Gottes auch im Leben dieses
Menschen lebendig werden, sei es nun zur Heilung oder zur Geduld.
Geduld ist nun aber nicht mehr die Haltung der Resignation,
sondern ein gldubiges, und das hei3t heilvolles Ja. Die kérperliche



122 H.-J. Stoebe, Heilung und Qlaube

Heilung, auf die wir mit dem Kranken hoffen, einfach, weil es
schon ist zu leben, und so befreit wie moglich zu leben, ist ja nur
ein Vorletztes, und wir werden alle sterben miissen. Zuletzt kommt
es darauf an, ob es ein getrostes und erfiilltes Leben war, das ein
Ziel hatte. Das hingt aber nicht mehr von der korperlichen Ge-
sundheit ab. Wenn etwas von dem «Lal dir an meiner Gnade ge-
niigen, denn meine Kraft wird in Schwachheit vollendet» (2. Kor.
12, 9) im Glauben lebendig geworden ist, dann kann auch ein
beladenes Leben reich und erfiillt sein, so daBl ihm Wirkung nicht
versagt bleibt. Ich rede nicht dramatisch von diesen Wirkungen;
sie sind da, selbst wenn sie oft gar nicht nachrechenbar sind. Und
sie hdngen darin, aus welcher Kraft und welcher Zuversicht, aus
welcher Haltung ein Mensch sein Leben lebt. Ich darf hier sagen,
dafl mir die Begegnung mit einem unheilbaren kranken und doch
getrosten Menschen einmal einen Anstol gegeben hat, dariiber
nachzudenken, wozu ich als Theologe da sei. Ich komme zum Ende;
ich wollte um Vertrauen werben. Vertrauen, nicht Hoflichkeit:
beim Arzt fiir den Seelsorger, beim Seelsorger fiir den Arzt, zum
Wohl des Menschen, der von Gott beiden als Aufgabe gegeben ist.
Zugleich wollte ich dem jungen Theologen Mut machen, es mit dem
zu wagen, was er verkiindet. Man sagt manchmal, da der Dienst
der Kirche nicht mehr recht anziehend sei, weil da nur Bestehendes
gepflegt, aber nichts mehr gewagt werde, und nichts geschehe.
Daher miisse das Wagnis iiberall woanders gesucht werden. In
Wirklichkeit ist hier das grofle, ja abenteuerliche Wagnis mit Gott,
und das ist jeden Tag neu. Und hier ist auch das grofle Ziel : Glaube,
Heilung und Heil.

Hamns-Joachim Stoebe, Basel



	Heilung und Glaube

