
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 24 (1968)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

E. Lipinski, Le poème royal du Psaume LXXXIX 1-5. 20-38. — Cahiers de
la Revue biblique, 6. Paris, Gabalda, 1967. 109 S. Fr. 37.-.

Die Veröffentlichung eines in Qumran gefundenen Fragments von Ps. 89

(4QPs 89) bildete für Lipinski den Anlaß zu einer eingehenden textkritisch-
philologischen und auch historischen Untersuchung von V. 1-5 und 20-38;
denn diese Abschnitte gelten ihm als ein sehr frühes, ursprünglich selbständiges

Lied. Sein hohes Alter nachzuweisen ist auch das Ziel der Arbeit, die
dem Leser mit ihrer ausgedehnten Literaturverwertung reiche Belehrung
über den alten Orient gibt. Der so eingegrenzte Psalm soll gegen Ende des
10. Jahrhunderts am Jerusalemer Hof von einem Edomiter namens Etan
(V. 1) gedichtet worden sein, um mit der göttlichen Verheißung eines

ewigen Bundes mit David (V. 4 f. 29 f.) «Propaganda» für die Dynastie zu
machen. Schon bei der Etymologie des Namens Etan («Die Göttin Aja hat
gemacht» statt «Beständig» o.a.), erst recht bei der folgenschweren
Annahme (z.B. S. 35 f. 47. 71), der hebräische Text sei zunächst fast
durchgängig ohne Vokalbuchstaben aufgezeichnet worden, wird eigentlich das

Ergebnis der Arbeit, nämlich die Frühdatierung, bereits vorausgesetzt.
Zu dem gleichen Zweck zieht Lipinski auch in so hohem Maße altorientalische
Parallelen, zumal die Begrifflichkeit der Staatsverträge, heran. Aber sowohl
der Titel «Knecht» als auch der Schwur (S. 29 ff.) und noch mehr die Vater-
Sohn-Beziehimg (S. 58 ff. ; vgl. 2. Kön. 16, 7) sind im alten Orient doch
wohl nicht nur im Vasallenverhältnis beheimatet. Es ist mißlich, eine
allgemeinere Begrifflichkeit von einem speziellen Hintergrund her zu deuten.
Wieweit, ja ob überhaupt Beziehungen zwischen den altorientalischen
Staatsverträgen und dem Alten Testament vorliegen, ist gerade in letzter
Zeit fraglich geworden [F. Nötscher; Bibl. Zs. 9 (1965), S. 181 ff.; D. J.
McCarthy, Der Gottesbund im Alten Testament (1966), bes. S. 75 f.]. Die
Vermutung eines solchen Einflusses schließt immer schon die Folgerung
ein, daß die Funktion des Höhergestellten, der den Vertrag gewährt, auf
Jahwe übertragen wurde. So leicht ist aber dieser Sprung kaum zu erklären.
Weist der alte Orient beispielsweise für das Vater-Sohn-Verhältnis zwischen
Gott und König nicht unmittelbare Vorbilder auf?

Es müßte einmal der Versuch unternommen werden, die alttestament-
lichen Königspsalmen untereinander in eine geschichtliche Abfolge zu
bringen. Spricht etwa Ps. 2 die göttliche Zusage ohne jede Bedingung aus,
so läßt Ps. 89, 31 ff. bereits eine gewisse Einschränkung erkennen (liegt
nicht auch späterer Sprachstil vor?), die im Königsgesetz (Deut. 17, 14 ff.)
noch erheblich verschärft wird. So stellt sich die Frage: Wie hat sich das

aus den Psalmen erkennbare Bild vom Königtum im Laufe der Zeit
gewandelt? Vielleicht spricht sich eine solche Neuinterpretation eben in den
umfangreichen Erweiterungen von Ps. 89 (V. 39 ff., bes. V. 48) aus. Jedenfalls
fordern die inhaltlichen Unterschiede zwischen den Königspsalmen geradezu
zur historischen Differenzierung auf. Werner H. Schmidt, Wien



Rezensionen 469

Edouard Dhobmb, A Commentary on the Booh of Job. Translated by Harold
Knight. London, Thomas Nelson & Sons Ltd., 1967. 675 S. 10 Gns.

Professor Dhormes Hiob-Kommentar ist klassisch, die französische
Originalausgabe von 1926 ist aber seit langem vergriffen. Es ist deshalb mit
Freude zu begrüßen, daß diese englische Übersetzung das Werk wieder
zugänglich macht. Wenn man den Kommentar aufs neue durchliest, wird
man noch einmal durch die Gründlichkeit der philologischen Arbeit
beeindruckt. Man bewundert die große Gelehrsamkeit und das gesunde Urteil
des Verfassers, und man ist erstaunt, daß in 40 Jahren so wenig Neues auf
diesem Gebiet geleistet worden ist. Auf eine Belehrung durch ugaritische
Texte muß der Leser verzichten, aber sonst gibt es im Buch wenig, was als
veraltet bezeichnet werden könnte. In bezug auf Hiob hat die Formgeschichte

wenig geleistet, da ja die literarische Form des Buches eigentlich
einzigartig ist. Somit ist von den gewissenhaften philologischen Analysen
Dhormes noch viel zu lernen.

Die Übersetzung scheint gut und fließend zu sein, der Druck ist klar und
lesbar. Das Buch ist eine Fundgrube für jeden, der sich mit den philologischen
Einzelheiten des Hiobbuchs beschäftigen will. Helmer Ringgren, Uppsala

Reinhard Deichgräber, Gotteshymnus und Christushymnus in der frühen
Christenheit. Untersuchungen zu Form, Sprache und Stil der frühchristlichen
Hymnen. Studien zur Umwelt des Neuen Testaments, 5. Göttingen,
Vandenhoeck und Ruprecht, 1967. 251 S. DM 22.50.

Seit Jahrzehnten, insbesondere in den letzten Jahren, entdeckte die
neutestamentliche Wissenschaft in den Schriften des Neuen Testaments
Traditionsgut fest geprägter Form, das von den neutestamentlichen
Schriftstellern übernommen und verarbeitet wurde. Die Methoden der Erarbeitung
und die Fragestellungen änderten sich im Laufe der Zeit, so daß es nahe lag,
die bisherigen Forschungen zusammenfassend und zugleich kritisch unter
Anwendung gegenwärtig üblicher Methoden darzustellen. Dieses Ziel setzt
sich die Untersuchung (S. 19 f.). Vollständigkeit (S. 21) wurde - unter
bewußter Ausklammerung von Joh. 1, 1 f. (S. 184 u.ö.) - erstrebt. Trotz
Berücksichtigung einer Fülle von Stellen der umfangreichen Literatur ist
dennoch zu fragen, ob nicht bei einigen Texten eine eingehendere
Untersuchung notwendig gewesen wäre (z.B. zu Rom. 4, 25). Aber nicht nur wird
das Material behandelt, das von den neutestamentlichen Verfassern
verarbeitet wurde, sondern auch das Material wird untersucht, das von den
neutestamentlichen Schriftstellern selbst ad hoc literarisch gebildet worden
ist.

Es ist verständlich, daß eine derartige Untersuchung von der Sache her
recht formalistisch wirkt. Strukturen der Sprache und des Stils werden
aufgewiesen, Gattungen herausgearbeitet, die Frage nach der poetischen
Form (Zeilen, Strophen, Aufbau) gestellt. Obwohl religionsgeschichtliche
Gesichtspunkte nicht im Vordergrund stehen (S. 19), kommen doch auch
sie reichlich zur Geltung. Konstruktionen überlieferter Texte durch
willkürliche Streichung einzelner Wörter werden abgelehnt. Dabei zeigt es sich,
wie schwer es ist, Gattungen in reiner Form nachzuweisen, obwohl sie an

at



470 Rezensionen

einzelnen Stellen zweifellos zu erkennen sind. Eine Gefahr ist m.E. dann
gegeben, wenn ein abstraktes Gattungsschema das Kriterium für einen
untersuchten Text hergeben soll (vgl. z.B. S. 171). Die Frage nach dem
Sitz im Leben wird sehr vorsichtig beantwortet: Oft wird nur allgemein
der urchristliche Gottesdienst angegeben, obwohl wir im einzelnen von ihm
ebensowenig wissen wie von anderen Formen urchristlicher Praxis (vgl.
z.B. S. 143).

Vor allem die Anwendung formgeschichtlicher Gesichtspunkte, die
Beachtimg jüdischer Parallelen und die Berücksichtigung der Qumran-Texte
führen zu interessanten Ergebnissen (vgl. z.B. S. 25 ff.). Auch die Anwendimg
redaktionsgeschichtlicher Kriterien ist beachtenswert (S. 188 ff. zu Phil. 2,
5 ff. ; ist aber Paulus mit dem «Vorbild»-Motiv wirklich richtig interpretiert,
S. 195 f.?). Doch scheint mir diese Fragestellung noch nicht überall konsequent

genug angewendet worden zu sein (z.B. zu 1. Tim. 3, 16, S. 133 ff.).
Der letzte Abschnitt (S. 197 ff.) gibt eine Ergänzung imter systematischen

Gesichtspunkten, die sich allerdings nicht nur aus den formalen Aspekten
entwickeln ließen. Georg Braumann, Waldeck, Krs. Waldeck

Rudolf Bultmann, Die Johannesbriefe. Kritisch-exeget. Kommentar
über das N. T., 7. Aufl. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1967.
113 S. DM 11.-.

In der gleichen Sammlung wurden die Johannesbriefe bisher von J. E.
Huther (4 Aufl. 1855—1880) und Bernhard Weiß (2 Aufl. 1888 und 1900)
erläutert. Man ist zunächst erstaunt, daß erst jetzt die 7. Aufl.
herauskommt, nachdem R. Bultmann schon vor fast einem halben Jahrhundert
diese Aufgabe übernommen hatte; wir haben so auf verhältnismäßig knappem

Raum das Ergebnis langgereifter, umsichtiger Forschung vor uns.
Schon bei den ersten Literaturangaben (S. 7) wird auf den Kommentar R.
Schnackenburgs (Herders theol. Komm, zum N. T.) verwiesen, über den
sich R. Bultmann lobend ausgesprochen hat («ich halte diesen Kommentar,
der 1953 zum erstenmal und 1963 in 2. Aufl. erschienen ist, neben dem von
C. H. Dodd, 1946, 19472, für den besten Kommentar zu den Johannesbriefen,
den wir besitzen...»)1. Im Verlauf des Kommentars stimmt Bultmann, von
einigen Ausnahmen abgesehen (so S. 98 A. 7), meist Schnackenburg zu.
Dieser billigt allerdings Bultmanns Vermutung einer Quelle oder Vorlage, die
der Verfasser kommentiert (S. 10), wozu die Korrektur einer «kirchlichen
Redaktion» kommt, nicht (während andere Exegeten, wie H. Preisker, H.
Braun, mit dem ersten Punkt einverstanden zu sein scheinen und ähnliche
Überlegungen bei W. Nauck, I. C. O'Neill und O. A. Piper angestellt werden).

Die «kirchliche Redaktion» — über die man mit Bultmann streiten
wird - wäre notwendig gewesen, weil der Verfasser des 1. Johannesbriefes,
ohne mit demjenigen des 4. Evangeliums identisch zu sein (S. 9), ebenfalls
zu gnostizierender Ausdrucksweise neigt; immerhin ist der Unterschied
augenfällig: im 1. Joh. «ist aus dem kosmologischen Dualismus ein
Entscheidungs-Dualismus geworden... (und so) der kosmologische Dualismus

1 R. Bultmann, Theol. Lit.-zeit. 92 (1967), Sp. 273ff.



Rezensionen 471

vergeschiehtlicht worden» (S. 23); wahre Gotteskenntnis bekundet sich
nicht in Spekulation, sondern nüchtern im Halten der Gebote (S. 30-31).

Daß der Aufbau vom 1. Joh. nicht einheitlich ist, hebt jeder Kommentar
hervor; Bultmarm bemüht sich, «Einheit im Gedankengehalt» festzustellen
(S. 48), wenn er auch z. B. 4, 7-5, 11 einer Diskussion in einem theologischen
Seminar vergleicht (S. 74)!

Einiges läßt Bultmann offen (z. B. die «Sünde zum Tod», I, 5, 16; s.
allerdings S. 93 unten).

Bultmann behandelt den 3., seiner Meinung nach echten, vor dem 2. Brief,
der, wenig originell, 1. und 3. Joh. nachgeahmt erscheint (S. 105, 109).
Bultmann ist von der Ansicht Harnacks nicht weit entfernt, nach dem jener
Diotrephes der «erste monarchische Bischof ist, den wir kennen» (S. 99),
nach Käsemann kein Irrlehrer, sondern Vertreter der sich bildenden
orthodox-kirchlichen Tradition (S. 99). Ein kleiner Widerspruch erscheint
zwischen S. 100 (wo Gaios nicht in der gleichen Gemeinde wie Diotrephes zu sein
braucht) und S. 102 (wo der Freundeskreis um Gaios vermuten läßt, die
Autorität des Diotrephes sei nicht von der Gemeinde restlos anerkannt).

Charles Brütsch, Bern

Rudolf Feeudbnbebges, Das Verhalten der römischen Behörden gegen die
Christen im 2. Jahrhundert, dargestellt am Brief des Plinius an Trajan und
den Reskripten Trajans und Hadrians. Münchener Beitr. zur
Papyrusforschung und antiken Rechtsgeschichte, 52. München, C. H. Beck, 1967.

X + 258 S. DM 38.-.

Drei bedeutende Texte bilden das Objekt dieser ungewöhnlich gründlichen

Studie: der Christenbrief des Plinius sowie die Reskripte Trajans und
Hadrians. - 1. Plinius veranlaßte Christenprozesse in Bithynien 112 n. Chr.
(Plin. Ep. X, 96). Er ließ schon das Christsein als strafbar betrachten und
die Kirche aus juristischen Gründen bekämpfen, obwohl er an sich kultische
und politische Zwecke verfolgte (S. 200)1. - 2. Trajan bestätigte in seinem
Reskript (Plin. Ep. X, 97) die Strafbarkeit des Christentums, lehnte aber
Angeberei und Polizeigewalt ab und forderte richtige Anklägerprozesse
(S. 206f. 213). — 3. Hadrian lehnte ca. 125 in einem Reskript an den
Prokonsul von Ephesus (Just. Apol. I, 68) Denunziationen imd Akklamationen
scharf ab. Er verlangte Rechtssicherheit für alle Reichsangehörige, aber
Kapitalstrafe für überführte Christusbekenner (S. 232f.). Freudenberger möchte
in bezug auf die Reskripte Trajans und Hadrians annehmen, daß sie in die
kaiserlichen Mandata aufgenommen wurden, daß sie noch von Tertullian
vorausgesetzt wurden (Tert. Ad Scap. IV, 8 bzw. 3) und die Christenprozesse
sogar bis zu Maximinus Thrax 235 n. Chr. beeinflußten (S. 240f.).

1 Plinius wollte die Kriminalität des Christentums näher bestimmt auf
zwei Faktoren zurückführen: 1. die christliche Gemeindebildung bedeutete
Übertritt des römischen Vereinsverbots (Plin. Ep. X, 96, 7); 2. der christliche

Gottesglaube führte zur Nichtteilnahme am staatlichen Bilder- und
Opferdienst (ebd. 5. 6. 10). B. Reicke, Neutestamentliche Zeitgeschichte
(1964, M968), S. 219.



472 Rezensionen

Das mühsame Studium dieses Buches lohnt sich für jeden, der antike
Kirchengeschichte oder römische Rechtsgeschichte schätzt. Man freut sich
über einen Theologen, der empirische Forschung treibt und nicht nur über
methodische Fragen spricht. Bo Reiche, Basel

Makgabet Aston, Thomas Arundel. A Study of Church Life in the Reign of
Richard II. Oxford, Clarendon Press: Oxford University Press, 1967.

XIV + 456 S., 15 Tafeln, 2 Karten. £ 6. 6 s.

Im selben Jahr, in dem der etwa 55jährige John Wiclif die Pfarrei von
Lutterworth erhielt (1374), begann Thomas Arundel, ein 20jähriger Aristokrat,

seine Karriere als Bischof von Ely, die er 1388 als Erzbischof von York
und 1397 als solcher von Canterbury fortsetzte. Dazu war er auch Kanzler
so verschiedener Könige wie Richards II. (1377-1399) und Heinrichs IV.
(1399-1413), nämlich während der ganzen Regierung des zweiten und vorher
in den Jahren 1386—1389 und 1391—1396. Er starb im Jahr 1414. Persönlich
kein «unwürdiger Prälat» im Sinne Wiclifs und seiner Anhänger, vertrat er
doch in hervorragender Weise jene Verquickung des Geistlichen mit
politischer und wirtschaftlicher Macht, welche weit herum und zunehmend
Gegenstand zeitgenössischer, nicht nur wiclifitischer, Kritik war.

Der Verfasserin der vorliegenden äußerst sorgfältigen Studie ist es
hauptsächlich nicht um jene spätmittelalterlichen Auseinandersetzungen um die
rechte Gestalt der Kirche zu tun; nur machen sie sich als Hintergrund und
Rahmen bemerkbar, etwa wenn wir erfahren, wie der Bauernaufstand von
1381 sich auf das Leben der Diözese Ely und ihres Bischofs auswirkte, oder
wenn wir die Zitate aus der zeitgenössischen Literatur lesen, die den
einzelnen Kapiteln vorausgestellt sind. Vielmehr haben 8 der im ganzen 12

Kapitel es hauptsächlich mit der Zeit zu tun, da Arundel die Diözese Ely
verwaltete: 1) Entry into the Church (Arundel hatte, als er dieses Bistum
erhielt, erst die niederen Weihen und war erst Bachelor of Arts); 2-4) The
Diocese of Ely : The Bishop, The Official, The Archdeacon (The Dispute over
Jurisdiction and its Settlement — ein besonders typisches Problem der
mittelalterlichen Diözesanverfassung); 5) Arundel in Politics, 1376-1386; 6) The
Bishop at Home, 1380-1384; 7) Household Management and Servants;
8) Buildings and Properties (mit Abbildungen und Grundrissen sowie einer
Karte der zahlreichen bischöflichen Gutshöfe). Daß von derartigen Dingen
so konkret und ausführlich berichtet werden kann, kommt daher, daß «so
far no other fourteenth-century English bishop has been found to have left
such a wealth of documentation relating to his household» (S. 167). Diese
Dokumente werden so ausgewertet (auch in Anhängen), daß man über
Arundels Reisen innerhalb und außerhalb der Diözese, über seine
kirchlichen und weltlichen Beamten, die Sitzungen des Diözesangerichtes, die
Mitglieder des bischöflichen Haushaltes (dessen Größe nicht einfach dem
persönlichen Bedürfnis, sondern der sozialen Repräsentation diente ; daher
auch viele Angaben über die bischöflichen Pferde und die Probleme ihrer
Unterbringung), die täglichen Plaushaltsausgaben, die bischöfliche Tafel
(z. B. Mengen und Sorten an Fastentagen verzehrter Fische), die bischöfliche
Kleidung (die weniger aufwendig war) und vieles Derartige so genau unter-



Rezensionen 473

richtet wird, wie man gewöhnlich sein eigenes Leben, wenn es ein paar Jahre
zurückliegt und man nicht alle Belege aufbewahrt hat, nicht kennt.

Damit verfolgt die Verfasserin ein ernsthaftes historiographisches Ziel.
Am Ende des an «Haushaltsdingen» besonders reichen, durch Dokumente
besonders gut belegbaren 6. Kapitels sagt sie: «It may seem excessive to
have lingered so long over the details of Thomas Arundel's existence during
these months of his life, spent in his late twenties and early thirties in the
various duties and pleasures of the bishopric of Ely. Yet only through such a
treatment can we hope to recover some part of the ordinary domesticity of
daily existence which is so largely lost from this period of the past» (S. 214f.).
Tatsächlich gelingt es der Verfasserin, die Bedeutung dieser Dimension für
die kirchengeschichtliche Erkenntnis aufzuzeigen. Sie hilft uns, jene um
ihre eigene Reform so besorgte spätmittelalterliche Kirche nicht nur im
Licht ihrer Kritiker und Pamphletisten zu sehen. Wir lernen, wie ein Bischof,
der einerseits das Bestehende auch in seiner Fragwürdigkeit vertritt, anderseits

doch auf seine Weise ein «konservativer Reformer» (vgl. S. 351) ist,
der z. B. auch in seinen (wie häufigen? - darüber erfahren wir leider nichts)
Predigten Beachtenswertes über die verbesserungsbedürftige Lage der
Geistlichkeit sagt (vgl. S. 327), der den ihm gegebenen sozialen und politischen

Einfluß im ganzen mehr als Vermittler und Friedensstifter denn als
Kämpfer für eigene Macht einsetzt (obwohl er kein «Parteiloser» ist).

Die Höhe seines politischen Einflusses erreichte Arundel erst unter Heinrich

IV. Aber darüber berichtet nur ein kurzer «Epilog». Der zweite, kürzere
Teil des Buches (4 Kapitel, darunter eins über «Arundel and Heresy, 1382-
1397 », das vor der traditionellen Uberbewertimg dieses Aspektes in Arundels
Wirken warnt) begleitet ihn zumeist durch die Jahre 1386 bzw. 1388 bis
1397, in welch letzterem Jahr er der großen politischen Krise unter Richard
II. zum Opfer fiel und ins Exil gehen mußte, aus dem er 1399 (mit Heinrich
IV.) zurückkehrte. Vieles in diesem Teil ist spannend zu lesen: Von Arundels
Geschicken aus gewinnen wir einen Blick auf große Erschütterungen des

englischen Königreiches und seiner Kirche. Doch muß man hier, wenn man
nicht ganz auf dem laufenden ist (und mit der für Nichtengländer zuweilen
etwas esoterischen Darstellungsweise der Verfasserin Mühe hat), eine gute
Geschichte Englands in dieser Zeit neben unser Buch legen, das auf diese
Weise immerhin zu einer schönen Abrundung kommt und uns zeigt, wie
Arundel in jenen schwierigen Jahren (aus denen wir auch über sein
persönliches Leben weniger wissen) nicht vergaß, was er als Bischof von Ely
gelernt hatte: Wenn immer dem englischen Kanzler etwas Zeit blieb, so
kaufte er sie aus, um seinen Pflichten als Erzbischof nachzukommen.

Martin Anton Schmidt, Basel

Klaus Leder, Universität Altdorf. Zur Theologie der Aufklärung in Franken.
Die Theologische Fakultät in Altdorf 1750-1809. Nürnberg, Lorenz
Spindler Verlag, 1965. 396 S., DM 32.-.

Über die Altdorfer Universitätsgeschichte besitzen wir an neueren
Untersuchungen hinsichtlich der theologischen Fakultät vor allem die eingehende
Darstellung von Siegfried Freiherr v. Scheurl: Die theologische Fakultät



474 Rezensionen

Altdorf im Rahmen der werdenden Universität 1575-1623 (1949). Die
vorliegende Untersuchung, die als Dissertation bei W. Maurer angefertigt wurde,
behandelt die Altdorfer Theologische Fakultät für den Zeitraum der Jahre
1750-1809.

Dabei wird in einem ersten Hauptteil zunächst nach einer Skizze der
Geschichte der Altdorfer Universität die Altdorfer Theologische Fakultät
als Institution ausführlich abgehandelt (S. 7-74) und ein anschauliches und
lebensvolles Bild jener zu ihrer Zeit berühmten Universität entworfen.

Der zweite und eigentliche Hauptteil der Untersuchimg ist dann der
theologiegeschichtlichen Seite gewidmet und behandelt nun die maßgeblichen

Theologen des ausgewählten Zeitraumes (S. 75-336). Der Verfasser
bedient sich dabei der inzwischen eingebürgerten Unterscheidung von
«vernünftiger Orthodoxie» imd «Neologie» und analysiert unter dem ersten
Stichwort vor allem Riederer, Dietelmaier, Hofmann und Sixt, unter dem
zweiten Döderlein, Junge, Gabler, Meyer und Vogel. Mit Recht werden die
besonderen sachlichen Verdienste der Altdorfer Theologen um die Kirchen-

und Dogmengeschichte und die methodischen Verdienste um die Einführung
des Seminarbetriebes gewürdigt. Gablers wegweisende Bedeutung für die
Geschichte der neueren Exegese dürfte unbestritten sein.

Der dritte Hauptteil der Untersuchung (S. 337-363) ist dem Niedergang
der Altdorfer Universität gewidmet, eng verbunden mit dem Niedergang
der Reichsstadt Nürnberg, deren Stadtuniversität Altdorf gewesen ist.
Am 24. September 1809 wurde Altdorf offiziell aufgelöst, wobei das

Auflösungsdekret eigentlich nur die Theologische Fakultät betraf, die als einzige
Altdorfer Fakultät noch intakt gewesen ist. Die vorwärtsstrebende Erlanger
Universität hatte Altdorf den Rang abgelaufen, und die Folgezeit hat
bestätigt, daß Universitäten nur in einer über die städtischen Grenzen
hinausgehenden gesamtterritorialen Planung gedeihen können.

Die mit zahlreichen Abbildungen reich illustrierte Untersuchung darf als
ein gelungener Beitrag zur deutschen Universitätsgeschichte angesehen
werden. Ernst-Wilhelm, Kohls, Marburg

Gotthold Müller, Identität und Immanenz. Zur Genese der Theologie von
David Friedrich Strauß. Basler Stud, zur Hist, und System. Theol. 10.

Zürich, EVZ-Verlag, 1967. XXIV +338 S. Fr. 24.80.

Karl Barth spricht von der geheimnisvollen Beschaffenheit des
schwäbischen Bodens1. Aus diesem Boden leitet der Verfasser auch das Denken des

jungen David Friedrich Strauß her. Die These ist zunächst verblüffend, denn
wie kann ein derartiger «Linksradikaler» diesem pietistischen Boden
entstammen? Oetinger und seine Gefolgsleute sahen - echt theosophisch — Natur
und Geist als eine Einheit. Dieser Monismus konnte und mußte in dem
Moment in Radikalismus umschlagen, wo die theistische Grundlage verlassen
wurde und an deren Stelle der Pantheismus oder gar der Atheismus trat.
Der Pantheismus der Schellingschen Frühperiode ist wirksamer gewesen,
als das gemeinhin bekannt ist.

1 K. Barth. Die kirchliche Dogmatik, I, 2 (1938), S. 816.



Rezensionen 475

Ferdinand Christian Baur hat vom jungen Schelling her Kritik an
Schleiermachers Theologie geübt. Daß David Friedrich Strauß, in Blaubeuren
und Tübingen Baurs Schüler, dem Lehrer darin folgt, zeigt seine Kritik an
Schleiermachers Wiederbringungslehre in der philosophischen Promotionsschrift,

die dieses Thema auf nur 28 handschriftlichen Seiten behandelt.
Der Verfasser gibt eine sorgfältige Edition mit eingehendem Kommentar
dieser ursprünglich dem Besigheimer Dekanat eingereichten kirchlichen
Jahresarbeit, die lange als verschollen galt, aber den Personalakten von
Strauß im landeskirchlichen Archiv in Stuttgart eingegliedert wurde.
Strauß bekennt sich zum Hegeischen Standpunkt. Müller weist nach, daß

Hegel aber «monistisch» mißverstanden ist. Religion und Philosophie schließen

sich aus. Hier weicht Strauß von Baur ab. Es waltet eine doppelte Tragik
in der Jugend von D. F. Strauß - einmal, daß die Tübinger Theologen und
Philosophen in ihrer Mittelmäßigkeit nicht in der Lage waren, dem jungen
Forscher Entscheidendes zu geben (er war wesentlich auf Privatstudien
angewiessen), zum andern, daß Hegel selber starb, wenige Tage nachdem
der in absentia promovierte Strauß in Berlin eingetroffen war. Wäre es zur
Begegnung und zur Aussprache gekommen, hätte sich vielleicht das
«monistische» Mißverständnis Hegels ausräumen lassen.

Die ausführliche und kenntnisreiche Studie legt dar, wie der Weg von
D. F. Strauß von der Doktorarbeit (1831) über das «Leben Jesu» zum
«Alten und Neuen Glauben» konsequent war. Immer ist Glauben durch
«Wissen», Theologie durch Philosophie ersetzt, durch eine undialektische,
eben monistische Philosophie im Sinne des frühen, pantheistisch gestimmten
Schelling. Die für Hegel entscheidenden Begriffe wie die des «Aufhebens»
werden von Strauß von Anfang an falsch ausgelegt im Sinne des Zerstörens,
Vernichtens. So kommt der Negativismus in das Denken des begabten
Ludwigsburgers und die destruktive Tendenz, die dann auch sein
Lebensgeschick verbittert hat.

Diese Basler Habilitationsschrift leistet viel, um die «geheimnisvolle
Beschaffenheit dieses theosophischen Bodens » zu analysieren.

Wilhelm August Schulze, Mannheim

Paul Ramsey, Deeds and Rules in Christian Ethics. Scottish Journal
of Theology Occasional Papers, 11. Edinburgh, Oliver and Boyd, 1965.

VII + 110 S. 10 s. 6 d.

Die Studie ist ein Beitrag zur Debatte über die «alte» und die «neue»
Moral und zugleich eine Antwort an den amerikanischen Philosophen W. K.
Frankena, der von den Theologen eine klare Rechenschaft darüber fordert,
was sie eigentlich mit der christlichen Ethik meinen. Die Antwort erfolgt in
Anlehnung an die Terminologie Frankenas selbst.

Ist die Agape als grundlegende Norm des christlichen Lebens von
formierendem Einfluß, unter dem ein christlicher Lebensstil entsteht? Kann der
« Agapismus» neben Déontologie (Pflichtmoral) und Teleologie (Utilitarismus)
ein dritter Typ der normativen Ethik sein? Ramsey meint, die christliche
Ethik darf nicht mit dem «bloßen Agapismus» gleichgesetzt werden. Letzterer

behauptet, die Liebe verkörpere sich nur in Akten, aber keineswegs in



476 Rezensionen

Regeln, Wegweisungen («rules»). Diese Auffassung charakterisiert den
heutigen ethischen Modernismus, der an einer Schrift aus dem Quäkertum
über die Sexualfrage, an J. A. T. Robinson und an P. Lehmann exemplifiziert
wird. Die Grundvoraussetzung dieses Modernismus ist nach Ramsey im
Freiheits- und Liebesbegriff Rousseaus zu suchen. Die heutige Glorifizierung
des Aktes beruft sich also zu Unrecht auf die biblische Agape ; es sei gerade
der natürliche Mensch, der eine Abneigung gegen den bleibenden und
fordernden Bund, d. h. gegen das Ethos hat. Dieser Aktualismus ist unfähig,
zwischen den einzelnen Menschen und den isolierten Entscheidungsmomenten
eine Verbindung herzustellen und somit Richtlinien für die soziale
Verantwortimg der Christen zu geben. Der Verfasser tritt für einen «Richtlinien-
Agapismus» ein, d. h. für die Geltung von «Regeln», die die Liebe zu
Personen in sich enthalten. Damit bejaht er die Frage hinsichtlich der Möglichkeit

der christlichen Ethik als dritten Typ von normativer Ethik.
Ervin Vdlyi-Nagy, Budapest

Notizen und Glossen

Zeitschkeftenschatt
Schweiz. The Ecumenical Review 20, 3 (1968): T. F. Stransky, CSP,

Roman Catholic Membership in the World Council of Churches? (205-224);
L. Vischer, The World Council of Churches - Fellowship of all Churches
(224-244). Internationale kirchliche Zeitschrift 58, 2 (1968): B. Spuler, Die
orthodoxen Kirchen, LVII (57-80); U. Küry, Die letzte Antwort der orthodoxen

Petersburger Kommission..., II (81-108). Judaica 23, 2 (1968):
C. Heutger, Johannes Buxtorf in Basel. Hebraist und Vater der
Judenmission (69-81); H. Ronning, Some Jewish Views of Paul (82-97); J. Maier,
«Das Buch der Geheimnisse». Zu einer neu entdeckten Schrift aus talmudischer

Zeit (98—111). Kirchenblatt für die reformierte Schweiz 124, 14-15 (1968);
K. Lüthi, Das Verhältnis zwischen Glaube und Welt nach dem Vaticanum.
17 : E. Anderegg, Der suicidale Mensch in der Seelsorge, I (257-260) ; M. Geiger,

Vorläufige Bilanz der Weltkirchenkonferenz (260-265). 18: E. Anderegg,

Der suizidale Mensch in der Seelsorge, II (273-276); E. Schweizer,
Exegese zwischen Wissenschaft und Glaube (276-282). Neue Zeitschrift für
Missionswissenschaft 24, 2 (1968): J. Beckmann, Missionarische Partnerschaft

: ein karmelitisch-franziskanisches Übereinkommen zur Bekehrung
Chinas von 1585 (81-93); A. Sohier, La nonciature pour Pékin en 1886, II
(94-110) ; J. Wicki, Henrique de Tâvora O.P., Bischof von Cochin 1567—1578,
Erzbischof von Goa 1578—1581 (111—121) ; V. Willeke, Franziskanermissionen
in Brasilien, III (122-132); J. C. Kenny, Adaptation for Christian Marriage
among the Maguzawa (133-143). Reformatio 17, 6/7 (1968): J. Dürr, Ordination

zum Pfarramt? (358-366); J.-D. Burger, Un débat sur l'infallibilité
(367-374); J. W. Winterhager, «Lutherisch» und «Reformiert» im ökumenischen

Dialog (374-387); P. Huber, Die Auferstehungsfreude in der Liturgie
der Ostkirche (388-408). 8: A. Lindt, Uppsala 1968 (451-467); E. Blum,


	Rezensionen

