Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 24 (1968)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen

E. Lirinski, Le poéme royal du Psaume LXXXIX 1-5. 20-38. = Cahiers de
la Revue biblique, 6. Paris, Gabalda, 1967. 109 S. Fr. 37.—.

Die Veréffentlichung eines in Qumran gefundenen Fragments von Ps. 89
(4QPs 89) bildete fiir Lipiniski den Anlafl zu einer eingehenden textkritisch-
philologischen und auch historischen Untersuchung von V. 1-5 und 20-38;
denn diese Abschnitte gelten ihm als ein sehr frithes, urspriinglich selbstéan-
diges Lied. Sein hohes Alter nachzuweisen ist auch das Ziel der Arbeit, die
dem Leser mit ihrer ausgedehnten Literaturverwertung reiche Belehrung
uber den alten Orient gibt. Der so eingegrenzte Psalm soll gegen Ende des
10. Jahrhunderts am Jerusalemer Hof von einem Edomiter namens Etan
(V. 1) gedichtet worden sein, um mit der géttlichen Verheillung eines
ewigen Bundes mit David (V. 4f. 29f.) «Propaganda» fir die Dynastie zu
machen. Schon bei der Etymologie des Namens Etan («Die Gottin Aja hat
gemacht» statt «Bestédndig» o0.4.), erst recht bei der folgenschweren An-
nahme (z.B. S. 35f. 47. 71), der hebréische Text sei zunichst fast durch-
géingig ohne Vokalbuchstaben aufgezeichnet worden, wird eigentlich das
Ergebnis der Arbeit, ndmlich die Frithdatierung, bereits vorausgesetzt.
Zu dem gleichen Zweck zieht Lipinriski auch in so hohem Malfle altorientalische
Parallelen, zumal die Begrifflichkeit der Staatsvertridge, heran. Aber sowohl
der Titel « Knecht» als auch der Schwur (8. 29 ff.) und noch mehr die Vater-
Sohn-Beziehung (S. 58 ff.; vgl. 2. Kén. 16, 7) sind im alten Orient doch
wohl nicht nur im Vasallenverhaltnis beheimatet. Es ist miBlich, eine all-
gemeinere Begrifflichkeit von einem speziellen Hintergrund her zu deuten.
Wieweit, ja ob iiberhaupt Beziehungen zwischen den altorientalischen
Staatsvertragen und dem Alten Testament vorliegen, ist gerade in letzter
Zeit fraglich geworden [F. Noétscher; Bibl. Zs. 9 (1965), S. 181 ff.; D. J. Me-
Carthy, Der Gottesbund im Alten Testament (1966), bes. S. 75f.]. Die
Vermutung eines solchen Einflusses schlieBt immer schon die Folgerung
ein, daB die Funktion des Hohergestellten, der den Vertrag gewédhrt, auf
Jahwe tibertragen wurde. So leicht ist aber dieser Sprung kaum zu erkldren.
Weist der alte Orient beispielsweise fiir das Vater-Sohn-Verhiltnis zwischen
Gott und Konig nicht unmittelbare Vorbilder auf?

Es miufBlte einmal der Versuch unternommen werden, die alttestament-
lichen Konigspsalmen untereinander in eine geschichtliche Abfolge zu
bringen. Spricht etwa Ps. 2 die géttliche Zusage ohne jede Bedingung aus,
so laBt Ps. 89, 31 ff. bereits eine gewisse Einschrinkung erkennen (liegt
nicht auch spiterer Sprachstil vor?), die im Konigsgesetz (Deut. 17, 14 ff.)
noch erheblich verschirft wird. So stellt sich die Frage: Wie hat sich das
aus den Psalmen erkennbare Bild vom Ko&nigtum im Laufe der Zeit ge-
wandelt? Vielleicht spricht sich eine solche Neuinterpretation eben in den
umfangreichen Erweiterungen von Ps. 89 (V. 39 ff., bes. V. 48) aus. Jedenfalls
fordern die inhaltlichen Unterschiede zwischen den Konigspsalmen geradezu
zur historischen Differenzierung auf. Werner H. Schmidt, Wien



Rezensionen 469

Epovarp DHORME, A Commentary on the Book of Job. Translated by Harold
Knight. London, Thomas Nelson & Sons Ltd., 1967. 675 S. 10 Gns.

Professor Dhormes Hiob-Kommentar ist klagsisch, die franzdsische
Originalausgabe von 1926 ist aber seit langem vergriffen. Es ist deshalb mit
Freude zu begriiBen, daB diese englische Ubersetzung das Werk wieder zu-
génglich macht. Wenn man den Kommentar aufs neue durchliest, wird
man noch einmal durch die Grindlichkeit der philologischen Arbeit beein-
druckt. Man bewundert die groBe Gelehrsamkeit und das gesunde Urteil
des Verfassers, und man ist erstaunt, daB in 40 Jahren so wenig Neues auf
diesem Gebiet geleistet worden ist. Auf eine Belehrung durch ugaritische
Texte mull der Leser verzichten, aber sonst gibt es im Buch wenig, was als
veraltet bezeichnet werden konnte. In bezug auf Hiob hat die Formge-
schichte wenig geleistet, da ja die literarische Form des Buches eigentlich
einzigartig ist. Somit ist von den gewissenhaften philologischen Analysen
Dhormes noch viel zu lernen.

Die Ubersetzung scheint gut und flieBend zu sein, der Druck ist klar und
lesbar. Das Buch ist eine Fundgrube fiir jeden, der sich mit den philologischen
Einzelheiten des Hiobbuchs beschéftigen will. Helmer Ringgren, Uppsala

REINHARD DEICHGRABER, Gotteshymnus und Christushymnus in der friihen
Christenheit. Untersuchungen zu Form, Sprache und Stil der friihchristlichen
Hymnen. = Studien zur Umwelt des Neuen Testaments, 5. Gottingen,
Vandenhoeck und Ruprecht, 1967. 251 S. DM 22.50.

Seit Jahrzehnten, insbesondere in den letzten Jahren, entdeckte die
neutestamentliche Wissenschaft in den Schriften des Neuen Testaments
Traditionsgut fest gepriagter Form, das von den neutestamentlichen Schrift-
stellern tibernommen und verarbeitet wurde, Die Methoden der Erarbeitung
und die Fragestellungen dnderten sich im Laufe der Zeit, so daf es nahe lag,
die bisherigen Forschungen zusammenfassend und zugleich kritisch unter
Anwendung gegenwirtig iblicher Methoden darzustellen. Dieses Ziel setzt
sich die Untersuchung (S. 19f.). Vollstandigkeit (S.21) wurde — unter
bewullter Ausklammerung von Joh. 1, 1f. (S. 184 u.6.) — erstrebt. Trotz
Beriicksichtigung einer Fiille von Stellen der umfangreichen Literatur ist
dennoch zu fragen, ob nicht bei einigen Texten eine eingehendere Unter-
suchung notwendig gewesen wire (z.B. zu Rom. 4, 25). Aber nicht nur wird
das Material behandelt, das von den neutestamentlichen Verfagssern ver-
arbeitet wurde, sondern auch das Material wird untersucht, das von den
neutestamentlichen Schriftstellern selbst ad hoe literarisch gebildet worden
ist.

Es ist verstdndlich, daB eine derartige Untersuchung von der Sache her
recht formalistisch wirkt. Strukturen der Sprache und des Stils werden
aufgewiesen, Gattungen herausgearbeitet, die Frage nach der poetischen
Form (Zeilen, Strophen, Aufbau) gestellt. Obwohl religionsgeschichtliche
Gesichtspunkte nicht im Vordergrund stehen (S. 19), kommen doch auch
sie reichlich zur Geltung. Konstruktionen uberlieferter Texte durch will-
kiirliche Streichung einzelner Warter werden abgelehnt. Dabei zeigt es sich,
wie schwer es ist, Gattungen in reiner Form nachzuweisen, obwohl sie an

a1



470 Rezensionen

einzelnen Stellen zweifellos zu erkennen sind. Eine Gefahr ist m.E. dann
gegeben, wenn ein abstraktes Gattungsschema das Kriterium fiir einen
untersuchten Text hergeben soll (vgl. z.B. 8.171). Die Frage nach dem
Sitz im Leben wird sehr vorsichtig beantwortet: Oft wird nur allgemein
der urchristliche Gottesdienst angegeben, obwohl wir im einzelnen von ihm
ebensowenig wissen wie von anderen Formen urchristlicher Praxis (vgl.
z.B. 8. 143).

Vor allem die Anwendung formgeschichtlicher Gesichtspunkte, die Be-
achtung jldischer Parallelen und die Beriicksichtigung der Qumran-Texte
fithren zu interessanten Ergebnissen (vgl. z.B. 8. 25 ff.). Auch die Anwendung
redaktionsgeschichtlicher Kriterien ist beachtenswert (3. 188 ff. zu Phil. 2,
5 ff.; ist aber Paulus mit dem «Vorbild»-Motiv wirklich richtig interpretiert,
S. 195 £.?). Doch scheint mir diese Fragestellung noch nicht iiberall konse-
quent genug angewendet worden zu sein (z.B. zu 1. Tim. 3, 16, S. 133 ff.).

Der letzte Abschnitt (S. 197 ff.) gibt eine Ergéinzung unter systematischen
Gesichtspunkten, die sich allerdings nicht nur aus den formalen Aspekten
entwickeln liefen. Georg Braumann, Waldeck, Krs. Waldeck

RuporLr BurtmanN, Die Johannesbriefe. = Kritisch-exeget. Kommentar
uber das N.T., 7. Aufl. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1967.
113 S. DM 11.-.

In der gleichen Sammlung wurden die Johannesbriefe bisher von J. E.
Huther (4 Aufl. 1855-1880) und Bernhard Weifl (2 Aufl. 1888 und 1900)
erldutert. Man ist zunichst erstaunt, daB erst jetzt die 7. Aufl. heraus-
kommt, nachdem R. Bultmann schon vor fast einem halben Jahrhundert
diese Aufgabe tibernommen hatte; wir haben so auf verhdltnisméBig knap-
pem Raum das KErgebnis langgereifter, umsichtiger Forschung vor uns.
Schon bei den ersten Literaturangaben (S. 7) wird auf den Kommentar R.
Schnackenburgs (Herders theol. Komm. zum N.T.) verwiesen, iiber den
sich R. Bultmann lobend ausgesprochen hat («ich halte diesen Kommentar,
der 1953 zum erstenmal und 1963 in 2. Aufl. erschienen ist, neben dem von
C. H. Dodd, 1946, 19472, fiir den besten Kommentar zu den Johannesbriefen,
den wir besitzen...»)l. Im Verlauf des Kommentars stimmt Bultmann, von
einigen Ausnahmen abgesehen (so S. 98 A. 7), meist Schnackenburg zu.
Dieser billigt allerdings Bultmanns Vermutung einer Quelle oder Vorlage, die
der Verfasser kommentiert (S. 10), wozu die Korrektur einer «kirchlichen
Redaktion» kommt, nicht (widhrend andere Exegeten, wie H. Preisker, H.
Braun, mit dem ersten Punkt einverstanden zu sein scheinen und dhnliche
Uberlegungen bei W. Nauck, I. C. O’Neill und O. A. Piper angestellt werden).

Die «kirchliche Redaktion» — iiber die man mit Bultmann streiten
wird — wire notwendig gewesen, weil der Verfasser des 1. Johannesbriefes,
ohne mit demjenigen des 4. Evangeliums identisch zu sein (8. 9), ebenfalls
zu gnostizierender Ausdrucksweise neigt; immerhin ist der Unterschied
augenfillig: im 1. Joh. «ist aus dem kosmologischen Dualismus ein Ent-
scheidungs-Dualismus geworden... (und so) der kosmologische Dualismus

1 R. Bultmann, Theol. Lit.-zeit. 92 (1967), Sp. 273ff.



Rezensionen 471

vergeschichtlicht worden» (S. 23); wahre Gotteskenntnis bekundet sich
nicht in Spekulation, sondern niichtern im Halten der Gebote (S. 30-31).

DafB3 der Aufbau vom 1. Joh. nicht einheitlich ist, hebt jeder Kommentar
hervor; Bultmann bemiiht sich, «Einheit im Gedankengehalt» festzustellen
(S. 48), wenn er auch z. B. 4, 7-5, 11 einer Diskussion in einem theologischen
Seminar vergleicht (S. 74)!

Einiges 146t Bultmann offen (z. B. die «Siinde zum Tod», I, 5, 16; s. aller-
dings S. 93 unten).

Bultmann behandelt den 3., seiner Meinung nach echten, vor dem 2. Brief,
der, wenig originell, 1. und 3. Joh. nachgeahmt erscheint (S. 105, 109). Bult-
mann ist von der Ansicht Harnacks nicht weit entfernt, nach dem jener
Diotrephes der «erste monarchische Bischof ist, den wir kennen» (S. 99),
nach Kéasemann kein Irrlehrer, sondern Vertreter der sich bildenden ortho-
dox-kirchlichen Tradition (S. 99). Ein kleiner Widerspruch erscheint zwi-
schen S. 100 (wo Gaios nicht in der gleichen Gemeinde wie Diotrephes zu sein
braucht) und S. 102 (wo der Freundeskreis um Gaios vermuten ldaGt, die
Autoritat des Diotrephes sei nicht von der Gemeinde restlos anerkannt).

Charles Briitsch, Bern

RupoLr FREUDENBERGER, Das Verhalten der rémischen Behdrden gegen die
Christen im 2. Jahrhundert, dargestellt am Brief des Plinius an Trajan und
den Reskripten Trajans und Hadrians. = Miinchener Beitr. zur Papyrus-
forschung und antiken Rechtsgeschichte, 52. Miinchen, C. H. Beck, 1967.
X +258 S. DM 38.—.

Drei bedeutende Texte bilden das Objekt dieser ungewdohnlich grind-
lichen Studie: der Christenbrief des Plinius sowie die Reskripte Trajans und
Hadrians. — 1. Plinius veranlaf3te Christenprozesse in Bithynien 112 n. Chr.
(Plin. Ep. X, 96). Er lie schon das Christsein als strafbar betrachten und
die Kirche aus juristischen Grinden bekdmpfen, obwohl er an sich kultische
und politische Zwecke verfolgte (S. 200)1. — 2. Trajan bestétigte in seinem
Reskript (Plin. Ep. X, 97) die Strafbarkeit des Christentums, lehnte aber
Angeberei und Polizeigewalt ab und forderte richtige Ankligerprozesse
(S. 206f. 213). — 3. Hadrian lehnte ca. 125 in einem Reskript an den Pro-
konsul von Ephesus (Just. Apol. I, 68) Denunziationen und Akklamationen
scharf ab. Er verlangte Rechtssicherheit fiir alle Reichsangehorige, aber Ka-
pitalstrafe fur iiberfithrte Christusbekenner (S. 232f.). Freudenberger méochte
in bezug auf die Reskripte Trajans und Hadrians annehmen, daB sie in die
kaiserlichen Mandata aufgenommen wurden, dall sie noch von Tertullian
vorausgesetzt wurden (Tert. Ad Scap. 1V, 8 bzw. 3) und die Christenprozesse
sogar bis zu Maximinus Thrax 235 n. Chr. beeinflullten (S. 240f.).

1 Plinius wollte die Kriminalitit des Christentums ndher bestimmt auf
zwel Faktoren zurickfithren: 1. die christliche Gemeindebildung bedeutete
Ubertritt des rémischen Vereinsverbots (Plin. Ep. X, 96, 7); 2. der christ-
liche Gottesglaube fithrte zur Nichtteilnahme am staatlichen Bilder- und
Opferdienst (ebd. 5. 6. 10). B. Reicke, Neutestamentliche Zeitgeschichte
(1964, 21968), S. 219.



472 Rezensionen

Das miihsame Studium dieses Buches lohnt sich fiir jeden, der antike
Kirchengeschichte oder réomische Rechtsgeschichte schitzt. Man freut sich
iiber einen Theologen, der empirische Forschung treibt und nicht nur tber
methodische Fragen spricht. Bo Reicke, Basel

MARGARET ASTON, Thomas Arundel. A Study of Church Life in the Reign of
Richard II. Oxford, Clarendon Press: Oxford University Press, 1967.
XIV + 456 S., 15 Tafeln, 2 Karten. £ 6. 6 s.

Im selben Jahr, in dem der etwa 55jdhrige John Wiclif die Pfarrei von
Lutterworth erhielt (1374), begann Thomas Arundel, ein 20jihriger Aristo-
krat, seine Karriere als Bischof von Ely, die er 1388 als Erzbischof von York
und 1397 als solcher von Canterbury fortsetzte. Dazu war er auch Kanzler
so verschiedener Koénige wie Richards II. (1377-1399) und Heinrichs IV.
(1399-1413), namlich wahrend der ganzen Regierung des zweiten und vorher
in den Jahren 1386-1389 und 1391-1396. Er starb im Jahr 1414. Personlich
kein «unwiirdiger Prélat» im Sinne Wiclifs und seiner Anhénger, vertrat er
doch in hervorragender Weise jene Verquickung des Geistlichen mit po-
litischer und wirtschaftlicher Macht, welche weit herum und zunehmend
Gegenstand zeitgendssischer, nicht nur wiclifitischer, Kritik war.

Der Verfasserin der vorliegenden duBerst sorgfiltigen Studie ist es haupt-
sichlich nicht um jene spétmittelalterlichen Auseinandersetzungen um die
rechte Gestalt der Kirche zu tun; nur machen sie sich als Hintergrund und
Rahmen bemerkbar, etwa wenn wir erfahren, wie der Bauernaufstand von
1381 sich auf das Leben der Di6zese Ely und ihres Bischofs auswirkte, oder
wenn wir die Zitate aus der zeitgenossischen Literatur lesen, die den ein-
zelnen Kapiteln vorausgestellt sind. Vielmehr haben 8 der im ganzen 12
Kapitel es hauptsidchlich mit der Zeit zu tun, da Arundel die Didzese Ely
verwaltete: 1) Entry into the Church (Arundel hatte, als er dieses Bistum
erhielt, erst die niederen Weihen und war erst Bachelor of Arts); 2—-4) The
Diocese of Ely: The Bishop, The Official, The Archdeacon (The Dispute over
Jurisdiction and its Settlement — ein besonders typisches Problem der mittel-
alterlichen Didzesanverfassung); 5) Arundel in Polities, 1376-1386; 6) The
Bishop at Home, 1380-1384; 7) Household Management and Servants;
8) Buildings and Properties (mit Abbildungen und Grundrissen sowie einer
Karte der zahlreichen bischéflichen Gutshoéfe). Dall von derartigen Dingen
so konkret und ausfuhrlich berichtet werden kann, kommt daher, dal} «so
far no other fourteenth-century English bishop has been found to have left
such a wealth of documentation relating to his household» (S. 167). Diese
Dokumente werden so ausgewertet (auch in Anhéngen), da man uber
Arundels Reisen innerhalb und auBerhalb der Didzese, uber seine kirch-
lichen und weltlichen Beamten, die Sitzungen des Diodzesangerichtes, die
Mitglieder des bischoflichen Haushaltes (dessen GréBe nicht einfach dem
persénlichen Bediirfnis, sondern der sozialen Reprisentation diente; daher
auch viele Angaben iber die bischoflichen Pferde und die Probleme ihrer
Unterbringung), die téglichen Haushaltsausgaben, die bischoéfliche Tafel
(z. B. Mengen und Sorten an Fastentagen verzehrter Fische), die bischofliche
Kleidung (die weniger aufwendig war) und vieles Derartige so genau unter-



Rezensionen 473

richtet wird, wie man gewdhnlich sein eigenes Leben, wenn es ein paar Jahre
zuriickliegt und man nicht alle Belege aufbewahrt hat, nicht kennt.

Damit verfolgt die Verfasserin ein ernsthaftes historiographisches Ziel.
Am Ende des an «Haushaltsdingen» besonders reichen, durch Dokumente
besonders gut belegbaren 6. Kapitels sagt sie: «It may seem excessive to
have lingered so long over the details of Thomas Arundel’s existence during
these months of his life, spent in his late twenties and early thirties in the
various duties and pleasures of the bishopric of Ely. Yet only through such a
treatment can we hope to recover some part of the ordinary domesticity of
daily existence which is so largely lost from this period of the past» (S. 214f.).
Tatsichlich gelingt es der Verfasserin, die Bedeutung dieser Dimension fir
die kirchengeschichtliche Erkenntnis aufzuzeigen. Sie hilft uns, jene um
ihre eigene Reform so besorgte spitmittelalterliche Kirche nicht nur im
Licht ihrer Kritiker und Pamphletisten zu sehen. Wir lernen, wie ein Bischof,
der einerseits das Bestehende auch in seiner Fragwirdigkeit vertritt, ander-
seits doch auf seine Weise ein «konservativer Reformer» (vgl. S. 351) ist,
der z. B. auch in seinen (wie hdufigen? — dariiber erfahren wir leider nichts)
Predigten Beachtenswertes tiber die verbesserungsbedurftige Lage der
Geistlichkeit sagt (vgl. S. 327), der den ihm gegebenen sozialen und politi-
schen EinfluB im ganzen mehr als Vermittler und Friedensstifter denn als
Kéampfer fiir eigene Macht einsetzt (obwohl er kein «Parteiloser» ist).

Die Hohe seines politischen Einflusses erreichte Arundel erst unter Hein-
rich TV. Aber dariber berichtet nur ein kurzer «Epilog». Der zweite, kiirzere
Teil des Buches (4 Kapitel, darunter eins iiber «Arundel and Heresy, 1382~
1397», das vor der traditionellen Uberbewertung dieses Aspektes in Arundels
Wirken warnt) begleitet ihn zumeist durch die Jahre 1386 bzw. 1388 bis
1397, in welch letzterem Jahr er der groBen politischen Krise unter Richard
II. zum Opfer fiel und ins Exil gehen mulBlte, aus dem er 1399 (mit Heinrich
IV.) zuriickkehrte. Vieles in diesem Teil ist spannend zu lesen: Von Arundels
Geschicken aus gewinnen wir einen Blick auf groBe Erschiitterungen des
englischen Koénigreiches und seiner Kirche. Doch mufl man hier, wenn man
nicht ganz auf dem laufenden ist (und mit der fiir Nichtenglédnder zuweilen
etwas esoterischen Darstellungsweise der Verfasserin Miithe hat), eine gute
Geschichte Englands in dieser Zeit neben unser Buch legen, das auf diese
Weise immerhin zu einer schéonen Abrundung kommt und uns zeigt, wie
Arundel in jenen schwierigen Jahren (aus denen wir auch iiber sein per-
sonliches Leben weniger wissen) nicht vergal, was er als Bischof von Ely
gelernt hatte: Wenn immer dem englischen Kanzler etwas Zeit blieb, so
kaufte er sie aus, um seinen Pflichten als Erzbischof nachzukommen.

Martin Anton Schmidt, Basel

Kraus LEDER, Unwversitit Altdorf. Zur Theologie der Aufklirung in If’mnkeﬂ.
Die Theologische Fakultit tn Altdorf 1750-1809. Nirnberg, Lorenz
Spindler Verlag, 1965. 396 S., DM 32.—.

Uber die Altdorfer Universititsgeschichte besitzen wir an neueren Unter-
suchungen hinsichtlich der theologischen Fakultdt vor allem die eingehende
Darstellung von Siegfried Freiherr v. Scheurl: Die theologische Fakultét



474 Rezenstonen

Altdorf im Rahmen der werdenden Universitiat 1575-1623 (1949). Die vor-
liegende Untersuchung, die als Dissertation bei W. Maurer angefertigt wurde,
behandelt die Altdorfer Theologische Fakultat fur den Zeitraum der Jahre
1750-1809.

Dabei wird in einem ersten Hauptteil zunidchst nach einer Skizze der
Geschichte der Altdorfer Universitiat die Altdorfer Theologische Fakultét
als Institution ausfiihrlich abgehandelt (S. 7-74) und ein anschauliches und
lebensvolles Bild jener zu ihrer Zeit berithmten Universitdt entworfen.

Der zweite und eigentliche Hauptteil der Untersuchung ist dann der
theologiegeschichtlichen Seite gewidmet und behandelt nun die maBgeb-
lichen Theologen des ausgewihlten Zeitraumes (S. 75-336). Der Verfasser
bedient sich dabei der inzwischen eingebiirgerten Unterscheidung wvon
«verniinftiger Orthodoxie» und «Neologie» und analysiert unter dem ersten
Stichwort vor allem Riederer, Dietelmaier, Hofmann und Sixt, unter dem
zweiten Doderlein, Junge, Gabler, Meyer und Vogel. Mit Recht werden die
besonderen sachlichen Verdienste der Altdorfer Theologen um die Kirchen-
und Dogmengeschichte und die methodischen Verdienste um die Einfithrung
des Seminarbetriebes gewiirdigt. Gablers wegweisende Bedeutung fiir die
Geschichte der neueren Exegese diirfte unbestritten sein.

Der dritte Hauptteil der Untersuchung (S. 337-363) ist dem Niedergang
der Altdorfer Universitit gewidmet, eng verbunden mit dem Niedergang
der Reichsstadt Nirnberg, deren Stadtuniversitidt Altdorf gewesen ist.
Am 24. September 1809 wurde Altdorf offiziell aufgel6st, wobei das Auf-
l6sungsdekret eigentlich nur die Theologische Fakultéit betraf, die als einzige
Altdorfer Fakultdt noch intakt gewesen ist. Die vorwirtsstrebende Erlanger
Universitidt hatte Altdorf den Rang abgelaufen, und die Folgezeit hat
bestiitigt, daf3 Universititen nur in einer {iber die stiddtischen Grenzen hin-
ausgehenden gesamtterritorialen Planung gedeihen kénnen.

Die mit zahlreichen Abbildungen reich illustrierte Untersuchung darf als
ein gelungener Beitrag zur deutschen Universitdtsgeschichte angesehen
werden. Ernst-Wilhelm Kohls, Marburg

GorTHOLD MULLER, Identitit und Immanenz. Zur Genese der Theologie von
David Friedrich Strauf. = Basler Stud. zur Hist. und System. Theol. 10.
Ziirich, EVZ-Verlag, 1967. XXIV +338 S. Fr. 24.80.

Karl Barth spricht von der geheimnisvollen Beschaffenheit des schwi-
bischen Bodens!. Aus diesem Boden leitet der Verfasser auch das Denken des
jungen David Friedrich Strauf her. Die These ist zunichst verbliiffend, denn
wie kann ein derartiger «Linksradikaler» diesem pietistischen Boden ent-
stammen ? Oetinger und seine Gefolgsleute sahen — echt theosophisch — Natur
und Geist als eine Einheit. Dieser Monismus konnte und muflite in dem
Moment in Radikalismus umschlagen, wo die theistische Grundlage verlassen
wurde und an deren Stelle der Pantheismus oder gar der Atheismus trat.
Der Pantheismus der Schellingschen Frithperiode ist wirksamer gewesen,
als das gemeinhin bekannt ist.

1 K. Barth. Die kirchliche Dogmatik, I, 2 (1938), S. 816.



Rezenstonen 475

Ferdinand Christian Baur hat vom jungen Schelling her Kritik an
Schleiermachers Theologie geiibt. Daf3 David Friedrich Straul3, in Blaubeuren
und Tibingen Baurs Schiiler, dem Lehrer darin folgt, zeigt seine Kritik an
Schleiermachers Wiederbringungslehre in der philosophischen Promotions-
schrift, die dieses Thema auf nur (!) 28 handschriftlichen Seiten behandelt.
Der Verfasser gibt eine sorgfiltige Edition mit eingehendem Kommentar
dieser urspriinglich dem Besigheimer Dekanat eingereichten kirchlichen
Jahresarbeit, die lange als verschollen galt, aber den Personalakten von
StrauBl im landeskirchlichen Archiv in Stuttgart eingegliedert wurde.
Straull bekennt sich zum Hegelschen Standpunkt. Miiller weist nach, da@
Hegel aber «monistisch» milverstanden ist. Religion und Philosophie schlie-
Ben sich aus. Hier weicht Straull von Baur ab. Es waltet eine doppelte Tragik
in der Jugend von D. F. Straufl — einmal, dal3 die Tiibinger Theologen und
Philosophen in ihrer MittelméBigkeit nicht in der Lage waren, dem jungen
Forscher Entscheidendes zu geben (er war wesentlich auf Privatstudien
angewiessen), zum andern, daf3 Hegel selber starb, wenige Tage nachdem
der in absentia promovierte Straull in Berlin eingetroffen war. Wire es zur
Begegnung und zur Aussprache gekommen, hétte sich vielleicht das «moni-
stische» MiBverstindnis Hegels ausrdumen lassen.

Die ausfiihrliche und kenntnisreiche Studie legt dar, wie der Weg von
D. F. StrauB von der Doktorarbeit (1831) tber das «Leben Jesu» zum
«Alten und Neuen Glauben» konsequent war. Immer ist Glauben durch
«Wissen», Theologie durch Philosophie ersetzt, durch eine undialektische,
eben monistische Philosophie im Sinne des frithen, pantheistisch gestimmten
Schelling. Die fiir Hegel entscheidenden Begriffe wie die des «Aufhebens»
werden von Straufl von Anfang an falsch ausgelegt im Sinne des Zerstorens,
Vernichtens. So kommt der Negativismus in das Denken des begabten
Ludwigsburgers und die destruktive Tendenz, die dann auch sein Lebens-
geschick verbittert hat.

Diese Basler Habilitationsschrift leistet viel, um die «geheimnisvolle
Beschaffenheit dieses theosophischen Bodens» zu analysieren.

Wilhelm August Schulze, Mannheim

Pavr RamsEY, Deeds and Rules in Christian Ethics. = Scottish Journal
of Theology Occasional Papers, 11. Edinburgh, Oliver and Boyd, 1965.
VII 4 110 S. 10s. 6 d.

Die Studie ist ein Beitrag zur Debatte {iber die «alte» und die «neue»
Moral und zugleich eine Antwort an den amerikanischen Philosophen W. K.
Frankena, der von den Theologen eine klare Rechenschaft dariiber fordert,
was sie eigentlich mit der christlichen Ethik meinen. Die Antwort erfolgt in
Anlehnung an die Terminologie Frankenas selbst.

Ist die Agape als grundlegende Norm des christlichen Lebens von formie-
rendem Einflull, unter dem ein christlicher Lebensstil entsteht? Kann der
«Agapismus» neben Deontologie (Pflichtmoral) und Teleologie (Utilitarismus)
ein dritter Typ der normativen Ethik sein? Ramsey meint, die christliche
Ethik darf nicht mit dem «bloBen Agapismus» gleichgesetzt werden. Letzte-
rer behauptet, die Liebe verkérpere sich nur in Akten, aber keineswegs in



476 Rezensionen

Regeln, Wegweisungen («rules»). Diese Auffassung charakterisiert den
heutigen ethischen Modernismus, der an einer Schrift aus dem Quikertum
iiber die Sexualfrage, an J. A. T. Robinson und an P. Lehmann exemplifiziert
wird. Die Grundvoraussetzung dieses Modernismus ist nach Ramsey im
Freiheits- und Liebesbegriff Rousseaus zu suchen. Die heutige Glorifizierung
des Aktes beruft sich also zu Unrecht auf die biblische Agape; es sei gerade
der natirliche Mensch, der eine Abneigung gegen den bleibenden und for-
dernden Bund, d. h. gegen das Ethos hat. Dieser Aktualismus ist unféahig,
zwischen den einzelnen Menschen und den isolierten Entscheidungsmomenten
eine Verbindung herzustellen und somit Richtlinien fiir die soziale Verant-
wortung der Christen zu geben. Der Verfasser tritt fiir einen «Richtlinien-
Agapismus» ein, d. h. fiir die Geltung von «Regeln», die die Liebe zu Per-
sonen in sich enthalten. Damit bejaht er die Frage hinsichtlich der Méglich-
keit der christlichen Ethik als dritten Typ von normativer Ethik.

Ervin Vilyi-Nagy, Budapest

Notizen und Glossen

ZEITSCHRIFTENSCHAU

ScawEiz. The Ecumenical Review 20, 3 (1968): T. F. Stransky, CSP,
Roman Catholic Membership in the World Council of Churches? (205-224);
L. Vischer, The World Council of Churches — Fellowship of all Churches
(224-244). Internationale kirchliche Zeitschrift 58, 2 (1968): B. Spuler, Die
orthodoxen Kirchen, LVII (57-80); U. Kiiry, Die letzte Antwort der ortho-
doxen Petersburger Kommission..., IT (81-108). Judaica 23, 2 (1968):
C. Heutger, Johannes Buxtorf in Basel. Hebraist und Vater der Juden-
mission (69-81); H. Ronning, Some Jewish Views of Paul (82-97); J. Maier,
«Das Buch der Geheimnisse». Zu einer neu entdeckten Schrift aus talmudi-
scher Zeit (98—111). Kirchenblait fiir die reformierte Schweiz 124, 14—-15 (1968);
K. Liathi, Das Verhiltnis zwischen Glaube und Welt nach dem Vaticanum.
17: E. Anderegg, Der suicidale Mensch in der Seelsorge, I (257-260); M. Gei-
ger, Vorldufige Bilanz der Weltkirchenkonferenz (260-265). 18: E. Ander-
egg, Der suizidale Mensch in der Seelsorge, II (273-276); E. Schweizer,
Exegese zwischen Wissenschaft und Glaube (276-282). Neue Zeitschrift fiir
Missionswissenschaft 24, 2 (1968): J. Beckmann, Missionarische Partner-
schaft: ein karmelitisch-franziskanisches Ubereinkommen zur Bekehrung
Chinas von 1585 (81-93); A. Sohier, La nonciature pour Pékin en 1886, 1T
(94-110); J. Wicki, Henrique de Tavora O.P., Bischof von Cochin 1567-1578,
Erzbischof von Goa 1578-1581 (111-121); V. Willeke, Franziskanermissionen
in Brasilien, ITI (122-132); J. C. Kenny, Adaptation for Christian Marriage
among the Maguzawa (133-143). Reformatio 17, 6/7 (1968): J. Dirr, Ordina-
tion zum Pfarramt? (358-366); J.-D. Burger, Un débat sur linfallibilité
(367-374); J. W. Winterhager, «Lutherisch» und «Reformiert» im ékumeni-
schen Dialog (374-387); P. Huber, Die Auferstehungsfreude in der Liturgie
der Ostkirche (388-408). 8: A. Lindt, Uppsala 1968 (451-467); E. Blum,



	Rezensionen

